
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

Bœhl. — Recherches sur une bible en langue vulgaire
en usage du temps de jésus, et sur les rapports de
cette bible avec la version des septante \
Dans l'intéressante publication que voici, l'un des professeurs de

la faculté de théologie protestante de Vienne en Autriche nous associe

aux recherches qu'il a entreprises pour arriver à une solution nouvelle
et plus satisfaisante d'un problème fameux et sans cesse renaissant. Il
s'agit des citations de l'Ancien Testament dans les écrits du Nouveau.

Comment expliquer ce fait étrange que, dans la grande majorité des

cas, ces citations, au lieu d'être conformes à l'original hébreu, sont

empruntées à la version grecque dite des Septante, ou du moins se

rapprochent de cette traduction plus que de l'original
Les explications qu'on donne ordinairement de ce fait sont

absolument insuffisantes. A les examiner de près, dit notre auteur, elles

se trouvent toutes tourner dans un cercle vicieux qui, réduit à sa

plus simple expression, revient à dire : Les Septante jouissaient d'une
si grande autorité parce que les apôtres en faisaient généralement

usage, et les apôtres en faisaient usage, parce que cette version

jouissait d'une grande autorité auprès des Juifs hellénistes. Au lieu
de tourner pareillement la difficulté, ou ce qui est encore plus
commode, de passer à côté en fermant prudemment les yeux pour
ne pas la voir, certains critiques ont voulu l'attaquer bravement de

front, en cherchant à démontrer que Jésus et ses disciples faisaient
eux-mêmes usage de la langue grecque, devenue dominante depuis
les conquêtes d'Alexandre le grand, et que dès lors il n'est pas

1 Forschungen nach einer Volksbibel zur Zeit Jesu und deren Zusammenhang

mit der Septuaginta-Uebersetzung, von Eduard Bcehl, Doktor der
Philosophie und Theologie, etc. Wien, 1873. Wilhelm Braumüller. V et
224 pag.



312 BULLETIN

étonnant que les textes de l'Ancien Testament soient habituellement
cités, expliqués et appliqués dans le Nouveau sous une forme dérivant
de la version grecque. Telle était déjà au XVIIe siècle l'opinion
d'Isaac Vossius; telle est aussi l'opinion soutenue naguère par un
Anglais, M. Alexandre Roberts, dans un ouvrage sur les évangiles
qui n'est pas sans mérite.

M. Bcehl s'est donné la peine de la réfuter longuement. Il
commence par établir une fois de plus ce qu'on n'aurait jamais dû mettre
sérieusement en doute, à savoir que Jésus et ses disciples, de même

que leurs compatriotes, parlaient un patois araméen que le Nouveau
Testament désigne par le mot tßpcäuzi, d'où il résulte que la
solution renouvelée de Vossius est inacceptable, et qu'il faut tenter une
nouvelle voie pour parvenir à expliquer l'influence si générale et si

prononcée de la version alexandrine sur les auteurs du Nouveau
Testament. Toutes les difficultés s'aplanissent, dit l'auteur des

Recherches, si l'on parvient à démontrer que les particularités qu'offrent

les citations de l'Ancien Testament dans les discours du

Seigneur et les écrits de ses disciples ont leur source dans une bible
populaire (Volksbibel) qui, indépendamment de son idiome araméen,
était à peu près identique avec la bible grecque des Septante; si, en

d'autres termes, on réussit à démontrer que les citations étaient faites
d'après un targoum palestinien composé sur la bible des Juifs
d'Alexandrie. C'est cette démonstration que M. Bœhl aspire à fournir.
Quelque jugement que l'on porte sur la solution proposée, on ne
saurait lui contester le double mérite de la nouveauté et de la
simplicité. Lors même qu'on se refuserait à l'adopter et qu'on ne saurait
reconnaître à plusieurs des preuves alléguées la valeur que leur
attribue le critique, il y a dans son livre des matériaux importants
pour l'histoire du texte biblique et des idées qui feront leur chemin.

En un sujet pareil, la valeur et la force d'un ouvrage résident
nécessairement dans les recherches de détail. Résumer un semblable
travail est impossible. Essayons pourtant d'en donner une idée.

Avant tout, dit M. Bœhl, il est indispensable de soumettre à une
révision complète l'histoire des Septante. Il faut dresser tout de

nouveau l'acte de naissance de cette version, suivre sa propagation
dans le monde ancien, particulièrement en Orient, et étudier spécialement

les rapports qui existent entre elle et les targoums juifs les

plus anciens. C'est à cette révision de l'histoire des LXX qu'est
consacré tout le chapitre second, de beaucoup le plus étendu de

l'ouvrage.



THÉOLOGIE 313

Après une description vivante et instructive de l'état florissant
d'Alexandrie sous les premiers Ptolémées et de tout ce que ces

princes firent en faveur des sciences, des lettres et des arts, l'auteur
aborde la question de date: sous lequel des Ptolémées fut faite la
traduction grecque de l'Ancien Testament? Contrairement à l'opinion

généralement reçue de nos jours, il cherche à établir, d'après
le prologue du livre de Sirach : que Sirach le Jeune vint en Egypte
non pas sous Evergète II, dit Physeon, le septième des Ptolémées,
vers 130 avant Jésus-Christ, mais sous Evergète Ier, le troisième de

la dynastie, soit environ cent ans plus tôt; — que, ò cette époque, la
traduction grecque de la Loi, des Prophètes « et des autres livres >

(hagiographes) existait déjà à Alexandrie, et que ce fut la découverte

d'un exemplaire de cette traduction qui suggéra à Sirach le
Jeune l'idée de traduire aussi, à l'usage de ses coreligionnaires
alexandrins, l'ouvrage de son grand-père. Voilà pour le terminus ad

quem. Mais où placer le terminus a quo? L'auteur en appelle à

divers témoignages, notamment à un fragment du péripatéticien
juif, Aristobule, qui fut le précepteur de Ptolémée VI, Philométor
(180-145), ainsi qu'à la fameuse lettre du Pseudo-Aristée. De l'étude
critique de ces témoignages il résulte pour lui : que la traduction
des -jopip«., c'est-à-dire des livres relatifs à la Loi des Juifs, fut
commencée dès les premiers temps de Ptolémée II, Philadelphe ; que
cette œuvre fut entreprise à l'instigation du savant et influent
Demetrius de Phalère, et que, une fois l'impulsion donnée, l'œuvre fut
non-seuîement poursuivie mais achevée sous ce même règne, 285-247,

malgré la disgrâce où son premier instigateur et patron ne tarda

pas à tomber.
Cette version présentait sans doute de nombreuses imperfections.

Mais ces imperfections ne l'empêchèrent pas d'acquérir de prime
abord une très grande autorité dans la synagogue et dans l'église,
grâce à l'oubli, déjà très général alors, de la langue originale. Cette
autorité ne fut reniée par les Juifs qu'à la suite de leurs débats avec
les chrétiens, au sujet des passages messianiques, pour être
remplacée par celle du traducteur juif Aquilas (cent trente ans après
J.-C.) Ce qui prouve combien fut considérable l'influence exercée par
les LXX sur leurs contemporains et sur les générations
subséquentes, c'est qu'on en trouve des traces non-seulement dans les
écrits de Philon et de Josephe, mais dans ceux de Bérose, de Ma-

néthon, et d'autres auteurs tant grecs qu'hellénisants, tels que Calli-

maque, Théocrite, Hécatée, Mégasthène Les apocryphes, parmi



314 BULLETIN

eux surtout Sirach et le premier livre des Maccabées, présentent à

chaque page des tournures empruntées aux LXX, et plusieurs
versions anciennes, l'Itala, la Pechito, l'éthiopienne, en dépendent plus
ou moins directement.

Il y a plus : la Palestine elle-même n'a pas échappé à cette
influence. Et comment l'eût-elle pu? L'expédition d'Alexandre le

Grand y avait frayé les voies à l'hellénisme, qui ne tarda pas à

l'envahir aussi bien que tous les pays voisins. Pendant de longues
anHées, Jérusalem et Alexandrie furent assujetties à un seul et
même sceptre, ce qui dut établir entre elles de fréquentes et étroites
relations. Le public cultivé, les hommes influents, en Palestine, se

familiarisèrent avec la culture et les lettres helléniques. Bientôt
même des docteurs de la loi allaient prendre des noms grecs,
témoin cet Antigone de Sokho qui fut le maître de Sadok, le

fondateur du parti sadducéen. Et avec tout cela, celui de tous les livres
écrits en grec qui intéressait au premier chef les Juifs, la Bible
des LXX, aurait passé inaperçue! Déjà a priori cela n'est pas
croyable. Mais, dit M. Bœhl, on n'en est pas réduit à de simples
présomptions. Il existe des preuves positives du droit de cité accordé

aux LXX en Palestine, et de l'influence très directe qu'ils y ont
exercée, assez longtemps déjà avant l'ère chrétienne. La trace la

plus saillante, notre critique la découvre dans le Pentateuque hé-

brœo-samaritain. Déjà le premier éditeur de celui-ci, Jean Morin,
avait remarqué l'accord étonnant qui existait entre lui et les LXX.
Cet accord ne saurait être fortuit. Il faut, ou bien que les LXX
aient suivi le code samaritain, comme le pense Kohn (De Pentateucho

samaritano, Breslau, 1865J; ou que le code samaritain ait été rédigé
d'après les LXX; ou enfin que les auteurs de l'une et de l'autre des

deux versions aient puisé à une source commune, comme le voulait
Gesenius (De Pentat. sam. origine, idole el auctoritate, Halle 1815).

M. Bœhl cherche à démontrer, par l'histoire de la dissidence
samaritaine et par l'étude comparée d'un grand nombre de passages, que
le Pentateuque samaritain a été modelé sur les LXX, sauf que les

diascévastes samaritains se sont permis sur certains points des

changements plus profonds, de véritables attentats contre le texte
original, et cela dans l'intérêt de leur particularisme national. (Par ex.
Gen. XXIL 2; Ex. XX, 17; Deut XXVD, 4.)

Si l'on demande d'où viennent les nombreuses additions ou interpolations

qui se rencontrent dans les LXX et qui de là ont passé dans

le Pentateuque samaritain, notre «auteur constate qu'elles n'ont pas



THÉOLOGIE 315

toutes le même caractère et que par conséquent elles n'ont pas une
seule et même origine. Il distingue à cet égard les additions qu'on
trouve dans la version du Pentateuque de celles que présentent les

autres livres. Dans le Pentateuque, où la traduction se caractérise

très avantageusement par une intelligence plus pleine et plus égale
du texte original -et par un attachement moins servile à la lettre de

ce dernier, les additions ont quelque chose d'éminemment systématique.

Elles sont faites en général d'après les passages parallèles, dans

l'intérêt, sans doute, de la clarté ; dans le but, aussi, d'harmoniser
entre eux et de compléter les uns par les autres les passages qui
semblaient en avoir besoin; enfin, dans l'intention charitable de

faire disparaître autant que possible du texte sacré de la Loi ce qui
aurait pu devenir une pierre d'achoppement pour le commun des

lecteurs. Or ces additions systématiques particulières an Pentateuque

ne proviendraient pas des traducteurs de l'époque de Ptolémée

Philadelphie, mais d'une version plus ancienne de la Loi, dont ces'tra-
ducteurs se seraient servis comme d'une base pour leur propre
travail. En effet, le même Aristobule dont il a déjà été question, dit
dans un commentaire sur la Loi de Moïse, qu'il dédia au roi
Philométor, que du temps de Démétrius de Pbalère il existait déjà une
version grecque du Pentateuque, que cette version était antérieure à

Alexandre et même à la domination persane et que ce fut par
elle que Platon avait appris à connaître la législation mosaïque.
(Voir Eusèbe, Prœp evang. XIII, 12.)

Dans la traduction des autres livres, où domine en général le

principe de la litléralité, les additions ou interpolations ont un caractère

sensiblement différent, elles sont beaucoup moins méthodiques.
Les unes doivent leur origine à la bâte très visible avec laquelle
certains livres ont été traduits, à des conjectures téméraires par
lesquelles les traducteurs se tiraient d'affaire dans les passages
embarrassants, à des erreurs de ponctuation et de construction. D'autres,

d'un cachet tout à fait targoumique, n'ont pénétré dans l'œuvre
des LXX qu'après son introduction en Palestine, et sa traduction en

langue vulgaire, c'est-à-dire araméenne. C'est de là, de ces LXX
devenus targoum palestinien, qu'elles auraient ensuite été reportées
peu à peu, en langue grecque, dans les LXX primitifs, contribuant
ainsi pour une large part à l'horrible confusion où se trouvait le
texte de la version alexandrine au moment où Origene prit la
courageuse résolution de le purger dans la mesure du possible. Ces

additions targoumiques, fréquentes surtout dans les livres de Samuel et



316 BULLETIN

des Rois et dans le livre des Proverbes, se caractérisent par la
tendance à éclaircir et aplanir le texte, à effacer ce qui semblait
inconvenant, à lever les contradictions, à faire disparaître ce qui pouvait
prêter à des conceptions indignes de Dieu et des saints hommes. Çà
et là, elles ont un caractère dogmatique qui dépasse manifestement
l'horizon des traducteurs alexandrins, mais qui est d'autant plus
dans l'esprit des targoumistes palestiniens. Telle est cette glose

ajoutée à la fin du livre de Job : « Or il est écrit qu'il ressuscitera
un jour avec ceux que le Seigneur ressuscitera, » par où le tar-
goumiste, s'appuyant sur l'espérance exprimée au chap. XIX, tenait
à bien établir que si Job « mourut vieux et rassasié de jours, » ce

ne fut pas à tout jamais.
Ces traces d'un remaniement targoumique auquel l'œuvre des

traducteurs alexandrins fut soumise en Palestine amènent notre auteur
à décrire avec quelque détail le développement de la littérature targoumique,

depuis ses premiers commencements jusqu'au targoum de

Jérusalem ou de Pseudo-Jonathan, où l'accommodation halachique
et l'amplification haggadique ont presque complètement supplanté la

simple traduction. Ce chapitre est sans contredit une des meilleures

parties de l'ouvrage. Rigoureusement parlant, il constitue un hors-
d'œuvre, du moins dans les proportions que l'auteur lui a données.

Mais il est plein de remarques intéressantes et de faits peu connus.
Nous regrettons que par la nature même de son contenu il se refuse,

plus que toute autre partie du livre, à une analyse sommaire.

Après cette digression, M. Bœhl consacre un nouveau chapitre, le

quatrième, à la démonstration de cette thèse que son targoum
palestinien, c'est-à-dire la version des LXX devenue targoum en passant

par la Palestine, n'est autre chose que la Sujocoorii ßifiloc, la Bible
écrite en syriaque, c'est-à-dire en dialecte syro-chaldaïque, dont l'existence

est attestée par l'addition au livre de Job qui se trouve dans
les LXX. Cette notice additionnelle provient sans doute d'un diascé-

vaste qui croyait bien faire en enrichissant le texte alexandrin des

gloses qui s'étaient ajoutées à son alter ego de Palestine.
Cette « Bible syriaque, » identique avec la version alexandrine

traduite en langue palestinienne vulgaire, aurait été la bible du peuple

pendant le siècle qui précéda la ruine du second temple. Seuls les

hommes de lettres connaissaient alors suffisamment l'ancienne langue
nationale pour être en état de consulter l'original hébreu. La grande
masse des illettrés, des ìStwTat, en était réduite à se servir de la
paraphrase faite d'après la traduction alexandrine, traduction en quel-



THÉOLOGIE 317

que sorte officielle et approuvée, paraît-il, par le sanhédrin '. C'est
donc ce targoum qui était en usage quand Jésus vint au monde. C'est

sous cette forme que lui et ses disciples connaissaient l'Ancien Testament.

C'est de cette version populaire qu'ils tiraient leurs citations.
Ainsi seulement on s'explique comment il peut se faire que, non
seulement dans la bouche ou sous la plume de chrétiens hellénistes,
mais dans la bouche même et sous la plume de chrétien juifs et
palestiniens, les passages de l'Ancien Testament se présentent sous une
forme qui se rapproche de la version des LXX beaucoup plus que de

l'original. C'est que personne, dans les communautés chrétiennes, pas

plus en Palestine qu'en Grèce, ne se servait de l'original. Les fidèles

ne connaissaient l'Ancien Testament que par les LXX : ceux dont le grec
était la langue maternelle, par le texte alexandrin; ceux d'origine
palestinienne, par le canal de leur targoum syro-chaldéen. Aussi,
dans les conflits qui s'élevèrent entre les chrétiens juifs et les chrétiens

d'entre les gentils, n'est-il pas une seule fois question de

discussions provoquées par des différences entre le texte hébreu et le

texte grec, ce qui n'aurait pu manquer d'arriver si ces deux textes
s'étaient trouvés en présence au sein des églises naissantes.

Comment, dans ce fait, ne pas reconnaître une direction vraiment
providentielle? Assurément la traduction, sous l'une et l'autre de ses

formes, ne rendait que bien imparfaitement le sens exact de l'original.
Mais quelque imparfaite qu'elle soit aux yeux du philologue et du

théologien, elle répondait plus que suffisamment aux besoins pratiques.
L'esprit de Dieu peut souffler même dans une version qui laisse beaucoup

à désirer dans les détails.
En voilà assez, pensons-nous, pour rendre attentif aux savantes

et ingénieuses recherches du professeur viennois, et pour engager
tous ceux que préoccupe la question des citations de l'Ancien Testament

dans le Nouveau à étudier de plus près un ouvrage qui, c'est du
moins notre avis, ne résout pas la question posée, mais la fait entrer
dans une phase nouvelle.

H. V.

1 M. Bœhl est porté a croire que son nom de version des Septante lui
venait précisément de ce qu'elle avait été patronée et approuvée par les
Septante du Sanhédrin, à peu près comme la version hollandaise
composée par ordre des députés des Etats au Synode de Dortrecht reçut le
nom de Bible des Etats.


	Théologie

