
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

Thomas Erskine. — La pleine gratuité du pardon d'après
l'Evangile.

Le livre dont on vient de lire le titre est un de ceux qui ne
dévoilent la richesse de leur contenu qu'à une seconde lecture. Son

auteur, le théologien Thomas Erskine, y a exprimé toute l'intensité
de sa foi religieuse sous une forme, au premier abord incohérente,
mais dont un examen plus attentif découvre la souveraine logique.
Nous pouvons considérer la théologie d'Erskine comme rentrant
dans le courant du mouvement inauguré par Alexandre Vinet dans

les pays de langue française. Ses écrits témoignent d'une abondante
vie spirituelle et d'un sentiment profond de l'originalité puissante du

christianisme. Mais Erskine cherche à s'adresser avant tout à la
conscience et au sens moral. Il veut montrer la conformité de toutes les

vérités chrétiennes avec ce qu'il y a de meilleur et de plus juste en

nous. On comprend que sa tendance à faire ressortir le côté éthique
de la religion lui ait valu des soupçons de la part d'une orthodoxie
attachée à la formule. Il est incontestable cependant que sa méthode

apologétique établit la foi sur le seul fondement réellement solide.

« Toute religion, dit Erskine, pour autant qu'elle est une religion,
doit être surnaturelle, puisqu'elle est la relation entre le Créateur et

la créature. Et d'autre part, toute religion vraie doit être naturelle,
c'est-à-dire adaptée à la nature de la constitution de l'homme. Nous

ne sommes pas capables de comprendre l'histoire extérieure de Jésus-

Christ jusqu'à ce que nous en reconnaissions la correspondance avec

notre histoire intérieure. » — L'ouvrage qui nous occupe contient
les traits principaux de la sotériologie chrétienne. Nous en résumons

rapidement le contenu.

' Traduit de l'anglais, avec quelques mots sur Thomas Erskine et plusieurs
lettres de cet auteur. Lausanne. Georges Bridel, 1874.



148 BULLETIN

I

Dans un premier chapitre, intitulé : Difficultés à bien entendre la

pleine gratuité du pardon, l'auteur reconnaît, sans détours la contradiction

qui semble exister entre la proclamation d'un salut pleinement

gratuit et les conditions que le christianisme impose à l'homme.

Quand l'Evangile exige la foi et la nouvelle naissance tout en déclarant

le pardon absolument inconditionnel, il paraît affirmer le oui et
le non. La difficulté, qui peut troubler même des croyants sincères,
vient de ce qu'on envisage la condamnation et le salut comme deux
états en dehors de nous-mêmes, appartenant seulement à l'existence

future, tandis que la vie terrestre de Jésus, dont la joie fut de faire
la volonté de son Père, nous démontre que le salut n'est point chose

dépendante du lieu et du temps; il est le même hier et aujourd'hui,
ici-bas et ailleurs. Le christianisme est un système divinement révélé

pour la guérison de l'âme. Le ciel est le propre nom de la oenté de

l'âme et l'enfer le vrai nom de sa maladie. Le but du christianisme
est de produire en nous le ciel et d'y détruire l'enfer. Le pardon qu'il
proclame est la révélation d'un amour paternel survivant à notre
péché et travaillant sans relâche à sa destruction par le rétablissement

de la confiance filiale dans le cœur du pécheur. Le pardon
divin, universel et illimité dans sa nature, doit amener l'homme à

rompre avec l'égoïsme, qui est la cause de sa misère. L'homme, formé

pour contempler Dieu et jouir de lui dans une dépendance volontaire,
a été frappé de déchéance par son éloignement de la source de toute
vie. Il dégrade son âme en se laissant dominer par l'amour du moi et

porte ainsi au sein de son être une racine de misère, indépendante
du châtiment proprement dit. Eu substituant le sentiment de l'amour
divin à l'indifférence de l'âme, à son aversion pour Dieu qui est sa

misère, le pardon dissipe la crainte de l'homme naturel, lui inspire
la confiance et rallume en lui la vie spirituelle. Le don de Christ est

précisément adapté à ce grand dessein. Il ne s'agit pas en Christ de

la simple délivrance d'un châtiment positif. Le châtiment même n'est

point abrogé; la mort règne encore dans le monde; l'homme mange
à la sueur de son visage. Mais le pardon de l'Evangile, s'il n'efface

pas les pénalités de la loi, les adapte au dessein du Père des miséricordes

qui veut la délivrance de l'homme de la domination du péché.
Car la vérité pour l'homme, ce n'est pas l'indépendance, c'est Dieu
replacé sur son trône, c'est la branche greffée sur le tronc de l'amour
infini et vivifiée par l'esprit d'adoption. Pour amener à ce sentiment



THÉOLOGIE 149

de dépendance, il faut une impression de Dieu en nous qui devienne

la racine d'un nouvel être. L'Evangile, en faisant sentir à l'homme

l'amour de Dieu pour les pécheurs, en lui offrant l'expiation pour le

péché et la miséricorde prête à recevoir tous ceux qui acceptent cette

expiation, arrache ainsi l'individualité humaine à son égoïsme et la
rend à Celui à qui elle appartient de droit. — On voit qu'une telle

conception répond en même temps au reproche que l'on fait au christianisme

d'être un système de morale dont l'intérêt serait le pivot.

II

De ce qui précède on peut conclure que l'Evangile présente le pardon

comme moyen et non comme fin. Un pardon qui ne changerait pas
le cœur de l'homme serait pour lui un pardon illusoire. Jésus-Christ
révèle un amour au-dessus de toute expression et de toute pensée,

en s'abaissant jusqu'à la mort de la croix, et cela afin que nous
devenions capables d'aimer Dieu souverainement, de le choisir pour
notre héritage à jamais, de dépendre de lui avec une confiance absolue

et de soumettre parfaitement notre volonté individuelle à sa
volonté. Mais avant que Christ vînt dans le monde, Dieu avait déjà
communiqué à l'homme son dessein de le rendre à sa dignité primitive.

L'arrêt prononcé contre le serpent précède celui qui a été
prononcé contre Adam et Eve. Dans la promesse que la postérité de la
femme briserait la tête du séducteur, le premier homme pouvait
pressentir que l'amour divin préparait les voies à son retour au
bonheur. Comment cette conviction n'aurait-elle pas transformé la nature
de ses sentiments envers Dieu? Le pardon ne faisait pas sans doute

disparaître le châtiment. Il était nécessaire que le cœur de l'homme
sentît par la punition toute l'amertume de la volonté propre, que

par la privation d'une partie des bienfaits de Dieu, il fît l'épreuve de

sa complète incapacité hors de lui. La sentence était portée contre le

péché pour montrer à l'homme que ce que Dieu veut, c'est la
destruction de l'amour du moi. Mais en même temps, la première
nouvelle d'une rédemption était propre à faire entrer dans le cœur de

l'homme de saintes consolations, une confiance joyeuse. La
souffrance était devant lui, mais il la savait voulue et mesurée par
l'amour. Il sentait qu'il occupait une place dans le cœur de Dieu, et
la dépendance de nécessité devait se transformer en une dépendance
de choix et de volonté.

Dans cette déclaration primitive de la bonne nouvelle, Erskine
trouve d'ailleurs un autre caractère important. Elle a une portée



150 BULLETIN

universelle que l'œuvre de Jésus-Christ devait hautement affirmer.
Sa généralité doit remédier à l'individualisme étroit qui a pris dans

le cœur de l'homme la place destinée à l'union avec Dieu et avec la
famille spirituelle tout entière. De nos jours, on rapporte trop l'Evangile

à ce qui est déjà passé ou au salut individuel de chaque croyant.
On sépare trop la doctrine du sacrifice de Christ de ses résultats
généraux et futurs. L'Evangile est plein de promesses inébranlables

qui annoncent le triomphe final du Messie et l'établissement de son

règne sur la terre.

III
Si la justification était un acte juridique de Dieu par lequel il

imputerait au pécheur la justice de Christ, et si cet acte n'avait aucune
existence jusqu'à ce que le pécheur ait cru à l'Evangile, alors la
justification ne serait plus reçue par la foi; elle serait accordée en raison
de la foi et en deviendrait la récompense. Les hommes ne seraient pas

pardonnes et bénis dans l'Evangile, mais à cause de ce qu'ils ont cru à

l'Evangile. On est ainsi poussé à considérer la croyance comme
méritoire en soi, on en fait un devoir à l'accomplissement duquel Dieu
attache sa faveur. Or la Bible donne bien des garanties pour ceux

qui s'attendent à lui el se confient en lui, mais une promesse de pardon

comme récompense de la foi est une invention humaine. Une

justification véritable ne peut être uniquement le pardon, mais un

pardon reçu, un pardon inféré et dépendant d'un bienfait plus
précieux que ce pardon même. « Quand un pauvre pécheur vient à

connaître Dieu comme le véritable ami qui l'a aimé de tout temps, et le

mal comme le véritable ennemi qui l'a perdu; quand il sent que
Dieu a droit à la possession de tout son cœur, et que le mal n'est

qu'un usurpateur dont le règne est un règne d'injustice, de ténèbres

et de désespoir, alors la porte de son cœur s'ouvre, il se réjouit de

ce pardon, il se réjouit surtout de ce que, avec cette grâce et par
elle, viendra le Roi puissant qui chassera l'usurpateur avec ses ténèbres,

son injustice, ses mensonges, et qui amènera le règne bienheureux

de la justice. Le croyant n'attend d'autre récompense que le

bonheur de posséder en lui ce règne nouveau. Ce qu'il gagne à aimer

Dieu, c'est la félicité même de l'aimer et de se savoir aimé de lui. »

Ainsi la justification est le sentiment d'un miséricordieux pardon
accordé dans l'expiation, sentiment qui attire la confiance de l'homme
et purifie sa conscience. C'est ainsi que la justification nous est
présentée dans l'entretien avec la femme samaritaine et dans la parabole



THÉOLOGIE 151

de l'enfant prodigue. L'invitation à la prière, invitation adressée à

tous, suppose une oreille attentive qui écoute et un cœur miséricordieux

qui veut exaucer. — Il faut remarquer d'ailleurs que l'espérance

et la force que Pâme fait reposer, non sur ce qu'elle peut être
en elle-même, mais sur ce que Dieu est, d'après les promesses et le3

actes accomplis par l'amour divin, sont bien propres à la retirer
d'elle-même pour la porter vers Dieu, c'est-à-dire pour la sanctifier.
L'espérance fondée sur le saint amour de Dieu, accessible à tous les
enfants des hommes, a ainsi un fondement entièrement hors du moi,
un fondement qui demeure malgré les fluctuations du cœur humain.
Au contraire, lorsqu'un homme pense qu'il ne peut obtenir la paix
avant d'avoir cru, il est presque nécessairement amené à chercher
cette paix dans les dispositions de son propre esprit, c'est-à-dire
dans l'inconstance. Aussi longtemps que l'on fait dépendre le pardon
de la foi et qu'on confond le pardon avec la vie éternelle, il devient
également très difficile de presser les avertissements, les préceptes et
les exhortations de la Bible pour en démontrer l'obligation. Mais

pour qui fonde sa confiance actuelle et son espérance future sur la
miséricorde divine déjà manifestée, la sanctification apparaît comme
un grand privilège. (Voir Esa. II, 9-11.) Le pardon, présenté non
comme le but lui-même, mais comme le moyen de parvenir au but,
la sainteté, enlève à l'âme toute tendance mercenaire.

IV
Examen de quelques passages relatifs à la justification.

Dans 2 Cor. V, 19, 20, 21, on voit bien que le pardon est un don

général et non une faveur particulière à ceux qui croient. Dieu y est

représenté comme récoìicìliant le monde avec soi, c'est-à-dire pardonnant

à tous les habitants de la terre, qu'ils acceptent ou non la
miséricorde qui leur est faite. Mais il est évident que ceux qui ne sentent

pas le pardon de Dieu, n'en reçoivent ni la joie ni le bienfait, quoiqu'il

leur ait été accordé comme aux autres. — Dans l'Evangile de

Jean I, 11 le Sauveur est également considéré comme venu chez les

siens, mais les siens ne l'ont pas reçu. — Si Act. Ill, 19, ainsi que
Act. X, 40, semblent représenter le pardon comme un don accordé
soit à la foi, soit au baptême, il ne faut voir, en réalité, dans la condition

posée qu'une acceptation de la mission de Jésus, d'une œuvre de

miséricorde accomplie envers tous. — Dans Act. XIII, 38,39, le pardon

est déclaré universel, mais la justification est naturellement
limitée à ceux qui ajoutent foi à ce don immense, parce qu'eux seuls



152 BULLETIN

peuvent sentir leur conscience purifiée et délivrée du poids du péché.

— Le chapitre IV de l'épître aux Romains ne peut s'entendre dans

ce sens qu'en justifiant Abraham,Dieu n'aurait qu'acquitté une dette
à la foi. De l'immensité de la miséricorde divine, manifestée par les

promesses qui lui furent faites, Abraham fut conduit à inférer sa part
dans la faveur divine et à s'approcher de Dieu avec une confiance

filiale. Et Dieu déclare que cette confiance filiale est ce qu'il regarde
comme la justice de l'homme.

Quant à Act. XVI, 31 : « Crois au Seigneur Jésus et tu seras
sauvé > et Jean VI, 47 : « Celui qui croit en moi a la vie
éternelle, » il faut se rappeler encore ici que le salut et la vie éternelle
sont tout à fait distincts du pardon, précisément comme un remède
diffère de la santé produite par son application. La foi au pardon des

péchés par Jésus-Christ est l'acte par lequel on saisit, le remède et

l'aliment céleste de l'âme; le salut, la sanctification, la vie éternelle
ne sont que des noms différents qui désignent la santé spirituelle, la
force, le bonheur résultant du remède. « Si tu crois à l'amour de Dieu

expiant les péchés du monde, semble dire saint Paul au geôlier de

Philippes, tu ne douteras pas de ton pardon personnel; tu sauras que
tout pécheur que tu paisses être, tu as un ami tout-puissant qui ne
t'abandonnera jamais. » Si la foi personnelle était la base de la
confiance, ce serait un fondement bien incertain. Car je ne puis être sûr
d'avoir la véritable foi et je ne saurais ensuite tirer quelque force et

quelque sainteté de la connaissance que j'ai de ma foi à un fait
quelconque. Le fait lui-même peut me consoler et me fortifier, mais de

savoir proprement que je crois à ce fait, c'est ce qui ne me console

ni ne me fortifie. L'Evangile n'est pas « Celui qui croit sera sauvé, »

mais « Dieu a donné son fils en propitiation pour le péché. » Tous
ceux qui se reconnaissent pécheurs et qui désirent la délivrance du

péché, peuvent alors être consolés, rassurés, fortifiés. — C'est en

définitive à Dieu que nous avons à faire et non à tel ou tel système, car
on peut avoir une connaissance athée du christianisme si les

doctrines ne nous mettent pas en communication avec l'Esprit lui-même.

Dans les trois derniers chapitres, l'auteur montre que le développement

de la perfection chrétienne consiste en une sympathie intelligente,

volontaire, cordiale et joyeuse avec toute la volonté révélée de

Dieu. Le salut est l'amour du cœur pour Dieu, amour fondé sur ce

que Dieu est. Toute croyance qui ne tend pas à faire naître cet



THÉOLOGIE 153

amour, ne saurait conduire au salut. Pour sympathiser avec Dieu, il
faut d'abord que nous le connaissions. Une connaissance réelle de

Dieu est nécessaire pour produire le véritable amour, c'est-à-dire
l'amour capable de rendre le cœur de la créature conforme à la
volonté de Dieu. Connaître Dieu, c'est connaître la tendresse et la
gratuité de l'amour divin et savoir en même temps que le grand but de

cet amour est la destruction du péché. La connaissance de la valeur
de la perle est le puissant moyen destiné de Dieu pour nous engager
à vendre tout ce que nous avons en vue de la posséder. La connaissance

est la vérité dans l'intelligence, la sanctification est la vérité
dans les affections et dans la volonté. La vérité est l'instrument qui

nous communique la connaissance de la relation véritable entre le
Créateur et la créature. C'est surtout par le moyen de la Bible lue

avec l'esprit de prière que la lumière se communique à l'âme. Mais
sachons par-dessus tout que c'est le Dieu de vérité lui-même qui est

le principe d'action Gardons-nous de séparer Dieu de la Bible et
lisons-la dans le secret de sa présence Prions continuellement pour
que nos idées deviennent des sentiments, pour que notre théologie et

notre orthodoxie deviennent le saint amour et la sainte obéissance

que demande l'Evangile! Pour celui qui regarde le pardon de l'Evangile

seulement comme une délivrance des peines qu'entraîne le péché,

ce pardon peut être accepté sans qu'il le fasse sortir de sou égoïsme.
Mais si la grâce est considérée comme un don de l'amour infini,
comme le saint sacrifice de la miséricorde divine, heurtant à la porte
du cœur jusqu'à ce qu'il s'ouvre, alors nul homme ne peut le recevoir
et demeurer dans l'amour du moi. La grande difficulté pratique, c'est

d'arriver à la conviction de l'amour de Dieu. Dieu nous y aide par les

épreuves qui nous font sentir notre faiblesse et la nécessité du

secours d'en haut. (Jacq. I.) L'affliction doit nous convaincre, avec
l'ensemble de la révélation divine, que le pardon des péchés n'est pas

la plus grande bénédiction que Dieu présente à l'homme dans l'œuvre
de Christ. Le pardon n'est qu'un degré préparatoire à la suprême
bénédiction qui est « de devenir le temple de Dieu par l'esprit, étant

purifiés de nos iniquités et conservés sans tache devant Dieu par
l'amour. » (Eph. II, 22; I, 4; Act. Ill, 26; Jean III, 17.) Ceux que le

pardon de Dieu n'a pas amenés à se nourrir de Dieu et à se réjouir
en son amour, se dérobent par cela même à la volonté de Dieu à leur
égard. L'heure du jugement venue, ils seront condamnés pour l'avoir
repoussée. (Rom. II, 4-6 Ad. Correvon.



154 bulletin

Prince Louis de Solms. — Aperçu de la spéculation de
Rothe '.

Cette brochure de 89 pages est due à la plume d'un de ces

heureux de la terre qui ont perdu depuis longtemps l'habitude d'aborder
des sujets aussi ardus. Il ne s'agit de rien moiiu que d'un aperçu de

la spéculation théologique d'après Rothe par le prince de Solms.
L'auteur résume en de courts paragraphes toutes les idées principales

de l'Ethique de Rothe. Cette analyse se termine à la fin du

second volume de la seconde édition. La raison pour laquelle cette
étude n'a pas été poussée plus loin c'est que, tout en continuant à

sympathiser avec Rothe pour ce qui est du but final, le prince de

Solms ne se trouvait plus, pour ce qui est des détails, suffisamment
d'accord avec lui.

G. ISLenny2. — Eléments d'instruction chrétienne

L'ouvrage que nous annonçons, un peu tard, il est vrai, n'est pas

un livre de théologie. M. Nänny ne veut pas nous donner une dogmatique;

il s'est proposé un tout autre but. Il a compris, comme beaucoup

d'hommes de nos jours, les besoins d'une grande partie du

public religieux, qui ne se contente plus de recevoir les faits et les

idées de la tradition, mais qui veut examiner et connaître. C'est pour
satisfaire à ce besoin si réel de notre époque que l'auteur a livré à

la publicité les pages dont nous nous occupons. Sou ouvrage est le
fruit de longues années d'enseignement et d'une étude sérieuse du

sujet. Sous forme de monologues, nous y trouvons discutés et étudiés
les différents points de la conception religieuse et chrétienne. Toutefois

l'auteur veut moins donner son système à lui, que provoquer
chez ses lecteurs le désir de systématiser leurs idées religieuses. —
Transformer le sentiment religieux en notion religieuse, voilà, ce me

semble, en deux mots, la pensée de l'auteur.
La nature même de cette œuvre et sa forme nous empêchent d'en

donner ici une analyse détaillée. Aussi nous bornerons-nous à faire
ressortir quelques-unes des idées principales qui y sont émises.

Remarquons d'abord que contrairement à ce qui a lieu dans les

1 Uebersicht theologischer Spekulation nach Richard Rothe, von Ludwig Fürst

zu Solms. Wittenberg, Hermann Kölling, 1872.

¦ Elemente christlicher Lehre von G. Nänny, Pfarrer der evang. Gemeinde zu

Aachen. — Aachen. Verlag von J. A. Mayer. 1872. 2 vol. X, 296 et 290.



THÉOLOGIE 155

exposés de ce genre, l'ouvrage n'est pas divisé en dogmatique et
morale. Ces deux disciplines, si dépendantes l'une de l'autre, sont
heureusement fondues ensemble. La pensée se déroule ainsi plus
systématiquement et arrive peu à peu à former un tout organique.

La première partie de l'ouvrage montre dans l'homme le développement

de ce que les Allemands appellent le Kulturleben, c'est-à-dire
le procès historique au travers duquel marche l'humanité, ou pour
citer la définition de l'auteur lui-même (I, 289),« la marche ascendante

de l'esprit vers un développement de plus en plus accentué de

la conscience de soi. » (Fortschritt des Geistes in der Bewegung eines

allseitigen Beiousstwerdens.) Ce procès, cela ressort nettement de

l'ensemble du système, est dominé par des lois nécessaires, que nous ne

connaissons point encore. Le christianisme, en particulier, forme
dans la série un point central, un moment qui rassemble tout ce qui
est acquis et qui fait naître une nouvelle ère, ou mieux qui forme un

nouveau degré de la conscience de soi, dans lequel les rapports entre
l'homme et Dieu revêtent une forme plus parfaite.

Nous touchons ici à l'idée centrale de tout le système, à laquelle
M. Nänny rattache tous ses développements, et qui revient sans cesse

dans le cours de son étude, savoir l'idée de la conscience de Dieu dans

l'homme. « Nous sentons, dit-il quelque part, que Dieu vit en nous,
mais que nous ne vivons pas en lui.» Ces deux sentiments, que nous

sommes forcés de considérer comme un des caractères spécifiques
de notre nature, ne sont pas volontaires en nous, mais précèdent
notre activité. Tout ce que nous pouvons faire, c'est de favoriser ou
d'entraver leur développement. Bien qu'opposés en apparence, ils ne

constituent au fond qu'un seul et même fait, considéré sous deux
faces différentes. Le sentiment que Dieu vit en moi est ce que
j'appellerai la conscience religieuse proprement dite (Goltesbeiousst-

sein); le sentiment que je ne vis pas en Dieu, constitue ma conscience

morale (Gewissen). Ces deux phénomènes, qui sont comme la thèse à

l'antithèse, se réunissent dans une synthèse supérieure, la conscience

du moi. Ils sont inséparables l'un de l'autre, se développent ou périssent

ensemble.

Toutes les manifestations de cette conscience, ainsi considérée,
forment la vie religieuse et morale, vie qui doit arriver à la perfection.

D'après cela, la religion sera donc « la communion réelle de

l'homme avec Dieu dans ses divers degrés de développement dans le
temps, en d'autres termes, la vie plus ou moins parfaite de l'homme
en Dieu, fondée sur la vie de Dieu dans l'homme. »



156 BULLETIN

C'est sous ce point de vue que sont présentées toutes les idées

contenues dans l'ouvrage. Après les notions générales sur \'hommet
la religion, la conscience, la révélation (dans le sens général et spécial
du mot), on trouve des chapitres, du reste fort intéressants, qui traitent

du mariage, de la famille, de l'individu, de l'étal, de la monarchie^
de la république, de la peine de mort, de la guerre, etc., tout cela sous
les titres généraux de « des associations, » — « de la vie et de la
propriété. » etc. Ce n'est que dans la seconde partie de l'ouvrage, que
l'auteur aborde les questions spécifiquement chrétiennes et nous

parle du salut et de la perdition, du Sauveur et de l'accomplissement du
salut.

Comme on pouvait s'y attendre d'après les prémisses posées dans

la première partie, ces dernières questions sont traitées bien plus au

point de vue philosophique que théologique. Partout l'on aperçoit
l'influence que la spéculation moderne et la théologie des Schleiermacher

et des Rothe ont exercée sur l'auteur.
En tous cas, quel que soit le jugement que l'on porte sur certaines

conceptions, entre autres sur la manière dont M. Nänny envisage la

personne et l'œuvre du Christ, nul ne lira sans fruit ce livre si bien
ordonné. Si l'on ne sort pas complètement satisfait de la lecture de
ces pages, l'on doit pourtant y reconnaître une tentative hardie,
quelquefois même heureuse, de concilier les faits et les idées du
christianisme avec les exigence« de la pensée moderne.

PHILOSOPHIE

E. Duhring. — Histoire critique de la philosophie '.

Le livre que nous annonçons ne tient pas toutes les promesses de

son titre; en le lisant, on y trouvera beaucoup de critique, mais peu
d'histoire. L'auteur ne s'adresse pas à des débutants pour leur faire
connaître les dogmes des philosophes anciens et modernes; supposant
ces dogmes connus, il les fait passer au creuset de sa critique pour
séparer les parties vieillies de celles qui ont conservé quelque importance

et peuvent servir à la construction d'un nouveau système; aussi

n'hésite-t-il pas à déclarer que son livre est une philosophie autant

1 Kritische Geschichte der Philosophie von ihren Anfängen bis zur Gegenwart.
Von Dr. E. Dühring, Docenten der Philosophie und der Staalswissenschafflen an

der Berliner Universität. Berlin, 1869, Heimann, Wilhelms-Strasse, 91.


	Théologie

