Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 8 (1875)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

THOMAS ERSKINE. — LA PLEINE GRATUITE DU PARDON D’APRES
L’EVANGILE.

Le livre dont on vient de lire le titre est un de ceux qui ne dé-
voilent la richesse de leur contenu qu’a une seconde lecture. Son
auteur, le théologien Thomas Erskine, y 2 exprimé toute I'intensité
de sa foi religieuse sous une forme, au premier abord incohérente,
mais dont un examen plus attentif découvre la souveraine logique.
Nous pouvons considérer la théologie d’Erskine comme rentrant
dans le conrant du mouvement inauguré par Alexandre Vinet dans
les pays de langue frangaise. Ses écrits témoignent d'une abondante
vie spirituelle et d’'un sentiment profond de I’originalité puissante du
christianisme. Mais Erskine cherche & s’adresser avant tout & la con-
science et au sens moral. Il vent montrer la conformité de toutes les
vérités chrétiennes avec ce qu’il y a de meilleur et de plus juste en
nous. On comprend que sa tendance & faire ressortir le coté éthique
de la religion lui ait valu des soupcons de la part d'une orthodoxie
attachée & la formule. Il est incontestable cependant que sa méthode
apologétique établit la foi sur le seul fondement réellement solide.
<« Toute religion, dit Erskine, pour autant qu’elle est une religion,
doit étre surnaturelle, puisqu’elle est la relation entre le Créateur et
la créature. Et d’autre part, toute religion vraie doit étre naturelle,
¢’est-A-dire adaptée 4 la nature de la constitution de I’homme. Nous
ne sommes pas capables de comprendre 'histoire extérieure de Jésus-
Christ jusqu'a ce que nous en reconnaissions la correspondance avec
notre histoire intérieure. » — L’ouvrage qui nous occupe contient
les traits principaux de la sotériologie chrétienne. Nous en résumons
rapidement le contenu.

! Traduit de l'anglais, avec quelques mots sur Thomas Erskine et plusieurs
letires de cet auteur. Lausanne. Georges Bridel, 1874.



148 BULLETIN

I

Dans un premier chapitre, intitulé : Difficuliés & bien eniendre la
pleine gratuité du pardon, Pauteur reconnait sans détours la contra-
diction qui semble exister entre la proclamation d’'un salut pleine-
ment gratuit et les conditions que le christianisme impose & I’homme,
Quand I'Evangile exige la foi et la nouvelle naissance tout en décla-
rant le pardon absolument inconditionnel, il parait affirmer le oui et
le non. La difficulté, qui peut troubler méme des croyants sincéres,
vient de ce qu'on envisage 1a condamnation et le salut comme deux
états en dehors de nous-mémes, appartenant seulement & 1'existence
future, tandis que la vie terrestre de Jésus, dont la joie fut de faire
la volonté de son Pére, nous démontre que le salut n’est point chose
dépendante du lieu et du temps; il est le méme hier et aunjourd’hui,
ici-bas et ailleurs. Lie christianisme est un systéme divinement révélé
pour la guérison de I’dme. Le ciel est le propre nom de la santé de
Pame et 'enfer le vrai nom de sa maladie. Le but du christianisme
est de produire en nous le ciel et d’y détruire 'enfer. Le pardon qu’il
proclame est la révélation d’'un amour paternel survivant & notre
péché et travaillant sans reliche & sa destruction par le rétablisse-
ment de la confiance filiale dans le cceur du pécheur. Le pardon
divin, universel et illimité dans sa nature, doit amener I'homme &
rompre avec 1'égoisme, qui est la cause de sa misére. [’homme, formé
pour contempler Dieu et jouir de lui dans une dépendance volontaire,
a été frappé de déchéance par son éloignement de la source de toute
vie. Il dégrade son 4me en se laissant dominer par 'amour du moi et
porte ainsi au sein de son étre une racine de misére, indépendante
du chitiment proprement dit. Eu substituant le sentiment de I'amour
divin a l'indifférence de 1’ame, a4 son aversion pour Dieu qui est sa
misére, le pardon dissipe la crainte de I'homme naturel, lui inspire
la confiance et rallume en lui la vie spirituelle. Le don de Christ est
précisément adapté & ce grand dessein. Il ne s’agit pas en Christ de
la simple délivrance d’un chatiment positif. Le chitiment méme n’est
point abrogé; la mort régne encore dans le monde; ’homme mange
a la sueur de son visage. Mais le pardon de 1'Evangile, s’il n’efface
pas les pénalités de la loi, les adapte au dessein du Pére des miséri-
cordes qui veut la délivrance de I’homme de la domination du péché.
Car la vérité pour I'homme, ce n’est pas I'indépendance, c’est Dieu
replacé sur son trone, ¢’est la branche greffée sur le tronc de 'amour
infini et vivifiée par I'esprit d’adoption. Pour amener & ce sentiment



THEOLOGIE 149

de dépendance, il faut une impression de Dieu en nous qui devienne
la racine d'un nouvel étre. LL’Evangile, en faisant sentir & 'homme
I’amour de Dieu pour les pécheurs, en lui offrant I’expiation pour le
péché et la miséricorde préte a recevoir tous ceux qui acceptent cette
expiation, arrache ainsi 'individualité humaine & son egoisme et la
rend A Celui & qui elle appartient de droit. — On voit qu’une telle con-
ception répond en méme temps au reproche que I'on fait an christia-
nisme d’étre un systéme de morale dont I'intérét serait le pivot.

11

De ce qui précéde on peut conclure que I’Evangile présente le par-
don comme moyen et non comme fin. Un pardon qui ne changerait pas
le coeur de '’homme serait pour lui un pardon illusoire. Jésus-Christ
révele nn amour au-dessus de toute expression et de toute pensée,
en s’abaissant jusqu’a la mort de la croix, et cela afin que nous
devenions capables d’aimer Dieu souverainement, de le choisir pour
notre héritage 4 jamais, de dépendre de lui avec une confiance abso-
lue et de soumettre parfaitement notre volonté individuelle a sa vo-
lonté. Mais avant que Christ vint dans le monde, Dieu avait déja
communiqué a 'homme son dessein de le rendre & sa dignité primi-
tive. L’arrét prononcé contre le serpent précéde celui qui a été pro-
noncé contre Adam et Eve. Dans la promesse que la postérité de la
femme briserait la téte du séducteur, le premier homme pouvait.
pressentir que I’amour divin préparait les voies a son retour au bon-
heur. Comment cette conviction n’aurait-elle pas transformé la nature
de ses sentiments envers Dieu? Le pardon ne faisait pas sans doute
disparaitre le chatiment. Il était nécessaire que le cceur de 'homme
sentit par la punition toute 'amertume de la volonté propre, que
par la privation d'une partie des bienfaits de Dieu, il fit ’épreuve de
sa compléte incapacité hors de lui. La sentence était portée contre le
péché pour montrer & I'homme que ce que Dieu veut, c'est la des-
truction de I'amour du moi. Mais en méme temps, la premiére nou-
velle d'une rédemption était propre a faire entrer dans le cceur de
I'homme de saintes consolations, une confiance joyeuse. La souf-
france était devant lui, mais il la savait voulue et mesurée par
Iamour. Il sentait qu’il occupait une place dans le cceur de Dieu, et
la dépendance de nécessité devait se transformer en une dépendance
de choix et de volonté.

Dans cette déciaration primitive de la bonne nouvelle, Erskine
trouve d'ailleurs un autre caractére important. Elle a une portée



150 BULLETIN

universelle que ';euvre de Jésus-Christ devait hautement affirmer.
Sa généralité doit remédier & I"individualisme étroit qui a pris dans
le cceur de 'homme la place destinée & union avec Dieu et avec la
famille spirituelle tout entiére. De nos jours, on rapporte trop ’Evan-
gile & ce qui est déja passé ou au salut individuel de chaque croyant.
On sépare trop la doctrine du sacrifice de Christ de ses résultats gé-
néraux et futurs. L’Evangile est plein de promesses inébranlables
qui annoncent le triomphe final du Messie et I’établissement de son
reégne sar la terre.

111

Si la justification était un acte juridique de Dieu par lequel il im-
puterait au pécheur la justice de Christ, et si cet acte n’avait ancune
existence jusqu’a ce que le pécheur ait cru & 'Evangile, alors la jus-
tification ne serait plus regue par la foi; elle serait accordée en raison
de la foi et en deviendrait la récompense. Les hommes ne seraient pas
pardonnés et bénis dans Evangile, mais & cause de ce qu’ils ont cru a
I’Evangile. On est ainsi poussé & considérer la croyance comme mé-
ritoire en soi, on en fait un devoir a 'accomplissement duguel Dien
attache sa faveur. Or la Bible donne bien des garanties pour ceux
qui s'attendent a lui et se confient en lni, mais une promesse de par-
don comme récompense de la foi est une invention humaine. Une
justification véritable ne peut étre uniquement le pardon, mais un
pardon recu, un pardon inféré et dépendant d’un bienfait plus pré-
cieux que ce pardon méme. « Quand un pauvre pécheur vient & con-
naitre Dieu comme le véritable ami qui I'a aimé de tout temps, et le
mal comme le véritable ennemi qui 'a perdu; quand il sent que
Dien a droit & la possession de tout son cceur, et que le mal n’est
gu’un usarpateur dont le régne est un régne d’injustice, de ténébres
et de désespoir, alors la porte de son cceur s’ouvre, il se réjouit de
ce pardon, il se réjouit surtout de ce que, avec cette grice et par
elle, viendra le Roi puissant qui chassera l'usurpateur avec ses téne-
bres, son injustice, ses mensonges, et qui aménera le régne bienheu-
reux de la justice. Le croyant n’attend d’autre récompense que le
bonheur de posséder en lui ce régne nouveau. Ce qu’il gagne & aimer
Dieu, c'est la félicité méme de 'aimer et de se savoir aimé de lui. »
Ainsi la justification est le sentiment d'un miséricordieux pardon ac-
cordé dans Uexpiation, sentiment qui attire la confiance de ’homme
et purifie sa conscience. C’est ainsi que la justification nous est pré-
sentée dans ’entretien avec la femme samaritaine et dans la parabole



THEOLOGIE 151

de 'enfant prodigue. L’invitation & la priére, invitation adressée a
tous, suppose une oreille attentive qui écoute et un cceur miséricor-
dieux qui veut exaucer. — Il faut remarquer d’ailleurs que l'espé-
rance et la force que I'dme fait reposer, non sur ce qu’elle peut étre
en elle-méme, mais sur ce que Dieu est, d’aprés les promesses et les
actes accomplis par 'amour divin, sont bien propres 2 la retirer
d’elle-méme pour la porter vers Dieu, c'est-a-dire pour la sanctifier.
L’espérance fondée sur le saint amour de Dieu, accessible & tous les
enfants des hommes, a ainsi un fondement entiérement hors du moi,
un fondement qui demeure malgré les fluctuations du cceur humain.
Au contraire, lorsqu’'un homme pense qu'il ne peut obtenir la paix
avant d’avoir cru, il est presque nécessairement amené a chercher
cette paix dans les dispositions de son propre esprit, ¢’est-a-dire
dans l'inconstance. Aussi longtemps que 1'on fait dépendre le pardon
de la foi et qu'on confond le pardon avec la vie éternelle, il devient
également trés difficile de presser les avertissements, les préceptes et
les exhortations de la Bible pour en démontrer 'obligation. Mais
pour qui fonde sa confiance actuelle et son espérance fature sur la
miséricorde divine déja manifestée , la sanctification apparait comme
un grand privilége. ( Voir Esa. II, 9-11.) Le pardon, présenté non
comme le but lui-méme, mais comme le moyen de parvenir au but,
la sainteté, enléve a 1'ame toute tendance mercenaire.

1V
Examen de quelques passages relatifs a la justificalion.

Dans 2 Cor. V, 19, 20, 21, on voit bien que le pardon est un don
général et non une faveur particuliére & ceux qui croient. Dieu y est
représenté comme réconciliant le monde avec soi, ¢'est-a-dire pardon-
nant a tous les habitants de la terre, qu’ils acceptent ou non la misé-
ricorde qui leur est faite. Mais il est évident que ceux qui ne sentent
pas le pardon de Dieu, n’en regoivent ni la joie ni le bienfait, quoi-
qu’il leur ait été accordé comme aux autres. — Dans I’Evangile de
Jean I, 11 le Sauveur est également considéré comme venu chez les
siens, mais les siens ne l'ont pas regu. — Si Act. 1II, 19, ainsi que
Act. X, 40, semblent représenter le pardon comme un don accordé
soit & la foi, soit au baptéme, il ne faut voir, en réalité, dans la condi-
tion posée qu'une acceptation de la mission de Jésus, d’'une ceuvre de
miséricorde accomplie envers tous. — Dans Act. XIII, 38, 39, le par-
don est déclaré universel, mais la justification est naturellement
limitée & ceux qui ajoutent foi & ce don immense, parce qu’eux seuls



152 BULLETIN

peuvent sentir leur conscience purifiée et délivrée du poids du péché.
— Le chapitre IV de 1'épitre aux Romains ne peut s’entendre dans
ce sens qu’en justifiant Abraham, Dieu n’aurait qu’acquitté une dette
a la foi. De 'immensité de la miséricorde divine, manifestée par les
promesses qui lui furent faites, Abrabham fut conduit & inférer sa part
dans la faveur divine et & s’approcher de Dieu avec une confiance
filiale. Et Dieu déclare que cette confiance filiale est ce qu’il regarde
comme la justice de 'homme.

Quant & Act. XVI, 31: « Crois au Seigneur Jésus et tu seras
sauvé » et Jean VI, 47: « Celui qui croit en moi a la vie éter-
nelle, » il faut se rappeler encore ici que le salut et la vie éternelle
sont tout & fait distincts du pardon, précisément comme un reméde
differe de la santé produite par son application, Lia foi au pardon des
péchés par Jésus-Christ est I'acte par lequel on saisit le reméde et
I’ailiment céleste de 'ame; le salut, la sanctification, la vie éternelle
ne sont que des noms différents qui désignent la santé spirituelle, 1a
force, le bonheur résultant du remede. « Si tu crois & 'amour de Dieu
expiant les péchés du monde, semble dire saint Panl an gedlier de
Philippes, tu ne douteras pas de ton pardon personnel; tu sauras que
tout pécheur que tu paoisses étre, tu as un ami tout-puissant qui ne
t'abandonnera jamais. » Si la foi personnelle était la base de la con-
fiance, ce serait un fondement bien incertain. Car je ne puis étre sir
d’avoir la veritable foi et je ne saurais ensuite tirer quelque force et
quelque sainteté de la connaissance que j’ai de ma foi & un fait quel-
conque. Le fait Ini-méme peut me censcler et me fortifier, mais de
savoir proprement que je crois & ce fait, c'est ce qui ne me console
ni ne me fortifie. L’Evangile n’est pas « Celui qui croit sera sauvé, »
mais « Dieu a donné son fils en propitiation pour le péché. » Tous
ceux qui se reconnaissent pécheurs et qui désirent la délivrance du
péché, peuvent alors étre consolés, rassurés, fortifiés. — C’est en dé-
finitive & Dieu que nous avons & faire et non & tel ou tel systéme, car
on peut avoir une connaissance athée du christianisme si les doc-
trines ne nous mettent pas en communication avec I’Esprit lui-méme.

v

Dans les trois derniers chapitres, I’auteur montre que le dévelop-
pement de la perfection chrétienne consiste en une sympathie intelli-
gente, volontaire, cordiale et joyeuse avec toute la volonté révélée de
Dieu. Le salut est I'amour du cceur pour Dieu, amour fondé sur ce
que Dieu est, Toute croyance qui ne tend pas & faire naitre cet



THEOLOGIE 4158

amour, ne saurait conduire au salut. Pour sympathiser avec Dieu, il
faut d’abord que nous le connaissions. Une connaissance réelle de
Dien est nécessaire pour prodaire le véritable amour, c’est-a-dire
I'amour capable de rendre le cceur de la créature conforme a la vo-
lonté de Dieu. Connaitre Dieu, c¢’est connaitre la tendresse et la gra-
tuité de I'amour divin et savoir en méme temps que le grand but de
cet amour est la destruction du péché. La connaissance de la valeur
de la perle est le puissant moyen destiné de Dieu pour nous engager
a vendre tout ce que nous avons en vue de la posséder. La connais-
sance est la vérité dans l'intelligence, la sanctification est la vérité
dans les affections et dans la volonté. La vérité est I'instrument quj
nous communique la connaissance de la relation véritable entre le
Créateur et la créature. C'est surtout par le moyen de la Bible lue
avec l'esprit de priére que la lumiére se communique & I"dme. Mais
sachons par-dessus tout que c’est le Dieu de vérité lui-méme qui est
le principe d’action! Gardons-nous de séparer Dieu de la Bible et
lisons-la dans le secret de sa présence! Prions continuellement pour
que nos idées deviennent des senlimenis, pour que notre théologie et
notre orthodoxie deviennent le saint amour et la sainte obéissance
que demande I’Evangile! Pour celui qui regarde le pardon de 1'Kvan-
gile seulement comme une délivrance des peines qu’entraine le péché,
ce pardon peut étre accepté sans qu’il le fasse sortir de son égoisme.
Mais si la gréice est considérée comme un don de 'amour infini,
comme le saint sacrifice de la miséricorde divine, heurtant & la porte
du cceur jusqu’a ce qu'il s’ouvre, alors nul homme ne peut le recevoir
et demeurer dans 'amour du moi. La grande difficulté pratique, c’est
d’arriver a la conviction de Uamour de Dieu. Dieu nous y aide par les
épreuves qui nous font sentir notre faiblesse et la nécessité du se-
cours d’en haut, (Jacq. L) L’affliction doit nous convaincre, avec 1’en-
semble de la révélation divine, que le pardon des péchés n'est pas
la plus grande bénédiction que Dieu présente a I’homme dans I'ceuvre
de Christ, Le pardon n’est qu'un degré préparatoire a la supréme
bénédiction qui est « de devenir le temple de Dieu par 'esprit, étant
purifiés de nos iniquités et conservés sans tache devant Dien par
Iamour. » (Eph. I, 22; I, 4; Act. III, 26; Jean IlI, 17.) Ceux que le
pardon de Dieu n’a pas amenés & se nourrir de Dieu et & se réjouir
en son amour, se dérobent par cela méme & la volonté de Dieun a leur
égard. L'heure du jugement venue, ils seront condamnés pour I'avoir
repoussée. (Rom. II, 4-6.) Ap. CORREVON.




154 BULLETIN

PrincE Louls DE SoLMs. — APERCU DE LA SPECULATION DE
RotHE .

Cette brochure de 89 pages est due & la plume d'un de ces heu-
reux de la terre qui ont perdu depuis longtemps I'habitude d’aborder
des sujets aussi ardus. Il ne s’agit de rien moins que d'un apercu de
la spéculation théologique d’aprés Rothe par le prince de Solms.
L’auteur résume en de courts paragraphes toutes les idées princi-
pales de 1'Ethique de Rothe. Cette analyse se termine & la fin du
second volume de la seconde édition. La raison pour laquelle cette
étude n’a pas été poussée plus loin c’est que, tout en continuant &
sympathiser avec Rothe pour ce qui est du but final, le prince de
Solms ne se trouvait plus, pour ce qui est des détails, suffisamment
d’accord avec lui.

G. NENNY?, — ELEMENTS D’INSTRUCTION CHRETIENNE

[’'ouvrage que nous annongons, un peu tard, il est vrai, n’est pas
un livre de théologie. M. Nénny ne veut pas nous donner une dogma-
tique; il s’est proposé un tout autre but. Il a compris, comme beau-
coup d’hommes de nos jours, les besoins d’une grande partie du
public religieux, qui ne se contente plus de recevoir les faits et les
idées de la tradition, mais qui veut examiner et connaitre. C’est pour
satisfaire & ce besoin si réel de notre époque que l'auteur a livré a
la publicité les pages dont nous nous occupons. Son ouvrage est le
fruit de longues années d’enseignement et d’une étude sérieuse du
sujet. Sous forme de monologues, nous y trouvons discutés et étudiés
les différents points de la conception religieuse et chrétienne. Toute-
fois 'autenr veut moins donner son systéme a lui, que provoquer
chez ses lecteurs le désir de systématiser leurs idées religieuses. —
Transformer le sentiment religieuxg en notion religieuse, voila, ce me
semble, en deux mots, la pensée de 'anteur.

La nature méme de cette ceuvre et sa forme nous empéchent d’en
donner ici une analyse détaillée. Aussi nous bornerons-nous a faire
ressortir quelques-unes des idées principales qui y sont émises.

Remarquons d’abord que contrairement & ce qui a lien dans les

t Uebersicht theologischer Spekulation nach Richard Rothe, von Ludwig Fiirst
zu Solms. Wittenberg, Hermann Kélling, 1872.

* Elemente christlicher Lehre von G. Ninny, Pfarrer der evang. Gemeinde zu
Aachen. — Aachen. Verlag von J. A. Mayer. 1872. 2 vol. X, 296 et 290.



THEOLOGIE 155

exposés de ce genre, I'ouvrage n’est pas divisé en dogmatique et mo-
rale. Ces deux disciplines, si dépendantes I'une de I'autre, sont heu-
reusement fondues ensemble. La pensée se déroule ainsi plus systé-
matiquement et arrive peu a peu a former un tout organique.

La premiére partie de 'ouvrage montre dans I'homme le dévelop-
pement de ce que les Allemands appellent le Kulturieben, c’est-a-dire
le procés historique au travers duquel marche I’humanité, ou pour
citer la définition de ’auteur lui-méme (I, 289), « la marche ascen-
dante de ’esprit vers un développement de plus en plus accentué de
la conscience de soi. » (Fortschritt des Geistes in der Bewegung eines
allseitigen Bewusstwerdens.) Ce proces, cela ressort nettement de 1'en-
semble du systéme, est dominé par des lois nécessaires, que nous ne
connaissons point encore. Le christianisme, en particulier, forme
dans la série un point central, un moment qui rassemble tout ce qui
est acquis et qui fait naitre une nouvelle ére, ou mieux qui forme un
nouveau degré de la conscience de soi, dans lequel les rapports entre
I’bomme et Dieu revétent une forme plus parfaite.

Nous touchons ici & I'idée centrale de tout .le systéme, & laquelle
M. Ninny rattache tous ses développements, et qui revient sans cesse
dans le cours de son étude, savoir I'idée de la conscience de Dieuw dans
Ihomme. « Nous sentons, dit-il quelque part, que Dieu vit en nous,
mais que nous ne vivons pas en lui. » Ces deux sentiments, que nous
sommes forcés de considérer comme un des caractéres spécifiques
de notre nature, ne sont pas voluntaires en nous, mais précédent
notre activité. Tout ce que nous pouvons faire, c’est de favoriser ou
d’entraver leur développement. Bien qu'opposés en apparence, ils ne
constituent au fond qu'un seul et méme fait, considéré sous deux
faces différentes. Le sentiment que Dieu vit en moi est ce que
j'appellerai la conscience religieuse proprement dite (Gotiesbewusst-
sein); le sentiment que je ne vis pas en Dieu, constitue ma conscience
morale (Gewissen). Ces deux phénomeénes, qui sont comme la thése
I’'antithése, se réunissent dans une synthése supérieure, la conscience
du moi. Ils sont inséparables 'un de 'autre, se développent ou péris-
sent ensemble.

Toutes les manifestations de cette conscience, ainsi considérée,
forment la vie religieuse et morale, vie qui doit arriver & la perfec-
tion. D’aprés cela, la religion sera donc «la communion réelle de
I’homme avec Dieu dans ses divers degrés de développement dans le
temps, en d’autres termes, la vie plus ou moins parfaite de ’homme
en Dieu, fondée sur la vie de Dieu dans ’homme. »



156 BULLETIN

C’est sous ce point de vue que sont présentées toutes les idées
contenues dans I'ouvrage. Aprés les notions générales sur I’homme,
la religion, la conscience, la révélation (dans le sens général et spécial
du mot), on trouve des chapitres, du reste fort intéressants, qui trai-
tent du mariage, de la famille, de U'individu, de U'élal, de la monarchie,
de la république, de la peine de mort, de la guerre, etc., tout cela sous
les titres généraux de « des associalions, » — « de la vie et de la pro-
priété. » ete. Ce n’est que daus la seconde partie de 'ouvrage, que
Pauteur aborde les questions spécifiquement chrétiennes et nous
parle du salut et de la perdition, du Sauveur et de 'accomplissemenl du
salut, ;

Comme on pouvait s’y attendre d’aprés les prémisses posées dans
la premiére partie, ces derniéres questions sont traitées bien plus au
point de vue philosophique que théologique. Partout l'on apercoit
I'influence que la spéculation moderne et la théologie des Schleier-
macher et des Rothe ont exercée sur 'auteur.

En tous cas, quel que soit le jugement que I'on porte sur certaines
conceptions, entre autres sur la maniére dont M. Néinny envisage la
personne et 'ceuvre du Christ, nul ne lira sans fruit ce livre si bien
ordonné. Si I'on ne sort pas complétement satisfait de la lecture de
ces pages, l'on doit pourtant y reconnaitre une tentative hardie,
quelquefois méme heureuse, de concilier les faits et les idées du
christianisme avec les exigences de la pensée moderne.

PHILOSOPHIE

E. DUHRING. — HISTOIRE CRITIQUE DE LA PHILOSOPHIE !,

Le livre que nous annoncons ne tient pas toutes les promesses de
son titre; en le lisant, on y trouvera beaucoup de critique, mais peu
d’histoire. L’auteur ne s’adresse pas & des débutants pour leur faire
connaitre les dogmes des philosophes anciens et modernes; supposant
ces dogmes connus, il les fait passer au creuset de sa critique pour
séparer les parties vieillies de celles qui ont conservé quelque impor-
tance et peuvent servir & la construction d’un nouveaun systéme; aussi
n’hésite-t-il pas & déclarer que son livre est une philosophie autant

! Kritische Geschichte der Philosophie von ihren Anfingen bis zur Gegenwart.
Von Dr, E. Diihring, Docenten der Philosophie und der Staatswissenschaflten an
der Berliner Universitdt. Berlin, 1869, Heimann, Wilhelms-Strasse, 91.



	Théologie

