
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: La révolution protestante [suite]

Autor: Cocorda, Oscar / Ricotti, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA RÉVOLUTION PROTESTANTE

PAR

E. RICOTTI

IX

Il est difficile de mieux flétrir l'intolérance, cette éternelle

plaie des églises, mais il est difficile aussi de mieux
condamner le principe d'autorité que de le présenter comme une
excuse pour l'intolérance elle-même, et il est impossible de

montrer plus clairement que les églises protestantes sont dans

une position bien meilleure que l'église catholique, puisqu'elles
n'ont pas une telle excuse, et que, si elles ont été intolérantes,
elles ont été infidèles à leurs propres principes, et cela par
tradition, ou si l'on veut, grâce à l'éducation première reçue
du catholicisme.

Voici maintenant le portrait des puritains :

« En face de Jacques Ier ce prince spirituel et savant, mais

fat, nerveux, inerte et lâche, auquel on aurait pu appliquer ce

vers du Dante :

Et vous proclamez roi le dernier des prêcheurs,

se trouvaient les>puritains, avec leur suite nombreuse, leur fière
volonté, leur propos délibérés, irrités par les persécutions, exaltés

par les luttes parlementaires des dernières années du règne
d'Elisabeth, et par les triomphes remportés sur elle dans la

suppression des monopoles. Au lieu de s'inspirer de l'Evangile,
source inépuisable de charité, ils fomentaient les noires
passions de la haine et de la vengeance au moyen des récits les plus
cruels de l'Ancien Testament, auquel ils se conformaient d'ail-

1 Voyez la livraison du mois d'avril 1875, pag. 240.



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 619

leurs soit en donnant à leurs enfants les noms des guerriers et
des patriarches hébreux, soit en observant le sabbat, soit en
tirant les principes de leur vie privée et publique des exemples les
plus grossiers de l'histoire juive qu'ils citaient comme des modèles

contre la tyrannie du prince et de l'église dominante. Le
vêtement, le langage, l'allure, les études de cette secte rigide
étaient réglés à la façon des pharisiens, et pour eux le plus
simple divertissement était un péché; — l'harmonie des orgues,
la peinture, la sculpture, semblaient des arts diaboliques; la
littérature latine elle-même était proscrite, parce qu'on y
rencontre les noms des dieux païens. Les plus exagérés d'entre
eux se faisaient distinguer à leurs cheveux rasés, à leur figure
triste, à leurs yeux tournés en haut, à leur voix nasillarde et à

un certain jargon plein de phrases et d'images bibliques; au
reste, savants, plus que les anglicans, méfiants, obstinés,
constants jusqu'au martyre, s

Ce portrait est superficiel et partial. L'auteur y relève avec

trop d'insistance les défauts extérieurs des puritains, et oublie
d'un côté leurs vices fondamentaux, et de l'autre la piété réelle
et la puissante vie religieuse qui se cachaient sous leurs dehors

ridicules, et qui les rendirent capables de fonder les colonies
américaines aujourd'hui transformées en nation grande et libre.

Voici pourtant une appréciation plus raisonnée des partis
cjui se disputèrent le pouvoir et l'influence religieuse en

Angleterre.

« En conséquence du Covenant conclu pour la défense

commune, en faveur de l'église presbytérienne et de la liberté
des deux royaumes vis-à-vis de la couronne, le parti presbytérien

prit le gouvernement des affaires civiles et religieuses du

Royaume-Uni, signalant sa domination par des excès de

ferveur religieuse et de tyrannie politique. Au fait il excluait des

bénéfices ecclésiastiques tous les dissidents non-seulement des

églises catholique et anglicane, mais aussi des nombreuses
sectes indépendantes. Il privait aussi des offices municipaux
et du droit d'élection quiconque n'adhérait pas au Covenant,
et prohibait tout divertissement public même pour les enfants.
Les presbytériens voulaient deux réformes, la première dans



620 E. RICOTTI

l'église, absolue, générale, savoir : la substitution officielle de

leur église à l'église anglicane ; la seconde dans l'état, incertaine

et modérée, car ils étaient prêts à se ranger à un régime
politique quelconque pourvu que leur église triomphât.

« Les presbytériens réclamaient donc dans l'église ce qu'ils
repoussaient dansl'état, et tandis que, contre les évêques anglicans,

ils soulevaient les passions démocratiques, ils invoquaient,
contre les amateurs de république, des principes et des systèmes

aristocratiques et monarchiques. — Timides et téméraires,
rebelles et despotiques, ils persécutaient alternativement les

évêques au nom de la liberté et les indépendants au nom clu

respect des lois. Ils donnèrent une preuve évidente de leur
despotisme religieux et moral en supprimant, en 1643, la
liberté de la presse, si éloquemment défendue par Milton.
C'est pourquoi leur tyrannie ouvrit la porte à un nouveau parti
de révolutionnaires plus radicaux et plus fidèles au principe
de la liberté, aux indépendants, qui étaient peu nombreux,
mais fermes et résolus, avec un système d'idées bien lié, et
prêts à en admettre toutes les conséquences. En effet, pendant

que les presbytériens cherchaient l'accord avec le roi

pour établir officiellement leur église, les indépendants visaient
à établir la république dans l'église et dans l'état. »

Je supprime à regret le portrait de Cromwell qui, tracé au

point de vue politique, sort clu cadre que je me suis imposé
dans cette analyse, et je termine ce chapitre par ces considérations

générales de l'auteur :

« L'histoire de l'Angleterre présente un contraste frappant

et presque effrayant entre l'amour de la nation pour
la liberté et l'intolérance religieuse de l'église officielle. La
clef de ce contraste et le secret de la faiblesse de cette
église est clans le caractère incomplet de la réforme
anglaise et en particulier dans l'alliance de l'église avec l'état.
Mais l'amour de la liberté a fini par triompher. Aussi l'église
anglicane a-t-elle été dépassée par les diverses églises qui se

sont formées plus tard ; d'abord et en partie par les presbytériens,

puis par les indépendants, les méthodistes et les baptis-
tes qui ont compietela révolution religieuse et assuré la liberté



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 621

politique dans le Royaume-Uni. Aujourd'hui l'église anglicane,
qui ne compte plus la moitié de la population, n'a d'autre moyen
de se relever de son état de mort, que la séparation d'avec l'état

déjà effectuée en Irlande, mais nécessaire à toute l'Angleterre

pour consolider l'édifice remarquable de ses libertés. »

IX

Après avoir indiqué les causes, les origines et les conséquences

locales de la révolution protestante dans les divers pays
de l'Europe, l'auteur termine en en faisant ressortir les

conséquences générales. Et tout d'abord les avantages pour l'église
catholique.

Le protestantisme loin de détruire l'église romaine la
fortifia :

1° En séparant d'avec elle tous ceux qui ne partageaient pas
ses vues.

2° En la poussant à formuler plus nettement ses dogmes et
sa discipline au moyen du concile de Trente.

3° En fortifiant par réaction l'autorité du pape et en concentrant

toute la direction de l'église dans les mains de la curie
romaine.

4° En provoquant une réforme des mœurs chez les papes et
dans le clergé.

5° En suscitant dans l'église romaine une nuée d'ordres
religieux et d'hommes capables qui diffèrent des anciens en ce

qu'ils ne sont pas contemplatifs, mais actifs.
6° En amenant la formation de la compagnie de Jésus, qui est

le résumé de tous les efforts faits par le principe d'association

au sein de l'église catholique pour arrêter les progrès du

protestantisme, et qui, dans ce but, sut réunir dans ses mains la

triple puissance morale, politique et matérielle.
L'auteur n'est pas sans avoir vu les inconvénients qui

accompagnèrent chacun de ces avantages. Ainsi par la formation des

églises protestantes Rome perdit un tiers de l'Europe ; le concile

fut dominé et mené par l'intérêt politique ; le gouvernement

de l'église catholique tourna à la monarchie absolue, au



622 E. BIGOTTI

détriment de l'épiscopat et contre le pouvoir civil; les ordres
et les hommes religieux, tout en relevant le catholicisme le

compromirent souvent, et les jésuites, en particulier, tout en
servant Rome aveuglément, la conduisirent où ils voulurent,
savoir à la domination politique sous prétexte de religion.
Après cela il est bien permis de se demander si les faits indiqués

par l'auteur sont des avantages ou des malheurs, et s'ils
ont été des causes de relèvement ou des causes de ruine pour
l'église catholique romaine.

Viennent ensuite les conséquences pour l'Europe et la
civilisation.

1° Le traité de Passau et la paix d'Augsbourg, qui furent les

plus insignes exemples de modus vivendi entre croyances
diverses et le premier pas important dans la voie de la liberté
religieuse.

2° La guerre de trente ans, qui résulta des imperfections et
de la violation des mêmes traités et qui ébranla toutes les
institutions et tous les intérêt européens.

3° La paix de Westphalie, qui rétablit sur de nouvelles bases

l'équilibre européen, créa les congrès internationaux et y
introduisit à la fois les puissances maritimes et les petites
puissances.

4° L'exclusion volontaire de la papauté du concert
politique européen, soit parce qu'elle ne voulut pas traiter avec
les puissances protestantes, soit parce qu'elle repoussa les articles

de Westphalie, ce qui mit fin à son influence politique.
5° La déchéance des deux maisons d'Autriche, de la branche

espagnole par la perte des Pays-Bas, et de la branche
allemande par la diminution de son influence en Allemagne et

par la perte de l'Alsace.
6° La rupture du lien séculaire entre Rome et l'empire et

du plan cosmopolite qu'ils poursuivaient ensemble, rupture
qui força l'empire à être allemand et l'église à être romaine.

1° La transformation des liens du corps germanique par
l'indépendanee et la permanence de la Diète, et par suite, la
dissolution lente de l'empire comme tel.

8° La naissance de la Prusse protestante, qui se mit à la



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 623

tête de l'Allemagne réformée et devait plus tard éliminer
l'Autriche de l'empire allemand renouvelé.

9° La proclamation du principe de la liberté religieuse, la
plus précieuse acquisition de l'esprit moderne, la base de
toutes les autres libertés et l'acheminement à la séparation de

l'église d'avec l'état.
En conclusion, la révolution protestante porta de bons fruits

dans l'ordre religieux, dans l'ordre intellectuel, et dans l'ordre
social et politique. Dans l'ordre religieux, en forçant l'église
catholique à retourner quoique faiblement à ses propres
principes et à se réformer; en obligeant les esprits à considérer à
fond les questions religieuses et à en) sentir l'importance, ce
fut une digue puissante contre l'incrédulité et l'immoralité qui
envahissent le monde sous l'écorce des cérémonies extérieures;
et en renouvelant ainsi la vie religieuse individuelle et
intérieure qui était près de s'éteindre. Dans l'ordre intellectuel, le

principe du libre examen appliqué d'abord à l'étude de la
Rible passa dans les sciences, y développa l'esprit d'analyse et

d'observation, d'expérience et de calcul et renouvela entièrement

le monde scientifique et littéraire. Enfin dans l'ordre
politique et social le même principe porta l'esprit humain à

l'étude des droits de l'humanité, poussa les peuples à la recherche
de leur indépendance et plaça le progrès moderne sur sa vraie
base, le perfectionnement de l'individu.

XI

Arrivé au terme de son travail, l'historien se demande

pourquoi, depuis la réforme, ni l'église catholique, ni les églises

protestantes n'ont étendu leur champ respectif d'activité,
n'ont rien conquis l'une sur l'autre et sont restées ce qu'elles
étaient après la paix de Westphalie. L'observation déjà faite

que et caractère des peuples du nord les dispose à la méditation

et à la vie intérieure, et que les peuples du midi vivent
d'imagination et d'autorité, et préfèrent une religion
extérieure, ne suffisant pas à expliquer ce phénomène, l'auteur en
donne les raisons suivantes :



624 E. RICOTTI

« 1° Une cause commune aux deux églises fut l'indifférence
générale, accompagnée de l'incrédulité qui tendait à annuler
le christianisme, et du rationalisme qui visait à le transformer
en secte philosophique. La question n'était donc plus de

choisir entre Rome et Luther ou Calvin, mais d'accepter ou de

refuser l'évangile. Ce fait nouveau nuisit moins aux peuples
protestants qui possèdent de fortes convictions, qu'aux
nations catholiques qui n'ayant qu'autorité et superstition, étaient
exposées à céder au doute et à tomber dans le scepticisme le
plus cynique. Il en résulta qu'après Westphalie on ne
combattit plus entre catholiques et protestants, mais entre chrétiens

ef rationalistes ou incrédules, et cela arrêta les progrès
respectifs des deux églises.

» 2° Mais à cette cause générale et commune s'ajoutent des

causes spéciales et particulières.
» Et tout d'abord celles qui arrêtèrent les conquêtes du

protestantisme sur Rome :

-» a) L'efficacité des réformes introduites dans l'église
romaine.

» b) L'inconséquence du luthéranisme et de l'anglicanisme
qui, après avoir proclamé cpie tout chrétien est prêtre, retinrent

la hiérarchie.
» c) La rigidité et l'intolérance du calvinisme.
» d) La réserve ecclésiastique stipulée dans l'accord d'Augsbourg

pour ce qui concerne l'Allemagne.
« e) L'opposition matérielle des princes et surtout clés deux

maisons d'Autriche.
» f) Les divisions du protestantisme qui le discréditèrent,

non à cause de la discussion qui lui est naturelle, mais à cause
de l'impossibilité d'arriver à un accord. »

L'auteur a oublié d'indiquer la double œuvre du jésuitisme
et de l'inquisilion qui, en calomniant le protestantisme et en

effrayant les consciences catholiques, empêchèrent, plus que
tout autre cause, les progrès de l'évangile.

<c Viennent ensuite les causes qui arrêtèrent les progrès de

Rome sur le protestantisme :

» a) La suspension des réformes catholiques, causée par la



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 625

tiédeur générale et suivie d'un recul qui fit retomber le clergé
dans les anciens scandales et prépara beau jeu à l'incrédulité.

» b) Aux rêves de domination universelle, détruits par la

déchéance politique de la papauté, succéda la passion étroite
du pouvoir temporel local ; et au grand népotisme du moyen
âge, qui avait bouleversé le monde succéda le népotisme mesquin

qui ruina les états de l'église.
» c) La décadence du gouvernement temporel des papes.
» d) La décadence du gouvernement spirituel de l'église.
» e) La lutte de Rome contre les nations, concernant la

juridiction et les immunités ecclésiastiques.
» f) La haine de Rome contre la liberté, la science et la

civilisation.
» g) L'union réelle ou apparente de l'église avec la compagnie

de Jésus qui dégénéra bientôt, négligea les luttes de la foi,
concentra tous ses efforts à l'accroissement de sa puissance
matérielle et politique, et nuisit grandement au catholicisme,
soit en se faisant croire nécessaire, ce qui compromit l'église
et amena la réaction de Ganganelli, soit en y introduisant une
doctrine équivoque et une morale corrompue, ce qui provoqua
la lutte avec le jansénisme, soit enfin en énervant les esprits
par une éducation servile et hypocrite, ce qui souleva contre
elle, contre l'église et contre la religion en général, la tempête
du XVIIIe siècle qui, pour certains pays, dure toujours.

» Ces diverses causes non-seulement empêchèrent les progrès
du catholicisme sur le protestantisme, mais encore exposèrent
l'église romaine à deux modifications extraordinaires dont l'une
est accomplie, savoir la perte du pouvoir temporel, et l'autre
s'accomplira peut-être dans un avenir peu éloigné. Tout dépend
de l'attitude de l'église à l'égard des jésuites. L'église romaine
doit les retrancher tout à fait, et elle le fera, à moins qu'elle
ne veuille s'exposer à de nouvelles blessures et à une chute
définitive. -»

Cette dernière partie est sans contredit la meilleure de

l'ouvrage. L'ampleur et l'exactitude du jugement d'ensemble y
corrigent en grande partie les erreurs de détail que nous avons
dû relever. S'il faut dire notre impression générale, nons n'hé-

THÉOL. ET PHIL. 1875. 40



626 E. RICOTTI. — LA RÉVOLUTION PROTESTANTE

sitons pas à déclarer que la largeur de vues et l'impartialité
d'appréciation dont M. Ricotti fait preuve dans ses ouvrages
sur le protestantisme lui méritent la reconnaissance de tous
les protestants et l'admiration de tous les amis de la vérité, et

pour notre part, nous sommes heureux de lui témoigner l'une
et l'autre non-seulement au nom de la justice historique, mais
aussi au nom de la science de l'histoire religieuse que les

ouvrages de M. Ricotti contribueront grandement à relever en
Italie.

Oscar Cocorda.


	La révolution protestante [suite]

