
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: Chrysostome et sa doctrine : dans ses rapports a l'école d'Antioche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE

Chrysostome fut un grand orateur et un grand évfêque plutôt
qu'un grand théologien. Il n'occupe cependant pas dans l'histoire

des dogmes la place qui lui appartient. Le but de M. Fœrster

dans son étude serait de combler cette lacune ; si ce n'était
une prétention trop élevée, il la présenterait comme un
complément à l'œuvre capitale de Néander î. Rien qu'il ne veuille
considérer la doctrine de Chrysostome que dans ses rapports à

la théologie d'Antioche, aucun point du dogme ne sera laissé
de côté, à l'exception de la doctrine des sacrements, qui a

récemment été exposée avec beaucoup de sagacité dans un journal

de théologie 3.

Introduction
Par ses idées dogmatiques, Chrysostome appartient à l'école

d'Antioche, qui elle-même se rattache à Origene. Origene est

dans l'histoire de la formation du dogme comme un nœud où

se réunissent des directions différentes et d'où partent de

nouveaux développements; il clôt la période précédente et il en

introduit une nouvelle. L'héritage laissé par lui était trop
considérable pour que beaucoup pussent se l'approprier dans son
entier. Il y eut partage entre les deux directions qu'il avait réu-

1 Chrysostmnus in seinem Verhältniss zur antioclienisclien Schule. Ein
Beitrag zur Dogmengeschiehte von Lie, Th. Förster, Prediger und
Inspector am königlichen Domkanditatenstift zu Berlin. Gotha 1869.

5 Der heilige Chrysostomns und die Kirche, besonders des Orients, in
dessen Zeitalter. H Band. Berlin, 3. Ausgabe, 1849.

3 Stütz dans les Jahrbücher für die deutsche Theologie, X, 446.



CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE 571

nies dans son grand esprit sans parvenir à les concilier. Les
deux tendances désignées sous les noms d'Ecole d'Alexandrie
et d'Ecole d'Antioche ont dominé dans la théologie jusqu'au
Ve siècle, et ont présidé, en des sens opposés, à la détermination

du dogme, jusqu'au moment où la science occidentale se

mit à l'œuvre et reprit les problèmes que l'église d'orient laissait

non résolus.

Indiquons brièvement les différences qui distinguent ces
écoles.

Clément, déjà ,et, bien plus encore, son grand disciple Origene
firent entrer la philosophie, le platonisme surtout, dans leurs
spéculations théologiques; à leursyeux,la philosophie païenne,
loin d'être une œuvre de Satan, était une préparation divine au
christianisme. A Alexandrie on cherche à établir philosophiquement

le dogme chrétien, et la direction spéculative est celle
de l'école d'Origène : on s'attache avec prédilection aux dogmes
qui permettent et même appellent la spéculation, au côté

métaphysique de l'idée de Dieu, aux doctrines de la trinité, du

logos, de l'incarnation, à la cosmologie. On cultive une sorte
de gnose chrétienne ; Origene distingue entre une vérité exotérique,

à la portée de tous, et une vérité èsotérique, dont seuls
sont capables les hommes qui apportent une culture philosophique

dans l'étude du christianisme. Cette place faite à la
philosophie comme adjutrix veritatis avait son correctif cependant
dans l'Ecriture, constamment reconnue comme source de la
vérité, et dans la foi de l'église, que jamais on ne perd de vue ;

la gnose d'Origène est une gnose ecclésiastique. — Un autre
trait de cette école, et qui tient encore à son caractère
philosophique, c'est l'accent qu'elle met sur la liberté morale de

l'homme, lequel, même dans l'état de chute, a conservé son
libre arbitre. — Enfin, et toujours par l'effet de sa tendance
spéculative l'école d'Alexandrie répugne à une interprétation
sobre et historique de l'Ecriture. Le sens extérieur et littéral est

pour elle un accessoire qui doit céder le pas à un sens profond
et spirituel ; la pleine intelligence des livres saints n'est accessible

qu'à celui qui sait pénétrer ce sens profond, au vrai
gnostique. Il y a évidemment là un reste de docétisme, qui plonge



572 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

lui-même ses racines dans un dualisme qu'on n'a pas surmonté.
L'idée platonicienne et toute métaphysique de Dieu, et la
séparation absolue qu'elle établit entre Dieu et le monde, se retrouvent

chez Origene : dans sa doctrine de la création il est obligé
de recourir à un principe cosmique distinct. Dès lors il ne saurait

être question d'une union réelle entre le monde sensible et

matériel, d'une part, et le monde idéel et divin, d'autre part.
Dès lors encore la lettre dans l'Ecriture sainte, n'est qu'une
enveloppe cachant un sens plus élevé, et, dans la christologie,
on n'arrive pas à une véritable union du divin et de l'humain.
L'humanité pour atteindre à sa destination doit cesser d'être
elle-même, passer en Dieu, être absorbée dans le divin ; puis
quand on insiste sur la réalité de la nature humaine en Jésus,

on perd de vue le côté divin et on touche à l'ébionitisme.
L'école d'Antioche suit une direction opposée. — Comme

Origene, elle part de l'idée que le divin et l'humain n'ont rien
de commun. Mais, au lieu de tomber dans le docétisme et de ne

voir dans l'humanité du Christ que le voile de sa divinité, elle
s'efforce de les distinguer comme deux éléments qui subsistent
l'un à côté de l'autre et indépendamment l'un de l'autre. Du
reste l'école d'Antioche se montre soigneuse de maintenir
l'intégrité de la nature humaine en Jésus-Christ. — Elle continue
les travaux critiques et exégétiques d'Origène, mais en s'attachant

au côté humain et historique de l'Ecriture. Ce qui
distingue son interprétation c'est la sobriété, la fidélité au texte,
le sens critique et l'éloignement de la spéculation. Nulle
prédilection pour l'étude métaphysique du dogme : au lieu de

s'occuper de l'essence divine et de la trinité, l'attention se porte
sur l'anthropologie et la christologie. C'est par là que l'église
d'Orient tend la main à celle d'Occident : Antioche forme la
transition entre Origene et Augustin.

Les représentants de l'école d'Antioche sont avant tout
Diodore, Eusèbe d'Emèse, Théodore de Mopsueste. Chrysostome
doit leur être associé. Mais chez lui se montre plus que chez
les autres un point de vue de conciliation qui le rapproche du
dogme occidental. Il le doit à la direction pratique de son activité

et de sa pensée, dont sa position lui faisait une loi. Il le



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 573

doit en outre à la tournure de son esprit, moins porté à

l'investigation scientifique et à l'analyse qu'à l'application immédiate
des enseignements de l'Ecriture. Nature profondément morale,
caractère fort, trempé pour la lutte, homme d'action et homme

d'église au coup d'œil pratique, pasteur infatigable qui s'est
donné pour tâche de relever les mœurs de son troupeau et
de répandre au loin la connaissance du christianisme, Chrysostome

n'est pas théologien ; il lui manque la rigueur dialectique,

la conséquence logique, la précision à définir. Il a cependant

ses idées à lui, et il est intéressant de rechercher quelles
transformations le dogme d'Antioche a subies dans sa pensée.
Nous le comparerons àThéodorede Mopsueste, le théologien le

plus eminent de cette école.
Nous étudierons successivement sa doctrine 1° sur l'Ecriture

sainte ; 2° sur l'anthropologie ; 3° sur la cbristologie ; 4° la
sotériologie ; 5° les principes de la morale.

CHAPITRE PREMIER

L'Ecriture sainte.
En présence du gnosticisme on avait dû insister sur l'autorité

des Ecritures et repousser l'idée d'une tradition secrète subsistant

à côté des écrits apostoliques, mais d'ailleurs, à l'époque
de Chrysostome, rien de fixé sur le dogme des Ecritures, sur les

questions d'inspiration et d'interprétation entre autres.
Quant à l'interprétation, Origene fait époque par sa distinction

entre le sens extérieur et le sens profond. Il ne dédaigne

pas le sens littéral, il proteste au contraire contre l'accusation

d'y porter atteinte, et on a pu dire' avec raison qu'il est le père
de l'exégèse vraiment scientifique. Mais chez lui l'intérêt
spéculatif domine ; à ses yeux le sens littéral et historique n'est

que le voile et l'enveloppe du sens spirituel, qui est l'essentiel :

il a érigé l'interprétation allégorique en principe. Ses disciples
marchèrent dans la voie qu'il avait ouverte et, dans leurs allé-
gorisations, ils semblent parfois se moquer des lois du langage
et du bon sens. Il y eut réaction et on se jeta du côté opposé
avec non moins d'exclusisme. Le grand disciple d'Origène, De-



574 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

nys d'Alexandrie, se vit obligé de combattre les excès de cette
réaction chez un évêque égyptien, Nepos, qui avait écrit une
Réfutation des allégoristes, aujourd'hui perdue. L'école
d'Antioche appartient à la tendance qui s'en tient au sens littéral.
Au point de vue de la méthode herméneutique, les Commentaires

sur les petits prophètes et sur le Nouveau Testament de

Théodore de Mopsueste, le principal exégète de cette école,
ont une réelle importance. En commentant les Ecritures, son

unique but est d'en établir le sens grammatical et historique.
Chrysostome avait étudié les Ecritures dès sa jeunesse,

d'abord par les soins de sa mère, ensuite sous la direction de

l'évêque Meletius. Il s'y appliqua dès lors avec un zèle ardent.
Pendant ses années de retraite, il les médita, il s'en nourrit, il
les grava dans sa mémoire ; il apprit à les étudier
scientifiquement à l'école de Diodore de Tarse, l'un des maîtres
d'Antioche, dont il entendit les leçons en même temps que Théodore

de Mopsueste. C'est Diodore qui donna à l'exégèse sobre

et positive la place qu'Origène n'avait pas su lui faire et qui
fixa comme règles fondamentales de l'interprétation les deux
principes suivants : 1° observation des lois de la langue, 2°

observation des circonstances historiques. On retrouve ces principes

dans l'exégèse de Chrysostome aussi bien que dans celle
de Théodore. La différence entre eux n'est pas dans les
principes, mais dans les situations. Théodore est un exégète,
Chrysostome un prédicateur ; l'un fait des commentaires scientifiques,

l'autre fait des homélies ; l'un se contente de déterminer
le sens du texte sacré, l'autre veut en faire l'application. Ce

qui importe à Chrysostome dans l'Ecriture c'est l'élément
spirituel et moral, et dès lors l'interprétation allégorique est
moins absolument proscrite par lui que par son condisciple
d'Antioche.

Chrysostome n'en est pas moins de la même école. Il connaît
l'hébreu et son premier soin est d'établir le sens du texte. Il
fait précéder ses commentaires d'introductions donnant les

renseignements historiques qui peuvent aider à l'interprétation.

Il ne dédaigne pas d'éclaircir les difficultés grammaticales.

Il cite les opinions d'autres interprètes et fait connaître



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 575

les diverses manières dont le passage peut être entendu. Très
rarement il se permet de modifier le texte donné, alors même

que le sens ne lui en paraît pas acceptable. Cette fidélité au

sens propre et littéral ne l'empêche pas, on le sait, de s'élever
aux plus hautes pensées et ne met aucune entrave aux élans
de sa poésie et de son éloquence.

Rien qu'il ne repousse pas absolument l'explication tropique
ou allégorique, ni en général l'idée d'un second sens, il se

souvient des limites à observer ; il distingue toujours le sens

historique, auquel il faut faire droit avant tout, et pour lui le
sens spirituel ne vient qu'en seconde ligne et ne se justifie
qu'en s'appuyant sur le premier. C'est l'Ecriture elle-même
qui nous met sur la voie de la vraie interprétation allégorique,
et, quand on ne se conforme pas aux indications qu'elle donne,
on cesse d'en être l'interprète, on se place au-dessus d'elle ; au
lieu d'en développer le contenu on lui prête ce qu'elle ne dit
pas. — Pour saisir le sens vrai d'un passage il faut le considérer

dans son contexte. « Il ne suffit pas de dire : il est écrit,
et de citer des paroles détachées de leur milieu en déchirant
ainsi le corps des saintes Ecritures divinement inspirées,
il faut lire aussi la suite des pensées. Car en usant d'un tel
procédé on pourrait soutenir les doctrines les plus
détestables. » Les quelques exemples d'interprétation frisant l'arbitraire

qu'on cite dans ses écrits sont plutôt le fait de l'orateur
que de l'exégète. C'est dans ses homélies sur l'Ancien Testament
qu'on les trouve surtout ; cela tient à ce qu'il n'avait pas
suffisamment compris la différence des deux alliances.

Rapport entre l'Ancien et le Nouveau Testament. ¦— Sur
ce point Chrysostome s'éloigne de l'école d'Antioche, de Théodore

de Mopsueste en particulier. Celui-ci se place entièrement

sur le terrain de l'histoire et il fait usage de critique.
Au texte hébreu on le voit comparer les versions de l'Ancien

Testament, et, disons le en passant, il donne la préférence
aux LXX sur la version syriaque. Pour lui les livres de

l'Ecriture sont, en première ligne, des produits humains, nés de

circonstances déterminées. Il s'en tient au sens historique
et littéral, et l'application pratique et spirituelle manque com-



576 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

plétement. Mais il n'y a ici avec Chrysostome qu'une différence
de degré. La différence qui les sépare est bien autrement
grande quand il s'agit des rapports entre l'Ancien et le
Nouveau Testament. Chrysostome voulant trouver dans
l'ancienne alliance les racines du christianisme et la comprendre
dans son caractère de préparation et de prophétie, s'efforce de

montrer le plus possible le lien étroit qui unit les deux
Testaments. Il est conduit par là à saisir mieux le plan divin,
l'organisme de la révélation, la valeur pédagogique de l'économie
mosaïque, mais, d'un autre côté, il est conduit aussi à

transporter dans l'Ancien Testament les idées et les doctrines du
Nouveau et à lui enlever son caractère spécialement préparatoire.

Non content de signaler dans les écrits sacrés des Juifs
des prophéties et des types directement messianiques, il y
trouve encore l'image et en quelque sorte la biographie du
Christ, avec ses particularités et ses détails. Pour lui le dogme
de la Trinité n'y est pas seulement contenu d'une manière

implicite, il y est entièrement développé. Théodore au
contraire s'efforce d'expliquer les prophètes par les circonstances

historiques où ils se trouvent et de donner à leurs paroles la
portée qu'elles pouvaient avoir à leur point de vue et dans leur
horizon. Il ne nie pas le caractère typique de l'Ancien Testament,

mais il y accorde peu d'attention. Ce qu'il n'admet
absolument pas, c'est que les écrivains sacrés des Hébreux aient
eu une claire connaissance des dogmes chrétiens, spécialement
de celui de la trinité : ils ne connaissaient pas le Saint-Esprit
dans sa personnalité propre et distincte ; ils ne connaissaient

pas le Père comme Père, le Fils comme Fils ; ils ne connaissaient

que Dieu et la création (®dv x«t xzlmv); « aucun des

prophètes ne connaissait la déité du Fils unique. » — Quant
aux prophéties messianiques, il accorde sans doute que le
Christ a été préfiguré dans l'Ancien Testament, afin que sa

venue ne fût pas sans préparation mais il n'admet pas
qu'aucun passage se rapporte directement à sa personne et

toujours il s'en tient au sens littéral et prochain. Ainsi Mi-
chée IV, 1, etc., se rapporte à la restauration après l'exil;
Mal. IH, 1-3, à l'époque des Maccabées; dans 1 Cor. X, 4, le



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 577

« rocher spirituel qui suivait les Israélites » dans le désert, n'est
qu'une comparaison : « ce rocher était pour eux ce que Christ
est pour nous. » Quand il se trouve, clans les prophéties, des

expressions qui dépassent de beaucoup son interprétation
historique, ce sont des hyberboles. Ce n'est pas qu'il rejette
absolument l'idée d'un second sens plus spirituel. Les oracles
des prophètes ont trop de grandeur et de plénitude pour qu'ils
aient reçu tout leur accomplissement dans les événements

contemporains. Le cadre de la perspective prophétique est

trop étendu pour que l'histoire d'Israël, avant et après l'exil,
suffise à le remplir; il s'étend aux jours messianiques, qui
projettent leur lumière sur l'histoire des jours anciens. Mais le

terrain historique demeure celui de la prophétie, et, s'il est

permis, au point de vue chrétien, de trouver dans les paroles
des prophètes un rapport au Messie, il n'en est pas moins vrai
qu'elles ont trouvé leur accomplissement déjà dans l'Ancien
Testament. Théodore s'élève surtout contre la méthode
absurde de séparer un passage de son contexte, de telle sorte

qu'un même oracle s'appliquerait en partie à Christ et en partie
à un fait contemporain. Ainsi Zach. IX, 9 : Voici ton roi qui
vient ci toi, etc., et Mich. V, 2 : Et toi Bethlehem, etc., se

rapporte à Zorobabel. Mais la loi ne possède que l'ombre de

la vérité, laquelle se trouve en Christ, et la parole relative à

Zorobabel ne se réalise pleinement qu'en Christ, c'est pourquoi

l'Evangile lui en fait avec raison l'application.
Au fond, Chrysostome était dans les mêmes principes, bien

qu'il ne leur ait pas toujours été fidèle. Il ne manque jamais
de faire entièrement droit au sens historique de la prophétie, et
ce n'est qu'en seconde ligne qu'il en vient au sens tjpique ou

allégorique. Mais en présence des contempteurs de l'Ancien
Testament, il tient à maintenir l'unité des deux alliances et
à montrer que l'Evangile ne commence pas avec la naissance

de Jésus-Christ, mais qu'il a déjà ses racines dans les

prophètes : les saints hommes de Dieu qui, avant la venue du

Christ, l'ont connu et adoré, appartiennent déjà à ce corps
unique dont parle l'apôtre. (Eph. IV, 4.) « Poussés par l'esprit,
dit-il, les prophètes ont énoncé des oracles qui avaient un

THÉOL. ET PHIL. 1875. 37



578 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

sens plus élevé que le sens purement historique, qu'ils en
eussent conscience ou non ; ainsi la parole de Mich. XI, 1 :

J'ai appelé mon fils d'Egypte, se rapporte premièrement au

peuple d'Israël, secondement à Christ.
En somme, les deux disciples d'AntioGhe diffèrent sur les

rapports des deux Testaments, en ce sens que Théodore
détermine plus clairement que ne le fait Chrysostome les limites
historiques des deux points de vue et maintient avec plus de

fermeté le caractère préparatoire de l'ancienne alliance. Mais

ils sont d'accord pour mettre toujours le sens propre en
première ligne et à la base de leur interprétation; l'un et
l'autre sont heureusement affranchis de la méthode arbitraire
d'Origène.

Inspiration. — De ce qui précède on peut conclure déjà

que Chrysostome saura distinguer l'action divine et l'action
humaine dans l'inspiration, et qu'il lui reconnaîtra son caractère

essentiellement moral. Souvent, comme on peut l'attendre
du caractère homilétique de ses discours, il s'exprime en
termes généraux qui n'ont pas la prétention de formuler une
théorie scientifique. Il dit que l'Ecriture sainte est l'œuvre du

Saint-Esprit. Il n'admet pas qu'il puisse y avoir contradiction
entre une parole de l'Ecriture et une autre, car toute l'Ecriture

est divinement inspirée et il n'y a rien dans l'Ecriture
qui ne procède du Saint-Esprit et dès lors ne soit nécessaire :

« rien de trop ni rien d'inutile. » Il blâme ceux qui méprisent
certains chapitres ou des livres entiers de la Rible, tels que
le Lévitique et Josué, ou qui rabaissent l'Ancien Testament en
général par rapport au Nouveau. Paul n'a point parlé de lui-
même et selon son intelligence, mais par la puissance de Dieu
et la grâce du Saint-Esprit. C'est pourquoi la Rible exige
avant tout la soumission de l'intelligence. Les choses qui
dépassent notre entendement, il faut se les approprier par la foi
et non les établir par voie de raisonnement. Les choses qui
paraissent s'accorder mal avec l'origine divine de la Rible et

porter le sceau d'une origine humaine, telles que les antropo-
morphismes (colère de Dieu), les tropes et autres figures
de langage, il faut les attribuer à la condescendance divine



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 579

qui se met à la portée de la faiblesse humaine. Il semble même,
à propos de Ps. XLV, 1, ne voir dans la coopération humaine

qu'une simple passivité, alors qu'il compare, d'après le mot des

LXX, la prophétie à une éructation, c'est-à-dire à un acte
involontaire èpsuyôpêx oij% ôze (3ouMj*s6a, parce qu'elle ne provient
pas de l'activité humaine mBpa-ràvoç am-A?^, mais de l'inspiration
de l'esprit qui pousse le prophète. Mais cet appel à l'analogie
d'un fait physique n'a d'autre but que de mettre fortement en

relief la causalité divine dans l'œuvre prophétique, et il est

loin de se représenter l'inspiration comme un fait psychologique

dans lequel l'homme ne serait qu'un instrument sans

volonté! C'est ce que montrent sans équivoque les paroles
qui suivent immédiatement et où il distingue très nettement

l'inspiration prophétique de l'inspiration extatique, le prophète
du devin pivziç. Chez celui-ci la divinité, ó Satpav, qui le domine

aveugle son intelligence et obscurcit son entendement, de

telle sorte qu'il fait entendre des sons sans avoir conscience
de ce qu'il dit, pareil à un instrument de musique inanimé.
Et ailleurs : « Le propre du devin, c'est qu'il est hors de lui
tô s?s<7T-fcvac, c'est qu'il subit une nécessité, qu'il est secoué,

tiraillé, agité comme un possédé, [««vópevov. Il n'en est pas ainsi
du prophète, c'est avec une claire intelligence, avec le bon

sens d'un esprit qui se possède, et en sachant ce qu'il dit qu'il
fait entendre tous ses discours. »Chrysostome reconnaît encore

que Paul, dans ses épîtres, a ajouté maintes choses de son

propre chef et qu'il n'a pas toujours parlé par impulsion de

l'Esprit, que l'apôtre lui-même savait distinguer l'élément divin
et l'élément humain dans ses paroles.

L'idée de l'inspiration n'est pas autre au fond chez Théodore
de Mopsueste. Seulement, et en rapport avec la distinction
qu'il a établie entre les deux alliances, il admet entre les
écrivains de l'Ancien Testament et ceux du Nouveau, une
différence d'inspiration, différence de degré, non de nature, et
qui provient de l'infériorité de position et de lumière des
premiers relativement au salut.

Théodore n'admet pas non plus que l'action du Saint-Esprit
paralyse l'activité propre des prophètes : Us parlent selon une



580 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

révélation intérieure et selon la grâce du Saint-Esprit qui leur
est donnée iyyivi^-ir,-j àv-oiç. David est à ses yeux le premier
des prophètes, àpyfr z. -npo<?; or les psaumes nous font voir de

quelle nature était l'inspiration de David. Théodore admet, il
est vrai, chez les hommes de l'Ancien Testament, un état
extatique dans lequel la claire conscience de la situation réelle
leur est ôtée par l'esprit divin, afin qu'ils soient tout entiers à

la contemplation des choses qui leur sont montrées. De même

que dans le sommeil l'âme perd le sentiment de la réalité et
voit des objets et entend des voix, de même les prophètes
recevaient du Saint-Esprit les révélations intérieures dans

lesquelles il leur semblait entendre une voix qui leur parlait et
les instruisait. Mais ces cas sont rares et exceptionnels; on

peut citer la vision d'Esaïe (VI), la vision de Pierre à Joppe.
(Act. X.)

Revenons à Chrysostome. C'est surtout dans ses commentaires

sur les Evangiles que paraît le disciple d'Antioche.
Sans doute il paye son tribut à l'esprit de son siècle par plus
d'une explication hasardée ou artificielle, mais au total il
comprend et il traite les Evangiles comme des productions réellement

historiques, et il montre ici une justesse de vue et un
tact qu'on ne retrouve pas chez la plupart des contemporains.
Il y a, dit-il, quatre Evangiles au lieu d'un, afin que, par leur
concordance, leur témoignage ait plus de poids, et « quand
il y aurait mille évangélistes il n'y a pourtant qu'un Evangile. »

Quelque désaccord dans les détails ne fait que rendre leur
crédibilité plus grande ; car les différences ne portent que sur
des accessoires, tandis que sur ce qui est essentiel au salut,
l'harmonie est entière. Ne perdant jamais de vue le côté
humain de ces écrits, il sait en voir la diversité en même temps
que l'unité, il saisit l'individualité de chacun d'eux. Les synoptiques

ont considéré d'en bas l'histoire de Jésus, tandis que
Jean l'a considérée d'en Imut. Matthieu a écrit pour les Juifs

croyants et à leur demande ; Marc a écrit en Egypte, également

à la demande des disciples; Luc a voulu ajouter de

nouveaux renseignements aux récits de Matthieu. Marc se rattache
à Pierre et Luc à Paul. C'est ainsi que Théodore de Mop-



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 581

sueste pense que Jean, cédant aux sollicitations des chrétiens
d'Asie Mineure, écrivit son Evangile pour compléter ceux
qui existaient déjà et afin que les choses concernant la divinité
du Christ ne fussent pas passées sous silence. —
Chrysostome, il est vrai, dans son commentaire sur Matthieu,
semble ne pas admettre que, même dans les détails, il puisse

y avoir des différences entre les récits évangéliques, et il
s'efforce de concilier les contradictions apparentes par des

procédés exégétiques qu'on peut qualifier de tours de force. On

pourrait en conclure qu'au fait il maintenait dans sa rigueur
l'inspiration littérale ; mais il faut se souvenir qu'il parlait pour
le peuple et qu'il était dominé par l'idée de ménager la foi des

faibles, que ces différences entre les récits sacrés pouvaient
scandaliser. Citons un curieux exemple de ces procédés de

conciliation. A propos de Gai. II, 11, il ne peut admettre que
Pierre ait pu se rendre coupable de dissimulation et il préfère
supposer que les deux apôtres s'étaient préalablement
entendus entre eux, avant la scène rapportée par Paul, afin de

confondre d'autant mieux les judaistes par cette sorte de

représentation théâtrale — En exposant les épîtres, sans
oublier jamais l'action vivifiante et illuminante du Saint-Esprit
qui les dirige, il tient toujours compte des circonstances dans

lesquelles les auteurs se trouvaient et de l'entière liberté de

leur pensée : nulle trace d'une inspiration mécanique. Le
regard pénétrant avec lequel il saisit l'organisme d'une épître,
la finesse de ses observations sur le caractère particulier de

chaque lettre, sa critique modérée et la justesse de ses
observations dans le détail, témoignent encore de cette
herméneutique saine et bienfaisante qu'il avait apprise à Antioche.

Comment conçoit-il le rapport de l'Ecriture et de la tradition?

Un représentant de l'école d'Antioche sera aussi éloigné
d'admettre, comme on le faisait à Alexandrie, l'existence de

doctrines secrètes, accessibles à quelques hommes seulement
et transmises en dehors de l'Ecriture, que de mettre en question

l'existence et la valeur de la tradition en général. Mais

son sens historique et la place qu'il donne aux documents écrits
ne permettent pas à Chrysostome d'accorder à la tradition une



582 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

autorité normative égale à celle de ces documents. Il élève si

haut l'autorité de la Rible, il exhorte, il presse avec tant
d'insistance ses auditeurs de l'étudier, de la lire habituellement en

particulier et en famille, qu'il ne laisse à la tradition qu'une
place très subordonnée. « N'attends pas un autre maître, s'é-

crie-t-il, tu as les oracles de Dieu, personne ne t'enseignera
aussi bien qu'eux. » On peut bien citer des paroles comme
celles-ci : « Les apôtres nous ont transmis beaucoup de choses

par une tradition non écrite. » « Les apôtres ne nous ont pas
transmis tous leurs enseignements dans leurs lettres ; ils nous

en ont transmis aussi verbalement beaucoup qui ne sont pas
moins dignes d'être reçus, en sorte que nous tenons la tradition

de l'église comme devant être crue : c'est la tradition, ne

cherche pas plus loin. » Mais pas un mot indiquant qu'il s'agisse
ici de choses nécessaires au salut ou qui permette de limiter
l'autorité de l'Ecriture par celle de la tradition. Autre chose est
de dire : la tradition est digne de foi, et autre chose de dire,
comme il le fait pour l'Ecriture : elle est la Parole de Dieu, la

source de la foi, la règle de la vie, la co7isolation des consciences,

le salut des âmes. Au IVe siècle, d'ailleurs, la tradition, plus
rapprochée de sa source, était moins altérée qu'elle ne l'a été dans
les âges postérieurs. C'est à une tradition apostolique qu'il
rapporte l'usage, existant de son temps, de faire mention des morts
dans le service de la sainte cène ; mais d'abord il ne parle point
expressément de prières pour les morts, mais d'une simple mention

qu'on faisait d'eux (pi^u-Àv yhsaBcu) -r puis il touche ce point
trop brièvement et trop en passantì pour qu'on en puisse rien
conclure en faveur du dogme catholique.

CHAPITRE II

L'Anthropologie.

Rappelons d'abord les idées alors dominantes sur le sujet.
La plupart des pères grecs admettaient la trichotomie humaine :

' « Ce n'est pas en vain que ces choses ont été établies par les apôtres et
qu'aux redoutables mystères ilestfait mention de ceux qui s'en sont allés.»



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 583

corps, âme, esprit; l'âme (i"jyj\) étant distincte du principe
spirituel (misure, voûç). Justin, Irénée, Clément, Origene sont
d'accord pour attribuer l'âme physique (-^v/jn o-wpara«! à une
autre sphère que l'âme raisonnable (^xi loyvxh, m/sOpia). L'église
d'Orient est d'ailleurs unanime pour reconnaître que l'âme
humaine, l'âme proprement dite, est incorporelle. — Sur la
question de l'origine de l'âme, on se divise. Les uns, en opposition

à la théorie gnostique de l'émanation, prétendent que
chaque âme individuelle doit son existence à un acte créateur
spécial de Dieu. D'autres, Origene, Clément peut-être, défendent
l'idée de la préexistence. Tertullien conçoit l'âme comme un
organisme matériel, et dès lors l'opinion se répand en Occident
qu'elle se transmet comme le corps, par voie de génération.
— Les idées anthropologiques d'Origène ne prévalurent pas
toutes. Il en est une cependant que l'église d'Orient n'a plus
jamais abandonnée, c'est que les âmes sont douées d'immortalité

et de liberté, c'est qu'il ne peut être question d'imputation

et de culpabilité que là où existe le libre arbitre (rb
«ùreÇouatov) ; mais on reconnaît que chez l'homme le libre arbitre
est insuffisant pour accomplir le vrai bien. L'opinion d'Origène
sur l'image de Dieu dans l'homme fit règle encore. Avant lui
on cherchait cette image dans le corps aussi bien que dans

l'âme, Origènene la vit plus que dans l'être moral. Il distingua en
outre entre image et ressemblance : l'image consiste dans la
raison et la libre volonté, facultés innées et essentielles à l'âme ;

la ressemblance consiste dans la perfection morale, que
l'homme ne possède pas encore, mais à laquelle il doit parvenir

par l'exercice de sa raison et de sa volonté. L'image de

Dieu étant essentielle à l'âme, elle ne peut se perdre. — Quant
au péché, il est deux points sur lesquels on est fixé : le péché
doit son origine à la chute d'Adam ; Adam s'est décidé pour le
mal librement et sans qu'aucune nécessité l'y ait contraint.
Rien d'arrêté sur la relation qui existe entre cette première
transgression et l'état général de péché où l'humanité se trouve.
Cependant les Orientaux sont d'accord pour reconnaître que le
péché d'Adam n'est en aucune façon la cause déterminante de

nos propres fautes ; nous péchons chacun de nous de la même



584 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

manière que nos premiers parents, par un acte libre de notre
volonté ; dans nos propres transgressions nous renouvelons la
chute d'Adam.

Au reste, ce n'est qu'après avoir fixé le dogme de la trinité
que l'église s'est occupée du dogme anthropologique. Les Grecs,
s'attachant toujours au côté métaphysique des questions,
insistèrent sur la liberté dans l'homme; les Latins, préoccupés du
côté pratique, insistèrent sur la puissance du péché qui domine
l'homme.

L'école d'Antioche prit ici une position intermédiaire. Sans

répudier l'héritage commun à toute l'église d'Orient, elle fit
un pas dans le sens du dogme occidental. Cela est vrai de

Chrysostome surtout.
Chrysostome, se séparant en ce point de son ami de

Mopsueste, n'admet pas la trichotomie. A ses yeux, l'homme se

compose d'un corps et d'une âme, simplement, et c'est sur
saint Paul qu'il appuie sa doctrine. Quand cet apôtre parle du

¦pneuma qui gouverne l'âme, il s'agit de l'esprit de Dieu et non
point d'une partie supérieure et intégrante de l'homme. L'esprit
qui intercède pour nous (Rom. VIII, 26), c'est l'esprit de Dieu
vivant et agissant en nous comme charisme de prière, c'est
l'âme en tant qu'elle possède ce charisme. C'est à tort que, sans

examen ultérieur, on a généralement admis que Chrysostome
partageait sur ce point la doctrine orientale. Le passage de

ses écrits que Raur a cité à l'appui, dans son Histoire des

dogmes ', ne parle que de la subordination de l'âme à l'esprit
de Dieu : cela est évident par le contexte.

Chrysostome nie que l'âme soit répandue dans tout le corps;
il paraît lui assigner un siège déterminé, mais sans s'expliquer
clairement sur ce point. — Il ne s'exprime pas non plus sur
l'origine des âmes individuelles. Ce qui est certain, c'est qu'il
n'est point dualiste : pour lui l'âme et le corps sont l'un comme
l'autre une œuvre de Dieu ; toutes les âmes sont de même

nature et les différences qui existent entre elles ont leur principe

dans les libres déterminations de la volonté : -h npompsaiç

1 1,282.



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 585

Setxvuo-t zr,-j Siayopd™ '. Il est probable qu'il se rattachait au créatia-
nisme.

L'homme est sorti immortel et pur des mains du créateur; il
est destiné en outre à une gloire plus grande. Ce n'est pas
cependant dans le fait qu'il est créé à l'image de Dieu que consiste

sa dignité essentielle. Ce qui place l'homme au-dessus de tous
les êtres, c'est sa qualité d'être raisonnable et la nature de son
âme (Çwov loyv/.iv, T7j; fyj-£?,; ovaio/.), ce sont les attributs d'immortalité

et de sagesse dont il est doué. Quant hYimage de Dieu, elle
consiste chez l'homme dans la domination que Dieu lui a
conférée en l'établissant comme son représentant sur toutes les
œuvres de ses mains. Chrysostome demeure ici fidèle à l'idée de

son maître Diodore, tandis que Théodore de Mopsueste s'élève
à une conception indépendante et d'un bien plus grand intérêt
spéculatif. Pour Théodore, la supériorité de l'homme consiste
en ce que toutes les créatures trouvent en lui leur but et leur
terme, en ce que toutes lui sont subordonnées et mises à son
service, en ce qu'il est ainsi le centre de l'univers et le point
de réunion du monde visible et du monde invisible, un microcosme.

— Aux trois choses qui constituent donc ia grandeur
de l'homme, une âme spirituelle et raisonnable, la sagesse et
l'immortalité et enfin l'image de Dieu, c'est-à-dire la position
en tête de la création, vient s'ajouter selon Chrysostome le libre
arbitre comme détermination formelle, car le libre arbitre
n'est pas partie constitutive de la nature humaine ; c'est par
la grâce de Dieu que le pouvoir de se déterminer soi-même à

la liberté de choix a été donnée à l'homme. Du reste, on ne voit
pas que Chrysostome distingue comme Origene entre image et
ressemblance de Dieu.

Le péché. —L'homme est tombé par sa propre faiblesse et sa

légèreté (/»«Sopì«). Il s'est ainsi privé de la sagesse divine et de

l'immortalité, il n'est plus sous l'impulsion d'en haut (&>«8sv parai):

Dieu lui a retiré sa main et l'a abandonné à lui-même. Dépouillé
de la gloire divine qui couvrait sa nudité comme d'un vêtement,

1 Cette parole semble signifier que la volonté manifeste (Ssôevuo-j) les
différences plutôt qu'elle ne les crée. (Note du trad.)



586 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

l'homme a les yeux ouverts pour contempler sa honte. Il est

enfin atteint par la mort, qui n'aurait pas existé sans le péché.
C'est-à-dire que l'homme est privé des dons supérieurs qui lui
avaient été originairement accordés et qu'il est replacé clans

son état naturel. Par la chute, la nature humaine est privée des

grâces dont Dieu l'avait revêtue, mais, en elle-même et dans

son essence, elle n'est pas altérée, elle demeure dans son
intégrité. Quant à l'image divine, elle est diminuée, mais non
perdue : l'homme est déchu, il s'est rapproché de l'animalité,
son empire sur la création est fortement atteint, mais il est

capable encore en quelque mesure de la dominer.
La nature humaine étant demeurée dans son intégrité, il ne

saurait être question pour Chrysostome de péché originel dans

le sens de ce mot en Occident. Non-seulement, en opposition
au manichéisme, il nie que le mal existe dans l'homme comme
substance, mais il repousse l'idée qu'il y ait un mal héréditaire.
Le mal ce n'est pas une force qui soit innée en nous Sûvapfe zig

iv\>no<rza.Toç), mais l'acte mauvais (-h npâÇiç nomipâ) qui apparaît et

disparaît, qui n'existait point avant d'être fait et qui s'évanouit
ensuite. » Le prédicateur ne se lasse pas de dire que le mal
n'existe pas dans la nature, qu'il n'y est pas adhérent, mais

qu'il est dans la volonté seule, dans l'usage mauvais que nous
en faisons, dans la vyûpri, dans la npompucnç, dans YavrzÇovtnov ;

car s'il était dans la nature, on ne pourrait pas plus nous en
faire un crime que des autres affections naturelles. La race
d'Adam est libre dans ses déterminations, chacun accomplit le
mal librement et sans y être obligé, et, comme le premier
homme pouvait à son gré choisir le bien et rejeter le mal, tous

possèdent cette même liberté de choix (-apoxipEuic). Dieu ne
place personne sous la loi de la nécessité, il ne contraint
personne ni au bien ni au mal. Nous pouvons par notre volonté
transformer le mal en bien et le bien en mal, preuve que le
péché n'est pas une puissance qui nous domine, mais qu'il gît
tout entier dans notre vouloir ; «ùtsÇoûotov yàp %«v tw yi><nv zipyi.act.-o

b Btoç.

On comprend ce qui engageait Chrysostome à insister autant
sur la liberté humaine. Il voulait maintenir dans sa plénitude



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 587

la responsabilité morale et ôter lout prétexte au pécheur. Le
prédicateur l'a emporté ici sur le théologien. Il ne nie pas qu'il
y ait chez les hommes un penchant au mal, mais ce penchant
n'est pas inné, il n'est pas transmis par héritage, il a été acquis
par l'habitude du péché. Si on ne savait pas que la théologie
de Chrysostome n'avait que peu de contact avec les opinions
des philosophes, on serait tenté de voir dans plusieurs de ses
énoncés des emprunts à l'éthique d'Aristote.

Chrysostome repousse l'idée manichéenne que le corps est

le siège du péché. Le corps est une œuvre de Dieu aussi bien

que l'âme. Le principe el la cause du mal sont tout entiers dans

la volonté qui s'égare : umnpà npouipso-iç, pii,«. xaxûv. Ce qui, d'après
Paul (Rom. VIII, 7), est inimitié contre la loi de Dieu, ce n'est
ni la substance ôua-foc) du corps, ni la nature (fùeiç de la chair,
c'est la pensée, le <fpàvn\u*. de la chair. Adam, avec un corps
immortel, a péché; Abel, avec un corps mortel, est demeuré
innocent. Le corps n'est moralement ni bon ni mauvais en soi;
pour lui le bien c'est d'être soumis à l'âme, le mal c'est de la

dominer; il peut être, sous l'action de l'esprit, aussi bien un
instrument de justice qu'un instrument de péché. Sans doute
faiblesse et dépendance sont les attributs de la chair, mais cela
ne constitue pas une opposition à l'esprit. Le corps obéit à la
volonté comme la lyre à la main qui en joue, comme le navire
à la main qui le gouverne. La chair en soi n'a aucun caractère
moral, et la loi n'a pas été donnée pour supprimer et pour
changer ce qui est de la nature, mais pour régler la volonté et
ses mauvaises œuvres. Puisque le péché provient delà volonté
seule, la convoitise en elle-même et aussi longtemps que la
volonté n'y a pas consenti, ne saurait être un péché : -h i-iB-jai«.

àu'xpzix ah off/, hziv. Il ne peut dès lors être question de péché
chez les enfants : «Les âmes des justes sont dans les mains de

Dieu, et, si les âmes des justes, celles des enfants y sont aussi,
car elles non plus ne sont pas mauvaises (oOSi yàp êxeanu no-jr,pui).y>

— «Nous baptisons les petits enfants bien qu'ils n'aient point
de péchés. »

Mais pourquoi la volonté humaine s'adonne-t-elle au mal

plutôt qu'au bien — Chrysostome l'attribue à la paresse et au



588 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

manque de résistance qui est le propre de la volonté. Le premier
homme a péché par paresse et par laisser-aller, et ce laisser-
aller (pa&ufwx) est la racine de tous les maux, la cause du péché.
On ne s'étonne plus que Satan et son action n'occupent presque
pas de place dans ce système. La paresse de la volonté et sa
faiblesse suffisant à tout expliquer, il n'est plus besoin, ni de

rapporter la chute à la puissance du tentateur, ni d'expliquer par
son influence l'empire universel du mal dans l'humanité.
Encore ici le prédicateur craignait que ses auditeurs ne trouvassent
dans l'idée d'une puissance surhumaine en mal une excuse pour
leurs péchés. Il parle de Satan plutôt comme devant servir au
bien de l'homme : la volonté se fortifie en résistant à ses

attaques, et, si Dieu ne l'a pas anéanti, c'est afin que l'homme puisse
d'autant mieux montrer sa vertu.

Mais encore d'où vient cette faiblesse naturelle de la volonté,
faiblesse si universelle que nulle créature humaine, pas même
la vierge Marie (Chrysostome le reconnaît), n'est exempt de

péché 1 — Notre théologien ne fait pas difficulté d'admettre que
la nature humaine est non-seulement faible, mais positivement
portée au mal (ò|up/5s7rfis irpbç-xaxim). Dans son homélie sur Ps.

LI et à propos du péché d'Adam, il dit que, par ce péché de

nos premiers parents, le mal « s'est frayé une voie 58ôv -riv« xal

¦ zpißbv) dans toute la race; que la puissance du mal n'est pas
clans la nature, car alors nous ne serions pas responsables,
mais que la nature, agitée et troublée par les passions, est
encline à broncher (_pinu im zb ixzaUv » Si donc il repousse l'idée
du péché originel et héréditaire au sens ecclésiastique, il
reconnaît pourtant que notre nature est portée au péché, en tant
que la volonté se laisse entraîner par les affections et les
passions de la chair ; il convient qu'elle est déchue par le pouvoir
prépondérant de ces affections et qu'elle est ainsi assujettie à

la mort. Il fait même remonter cette corruption à la chute,
comme le prouvent les paroles suivantes : Le psalmiste « affirme

que la transgression dont nos premiers parents se rendirent
coupables est devenue la source de tous ces courants [qui nous
entraînent au mal]. En effet, dit-il, si les hommes n'avaient

pas péché, ils n'auraient pas été assujettis à la peine du péché



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 589

dans la mort, et, n'étant point mortels, ils eussent été plus forts

que la corruption. Mais étant corrompus, ils ont donné le jour
à des enfants semblables à eux. » Il y a donc, selon Chrysostome,

une ifBopà. héréditaire, mais non un ùp-apzla. héréditaire. Le

rapport normal entre l'esprit et le corps est troublé et les affections

de la chair l'emportent. Il y a une faiblesse de la nature
qui se transmet des parents aux enfants, mais rien de plus : la
volonté est libre, il est en son pouvoir de surmonter cette
faiblesse, de pratiquer la vertu et de dominer les convoitises.

Lorsqu'il dit ailleurs que « Christ, en venant dans le monde, a

trouvé la dette héréditaire (-/iipbypaaov ¦na.-pûm) qu'Adam avait
contractée et que nous avons augmentée par nos péchés,» ou

encore que .lorsque Adam commit ce péché terrible, « il
condamna le genre humain tOUt entier» tò xoivòv ôwmwv à-Âpà-xav

x«Ts§ixao-s), Chrysostome ne veut pas dire autre chose sinon que
nous souffrons de la peine qu'Adam a méritée, la douleur et la

mort, ou encore qu'Adam est le premier auteur de cette
perversion de la volonté en vertu de laquelle nous faisons nôtre,

par une libre détermination, le péché de notre premier père.
— La doctrine de Théodore de Mopsueste sur le péché est au
fond la même que celle de Chrysostome.

On pourrait examiner les conséquences de cette doctrine.
On pourrait demander à Chrysostome pourquoi, si la volonté
est si absolument libre, aucun des fils d'Adam n'a été sans

péché ; pourquoi, s'il n'y a pas de péché originel héréditaire,
il a fallu que le rédempteur naquît d'une vierge par la vertu
du Saint-Esprit. Mais Chrysostome n'était pas un dogmaticien,
il ne se préoccupait pas des conséquences logiques de sa
doctrine. S'il insiste sur la liberté entière de l'homme, d'autres

propositions qu'on chercherait en vain dans Théodore, apportent

un correctif dans ce qu'il y a de trop absolu dans ce

principe. Le même intérêt pratique qui l'engageait à montrer
la liberté à l'origine de toutes les actions humaines l'engageait
aussi à relever le côté opposé. Un simple coup d'œil jeté sur
sa christologie fait voir déjà combien il est éloigné des

doctrines superficielles et vides du péliagianisme : à ses yeux
l'œuvre du Christ est d'une nécessité absolue et sans elle l'hu-



590 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

manité est perdue ; la volonté humaine a beau être libre, elle

ne peut rien sans le secours du Saint-Esprit. Mais il faudrait
surtout citer ici les nombreux passages où il parle avec une
grande énergie de la puissance et de l'intensité du péché dans

la race humaine. Le péché est une mer pleine de bêtes

sauvage et couverte de ténèbres ; il est plus redoutable qu'un
démon et il apporte à ses serviteurs la ruine et la honte ; il est

pareil à un feu qui, une fois allumé dans les pensées, enflamme

tout sans qu'on puisse l'éteindre, pareil à une maladie qui
paralyse l'homme et le rend misérable. Rien de plus
redoutable que le péché ; il ne laisse point de repos ; tout autre
mal n'est qu'une fable, fufôoç, en comparaison ; il est un fardeau

insupportable, plus pesant que le plomb ; le plus dur des

esclavages, dont Dieu seul peut nous affranchir. Notre conscience
est couverte de plaies innombrables et il n'y a en nous aucun
bien pigs« <pjvsàozeç iaozoï- àyaOôv, de telle sorte que, si Christ
n'était venu et ne s'était offert en sacrifice pour nous, nous
serions condamnés comme ennemis de Dieu et entièrement
perdus.

Augustin déjà a montré combien Chrysostome était loin des

idées de Pelage et combien les partisans de celui-ci avaient

tort de se réclamer du saint évêque de Constantinople. Il
s'agissait surtout de l'état des enfants, que les pélagiens
prétendaient être sans péché. Chrysostome semblait leur donner
raison par sa doctrine de la non hérédité du péché. Il ne suffit

pas de dire avec Augustin que, selon Chrysostome, l'innocence

des enfants consiste en ce qu'ils n'ont pas de péchés

actuels, notre évêque va plus loin : pour lui les petits enfants

n'apportent point le péché dans leur nature. Mais il n'a jamais
hésité à reconnaître qu'ils apportent dans le monde cette
faiblesse de la nature qui fournit au péché son point d'attache
et son aliment ; et quand il dit : « Nous baptisons les enfants
afin de leur communiquer la sainteté, la justice, l'adoption et

l'héritage, » il les suppose dans l'innocence sans doute, mais
aussi dans un état d'imperfection morale et ayant besoin de la
grâce. Le pélagien compare l'enfant à un rejeton parfaitement
sain, qui, livré à lui-même se développera normalement, et qui



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 591

ne se pervertit que plus tart et sous l'influence de l'exemple
et de l'habitude : pour Chrysostome le rejeton n'est pas, il est

vrai, dans un état de développement anormal, mais l'état
d'indifférence dans lequel il se trouve renferme cependant un

penchant au mal, une faiblesse de la nature, qui n'est pas

péché encore, mais qui ne peut être surmontée sans le secours
de la grâce. — Si absolument on voulait ici classer Chrysostome,

il faudrait le classer parmi les semi-pélagiens.

CHAPITRE III

Idée de Dieu et trinité.
Sur Dieu et la trinité, Chrysostome s'en tient aux idées et

aux expressions reçues. Ses développements, tout apologétiques,

se meuvent dans les limites du débat entre l'arianisme
et le dogme athanasien.

Dieu est insondable, sans limites; vouloir l'expliquer est

impossible et les spéculations qui l'essaient sont vaines et
oiseuses (contre le gnosticisme). On voit dès lors que Chrysostome

considère Dieu par le côté métaphysique et insaisissable,
les perfections morales sont à l'arrière-plan, et l'idée centrale
de l'amour, qui seule nous permet de pénétrer dans l'essence
divine et d'en comprendre la vie et les rapports intérieurs,
cette idée, fait défaut dans sa conception scientifique de Dieu.

Quant à la trinité, Chrysostome défend en toute occasion la

doctrine du concile de Nicée et l'homoousie, contre les ariens
et les semi-ariens. Evêque et homme pratique, une règle
d'enseignement faisant autorité lui paraît de nécessité absolue au
milieu des querelles de partis et des hérésies qui pullulent;
et il s'est donné pour tâche de maintenir les décrets du concile
de Nicée comme la norme inattaquable de la foi. Il distingue
entre l'essence divine, oOria (fomç) et les personnes divines,
{jKoazaasic ; mais qu'on se garde de se représenter celles-ci
comme les parties diverses d'un tout : la triade entière est

donnée déjà dans chaque hypostase. Le Fils est à tous égards
de même nature que le Père, subsistant éternellement auprès
de lui et nullement soumis à un procès de devenir. Comme le



592 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

resplendissement du soleil est toujours et nécessairement dans

toute sa gloire auprès du corps dont il émane, de même le

fils est toujours et dans sa perfection absolue auprès de celui
qui l'a engendré, et cela avec une existence personnelle. Le

mot de pmoyvj-hç indique l'identité de nature : entre le Christ et
les enfants de Dieu d'entre les hommes, la différence est
qualitative il est fils de Dieu par nature, nous le sommes par
adoption. Si le Père est plus grand que le Fils, c'est en tant que
câ-ioç zoîi ujoû et nullement quant à son essence. —Vrai disciple
d'Antioche et de l'école historique, c'est d'un regard sobre,
clair, crilique, qu'il examine et juge les arguments des adversaires,

recourant uniquement à la preuve scripturaire, sans
recourir à l'argumentation philosophique et sans s'engager jamais
dans la voie spéculatrice, si aimée des alexandrins. Mais il ne
sait pas faire la différence entre les doctrines : on le voit
combattre la spéculation de Sabellius, qu'il ne comprend pas du

tout, avec la même ardeur avec laquelle il condamne les
systèmes qui nient l'identité d'essence, il insiste sur l'éternelle
hypostase du Fils aussi bien contre Marcellus et Photin que
contre Sabellius.

C'est avec une égale décision que Chrysostome se prononce
pour le décret du concile de Constantinople relatif au Saint-
Esprit : essence divine, coordination au Père et au Fils,
existence hypostatique ou personnalité.

Théodore de Mopsueste n'a pas d'autres idées sur ces sujets.
Il demeure exactement dans les termes du dogme ecclésiastique.

La seule différence qui le distingue de Chrysostome, c'est

que, dans les relations entre les hypostases divines, il tient
compte de l'élément moral : entre le Père et le Fils, il n'y a

pas seulement union (evviosiu) de nature et de puissance, mais
de pensée et de volonté.

Nous touchons ici au côté faible de la théologie de Chrysostome.

Il comprend la doctrine ecclésiastique d'une manière
tout extérieure et comme une formule, il ne cherche pas à la
pénétrer dans son essence et dans sa vie, il n'en saisit pas
l'organisme intérieur et les relations avec l'ensemble du
christianisme. La faute n'en est pas à lui seul, il est vrai, mais à



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 593

l'idée qu'on se faisait traditionnellement de la divinité. On

négligeait ce qui est essentiel en Dieu, l'élément moral,
l'amour, la vie, pour s'attacher aux catégories métaphysiques el
transcendantales. On retrouve ici le point de vue d'Origène et
les traces du platonisme.

CHAPITRE VI

Christologie.
Sur la personne de Jésus-Christ deux tendances se

trouvaient en présence dès le IIe et le IIIe siècle, une tendance
réaliste (Irénée, Tertullien), qui, en opposition au gnosticisme
insistaient sur la personnalité historique et sur la nature
humaine de Jésus, et une tendance idéaliste (Clément, Origene),
qui s'attachait au côté divin et à ce qu'il y a de surhumain en

Christ. Les premiers distinguaient nettement les deux natures
clans la personne du Sauveur ; les alexandrins s'efforçaient
d'en saisir l'unité, mais sans y parvenir. Chez Origene, tantôt
l'humanité semble absorbée dans la divinité, et l'on arrive au

docétisme, tantôt la nature humaine est relevée en termes
tels qu'on est conduit au docétisme. Ces deux tendances,
représentées par les écoles d'Antioche et d'Alexandrie, aux
prises dans les disputes relatives au nestorianisme, se sont
transmises à la théologie du moyen âge sans avoir trouvé
leur conciliation.

Chrysostome est ici encore de l'école d'Antioche; il
repousse toute idée de docétisme et affirme avant tout la réalité
de l'incarnation du Logos. Pour nous élever jusqu'à Dieu, il
fallait que le rédempteur fût homme et revêtît notre chair.
« Car s'il avait montré à découvert son essence divine, on
aurait vu le soleil et la lune s'éteindre, la mer se dessécher,
la terre s'anéantir, et la nature humaine, au lieu d'être sauvée,
eût été détruite. » Au reste l'abaissement du Fils de Dieu ne
sert pas seulement à notre salut, il sert aussi à sa gloire, car
auparavant il n'était connu et honoré que des anges, tandis

qu'aujourd'hui il l'est dans le cœur des rachetés et dans
l'humanité reconquise.

THÉOL. ET PHIL. 1875. 38



594 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

Le Fils de Dieu a revêtu notre nature mortelle, quoique sans

péché. Jésus était sujet aux affections et aux souffrances de

l'humanité. Entre Jésus-Christ et nous il n'y a qu'une
différence de degré et nullement de nature, la même différence
qu'entre l'arbre qui n'est point encore parvenu à sa beauté
normale et à sa perfection, et l'arbre parfait qui a grandi en
pleine conformité à son idéal. S'il était mortel, ce n'est pas

que la mort fût pour lui la peine d'un péché quelconque, c'est

qu'il était un membre de l'humanité et qu'il faisait partie des

êtres sujets à la mort. Nous savons que Chrysostome
n'admettait pas que le péché fût héréditaire : pourquoi donc Jésus

est-il conçu du Saint-Esprit et né d'une vierge, car, né

naturellement, il était sans péché, et quand à la faiblesse
héréditaire de la nature, il suffisait de la présence du logos pour la
neutraliser — Cette question ne se pose pas pour Chrysostome,

et quand il expose la doctrine de l'église sur la naissance
surnaturelle du Christ, on peut supposer qu'il le fait par une
sorte d'accommodation et pour répondre au sentiment de
l'assemblée. Il ne paraît pas du reste y accorder une grande
importance; il n'en parle qu'occasionnellement et lorsqu'il y
est appelé par le texte sacré.

Chrysostome ne s'explique que d'une manière générale sur
la personne de Jésus, sur les deux natures qui subsistent en
lui dans l'unité de personne. Sa conception anthropologique le
conduit à considérer en Christ trois éléments constitutifs: d'un
côté, le corps et Yâme (nature humaine), d'un autre côté le
logos (nature divine), deux faces de son être qu'il ne faut ni
séparer ni confondre (non avyxoai;, mais hao-iç). Il dit cependant :

« L'étain tient du plomb et de l'argent, il a l'apparence de

l'argent et la nature du plomb ; c'est ainsi que le Christ réunit
en sa personne dans leur intégrité la nature humaine et la
nature divine. » Il est à croire que, comme pour les autres
disciples d'Antioche, l'union des deux natures est pour lui
essentiellement morale. — Rien qu'il se contente en général du

langage populaire et qu'il manque ainsi de précision, on peut
affirmer qu'un mélange du loyoç et de la o-àpE, était à ses yeux
une idée inadmissible : elle ne se concilie ni avec l'^uposition



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 595

qu'il établissait entre l'esprit et le corps ni avec sa conception
abstraite des personnes dans l'essence divine. La polémique
contre Apollinaire, pour qui le lòyo- divin renplaçait le voû;

humain en Jésus, exerça une influence notable sur la formation
de la doctrine de Chrysostome aussi bien que sur celle de

Théodore.
Les idées de celui-ci sont au fond les mêmes que celles de

l'évêque de Constantinople, mais son exposition du dogme
commun a bien plus de profondeur et de valeur scientifique.

Il avait mieux compris l'image de Dieu dans l'homme et la

position de celui-ci dans l'ensemble de l'univers; aussi la

personne de Jésus-Christ paraît-elle chez ce théologien sous un

jour bien supérieur. Par la chute, ce n'est pas seulement
la relation normale entre l'âme et le corps qui est troublée
dans l'homme, c'est l'harmonie du monde lui-même. L'homme
déchu n'est plus ce qu'il devait être pour le monde, le
représentant idéal de la majesté céleste, le centre où le ciel et la

terre se rencontrent et s'unissent. Afin de réparer le désordre
introduit par le péché, il faut que Christ reproduise l'image
divine en sa pureté et sa perfection absolue, qu'il devienne ce

qu'Adam a cessé d'être, qu'il rende à l'univers le centre qu'il
a perdu; et pour cela il doit être vraiment et parfaitement
homme. Partant de cette pensée, Théodore est conduit à

insister sur l'entière humanité du Christ, à tous égards, notam-
meut en ce qui concerne la liberté. Et tandis qu'Apollinaire,
l'adversaire de l'école d'Antioche, refusait au Christ une âme

humaine, de peur de devoir reconnaître en lui une possibilité
de variation, Théodore prend tout à fait au sérieux l'humanité
de Jésus, avec toute sa liberté de choisir, de vouloir, par
conséquent de pécher. Cela seul rendait possible une conception
morale de la personne du Sauveur. Et ce pas considérable que
l'école d'Antioche fit faire à la christologie, il faut certainement

en faire honneur à la méthode qui caractérise cette
école, à son étude littérale de l'Ecriture, à son constant effort

pour la comprendre historiquement. Quant à l'union des deux
natures elle ne peut être que morale pour Théodore. Par son
essence Dieu est présent dans tous les êtres (~m <fôaiv nâpéazi zoïç



596 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

¦Kâaiv) ; cette omniprésence est illimitée et ne peut être circonscrite.

Lors donc que Dieu promet dans l'Ancien Testament
d'être spécialement présent chez ses bien-aimés, il ne peut
être question ni d'une présence y.azà <j>i<nv, ni d'une présence
d'action (bspydu), car l'une et l'autre sont universelles ; il s'agit
d'une union morale, d'une sùSoxfa, par le moyen de laquelle il
veut habiter en ses bien aimés : T-« siSoxla zà> piv ?<m paxpcni, ™
Se èyyùç. — D'un autre côté la nature humaine est incapable
d'une union consubstantielle avec le logos, car il n'y a que des

êtres de même nature (ôftooûoW) qui puissent s'unir consubstan-
tiellement. Dès lors entre Dieu et l'homme il ne saurait y avoir
qu'une union de volonté (xat'sùSoxiav zâv tf-ôasm huctç), laquelle,
tout en maintenant les natures distinctes, produit l'unité de

personne, de pensée et d'action (pay... rh-. aùflsvrîav, Ssawreiav,

klovaia» v.z\.) Dire que Dieu habile en nous substantielllement
(ovaU), c'est tout ce qu'il y a de moins convenable. Il faut donc
dire que cette habitation a lieu par bienveillance (rfSoxrâ.) Mais

que faut-il entendre par cette eudokia? C'est selon la définition

de Théodore, la volonté bonne et parfaite de Dieu unie
à une continuelle manifestation de grâce. Quant au Christ le
bon plaisir de Dieu fut sur lui dès le commencement et le
prépara à son union avec le logos. Sans doute cette union eut
lieu en principe au moment de la conception, mais en même

temps elle fut progressive, elle se réalisa et s'acheva dans

un procès continu et harmonique. Sa volonté, immuablement
dirigée vers le bien, le choisissait toujours sans hésiter. Il
possédait l'Esprit de Dieu dans sa plénitude et non par mesure
comme les autres hommes. Par la lutte et le progrès moral, il
s'élève du posse non peccare au non posse peccare, et le terme
de ce progrès fut la résurrection, par laquelle il entra dans l'état
de sainteté immuable et d'union parfaite avec le logos. Christ
devait être sans péché pour abolir la sentence de mort qui
pèse sur l'humanité, et pour être sans péché, il devait être
tenté. Christ est le type de l'humanité en ce sens que, dans

le siècle présent jusqu'à la résurrection, elle est dans un travail

de formation auquel succédera dans le siècle à venir l'état
de perfection absolue. Il semblerait que dans ce système il



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 597

n'y a qu'une différence de degré entre Jésus et les autres
hommes; la différence spécifique subsiste cependant par le
fait que Théodore maintient la naissance surnaturelle du fils
de Marie ainsi que l'absence complète de péché en lui ; elle
subsiste par l'union avec le logos qui, en Christ, transporte la
nature humaine dans une sphère tout autre que celle dans

laquelle vivent les autres hommes.
On ne trouve pas dans Chrysostome l'idée d'une union

progressive de la nature humaine et du Verbe divin. Mais du
reste il est d'accord avec Théodore. Le Christ est pleinement
homme, c'est à ce titre qu'il est assujetti à la mort et à la
crainte de la mort, qu'il peut être question »pour lui d'une
élévation. C'est sur la nature humaine que le Saint-Esprit
agit lors de sa naissance et qu'il fut répandu lors de son
baptême. Sa vie fut entièrement humaine, afin qu'il pût être

pour nous un modèle et un idéal. Jésus est en effet l'homme
idéal, le type primitif d'après lequel l'humanité déchue doit
être renouvelée. Cette dernière pensée est propre à l'école
d'Antioche ; elle eût été féconde si l'église s'en était
emparée et en avait développé les conséquences. — Christ n'a
cependant jamais cessé d'être le fils du Dieu tout puissant,
de même nature (òpoaùmoc) que le Pète, lui-même tout sachant

et tout puissant comme le Père. L'aveuglement d'un hérétique
seul, pense-t-il, peut dire que Jésus faisait ses miracles avec le

secours du Père. Quand Jésus rend grâces au Père pour la
résurrection de Lazare, c'est à cause des auditeurs et par
accommodation ; quand il dit que « le Fils ne peut rien faire de

lui-même, » cela signifie qu'il ne fait rien qui soit en opposition
avec le Père. L'expression mère de Dieu, (©eorôxos) ne peut
donc être venue à la pensée de Chrysostome, et de fait les

passages de ses écrits où cette expression se trouve sont
reconnus non authentiques. Pour lui, comme pour Théodore,
il y avait en Christ une union, une conjonction (mnàyeia)

morale de Dieu et de l'homme, et le logos habitait en lui
comme dans sa maison ou son temple : il emploie plusieurs
fois cette image.

En résumé ce qui caractérise la christologie de Chrysostome



598 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

et de l'école d'Antioche, c'est la distinction des deux natures.
L'unité de personne n'est pas clairement saisie. Théodore
connaît en Jésus une unité morale consistant en ce que, dans

l'action, il y a toujours accord parfait et unité de volonté;
mais il a peine à dissimuler dans sa conception l'existence de

deux personnes distinctes, de deux moi, qui ne sont que
juxtaposés.

Chrysostome semble parfois arriver à la vraie unité d'une

personne à la fois humaine et divine en Christ, mais de fait,
il ne parvient pas à saisir cette idée : ses conceptions de Dieu
et de l'homme ne le lui permettent pas.

Quant à Y cerare de Christ, Chrysostome ne sort guère des

idées et des expressions reçues. Il exalte la charité de Christ

qui a aimé l'église sans trouver en elle la réciprocité à laquelle
il avait droit. Christ a versé son sang pour nous, afin de nous
racheter. Par son incarnation, par son sacrifice, offert pour le
monde entier, il a purifié nos âmes, détruit le péché et la mort,
ouvert le ciel et donné une espérance infinie à l'humanité.
Il s'est abaissé pour nous élever, il est mort pour nous rendre
immortels, il a été fait malédiction afin que la bénédiction

reposât sur nous. Il insiste avec force sur la réalité de la
résurrection de Jésus ; elle est pour lui un fait de première importance,

mais il n'en fait pas, comme son ami de Mopsueste, le
centre et le pivot de l'œuvre rédemptrice : pour lui ce sont les

souffrances de Jésus qui sont la réalisation et la cause du salut.
La nécessité de l'incarnation, quand même le péché ne serait

pas intervenu, semble résulter logiquement des principes de

Chrysostome. Elle était nécessaire à la gloire du Fils de Dieu

pour qu'il fût entièrement manifesté au monde ; nécessaire

encore à la consommation de l'humanité, qui ne pouvait parvenir
à sa destination autrement que par son union avec le logos. En

prenant notre pauvre nature pour en être les prémices et l'offrir

à Dieu en oblation, il l'a consacrée, sanctifiée, ennoblie.
En Christ Dieu est devenu homme et l'homme s'est assis sur le
trône royal. Jésus a fait plus que de réparer le dommage commis

par Adam, il nous a apporté un avantage supérieur ; il a fait

plus que de nous délivrer des suites du péché, il nous a donné



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 599

la perspective de biens nouveaux et plus excellents. Il y a en
lui surabondance de mérites et ses souffrances ne sont pas
seulement l'équivalent de nos fautes ; leur prix dépasse infiniment
notre dette.

Depuis Irénée et bien plus encore depuis Origene, il s'était
acclimaté dans l'église l'idée d'un droit sur le genre humain qui
aurait été acquis en faveur de Satan par l'effet de la chute, droit
dont il aurait été dépouillé dans la rédemption par une sorte
de tromperie dont il aurait été dupe. Cette idée s'était développée

au temps de Chrysostome ; on la retrouve notamment
chez Grégoire de Nysse, qui croit que le diable a été joué non-
seulement par la mort, mais déjà par l'incarnation de Christ.
On en reconnaît les traces dans Chrysostome, tandis qu'elle ne

paraît nulle part chez Théodore. Il dit quelque part que le
Fils de Dieu a revêtu notre nature et habité dans le sein de la

Vierge, » doucement et sans bruit, de telle sorte que personne
ne s'en aperçut, pas même le Diable. » Et ailleurs : « Interroge
Satan, il te dira que ce qui lui a donné le coup de mort, c'est
le corps crucifié de Jésus. Interroge la mort et demande-lui
ce qui lui a arraché son aiguillon et ravi sa victoire, de telle
sorte que jeunes filles et jeunes garçons se moquent d'elle, et
elle te dira que ce même corps crucifié en est la cause. Depuis
la crucifixion les liens du sépulcre sont rompus, les portes
d'airain brisées et les morts ressuscites. — Tout comme ceux
qui ont pris un aliment qu'ils ne peuvent supporter sont obligés
de rendre ceux qu'ils avaient mangés auparavant, ainsi la mort
ne pouvant ni retenir ni digérer (y.azzpyiÇzaBm) ce corps crucifié
a dû rendre avec lui ce qu'elle avait englouti jusque-là »

CHAPITRE V

Sotériologie.
L'anthropologie étant la doctrine centrale dans le système

de Chrysostome, c'est à cette doctrine que se rattache celle de

l'appropriation du salut, laquelle se résout en deux questions:
1" Quelle est la relation de la volonté et de la puissance divine,
d'une part, et de la liberté humaine, d'autre part? 2° comment



600 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

est-ce que l'homme entre en possession de la grâce qui nous
est offerte par Jésus-Christ

I. Pour Chrysostome, point de prédestination absolue. C'est

par amour que Dieu a donné son Fils au monde, et, en Christ,
tous les hommes sont appelés au salut. Il admet cependant une
prédestination conditionnelle, telle qu'elle lui apparaît clans les
Ecritures. Mais sans chercher à approfondir le mystère, il se

contente de distinguer en Dieu le savoir et le vouloir, ce dernier

étant déterminé par le premier : de toute éternité Dieu a

résolu de sauver ceux dont il a préconnu qu'ils en seraient dignes,
c'est-à-dire les croyants. On peut dire qu'il ne connaît qu'une
prédestination, celle de tous les hommes au salut, salut que
Dieu a décrété en Christ dès l'éternité. Si on lui objecte le

péché, l'inimitié, qui est intervenue, il répond que l'amour
(oàia) est plus ancien et qu'il ne saurait être anéanti par le

péché. Le décret du salut étant universel et Dieu, d'un autre
côté, ne voulant contraindre personne, la réalisation de sa

pensée éternelle dépend de la foi ou de l'incrédulité de chacun.

Il y a donc en Dieu une double volonté, une volonté absolue et

générale en vertu de laquelle il a résolu de sauver tous les

hommes et une volonté conditionnelle en vertu de laquelle le

salut ne se réalisera dans les individus que moyennant la foi:
« Une volonté première de ne pas perdre les pécheurs, une
volonté seconde de perdre les méchants. » Chrysostome s'efforce
de concilier l'élection divine et la pleine liberté humaine : Dieu

a mis au pouvoir de l'homme d'accepter ou de rejeter la grâce

qui lui est offerte ; l'élection ne contraint pas, elle pousse
(où ßiaziax-h, àV/à -KpozpsKziyA). Dieu n'est pas l'auteur de la perdition

de ceux qu'il abandonne à l'incrédulité de leur cœur:
faire et permettre, noiûv et Gvyyapüv, sont deux choses fort
différentes. — Même point de vue, mêmes idées à peu près chez

Théodore, mais moins développées.
Les deux exégètes sentent bien que leurs idées viennent se

heurter peut-être contre Rom. IX et ils cherchent l'un et l'autre

à_expliquer ce texte dans leur sens. L'apôtre, disent-ils, ne
présente qu'un des côtés de la question, l'autre côté doit être
supposé par le lecteur; son but est d'humilier l'orgueil humain



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 001

et de démontrer que, quoique libres, nous ne pouvons rien
sans Dieu. Chrysostome trouve le mot de l'énigme dans les

vers. 31 et 32 : Paul veut montrer que les Juifs sont exclus du
salut parce qu'ils ont refusé de se ranger au plan de Dieu et

qu'ils veulent se sauver par eux-mêmes. Il insiste surla distinction

entre prédestination et prescience : si Dieu a choisi Jacob

avant sa naissance et avant qu'il ait fait ni bien ni mal (vers.
11-13), c'est qu'il n'a nul besoin d'attendre les actes d'un homme

pour savoir ce qu'il sera et s'il se décidera pour le bien ou le

mal. Il explique le vers. 16 par l'adjonction du petit mot pùmov

(où zoo Bfjmzo; •imo-i) : il ne suffit pas du vouloir de l'homme
seulement, il faut, en outre le secours de Dieu. A propos de vers.
20, etc., et delà comparaison du vase de potier, Dieu n'entend

pas supprimer la liberté humaine, mais il exige une obéissance

absolue; le but de l'apôtre n'est pas de ramener à la causalité
divine les différentes destinées des hommes, mais seulement
d'affirmer la liberté souveraine et la diversité des dispensations
de Dieu; Pharaon, ainsi que tout homme qui par son endurcissement

attire sur soi la colère divine et la perdition, est un vase
de colère parce que Dieu n'a rien épargné pour l'amener à la
conversion. Mais l'exégète a le sentiment que ses explications
ne sont pas suffisantes, et il finit par dire que le vase de potier
est une manière hyperbolique de fermer la bouche aux
contradicteurs, qu'une image ou une comparaison n'est jamais
applicable sur tous les points et qu'il n'y faut prendre que ce

qui est utile et pratique. — L'explication de Théodore est

ingénieuse, si elle s'accorde mal avec le contexte. Les mots :

Mais plutôt ô homme qui es-tu, toi, qui contestes contre Dieu,
ne sont pas une répréhension de l'apôtre, mais une réponse
à l'objection précédente: Pourquoi se plaint-il encore? Qui
peut résister à sa volonté Et cette réponse revient à ceci :

Tu prétends te décharger de ta responsabilité sous prétexte
qu'on ne peut pas résister à Dieu, mais comment se fait-il donc

que tu contestes contre Dieu, si tu ne peux pas lui résister? car
contester c'est résister. Aussi certainement qu'un vase de terre
ne peut pas dire au potier : pourquoi m'as-tu fait? aussi
certainement le fait que, toi, tu contestes avec Dieu, prouve que tu



602 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

n'es pas un vase de potier et que tu as le pouvoir de distinguer
et de choisir entre le bien et lemal, que tu es libre, en un mot.

IL Quant au moyen d'entrer en possession du salut,
Chrysostome est attentif à maintenir et la grâce de Dieu qui offre
le salut et la volonté de l'homme qui se l'approprie. Dans cette
œuvre du salut individuel, la part de Dieu c'est de donner la
grâce, la part de l'homme, c'est d'apporter la foi, (zb -nxpaa-^ziv tw
ut'o-Tiv). Il est ainsi au pouvoir de l'homme d'être ou de n'être

pas un enfant de Dieu. On le voit c'est le synergisme, qui,
jusqu'à Augustin, est un héritage commun à l'église d'Orient et à

celle d'Occident. Mais, en sa qualité de prédicateur, Chrysostome

fait une large parta l'action de l'homme. «Il donne beaucoup

aux forces du libre arbitre, dit Dupin, il parle toujours
comme un homme persuadé qu'il dépend de nous de faire le
bien et le mal '. »

Du reste Chrysostome ne se prononce pas sur le rapport entre

le facteur humain et le facteur divin. Il se borne à affirmer
l'égale nécessité de l'un et de l'autre coefficient. Le salut
dépend à la fois de Dieu et de nous. Si la charité divine agissait *

seule, tous seraient sauvés, ce qui n'est pas; si notre force
(cipzz-h) y suffisait seule, l'apparition de Christ serait inutile. —
Mais la question importante est de savoir auquel des deux

facteurs appartient Yinitiative. Il semblerait que Théodore
donne la première place à la causalité divine, cependant il ne

s'exprime nulle part clairement sur ce point. Chrysostome est

plus explicite. Toujours, il est vrai, il insiste sur le concours
également nécessaire de la grâce de Dieu et de la volonté de

l'homme, et le plus souvent on ne voit pas auquel des deux il
donne le rôle principal. Tantôt encore la grâce semble n'être
qu'un secours, indispensable sans doute, mais en quelque
sorte accidentel et venant s'ajouter à l'action morale de l'homme ;

tantôt elle paraît comme l'agent essentiel et principal, la
volonté ne faisant qu'ajouter son concours. Mais en quelques
endroits, il est assez précis pour qu'on voie clairement que,
dans sa pensée, l'initiative appartient à l'homme, au libre ar-

1 Bîblioth. des axiieurs ecclésiastiques.



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 603

bitre. Ainsi selon Philip. II, 12, 13, c'est Dieu qui opère en

nous le vouloir et le faire, mais comment : « Quand tu voudras,
alors Dieu rendra efficace ton vouloir (tòte h-opyhazi zb 6sW), lui-
même te donnera et la disposition du cœur (i-poQ-jp-im) et
l'exécution. Car lorsque nous voulons, il augmente notre vouloir. »

— Il ne supprime pas notre libre arbitre, mais il montre que
dans une intention droite nous puisons une bonne disposition

pour le vouloir. — « As-tu fait une aumône tu seras plus
porté à donner. » — Et ailleurs: c< Comme Abraham, par son
obéissance prévenante, se montra digne de la grâce divine,
ainsi devons-nous montrer un vouloir sincère et une recherche
sérieuse de la vertu, afin que Dieu fortifie nos faibles efforts
et nous fasse arriver au but. » — Ailleurs encore : « Dieu ne
vient pas au devant de nos déterminations par ses dons,
mais lorsque nous-mêmes avons pris l'initiative et montré
notre volonté, alors il nous fournit en grand nombre les occasions

et les moyens de salut. » — « Quand nous faisons ce qui
est en notre pouvoir, Dieu vient largement à notre aide. 11

veut que nous aussi nous apportions notre concours afin d'y
donner le sien. » Ainsi le commencement de la conversion
vient de l'homme, mais, sans l'assistance divine, elle ne saurait
aboutir. Mais ce serait bien mal comprendre Chrysostome de

penser que l'œuvre de la grâce est à ses yeux une chose

accessoire et subsidiaire dont nous pourrions jamais nous
passer : tout son système et toute sa vie repoussent cette idée.
La volonté humaine étant affaiblie par le péché, on ne saurait

la considérer comme étant en elle-même l'auteur de la
conversion; elle n'en est capable qu'autant qu'elle est fortifiée,
éclairée, renouvelée par l'assistance divine (Chrysostome le
dit expressément), en sorte que la grâce nous apparaît de

nouveau comme le principe réellement constitutif de la conversion,
tandis que la volonté n'est en soi que la faculté toute formelle
de la recevoir ou de la repousser, de se laisser conduire par
elle ou de lui résister. Rien plus, tous les efforts et toute la
volonté de l'homme étant absolument impuissants sans le secours
de Dieu, il s'ensuit qu'une volonté efficace pour le salut
doit être considérée comme un don de Dieu. Il n'y a aucun



604 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

mérite à l'homme de recevoir la grâce, et s'il est sauvé il ne

peut en aucune façon s'en attribuer la gloire. Il ne faut regarder

ni à notre bonne conduite, ni à nos efforts, mais à la charité

divine, car tout procède de la grâce d'en haut. Cela

n'empêche pas que la condition, la racine de toute conversion ne
soit la bonne volonté, la foi (-izpoBopi«. -/.ai maziç), à laquelle Dieu

communique sa grâce et son Saint-Esprit. —Nous ne pouvons
rien sans la grâce et la grâce ne nous sert de rien si nous ne
faisons pas tout ce qui est en notre pouvoir, tels sont les deux

principes constamment rappelés et présentés sous toutes les

formes par Chrysostome.
C'est une circonstance digne d'être remarquée que Chrysostome

parle rarement du Saint-Esprit. Rien en particulier sur
son œuvre prévenante. On ne peut pas dire qu'il ignore l'action

intérieure par laquelle l'Esprit de Dieu incline la volonté,
mais là même où il en parle, il ne s'agit point de la grâce
prévenante, mais du Saint-Esprit postveniens, venant en aide à la
volonté déjà bien disposée. On peut dire hardiment que
Chrysostome ne sait rien d'une grâce prévenante agissant intérieurement

pour déterminer la volonté et la pousser à l'œuvre, ce qui
ne signifie pas qu'il méconnaisse l'action du Saint-Esprit en

général. Il faut ajouter qu'il n'y a pas place dans son système

pour une telle action préparatoire de l'Esprit ; car la pleine
liberté morale dont l'homme est doué n'a pas besoin d'une
force surnaturelle qui incline ou sollicite la volonté ; en outre
cette action prévenante ne se concilie pas avec l'idée que notre
théologien se fait de liberté, puisque le Saint-Esprit ne pourrait

qu'incliner le cœur à la grâce et qu'alors, ou bien il
opérerait ce qui existe déjà, ou bien il y aurait contrainte exercée

sur la libre détermination. Au reste, comme hypostase ou
personne divine, le Saint-Esprit occupe une position incertaine et

peu claire dans le système de Chrysostome. Il y a dans sa pensée

deux ordres d'idées qui subsistent l'un à côté de l'autre
sans s'unir, d'un côté, la doctrine ecclésiastique de la trinité,
qu'il a reçue sans la retravailler et dont il ne sait pas faire usage

parce qu'il ne se l'est pas appropriée, et d'un autre côté, la

doctrine de l'école d'Antioche avec ses idées de liberté et de



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 605

distinction entre la causalité humaine et la causalité divine,
idées qu'il a faites siennes et qu'il a élaborées pour son propre
compte. Ce sont deux cercles qui se touchent sans arriver à

se réunir, et l'idée abstraite, métaphysique, de la personne du

Saint-Esprit demeure une idée oiseuse sans rapport vivant
avec la volonté humaine et sans qu'il soit possible de concevoir

leur union intime.
Il y a analogie et aussi correspondance logique entre ce rôle

assigné au Saint-Esprit et la doctrine anthropologique de

Chrysostome. Là les dons supérieurs, sagesse, immortalité, action
de la grâce, venaient s'ajouter à la nature humaine et lui
constituaient une sorte de dotation, plutôt qu'ils n'en faisaient partie

intégrante : ici le Saint-Esprit vient s'ajouter aussi, comme
une dotation divine, à ce qu'il y a de bon dans l'homme naturel,

à la bonne inclination de la volonté, qui est le vrai
commencement de la conversion, mais il n'est pas le principe de

son renouvellement et l'on n'en voit pas l'absolue nécessité : il
est nécessaire à la bonne vie plutôt qu'à la vie du racheté. Aussi,
fait significatif, c'est dans les dons de grâce, dans les charismes,

que Chrysostome fait volontiers consister le Saint-Esprit lui-
même. Au reste, on trouve déjà la même doctrine dans Ori-
gène : « Je pense, dit ce dernier, que le Saint-Esprit ne fait son

œuvre que chez ceux-là seuls qui se convertissent et marchent
dans les voies de Jésus-Christ, c'est-à-dire, qui vivent dans les
bonnes œuvres et demeurent en Dieu. »

Quant à la justification, le point de vue moral qui domine
toute la théologie de Chrysostome est évidemment favorable à

une conception qui exige de l'individu un acte personnel, un
acte de volonté conscient, pour avoir part au salut. Mais, dans

son zèle pour les œuvres, il a perdu de vue le principe d'où elles

procèdent, à savoir le renouvellement du cœur, le mouvement
de l'âme qui se détourne du mal pour s'attacher à Christ, la foi.
C'est encore dans son anthropologie qu'il faut chercher la raison

de cette lacune.' Car dès qu'on méconnaît la corruplion
originelle de l'homme, dès qu'on estime celui-ci en pleine
possession de sa liberté et capable de se déterminer par
lui-même pour le bien ou pour le mal, alors l'idée d'un renou-



606 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

vellement radical disparaît, il n'est plus nécessaire de rompre
avec son passé pour entrer dans une direction nouvelle, et la

régénération se résout en une série d'actes isolés de transformation

et d'amélioration progressive. Chrysostome, pas plus

que Théodore de Mopsueste, n'a compris la doctrine de Paul sur
la foi comme principe de régénération. Pour l'apôtre, l'homme,
dans le sentiment profond de son péché et de son incapacité à

se sauver lui-même, est conduit à saisir par la foi la grâce qui
lui est offerte en Jésus-Christ; de telle sorte que, tout mérite de

la part de l'homme étant exclu, et la foi n'étant que l'organe
par lequel la grâce est reçue, la justification est la sentence

d'absolution, absolument gratuite, prononcée par Dieu sur le

croyant. Pour les théologiens d'Antioche, au contraire, l'action
de l'homme dans la justification n'est pas purement réceptive;
l'homme est un facteur actif dans cette œuvre, il y coopère

pour sa part. A ce point de vue, la foi est considérée non point
en elle-même mais dans ses fruits, dans les œuvres qu'elle
produit, et la justification a pour condition l'activité morale

préalable du sujet.
On ferait tort cependant à Chrysostome en supposant que

la doctrine évangélique de la justification ne se trouve pas chez

lui. Y avait-il vacillation dans ses idées sur le sujet? éprouvait-
il le besoin de tempérer ici la doctrine d'Antioche? ou bien se

laissait-il inspirer par sa piété plutôt que par sa dogmatique
Toujours est-il qu'il reproduit parfois en termes non équivoques

la doctrine paulinienne, et c'est là un fait d'une grande
valeur. « L'homme n'est sauvé, ni par ses efforts, ni par son

travail, ni par ses sueurs, mais par grâce, — par grâce uniquement

et non par ses œuvres. »— La foi n'est pour lui que
l'organe par lequel nous saisissons le salut, alors qu'il affirme qu'il
n'y a pas en elle de degrés et qu'elle est une seule et même chose

chez tous, puisque tous doivent s'approprier la même grâce et

que le salut n'est pas plus grand pour l'un que pour l'autre :

« Il n'y a pas une foi moindre et une foi meilleure, mais la foi
est la même chez tous ceux qui croient véritablement, c'est
dans la vie qu'il y en a de plus zélés et de plus paresseux. » — Il
lui donne sa position centrale quand il la désigne comme la



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 607

mère de tous les biens, le remède qui nous sauve, le bâton qui
nous soutient, l'ancre sans laquelle l'homme serait comme un
navire livré à tous les vents. —Il sait aussi en marquer la place
et le rôle à côté de la connaissance : la foi, pense-t-il, ne repose
pas sur des preuves et des raisonnements, mais elle n'en est

pas moins plus assurée et donnant une certitude plus grande

que les preuves et les raisonnements ; pour arriver à une
connaissance vraie il est nécessaire de croire : « la connaissance
est par la foi, et sans la foi on ne peut le connaître. » Il reconnaît

enfin que la foi est un acte de la volonté et non de

l'intelligence ; qu'elle ne peut être produite par voie dialectique, mais

que, consistant en une direction constante du cœur, elle a son

point d'appui en elle-même et qu'elle porte avec elle la preuve
de sa vérité.

A ces énoncés sur la foi correspondent ceux sur la justifica-
•tion elle-même. Il répète que l'homme est justifié par grâce,
non par les œuvres ; que Dieu a résolu de sauver les hommes

par la foi, afin que nul ne puisse se glorifier et qu'il soit manifeste

que tous n'ont part au salut que par un effet de la
miséricorde divine : « Puisque Dieu lui-même l'a voulu, c'est la foi
qui sauve. » On voit pourtant déjà ici que la pensée de Paul
n'est pas nettement rendue : si la foi justifie, dans la pensée de

Chrysostome, ce n'est point par elle-même et en tant qu'elle
saisit et s'approprie la grâce, c'est parce que Dieu l'a voulu et

que tel a été son bon plaisir. Il y a dans cette conception quelque

chose d'extérieur et une apparence d'arbitraire.
Quant aux cewwes, Chrysostome sait souvent aussi les mettre

à la place qui leur appartient et les présenter comme procédant
de la foi qui sauve, comme les fruits nécessaires de la vie
nouvelle: «La loi voulait rendre l'homme juste; mais, comme elle
était impuissante pour cela, Christ est venu apporter la justice
qui est par la foi et accomplir ainsi la volonté de la loi, en sorte

que ce que celle-ci ne pouvait faire par le moyen de la lettre, il
l'a réalisé par le moyen de la foi. » En deux mots, -ô nùmç notsî ròv

àytaapjôv. Tant que le cœur, dit-il, n'a pas compris et saisi l'amour
de Christ, il n'est pas possible d'aimer véritablement et de faire
les œuvres de charité, en d'autres termes, la foi est la source de



608 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

la vie nouvelle, parce qu'elle a saisi et qu'elle possède le
pardon. — Après un langage si clair, il faut toute la prévention
d'un romaniste pourfairede Chrysostome un pur représentant
de la doctrine de Trente. Il est vrai cependant que, par un autre

côté, il se rapproche de cette docrtine et qu'elle est même
contenue dans les prémisses de son système. C'est sans doute à

l'interprète de l'Ecriture et à son respect pour les déclarations
de saint Paul, lesquelles d'ailleurs s'accordaient si bien avec
ses expériences personnelles, que nous devons les nombreux
énoncés purement évangéliques qui se rencontrent dans les
écrits de Chrysostome. Mais des influences d'un autre genre,
entre autres, l'intérêt pratique toujours dominant chez lui le

portaient dans un autre sens. Le dualisme qui se reconnaît
déjà dans son anthropologie est ici plus évident encore.

En maints passages de ses écrits la justification n'est pas
présentée comme le fait central dans l'œuvre du salut, mais comme
un acte divin coordonné à tant d'autres et qui ne suffit pas à

lui seul pour fonder la vie nouvelle ; de même la foi n'y est plus
cet acte décisif de la volonté, qui donne sa direction à l'existence,

mais un acte de la vie religieuse à côté de tant d'autres.
Dès lors les bonnes œuvres y apparaissent isolées, imposées

par une sorte de nouvelle loi ; elles ne sont plus le produit
nécessaire de la foi, mais prennent place à côté ou même au-
dessus de la foi comme subsistant par elles-mêmes. La justification

est distinguée de la rémission des péchés et elle signifie
non pas que Dieu déclare l'homme juste, mais qu'il le rend

juste1; erreur première dont on peut mesurer toute la portée.
Nombreux sont les passages où la foi et les œuvres sont
juxtaposées. « Ne t'imagine pas que la foi seule suffise, il y faut ajouter

la vie. » « Ce n'est point par la foi seule qu'on est sauvé,
mais encore par la souffrance et la patience. » Les œuvres de

miséricorde surtout servent à acquérir la grâce. Il faut dire

qu'en ces endroits la notion de la foi est autre que dans Paul

1 « Dieu l'a aimé, non-seulement en lui faisant grâce du châtiment
qu'il avait mérité, mais en le rendant juste.... Car s'il est bien heureux
celui qui a reçu son pardon de la grâce divine, combien plus celui qui
est justifié et qui a montré sa foi. » In Rom, hom. 8.



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 609

•et qu'il ne sépare pas les œuvres de la disposition intérieure,
sans laquelle elles n'ont aucune valeur à ses yeux. Lorsque,
comme il lui arrive fréquemment, il ne parle pas même de la
foi et. fait dépendre le salut d'une bonne conduite (-xaropBovn) on

peut ne voir là qu'une accommodation au langage populaire.
Il est plus difficile de justifier des passages où il promet une
récompense particulière à la pauvreté dignement supportée,
où il déclare que les « devoirs accomplis nous sont comptés
«n rémission des péchés, » où il dit à l'homme qui a fait une
chute profonde : «Purifie-toi. — Comment et de quelle
manière? — Pleure, gémis, fait des aumônes, réconcilie-toi avec

l'offensé, etc. »

Il y a donc dans la doctrine de Chrysostome sur la justification

deux courants qui se côtoient, tantôt s'approchant, tantôt
s'éloignant, mais ne s'unissant jamais. Remarquons encore ici
la correspondance qui existe avec l'idée que l'on se fait du
péché. Quand le péché est reconnu dans toute son étendue
et sa puissance, alors la foi, étant l'acte du cœur qui s'en

détourne, devient le fait décisif dans l'appropriation du salut, et
la justification se conçoit à la fois comme la mise en possession
du pardon et comme le point de départ de la vie nouvelle.
Mais si le péché n'est qu'un errement de la volonté, la nature
demeurant d'ailleurs intacte, alors il n'est plus besoin pour
être sauvé de faire mourir le vieil homme et de revêtir l'homme
nouveau, il suffit d'une amélioration progressive de la volonté
aidée de la grâce. Or ce dernier point de vue est évidemment
celui qui se rapproche le plus des principes de l'école
d'Antioche; seulement la force avec laquelle les docteurs de cette
école insistent sur la nécessité du secours de Dieu et sur
l'impuissance de la volonté humaine réduite à elle même, les

sépare nettement du pélagianisme pur.
Il était encore dans le point de vue d'Antioche de mettre une

grande importance à la repentance (^zzonoici) et d'en faire la
condition de la vie nouvelle; mais l'idée qu'on s'en fait n'est pas
celle d'un acte fondamental de renouvellement intérieur, d'un
acte de conversion; on y voit plutôt une disposition qui se
continue et devient habituelle. Assurément la repentance est par-

THÉOL. ET PHIL. 1875. 39



610 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

tie intégrante de la vie chrétienne et doit n'y manquer jamais.
Cependant, à ne la présenter que par ce côté, il y a danger que
l'état du régénéré ne soit conçu d'une manière superficielle et
incomplète. En divers passages de Chrysostome, la repentance
occupe une place qui n'appartient qu'à la foi: « Quand un
homme quitte ses mauvaises œuvres et se tourne de tout son
cœur vers le bien, quand il confesse ses péchés et fait acte de

repentance, il est sauvé. » — « Grand est le pouvoir de la repen*
tance ; elle nous rend purs comme la neige et blancs comme
la laine, quand même nos âmes auraient été trempées
précédemment dans le péché. Hâtons-nous donc de nous purifier. »

— « Les péchés sont çffacés par la confession qu'on en fait et

par la douleur qu'on en éprouve. » — « La rémission des péchés
est la source du salut et le prix (ïnaBlov) de la repentance. » —
« La repentance est le laboratoire où le péché est détruit. » Quand
la repentance est appelée un don céleste, cela ne signifie pas
précisément que c'est Dieu qui la produit, mais que d'une,
manière générale, elle a sa source en Dieu comme tous les biens
dont nous jouissons. Comme Chrysostome distingue entre
pardon et justification, on pourrait dire peut-être que pour lui
le pardon s'obtient par la repentance et la justification par la
foi; mais il faut se rappeler que ses expressions ont trop peu de

précision dogmatique pour qu'on en puisse déduire un système
achevé.

En résumé donc, il y a deux faces dans la doctrine de

Chrysostome, comme au reste chez plusieurs Pères de l'église, et
c'est dans ses attaches avec l'école d'Antioche qu'il en faut chercher

l'explication. D'un côté, il appartient à l'avenir, il tend la
main à la théologie du moyen âge, si bien qu'on a pu le revendiquer

comme un représentant du dogme catholique. Il est
certain qu'il s'éloigne de l'évangile par la manière dont il
s'exprime au sujet des bonnes œuvres et dont il exalte, en
particulier, à titre de bonnes œuvres par excellence, des pratiques
telles que les jeûnes, la virginité, la pauvreté volontaire, etc.

Puis, quand il parle d'hommes qui ont fait plus qu'il ne leur
était demandé, ne fraye-t-il pas la voie toute large aux œuvres

surérogatoires : « Regarde, dit-il, combien d'hommes sont



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 611

allés plus loin que Christ ne leur avait commandé. Et toi,
quelle sera ton excuse si tu ne fais pas même ce qui est
prescrit, tandis que d'autres ont dépassé les limites de l'arène
qu'ils avaient à parcourir? » D'un autre côté, il appartient au
passé et il fait entendre des échos des temps apostoliques;
c'est en paroles éloquentes qu'il rend témoignage à la gratuité
du salut tel que saint Paul l'a proclamé. Il semble parfois qu'après

Chrysostome et Augustin, la lumière qui éclairait les jours
des apôtres se soit éteinte dans la nuit du moyen âge, pour ne
briller de nouveau qu'à la Réformation. Cependant, longtemps
encore les clartés s'en sont prolongées dans les siècles
suivants, et clans les écrits de Chrysostome les rayons en sont si
abondants que leur éclat suffit pour couvrir les obscurités et
les taches de sa doctrine.

CHAPITRE VI

Morale.

Chrysostome a le sentiment très net de la liaison intime
qui existe entre la foi et les œuvres. A ses yeux le dogme et la

morale sont inséparables, et ce n'est pas lui qui fera consister
la religion de Christ en deux parties indépendantes l'une de

l'autre, les vérités à croire et les devoirs à pratiquer. —La
disposition intérieure d'où procèdent la vie et les œuvres, c'est la

foi. Dans quelques passages celle-ci est bien la foi en Christ,
au sens évangélique ; mais le plus souvent Chrysostome entend

sous le mot de foi une disposition religieuse toute générale, l'entière

soumission de la volonté propre à la volonté de Dieu.
Le bien c'est absolument ce que Dieu veut. Une chose peut-

être mauvaise à notre sentiment ; si Dieu l'a commandée et la

veut, elle est bonne. Pierre fit une bonne œuvre quand il punit
de mort Ananias et Saphira. La loi mosaïque était bonne aussi

longtemps que Dieu la voulut; mais elle n'a plus d'autorité
depuis que Christ l'a abrogée, et dès lors ceux qui en font la
règle de leur vie, comme les Juifs, sont coupables parce qu'ils
agissent contre la volonté de Dieu.

Pour apprécier la valeur morale d'un acte, il ne faut pas re-



612 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

garder seulement au fait extérieur, mais avant tout à la disposition

d'où il procède, et tenir compte des intentions, des

circonstances personnelles, du temps, etc.
La foi étant la disposition fondamentale et permanente du

chrétien et la disposition intérieure déterminant la valeur
morale des actes, il s'ensuit que la vie tout entière prend un
caractère moral, doit être soumise à la volonté de Dieu, et

qu'aucun acte, aucun moment n'échappe à cette loi. La vie
civile doit être sanctifiée dans ses moindres détails. Dans un

passage Chrysostome distingue en trois classes les choses et les
actions diverses de la vie : celles qui sont évidemment bonnes

en elles- mêmes, celles qui sont mauvaises, comme le meurtre
et l'adultère, celles enfin qui ne sont ni bonnes ni mauvaises

et qui n'acquièrent de valeur morale que par l'usage qu'on
en fait, ainsi la richessse, la pauvreté. Une œuvre proprement
dite ne peut jamais être indifférente.

Que pensait-il de la vie ascétique des moines et des anachorètes

— Il aimait la retraite et la vie contemplative, mais il
ne se laisse pas égarer, par son penchant: il sait que la
sanctification se poursuit au milieu des luttes et des tentations de la
vie, et il ne saurait mettre un grand prix à l'existence facile et
oisive des hommes qui fuient le monde au lieu de le combattre
et de le vaincre ; rien n'est plus dangereux pour la vie
chrétienne, remarque-t-il souvent, que la paresse et l'oisiveté.— Il
combat l'idée, déjà alors répandue, qu'il y a deux morales, l'une
plus facile, à l'usage d'un grand nombre, l'autre plus sévère

pour le petit nombre de ceux qui veulent vivre dans la retraite
et la méditation. « Ce n'est pas, dit-il, dans les déserts et dans

les montagnes seulement qu'on peut vivre d'une vie honnête et

sage, mais aussi dans les villes populeuses. Christ nous dit :

Que votre lumière luise au milieu des hommes, non au milieu
des montagnes ou du désert ; les moines doivent se souvenir

que l'amour pour Christ se montre dans l'amour du prochain
et dans les services qu'on lui rend, et les parents faire de leurs
enfants non des solitaires mais des chrétiens. »

Quant aux biens de la terre, ce qui est mauvais ce n'est pas
la richesse en elle-même, ce sont les soucis du monde et la



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 613

tromperie des richesses. Il est permis d'être riche, pourvu que
ce soit sans passion et sans avarice. Dans le jeune homme de

l'Evangile, Christ ne condamne pas tous les riches, mais ceux
qui sont attachés à leurs biens terrestres.

Le jeûne a de la valeur non par lui-même, mais par les
sentiments qui l'accompagnent : il faut soumettre à l'abstinence

non pas la bouche seulement, mais tous les sens Ce n'est pas
de jeûner qui nous préservera de la colère de Dieu, mais de

changer de vie. Le vrai jeûne ne consiste pas à se priver
d'aliments, mais à se tenir éloigné du péché.

Il place très haut le martyre, mais il combat l'idée que les
souffrances aient par. elles-mêmes une valeur morale et un
mérite; tout dépend des sentiments de celui qui souffre : n'a-
t-on pas vu souffrir et mourir pour une cause impie? On est

plus agréable à Dieu par l'amour fraternel et par le dévouement

pour le prochain que par le martyre. Dans les persécutions

nous n'avons pas à courir au-devant des souffrances,
mais à les supporter courageusement et virilement quand Dieu

nous y appelle. — On retrouve chez Chrysostome le même

point de vue élevé quand il s'oppose à ceux qui donnaient au
miracle une importance exagérée et lui subordonnaient les

œuvres morales et le travail de sanctification. Nous ne
perdons rien à n'être plus opérateurs ou témoins de miracles.
Notre but c'est d'être semblables à Dieu, et ce n'est pas en
faisant des miracles que nous y parvenons, mais par notre
renouvellement moral, par l'amour de Dieu et du prochain.

Sur le mariage et le célibat il s'exprime d'une manière qui
étonne d'autant plus que, avec toute son époque, il avait une
haute préférence pour le célibat. « Mieux vaut, dit-il, servir le

Seigneur dans le mariage avec un cœur sincère et pur, que de

fuir le mariage avec des dispositions contraires. » — « Saint Paul
appelle vierge, non point celle qui n'est point mariée, mais
celle qui s'inquiète des choses du Seigneur, et Christ déclare

que la miséricorde vaut mieux que la virginité. Quand Jésus

parle d'hommes qui se sont fait eunuques pour le royaume des

cieux, il n'entend point parler d'une mutilation physique,
mais du retranchement des mauvaises pensées. » — A l'idée, dès



614 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

lors populaire, que le mariage est un état inférieur, dont le
chrétien parfait doit s'abstenir, il oppose à réitérées fois celle-
ci, que la vérité du christianisme et sa puissance sanctifiante
paraissent précisément lorsque, dans la vie conjugale, on sert
Dieu et qu'on gouverne sa maison selon la volonté et la
discipline du Seigneur. « Fuir les femmes comme des créatures
qu'il faut avoir en horreur, ce n'est pas faire preuve de sagesse ;

la vraie sagesse (awypoovmì) consiste dans la chasteté du cœur et
dans l'empire sur soi-même (èyy.pazslcc). » Toute attaque contre le
mariage lui paraît une attaque contre la virginité elle-même.
Enoch était marié et néanmoins il marcha avec Dieu, d'où il
suit que pour être marié on n'en est pas moins agréable à

Dieu. Même le second mariage, il ne croit pas devoir le
condamner, bien que dans son opinion il y ait beaucoup de choses
à dire contre, et que les chrétiens doivent y bien penser avant

que de faire ce pas. Si l'apôtre exige, 1 Tim. V, 9, que la veuve
à enregistrer ait été « femme d'un seul homme, » ce n'est pas
qu'un second mariage soit condamnable en lui-même, — une
telle opinion serait une hérésie, — c'est que, la veuve qui ne
s'est point remariée s'est consacrée aux exercices de piété et
aux bonnes œuvres '.

Voilà tout un côté de la morale de Chrysostome où il est

impossible de ne pas reconnaître les principes du pur évangile
tels qu'ils découlent de la justification par la foi ; mais il y a

un autre côté, dans cette morale, par lequel elle se rapproche
singulièrement de celle du moyen âge. Cela tient encore au
point de vue sotériologique de l'école d'Antioche. Plus dans

l'appropriation du salut on insiste sur l'action de l'homme,
plus en morale on est conduit à insister sur l'œuvre, non pas
en tant que manifestation de la vie intérieure, mais sur l'œuvre

1 L'interprétation que Théodore donne de ce passage est intéressante.
Il l'entend non d'une veuve qui ne s'est point mariée une seconde fois,
mais d'une veuve qui pendant son mai-iage n'a point vécu avec d'autres
hommes qu'avec son mari. « Qui a été femme d'un seul homme, dit
l'apôtre, et non pas qui n'a pas été mariée une seconde fois, » parlant d'une
femme demeurée fidèle à son mari et ayant vécu soigneusement avec lui
seul, soit qu'elle n'en ait eu qu'un, soit qu'elle en ait épousé un second.



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 615

considérée en elle-même, isolément et dans sa valeur propre.
A côté de la série de passages très évangéliques qui viennent
d'être rappelés, il y a dans Chrysostome une autre série de

passages en apparence opposés.
Son admiration pour la vie monacale le conduit à lui attribuer

déjà quelque chose de méritoire et de surhumain. « La
vie des anachorètes est comme celle des anges dans le ciel;
aucune parole déshonnête ne peut sortir de leur bouche, ni
plaisanterie, ni grossièreté ; tous leurs discours sont dignes du
ciel. Rien dans leurs hôtelleries qui soit trop mauvais pour les

cieux, car même les anges descendent chez eux ainsi que le
maître des anges. » — « Quant à nous nous sommes devenus

pires que des êtres destitués de raison, tandis que les moines
sont semblables aux anges. »

C'est dans le même langage que souvent il s'exprime au

sujet du martyre. Les corps des martyrs sont des offrandes
agréables à Dieu qui portent bonheur aux villes qui les
gardent. — En quelques endroits il semblerait même admettre que
les saints peuvent prier pour nous : « Recourons, dit-il, aux
prières des saints. » Sans méconnaître la gravité de ces paroles, il
faut constater cependant que le recours à l'intercession des

saints n'est autorisé que conditionnellement : « les prières des

autres nous sont inutiles si nous n'y aidons nous-même par
de sérieux efforts. » Il ne faut pas oublier non plus qu'en ces

passages, il s'agit d'hommes encore vivants et auxquels il attribuait

une grande puissance de prière; que ce sont des paroles
prononcées occasionnellement, qui n'ont pas dans sa pensée
une valeur dogmatique, et dont il ne faut pas trop presser le
sens. D'autres propositions en effet ont un sens tout opposé.
Ses explications de Math. XII, 47-48; Jean II, 4, sont fort
éloignées de quelque mariolâtrie que ce soit : « Comme mère
du Seigneur, Marie n'avait aucun mérite, dit-il; elle était auprès
de son fils dans la position de celui qui reçoit, ni plus ni moins

que toute créature humaine, mais elle l'oublia quelquefois,
quand elle voulut user d'une autorité qui ne lui appartenait
pas. 11 y eut de sa part imprudence et orgueil à venir chercher

Christ et à le faire appeler, alors qu'il était occupé à en-



616 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

seigner; elle aurait dû l'écouter elle-même tranquillement, et
elle méritait en plein la solennelle déclaration par laquelle-
elle fut repoussée. Ce fut une pensée non moins orgueilleuse
qui l'engagea à demander à son fils de se glorifier par un
miracle, tandis que son devoir eût été de l'adorer elle-même-

comme son Seigneur. »

Quant à la pauvreté volontaire et à la virginité, ici encore-
dès déclarations clans un sens tout opposé à celles que nous
avons vues sur le même sujet. Chrysostome rappelle le langage
des stoïciens quand il exalte en paroles inspirées la pauvreté-
volontaire, laquelle affranchit l'homme des besoins et des

passions, et lui donne ainsi une position supérieure à celle du.

reste des humains : « le pauvre volontaire resplendit comme
l'or, il brille comme la perle, il a l'éclat de la rose,... il ne-

commande pas aux hommes, mais il commande aux démons;
il ne combat pas avec les hommes, mais avec les anges, etc. »
C'est ainsi encore qu'il exalte la virginité, qui selon lui était
l'ordre primitif établi de Dieu pour l'homme, puisque la copulation

charnelle n'a été introduite qu'après la chute. Le célibat-

est un état angéliquequi conduit plus facilement à la perfection,
qui rend plus apte au royaume des cieux. On ne concilie pas
cela avec ses affirmations précédentes sur le mariage.

Les autres points de morale sur lesquelles Chrysostome
s'étend volontiers et clans un grand nombre d'homélies servent
moins à caractériser sa doctrine et la position qu'il occupe
relativement à l'école d'Antioche qu'à caractériser les idées et les

mœurs de son temps.
Les masses étaient entrées clans l'église et les mœurs païennes

avec elles : lutter contre celles-ci fut le constant effort de

Chrysostome. Les chrétiens se laissaient entraîner au théâtre et
au cirque, il s'en indigne : « Quand tous vous courez à ces

pompes de Satan, quel courage puis-je avoir encore à vous donner

l'instruction chrétienne? » C'était le théâtre de la décadence

offrant les spectacles les plus impudiques aux délectations de la

populace païenne. — Il ne se lasse pas de sévir contre le luxe,
lamollesse, lavie sensuelle trop souvent accompagnée de luxure,
qui régnaient chez beaucoup de chrétiens, chez les femmes sur-



DANS SES RAPPORTS A L'ÉCOLE D'ANTIOCHE 617

tout. — Il flétrit l'étrange coutume de femmes vivant chez des
célibataires (mmioaxroi, mulieres subintroductœ), et il en signale
l'immoralité et le ridicule avec des détails et une crudité qui ne
se concilient pas avec ce que nous appellerions la dignité de la
chaire. — Point de délicatesses non plus cpiand il peint les
péchés d'impureté et de débauche; il ne se contente pas d'allusions,

il nomme les choses par leur nom, produit le vice au
grand jour et s'y arrête même plus longtemps et avec plus de

détails qu'il ne faudrait. — On connaît l'absence de ménagements,

le courage intrépide et la liberté vraiment héroïque avec

laquelle il attaqua les vices des grands, les péchés de la cour,
un ministre tout puissant et la vie dissolue d'une impératrice
non moins puissante : il est prédicateur de la cour, mais un
prédicateur de cour « sans peur et sans reproche. »

Mentionnons encore ses fréquentes exhortations à la charité
et aux œuvres de miséricorde ; elles forment assez habituellement

la péroraison de ses homélies. C'est un thème sur lequel
il revient sans cesse avec des variations infinies. Il faut, dit-il,
que le maître qui enseigne à lire aux enfants leur apprenne
d'abord la lettre A et qu'il y revienne sans cesse jusqu'à ce

qu'ils la connaissent bien, de même je ne dois point me lasser
de vous exhorter toujours de nouveau à une charité cordiale,
car la charité est le fondement de toute la vie chrétienne.

Chrysostome est essentiellement un moraliste et par cela
même il est de l'école d'Antioche, car ce qui caractérise cette
école c'estle point de vue positif et moral. Une exposition
systématique de la morale du grand évêque pourrait être l'objet
d'une étude spéciale.


	Chrysostome et sa doctrine : dans ses rapports a l'école d'Antioche

