Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: Chrysostome et sa doctrine : dans ses rapports a I'école d'Antioche
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE
DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D'ANTIOCHE !

Chrysostome fut un grand orateur et un grand évéque plutot
qu’un grand théologien. Il n’occupe cependant pas dans ’his-
toire des dogmes la place quilui appartient. Le but de M. Feers-
ter dans son étude serait de combler cette lacune; si ce n’était
une prétention trop élevée, il la présenterait comme un com-
plément 4 'ceuvre capitale de Néander 2. Bien qu’il ne veuille
considérer la doctrine de Chrysostome que dans ses rapports
la théologie d’Antioche, aucun point du dogme ne sera laissé
de coté, a 'exception de la doctrine des sacrements, qui a ré-
cemment été exposée avec beaucoup de sagacité dans un jour-
nal de théologie 3.

Introduction

Par ses idées dogmatiques, Chrysostome appartient & ’école
d’Antioche, qui elle-méme se rattache & Origéne. Origéne est
dans I'histoire de la formation du dogme comme un nceud ol
se réunissent des directions différentes et d’ol1 partent de nou-
veaux développements; il clot la période précédente et il en
introduit une nouvelle. I’héritage laissé par lui était trop con-
sidérable pour que beaucoup pussent se 'approprier dans son
entier. Il y eut partage entre les deux directions qu’ll avait réu-

' Chrysostomus in seinem Verhiliniss zur antiochenischen Schule. Ein
Beitrag zur Dogmengeschichte von Lic, Th. Forster, Prediger und In-
spector am koniglichen Domkanditatenstift zu Berlin. Gotha 1869.

2 Der heilige Chrysostomus wund die Kirche, besonders des Orients, in
dessen Zeitalter. 11 Band. Berlin, 3. Ausgabe, 1849.

3 Stiitz dans les Jahrbiicher fiir die deutsche Theologie, X, 446.



CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE o7

nies dans son grand esprit sans parvenir a les concilier. Les
deux tendances désignées sous les noms d’Ecole d’Alexandrie
et d’Ecole d’Antioche ont dominé dans la théologie jusqu’au
Ve siécle, et ont présidé, en des sens opposés, a la détermina-
tion du dogme, jusqu’au moment ol la science occidentale se
mit & I'ceuvre et reprit les problemes que I'église d’orient lais-
sait non résolus.

Indiquons brievement les différences qui distinguent ces
écoles.

Clément, déja ,et, bien plus encore, son grand disciple Origéne
firent entrer la philosophie, le platonisme surtout, dans leurs
spéculations théologiques; & leurs yeux, la philosophie paienne,
loin d’étre une ceuvre de Satan, était une préparation divine au
christianisme. A Alexandrie on cherche & établir philosophi-
quement le dogme chrétien, et la direction spéculative est celle
de I’école d’Origeéne : on s’attache avec prédilection aux dogmes
qui permettent et méme appellent la spéculation, au co6té mé-
taphysique de Uidée de Dieu, aux doctrines de la trinité, du
logos, de i’incarnation, 4 la cosmologie. On cultive une sorte
de gnose chrétienne ; Origene distingue entre une vérité exoté-
rique, a la portée de tous, et une vérité ésotérique, dont seuls
sont capables les hommes qui apportent une culture philoso-
phique dans 'étude du christianisme. Cette place faite & la phi-
losophie comme adjutric veritatis avait son correctif cependant
dans I'Ecriture, constamment reconnue comme source de la
veériteé, et dans la foi de 1'église, que jamais on ne perd de vue ;
la gnose d’Origéne est une gnose ecclésiastique. — Un autre
trait de cette école, et qui tient encore & son caractére philo-
sophique, c’est I'accent qu’elle met sur la liberté morale de
I'homme, lequel, méme dans I'état de chute, a conservé son
libre arbitre. -— Enfin, et toujours par l'effet de sa tendance
spéculative , I’école d’Alexandrie répugne a une interprétation
sobre et historique de I’Ecriture. Le sens extérieur et littéral est
pour elle un accessoire qui doit céder le pas & un sens profond
et spirituel ; la pleine intelligence des livres saints n’est acces-
sible qu’a celui qui sait pénétrer ce sens profond, au vrai gnos-
tique. Il y a évidemment 12 un reste de docétisme, qui plonge



572 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

lui-méme ses racines dans un dualisme qu’on n’a pas surmonté.
L’idée platonicienne et toute métaphysique de Dieu, et la sépa-
ration absolue qu’elle établit entre Dieu et le monde, se retrou-
vent chez Origéne : dans sa doctrine de la création il est obligé
de recourir & un principe cosmique distinct. Dés lors il ne sau-
rait étre question d’une union réelle entre le monde sensible et
matériel, d’une part, et le monde idéel et divin, d’autre part.
Des lors encore la lettre, dans I'Ecriture sainte, n’est qu'une
enveloppe cachant un sens plus élevé, et, dans la christologie,
on n’arrive pas & une véritable union du divin et de I’humain.
L’humanité pour atteindre & sa destination doit cesser d’étre
elle-méme, passer en Dieu, étre absorbée dans le divin ; puis
quand on insiste sur la réalité de la nature humaine en Jésus,
on perd de vue le coté divin et on touche a I’ébionitisme.

L’école d’Antioche suit une direction oppvusée. — Comme
Origéne, elle part de I'idée que le divin et 'humain n’ont rien
de commun. Mais, au lieu de tomber dans le docétisme et de ne
voir dans I’humanité du Christ que le voile de sa divinité, elle
s’efforce de les distinguer comme deux éléments qui subsistent
Pun & coté de 'autre et indépendamment 'un de T'autre. Du
reste I’école d’Antioche se montre soigneuse de maintenir I'in- -
tégrité de la nature humaine en Jésus-Christ. — Elle continue
les travaux critiques et exégétiques d’Origéne, mais en s’atta-
chant au coté humain et historique de I'Ecriture. (Ce qui dis-
tingue son interprétation c’est la sobriété, la fidélité au texte,
le sens critique et I’éloignement de la spéculation. Nulle pré-
dilection pour I’étude métaphysique du dogme : au lieu des’oc-
cuper de l'essence divine et de la trinité, l'attention se porte
sur 'anthropologie et la christologie. C’est par la que l'église
d’Orient tend la main a celle d’Occident : Antioche forme la
transition entre Origéne et Augustin.

Les représentants de I’école d’Antioche sont avant tout Dio-
dore, Fusebe d’Ewmese, Théodore de Mopsueste. Chrysostome
doit leur étre associé. Mais chez lui se montre plus que chez
les autres un point de vue de conciliation qui le rapproche du
dogme occidental. Il le doit & la direction pratique de son acti-
vité et de sa pensée, dont sa position lui faisait une loi. Il le



DANS SES RAPPORTS A L'ECOLE D’ANTIOCHE bid

doit en outre & la tournure de son esprit, moins porté a 'inves-
tigation scientifique et & I’analyse qu’a 'application immédiate
des enseignements de 'Ecriture. Nature profondément morale,
caractere fort, trempé pour la lutte, homme d’action et homme
d’église au coup d’ceil pratique, pasteur infatigable qui s’est
donné pour tiche de relever les mceurs de son troupeau et
de répandre au loin la connaissance du christianisme, Chryso-
stome n’est pas théologien ; il lui manque la rigueur dialecti-
que, la conséquence logique, la précision & définir. Il a cepen-
dant ses idées & lui, et il est intéressant de rechercher quelles
transformations le dogme d’Antioche a subies dans sa pensée.
Nous le comparerons 2 Théodore de Mopsueste, le théologien le
plus éminent de cette école.

Nous étudierons successivement sa doctrine 1° sur I’Ecriture
sainte ; 2° sur I'anthropologie ; 3° sur la christologie ; 4° la so-
tériologie ; 5° les principes de la morale. |

CHAPITRE PREMIER
L’Ecriture sainte.

En présence du gnosticisme on avait dii insister sur 'autorité
des Ecritures et repousser 'idée d’'une tradition secreéte subsis-
tant & coté des écrits apostoliques, mais d’ailleurs, a l’époque
de Chrysostome, rien de fixé sur le dogme des Ecritures, sur les
questions d’'inspiration et d’interprétation entre autres.

Quant & linterprétation, Origéne fait époque par sa distine-
tion entre le sens extérieur et le sens profond. Il ne dédaigne
pas le sens littéral, il proteste au contraire contre l’accusation
d’y porter atteinte, et on a pu dire avec raison qu’il est le péere
de I’exégese vraiment scientifique. Mais chez lui 'intérét spé-
culatif domine ; & ses yeux le sens littéral et historique n’est
que le voile et ’enveloppe du sens spirituel, qui est ’essentiel :
il a érigé 'interprétation allégorique en principe. Ses disciples
marchérent dans la voie qu'il avait ouverte et, dans leurs allé-
gorisations, ils semblent parfois se moquer des lois du langage
et du bon sens, Il y eut réaction et on se jeta du coté opposé
avec non moins d’exclusisme. Le grand disciple d’Origéne, De-



574 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

nys d’Alexandrie, se vit oblig2 de combattre les exces de cette
réaction chez un évéque égyptien, Nepos, qui avait écrit une
Réfutation des allégoristes, aujourd’hui perdue. L’école d’An-
tioche appartient & la tendance qui s’en tient au sens littéral.
Au point de vue de la méthode herméneutique, les Commen-
taires sur les petits prophétes et sur le Nouveau Testament de
Théodore de Mopsueste, le principal exégete de cette école,
ont une réelle importance. En commentant les Ecritures, son
unique but est d’en établir le sens grammatical et historique.

Chrysostome avait étudié les Ecritures dés sa jeunesse, d’a-
bord par les soins de sa mére, ensuite sous la direction de
I'évéque Meletius. Il s’y appliqua dés lors avec un zéle ardent.
Pendant ses années de retraite, il les médita, il s’en nourrit, il
les grava dans sa mémoire ; il apprit a les étudier scientifi-
quement a ’école de Diodore de Tarse, I’'un des maitres d’An-
tioche, dont il entendit les lecons en méme temps que Théo-
dore de Mopsueste. C’est Diodore qui donna & l'exégese sobre
et positive la place qu’Origeéne n’avait pas su lui faire, et qui
fixa comme régles fondamentales de l'interprétation les deux
principes suivants : 1° observation des lois de la langue, 2° ob-
servation des circonstances historiques. On retrouve ces prin-
cipes dans 'exégese de Chrysostome aussi bien que dans celle
de Théodore. La différence entre eux n’est pas dans les prin-
cipes, mais dans les situations. Théodore est un exégéete, Chry-
sostome un prédicateur; 'un fait des commentaires scientifi-
ques, I’autre fait des homélies ; I'un se contente de déterminer
le sens du texte sacré, lautre veut en faire I’application. Ce
qui importe & Chrysostome dans I'Ecriture c’est I’élément
spirituel et moral, et dés lors linterprétation allégorique est
moins absolument proscrite par lui que par son condisciple
d’Antioche.

Chrysostome n’en est pas moins de la méme école. Il connait
Phébreu et son premier soin est d’établir le sens du texte. Il
fait précéder ses commentaires d’introductions donnant les
renseignements historiques qui peuvent aider a linterpréta-
tion. Il ne dédaigne pas d’éclaircir les difficultés grammati-
cales. Il cite les opinions d’autres interprétes et fait connaitre



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D ANTIOCHE bio

les diverses manieres dont le passage peut étre entendu. Trés
rarement il se permet de modifier le texte donné, alors méme
que le sens ne lui en parait pas acceptable. Cette fidélité au
sens propre et littéral ne ’empéche pas, on le sait, de s’élever
aux plus hautes pensées et ne met aucune entrave aux élans
de sa poésie et de son éloquence.

Bien qu’il ne repousse pas absolument Pexplication tropique
ou allégorique, ni en général l'idée d’'un second sens, il se
souvient des limites a observer; il distingue toujours le sens
historique, auquel il faut faire droit avant tout, et pour lui le
sens spirituel ne vient qu’en seconde ligne et ne se justifie
qu’'en s’appuyant sur le premier. Cest U'Ecriture elle-méme
qui nous met sur la voie de la vraie interprétation allégorique,
et, quand on ne se conforme pas aux indications qu’elle donne,
on cesse d’en étre 'interprete, on se place au-dessus d’elle; au
lieu d’en développer le contenu on lui préte ce qu’elle ne dit
pas. — Pour saisir le sens vrai d’un passage il faut le consi-
dérer dans son contexte. « Il ne suffit pas de dire : il est écrit,
et de citer des paroles détachées de leur milieu en déchirant
ainsi le corps des saintes FEcritures divinement inspirées,
il faut lire aussi la suite des pensées. Car en usant d’un tel
procédé on pourrait soulenir les doctrines les plus détes-
tables. » Les quelques exemples d’interprétation frisant I’arbi-
traire qu’'on cite dans ses écrits sont plutot le fait de 'orateur
que de I’exégéte. (’est dans ses homélies sur I’Ancien Testament
qu’on les trouve surtout; cela tient & ce qu'il n’avait pas suffi-
samment compris la difféerence des deux alliances. |

Rapport entre UAncien et le Nouveau Testament. — Sur
ce point Chrysostome s’éloigne de 1’école d’Antioche, de Théo-
dore de Mopsueste en particulier. Celui-ci se place entiére-
ment sur le terrain de l'histoire et il fait usage de critique.
Au texte hébreu on le voit comparer les versions de I’An-
cien Testament, et, disons le en passant, il donne la préférence
aux LXX sur la version syriaque. Pour lui les livres de I'E-
criture sont, en premiére ligne, des produits humains, nés de
circonstances déterminées. Il s’en tient au sens historique
et littéral, et application pratique et spirituelle manque com-



576 CHRYSOSTOME ET SA DOCGTRINE

plétement. Mais il n’y a ici avec Chrysostome gu’une différence
de degré. La difference qui les sépare est bien autrement
grande quand il s’agit des rapports entre 1'Ancien et le
Nouveau Testament. Chrysostome voulant trouver dans I’an-
cienne alliance les racines du christianisme et la comprendre
dans son caractére de préparation et de prophétie, s’efforce de
montrer le plus possible le lien étroit qui unit les deux Testa-
ments. Il est conduit par 14 & saisir mieux le plan divin, l'or-
ganisme de la révélation, la valeur pédagogique de 'économie
mosaique, mais, d’'un auire coté, il est conduit aussi a trans-
porter dans ’Ancien Testament les idées et les doclrines du
Nouveau et & lui enlever son caractére spécialement prépara-
toire. Non content de signaler dans les écrits sacrés des Juifs
des prophéties et des types directement messianiques, il y
trouve encore I'image et en quelque sorte la biographie du
Christ, avec ses particularités et ses détails. Pour lui le dogme
de la Trinité n’y est pas seulement contenu d’une maniére
implicite, il y est entiérement développé. Théodore au con-
traire s’efforce d’expliquer les prophétes par les circonstances
historiques ou ils se trouvent et de donner 2 leurs paroles la
portée qu’elles pouvaient avoir & leur point de vue et dans leur
horizon. Il ne nie pas le caractére typique de I’Ancien Testa-
ment, rnais il y accorde peu d’attention. Ce qu’il n’admet abso-
lument pas, ¢’est que les écrivains sacrés des Hébreux aient
eu une claire connaissance des dogmes chrétiens, spécialement
de celui de la trinité : ils ne connaissaient pas le Saint-Esprit
dans sa personnalité propre et distincte ; ils ne connaissaient
pas le Pére comme Pére, le Fils comame Fils; ils ne connais-
saient que Dieu et la création (v x«xi »riew); « aucun des
prophétes ne connaissait la déité du Fils unique. » — Quant
aux prophéties messianiques, il accorde sans doute que le
Christ a été préfiguré dans I'Ancien Testament, afin que sa
venue ne fGt pas sans préparation , mais il n’admet pas
qu'aucun passage se rapporie directement & sa personne et
toujours il s'en tient au sens littéral et prochain. Ainsi Mi-
chée IV, 1, etc., se rapporte & la restauration aprés l'exil;
Mal. I1I, 1-3, & I’époque des Maccabées; dans1 Cor. X, 4, le



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D’ ANTIOCHE 7

« rocher spirituel qui suivait les Israélites » dansle désert, n’est
qu’'une comparaison : « ce rocher était pour eux ce que Christ
est pour nous. » Quand il se trouve, dans les prophéties, des
expressions qui dépassent de beaucoup son interprétation his-
torique, ce sont des hyberboles. Ce n’est pas qu’il rejette
absolument I'idée d’un second sens plus spirituel. Les oracles
des prophetes ont trop de grandeur et de plénitude pour qu’ils
alent recu tout leur accomplissement dans les événements
conlemporains. Le cadre de la perspective prophétique est
trop étendu pour que l'histoire d’Israél, avant et apres lexil,
suffise & le remplir; il s’étend aux jours messianiques, qui
projettent leur lumiere sur 'histoire des jours anciens. Mais le
terrain historique demeure celui de la prophétie, et, s’il est
permis, au point de vue chrétien, de trouver dans les paroles
des prophétes un rapport au Messie, il n’en est pas moins vrai
qu’elles ont trouvé leur accomplissement déja dans I’Ancien
Testament. Théodore s’éleve surtout contre la méthode ab-
surde de séparer un passage e son contexte, de telle sorte
qu'un méme oracle s’appliquerait en partie & Ghrist et en partie
a4 un fait contemporain. Ainsi Zach. IX, 9 : Voici ton roi qui
vient a toi, etc., et Mich. V, 2 : Et toi Bethléhem, etc., se
rapporte a Zorobabel. Mais la loi ne posséde que I'ombre de
la vérité, laquelle se trouve en Christ, et la parole relative a
Zorobabel ne se réalise pleinement gqu’en Christ, c’est pour-
quoi ’Evangile lui en fait avec raison ’application.

Au fond, Chrysostome était dans les mémes principes, bien
qu’il ne leur ait pas toujours été fidéle. Il ne manque jamais
de faire entierement droit au sens historique de la prophétie, et
ce n’est qu’en seconde ligne qu’il en vient au sens typique ou
allégorique. Mais en présence des contempteurs de I’Ancien
Testament, il tient & maintenir 'unité des deux -alliances et
a montrer que I’Evangile ne commence pas avec la naissance
de Jésus-Christ, mais qu’il a déja ses racines dans les pro-
phétes : les saints hommes de Dieu qui, avant la venue du
Christ, 'ont connu et adoré, appartiennent déja & ce corps
unique dont parle 'apotre. (Eph. IV, 4.) « Poussés par I’esprit,
dit-il, les prophétes ont énoncé des oracles qui avaient un

THEOL. ET PHIL. 1875, 37



578 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

sens plus élevé que le sens purement historique, qu’ils en
eussent conscience ou non; ainsi la parole de Mich. XI, 1 :
Jai appelé mon fils d’ Egypte, se rapporte premiérement au
peuple d’Israél, secondement & Christ. -

En somme, les deux disciples d’Antioche difféerent sur les
rapports des deux Testaments, en ce sens que Théodore dé-
termine plus clairement que ne le fait Chrysostome les limites
historiques des deux points de vue et maintient avec plus de
fermeté le caractére préparatoire de l'ancienne alliance. Mais
ils sont d’accord pour mettre toujours le sens propre en pre-
miére ligne et & la base de leur interprétation; l'un et
Pautre sont heureusement affranchis de la méthode arbitraire
d’Origéne.

Inspiration. — De ce qui précéde on peut conclure déja
que Chrysostome saura distinguer laction divine et l'action
humaine dans Pinspiration, et qu’il lui reconnaitra son carac-
tére essentiellement moral. Souvent, comme on peut I'attendre
du caractére homilétique de ses discours, il s’exprime en
termes généraux qui n’ont pas la prétention de formuler une
théorie scientifique. 11 dit que V'Ecriture sainte est I'ceuvre du
Saint-Esprit. I n’admet pas qu’il puisse y avoir contradiction
entre une parole de I’Ecriture et une autre, car toute ’Ecri-
ture est divinement inspirée et il n'y a rien dans V'Ecriture
qui ne procéde du Saint-Esprit et dés lors ne soit nécessaire :
« rien de trop ni rien d’inutile. » Il blime ceux qui méprisent
certains chapitres ou des livres entiers de la Bible, tels que
le Lévitique et Josué, ou qui rabaissent ’Ancien’Testament en
général par rapport au Nouveau. Paul n’a point parlé de lui-
méme et selon son intelligence, mais par la puissance de Dieu
et la grice du Saint-Esprit. C’est pourquoi la Bible exige
avant tout la soumission de intelligence. Les choses qui dé-
passent notre entendement, il faut se les approprier par la foi
et non les établir par voie de raisonnement. Les choses qui pa-
raissent s’accorder mal avec Porigine divine de la Bible et
porter le sceau d’une origine humaine, telles que les antropo-
morphismes (colere de Dieu), les tropes et auires figures
de langage, il faut les attribuer & la condescendance divine



DANS SES RAPPORTS A L'’ECOLE D’ANTIOCHE 579

qui se met a la portée de la faiblesse humaine. Il semble méme,
a propos de Ps. XLV, 1, ne voir dans la coopération humaine
qu’'une simple passivité, alors qu’il compare, d’aprésle mot des
LXX, la prophétie & une éructation, c’est-d-dire & un acte in-
volontaire épeuyopsha ody &re Bovicpshz, parce qu’elle ne provient
pas de l'activité humaine afpwrime emoudic, mais de I'inspiration
de V'esprit qui pousse le prophete. Mais cet appel & I’analogie
d’un fait physique n’a d’autre but que de mettre fortement en
relief la causalité divine dans ’ceuvre prophétique, et il est
loin de se représenter l'inspiration comme un fait psycholo-
gique dans lequel 'hnomme ne serait qu’un instrument sans
volonté! C’est ce que montrent sans équivoque les paroles
qui suivent immédiatement et ou il distingue trés nettement
I'inspiration prophétique de I'inspiration extatique, le prophéte
du devin pavric. Chez celui-ci la divinité, 6 Saipwy, quile domine
aveugle son intelligence et obscurcit son entendement, de
telle sorte qu’il fait entendre des sons sans avoir conscience
de ce qu’il dit, pareil & un instrument de musique inanimé.
Et ailleurs : « Le propre du devin, c’est qu’il est hors de lui
o Feomazevar, C'est u’il subit une nécessité, qu’il est secoué,
tiraillé, agité cornme un possédé, pawipevev. Il n’en est pas ainsi
du prophéte, c’est avec une claire intelligence, avec le bon
sens d’un esprit qui se posséde, et en sachant ce qu’il dit qu’il
fait entendre tous ses discours. » Chrysostome reconnait encore
que Paul, dans ses épitres, a ajouté maintes choses de son
propre chef et qu’il n’a pas toujours parlé par impulsion de
I’Esprit, que 'apotre lui-méme savait distinguer I’élément divin
et I’élément humain dans ses paroles.

L’idée de l'inspiration n’est pas autre au fond chez Théodore
de Mopsueste. Seulement, et en rapport avec la distinction
quil a établie entre les deux alliances, il admet entre les
écrivains de I’Ancien Testament et ceux du Nouveau, une
différence d’inspiration, différence de degré, non de nature, et
qui provient de I'infériorité de position et de lumiére des pre-
miers relativement au salut.

Théodore n’admet pas non plus que I'action du Saint-Esprit
paralyse l'activité propre des prophétes : Ils parlent selon une



580 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

révélation intérieure et selon la grace du Saint-Esprit qui leur
est donnée éyyevépevy cdvrac. David est & ses yeux le premier
des prophétes, apyn 7. mpop; or les psaumes nous font voir de
quelle nature était U'inspiration de David. Théodore admet, il
est vrai, chez les hommes de I’Ancien Testament, un état exta-
tique dans lequel la claire conscience de la situation réelle
leur est dtée par Pesprit divin, afin qu’ils soient tout entiers a
la contemplation des choses qui leur sont montrées. De méme
que daus le sommeil 'ame perd le sentiment de la réalité et
voit des objets et entend des voix, de méme les prophétes
recevaient du Saint-Esprit les révélations intérieures dans les-
quelles il leur semblait entendre une voix qui leur parlait et
les instruisait. Mais ces cas sont rares et exceptionnels; on
peut citer la vision d’Esaie (VI), la vision de Pierre & Joppe.
(Act. X.)

Revenons & Chrysostome. C’est surtout dans ses commen-
taires sur les Evangiles que parait le disciple d’Antioche.
Sans doute il paye son tribut & I’esprit de son siécle par plus
d’une explication hasardée ou artificielle, mais au total il com-
prend et il traite les Evangiles comme des productions réelle-
ment historiques, et il montre ici une justesse de vue et un
tact qu'on ne retrouve pas chez la plupart des contemporains.
Il y a, dit-il, quatre Evangiles au lieu d’un, afin que, par leur
concordance, leur téinoignage ait plus de poids, et « quand
il y aurait mille évangélistes il n'y a pourtant qu’un Evangile. »
Quelque désaccord dans les détails ne fait que rendre leur
crédibilité plus grande; car les différences ne portent que sur
des accessoires, tandis que sur ce qui est essentiel au salut,
I'harmonie est entiere. Ne perdant jamais de vue le coté hu-
main de ces écrits, il sait en voir la diversité en méme temps
que P'unité, il saisit 'individualité de chacun d’eux. Les synop-
tiques ont considéré d’en bas I'histoire de Jésus, tandis que
Jean I'a considérée d’en haut. Matthieu a écrit pour les Juifs
croyants et 4 leur demande; Marc a écrit en Egypte, égale-
ment & la demande des disciples; Luc a voulu ajouter de nou-
veaux renseignements aux récits de Matthieu. Marc se rattache
a Pierre et Luc a Paul. (C’est ainsi que Théodore de Mop-



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D ANTIOCHE 531

sueste pense que Jean, cédant aux sollicitations des chrétiens
d’Asie Mineure, écrivit son Evangile pour compléter ceux
(qui existaient déja et afin que les choses concernant la divinité
dua Christ ne fussent pas passées sous silence. — Chry-
sostome, il est vrai, dans son commentaire sur Matthieu,
semble ne pas admettre que, méme dans les détails, il puisse
y avoir des différences entre les récits évangéliques, et il s’ef-
force de concilier les contradictions apparentes par des pro-
cédés exégétiques qu'on peut qualifier de tours de force. On
pourrait en conclure qu’au fait il maintenait dans sa rigueurl’in-
spiration littérale; mais il faut se souvenir qu’il parlait pour
le peuple et qu’il était dominé par I'idée de ménager la foi des
faibles, que ces différences entre les récits sacrés pouvaient
scandaliser. Citons un curieux exemple de ces procédés de
conciliation. A propos de Gal. II, 11, il ne peut admettre que
Pierre ait pu se rendre coupable de dissimulation et il préfere
supposer que les deux apoOtres s’étaient préalablement en-
tendus entre eux, avant la scéne rapportée par Paul, afin de
confondre d’autant mieux les judaistes par ceite sorte de re~
présentation théatrale(!) — En exposant les épitres, sans
oublier jamais I'action vivifiante et illuminante da Saint-Esprit
qui les dirige, il tient toujours compte des circonstances dans
lesquelles les auteurs se trouvaient et de I’entiére liberté de
leur pensée : nulle trace d’une inspiration mécanique. Le re-
gard pénétrant avec lequel il saisit 'organisme d’une épitre,
la finesse de ses observations sur le caraclére particulier de
chaque lettre, sa critique modérée et la justesse de ses
observations dans le détail, témoignent encore de cette her-
méneutique saine et bienfaisante qu’il avait apprise & Antioche.

Comment congoit-il le rapport de I'Ecriture et de la tradi-
tzon? Un représentant de I’école d’Antioche sera aussi éloigné
d’admettre, comme on le faisait & Alexandrie, I'existence de
doctrines secretes, accessibles & quelques hommes seulement
et transmises en dehors de 'Ecriture, que de mettre en ques-
lion I'existence et la valeur de la tradition en général. Mais
son sens historique et la place qu’il donne aux documents écrits
ne permettent pas & Chrysostome d’accorder & la tradition une



HR2 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

autorité normative égale a celle de ces documents. Il éléve si
haut I'autorité de la Bible, il exhorte, il presse avec tant d’in-
sistance ses auditeurs de ’étudier, de la lire habituellement en
particulier et en famille, qu’il ne laisse & la tradition qu’une
place trés subordonnée. « N’attends pas un autre maitre, s’é-
crie-t-il, fu as les oracles de Dieu, personne ne t'enseignera
aussi bien gqu’eux.» On peut bien citer des paroles comme cel-
les-ci . « Les apotres nous ont transmis beaucoup de choses
par une tradition non écrite. » « Les ap0tres ne nous ont pas
transmis tous leurs enseignements dans leurs leitres ; ils nous
en ont transmis aussi verbalement beaucoup qui ne sont pas
moins dignes d’étre recus, en sorte que nous tenons la tradi-
tion de I'église comme devant étre crue : c’est la tradition, ne
cherche pas plus loin. » Mais pas un mot indiquant qu’il s’agisse
ici de choses nécessaires au salat ou qui permette de limiter
I’autorité de I’Ecriture par celle de la tradition. Autre chose est
de dire : la tradition est digne de foi, et autre chose de dire,
comme il le fait pour I’Ecriture : elle est la Parole de Dieu, la
source de la fot, la régle de la vie, la consolation des consciences,
le salut des @mes. Au IVesigcle, d’ailleurs, la tradition, plus rap-
prochée de sa source, était moins altérée qu’elle ne I’a été dans
les 4ges postérieurs. (est & une tradition apostolique qu’il rap-
porte I'usage, existant de son temps, de faire mention des morts
dans le service dela sainte céne ; mais d’abord il ne parle point
expressément de priéres pour les morts, mais d’une simple men-
tion quon f[aisait d’eux (pynpiv yévesbe) ;. puis il touche ce point
trop briévement et trop en passant’ pour qu'on en puisse rien
conclure en faveur du dogme catholique.

CHAPITRE 11
L’Anthropologie.

Rappelons d’abord les idées alors dominantes sur le sujet.
La plupart des peres grecs admettaient la trichotomie humaine:

' « Ce n’est pas en vain que ces choses ont 6t établies par les apdtres et
qu'aux redoutables mysteresilestfait mention de ceux quis’en sont allés.»



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D ANTIOCHE 583

corps, ame, esprit; I'dme (Juyxn) étant distincte du principe
spirituel (mvedua, vodc ). Justin, Irénée, Clément, Origene sont
d’accord pour attribuer I'dme physique (Juyn cwpatuen ) & une
autre sphére que I'dme raisonnable (Yuyh doyueh, mvsiun ). L’église
d’Orient est d’ailleurs unanime pour reconnaitre que 'ame
humaine, ’Ame proprement dite, est incorporelle. — Sur la
question de lorigine de I’Ame, on se divise. Les uns, en oppo-
sition & la théorie gnostique de 'émanation, prétendent que
chaque 4me individuelle doit son existence & un acte créateur
spécial de Dieu. D’autres, Origéne, Clément peut-étre, défendent
I'idée de la préexistence. Tertullien cong¢oit 'ame comme un
organisme matériel, el dés lors 'opinion se répand en Occident
qu’elle se transmet comme le corps, par voie de génération.
— Les idées anthropologiques d’Origéne ne prévalurent pas
toutes. Il en est une cependant que I'église d’Orient n’a plus
jamais abandonnée, c’est que les ames sont douées d’immor-
talité et de Liberté, c’est qu’il ne peut étre question dimputa-
tion et de culpabilité que ld ol existe le libre arbitre (=6
avtsEousov ) ; Mals on reconnait que chez Phommele libre arbitre
est Insuffisant pour accomplir le vrai bien. L’opinion d’Origéene
sur I'smage de Diew dans 'homme fit régle encore. Avant lui
on cherchait cette image dans le corps aussi bien que dans
I'ame, Origénene la vit plus que dans I’étre moral. Il distingua en
outre entre image et ressemblance : 'image consiste dans la
raison et la libre volonté, facultés innées et essentielles & ’ame
la ressemblance consiste dans la perfection wmorale, que
homme ne posséde pas encore, mais a laquelle il doit parve-
nir par l’exercice de sa raison et de sa volonté. L'image de
Dieu étant essentielle a 'ame, elle ne peut se perdre. — Quant
au péché, 1l est deux points sur lesquels on est fixé : le péché
doit son origine a la chute d’Adam; Adam s’est décidé pour le
mal librement et sans gu’aucune nécessité 'y ait contraint.
Rien d’arrété sur la relation qui existe entre cette premiére
transgression et I'état général de péché ot ’humanité se trouve.
Cependant les Orientaux sont d’accord pour reconnaitre que le
péché d’Adam n’est en aucune fagon la cause déterminante de
nos propres fautes; nous péchons chacun de nous de la méme



584 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

maniére que nos prem'iei‘s parents, par un acte libre de notre
volonté; dans nos propres transgressions nous renouvelons la
chute d’Adam.

Au reste, ce n'est qu’aprés avoir fixé le dogme de la trinité
gue 'église s’est occupée du dogme anthropologique. Les Grecs,
s’attachant toujours au coté métaphysique des questions, insis-
térent sur la ltberté dans 'homme; les Latins, préoccupés du
cOté pratique, insistérent sur la puissance du péché qui domine
Phomme. -

L’école d’Antioche prit ici une position intermédiaire. Sans
répudier héritage commun & toute I'église d’Orient, elle fit
un pas dans le sens du dogme occidental. Cela est vrai de
- Chrysostome surtout.

Chrysostome, se séparant en ce point de son ami de Mop-
sueste, n'admet pas la trichotomie. A ses yeux, ’homme se
compose d’'un corps et d’une ame, simplement, et c’est sur
saint Paul qu’il appuie sa doctrine. Quand cet apotre parle du
pnefvma qui gouverne 'Ame, il s’agit de I'esprit de Dieu et non
point d’une partie supérieure etintégrante de’homme. L’esprit
gui wntercede pour nous ( Rom. VIII, 26), ¢’est I'esprit de Dieu
vivant et agissant en nous comme charisme de priére, c’est
I'ame en tant qu’elle posséde ce charisme. (Cest & tort que, sans
examen ultérieur, on a généralement admis que Chrysostome
partageait sur ce point la doctrine orientale. Le passage de
ses écrits cue Baur a cité 4 I'appui, dans son Histoire des
dogmes !, ne parle que de la subordination de 'ame & lesprit
de Dieu : cela est évident par le contexte.

Chrysostome nie que ’ame soit répandue dans tout le corps;
il parait lui assigner un siége déterminé, mais sans s’expliquer
clairement sur ce point.— Il ne s’exprime pas non plus sur
Porigine des Ames individuelles. Ce qui est certain, c’est qu’il
n’est point dualiste : pour lui ’'ame et le corps sontil'un comme
Pautre une ceuvre de Dieu; toutes les Ames sont de méme
nature et les différences qui existent entre elles ont leur prin-
cipe dans les libres déterminations de la volonté : + mpoaipsars

11, 282,



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D’ANTIOCHE 535

delwwuar Thv dumgopaw . Il est probable qu’il se rattachait au créatia-
nisme.

L’homme est sorti immortel et pur des mains du créateur ; il
est destiné en outre & une gloire plus grande. Ce n’est pas ce-
pendant dans le fait qu’il est créé a 'image de Dieu que consiste
sa dignité essentielle. Ce qui place ’homme au-dessus de tous
les étres, c’est sa qualité d’étre raisonnable et la nature de son
ame (Zaov Joydy, tis Yuyhs odaix ); ce sont les attributs d’'immorta-
lité et de sagesse dont il est doué. Quant al'image de Dieu, elle
consziste chez 'homme dans la domination que Dieu lui a con-
férée en I’établissant comme son représentant sur loutes les ceu-
vres de ses mains. Chrysostome demeure ici fidele a I'idée de
son maitre Diodore, tandis que Théodore de Mopsueste s’éléve
a une conception indépendante et d’un bien plus grand intérét
spéculatif. Pour Théodore, la supériorité de 'homme consiste
en ce que toutes les créatures trouvent en lui leur but et leur
terme, en ce que toutes lui sont subordonnées et mises & son
service, en ce qu’il est ainsi le centre de 'univers et le point
de réunion du monde visible et du monde invisible, un micro-
cosme. — Aux trois choses qui constituent donc :a grandeur
de 'homme, une dme spirituelle et raisonnable, la sagesse et
I'immortalité et enfin l'image de Dieu, c’est-a-dire la position
en téte de la création, vient s’ajouter selon Chrysostome le libre
arbitre comme détermination formelle, car le libre arbitre
n’est pas partie constitutive de la nature humaine ; c’est par
la grice de Dieu que le pouvoir de se déterminer soi-méme 2a
laliberté de choix a été donnée & ’homme. Du reste, on ne voit
pas que Chrysostome distingue comme Origéne entre image et
ressemblance de Dieu. '

Le péché. —L’homme esl tombé par sa propre faiblesse et sa
légerete (gubuuin ). Il s’est ainsi privé de la sagesse divine et de
'immortalité, il n’est plus sous 'impulsion d’en haut (3vwfzy gomn):
Dieu lui a retiré sa main etl’a abandonné & lui-méme. Dépouillé
de la gloire divine qui couvrait sa nudité comme d’un vétement,

t Cette parole semble signifier que la volonté manifeste (detxwar) les
différences plutot qu’elle ne les erée. (Note du trad.)



H86 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

I’homme a les yeux ouverts pour contempler sa honte. Il est
enfin atteint par la mort, qui n’aurait pas existé sans le péché.
(est-a-dire que 'homme est privé des dons supérieurs qui fui
avaient été originairement accordés et qu’il est replacé dans
son état naturel. Par la chute, 1a nature humaine est privée des
grices dont Dieu lavail revétue, mais, en elle-méme et dans
son essence, elle n’est pas altérée, elle demeure dans son in-
tégrité. Quant & limage divine, elle est diminuée, mais non
perdue : 'homme est déchu, il s’est rapproché de Vanimalité,
son empire sur la création est fortement atteint, mais il est ca-
pable encore en quelque mesure de la dominer.

La nature humaine etant demeurée dans son intégrité, il ne
saurait étre question pour Chrysostome de péché originel dans
le sens de ce mot en Occident. Non-seulement, en opposition
au manichéisme, il nie que le mal existe dans ’homme comme
substance, mais il repousse l'idée qu’il y ait un mal héréditaire.
Le mal ce n’est pas une force qui soit innée en nous ( Swupis =i
BTG TUTOS ), mais 'acte mauvais (73 wpdbs wo‘mioc’c) qui apparait et
disparait, qui n’existait point avant d’étre fait et qui s’évanouit
ensuite. » Le prédicateur ne se lasse pas de dire que le mal
n’existe pas dans la nature, quil n’y est pas adhérent, mais
quwil est dans la volonté seule, dans 'usage mauvais que nous
en faisons, dans la VL , dans la TEOXLOETLS dans VedrzEovcioy ;
car §’'il était dans la nature, on ne pourrait pas plus nous en
faire un crime que des autres affections naturelles. La race
d’Adam est libre dans ses déterminations, chacun accomplit le
mal librement et sansy étre obligé, et, comme le premier
homme pouvait & son gré choisir le bien et rejeter le mal, tous
possedent cette méme liberté de choix (mpoxipesiz). Dieu ne
place personne sous la loi de la nécessité, il ne contraint per-
sonne ni au bien ni au mal. Nous pouvons par notre volonté
transformer le mal en bien et le bien en mal, preuve que le
péché n’est pas une puissance qui nous domine, mais qu’il git
tout entier dans notre vouloir ; wireEaldowon ap viugy Ty plcw sipydsouto
o Beoc.

On comprend ce qul engageait Chrysostome a insister autant
sur la liberté humaine. Il voulait maintenir dans sa plénitude



DANS SES RAPPORTS A L'ECOLE D’ANTIOCHE o87

la responsabilité morale et oOter tout prétexte au pécheur. Le
prédicateur I'a emporté ici sur le théologien. Il ne nie pas qu’il
y ait chez les hommes un penchant au mal, mais ce penchant
n’est pas inné, il n’est pas transmis par héritage, 1l a été acquis
par I’habitude du péché. Si on ne savait pas que la théologie
de Chrysostome n’avait que peu de contact avec les opinions
des philosophes, on serait tenté de voir dans plusieurs de ses
énoncés des emprunts a I’éthique d’Aristote.

Chrysostome repousse l'idée manichéenne que le corps est
le siége du péché. Le corps est une ceuvre de Dieu aussi bien
que ’dme. Le principe el la cause du mal sont tout entiers dans
la volonté qui s’égare : movnps mpouipeats, pile zaxiv. Ge qui, d’aprés
Paul (Rom. VIII, 7), est inimitié contre la loi de Dieu, ce n’est
ni la substance ( éusiz ) du corps, nila nature (gie ) de la chair,
c’est la pensée, le gpovnpex de la chair. Adam, avec un corps
immortel, a péché; Abel, avec un corps mortel, est demeuré
innocent. Le corps n’est moralement ni bon ni mauvais en soi;
pour lui le bien c’est d’étre soumis & 'dme, le mal c’est de la
dominer; il peut étre, sous l'action de l'esprit, aussi bien un
instrument de justice qu'un instrument de péché. Sans doute
faiblesse et dépendance sont les attributs de la chair, mais cela
ne constitue pas une opposition a l'esprit. Le corps obéit a la
volonté comme la lyre a la main qui en joue, comme le navire
a4 la main qui le gouverne. La chair en soi n’a aucun caractéere
moral, et laloi n’a pas été donnée pour supprimer et pour
changer ce qui est de la nature, mais pour régler la volonté et
ses mauvaises ceuvres. Puisque le péché provient dela volonté
seule, la convoitise en elle-méme et aussi longtemps que la vo-
lonté n’y a pas consenti, ne saurait étre un péché : % émbupia
cpxptix pdv ovx éomwv. Il ne peut dés lors étre question de péché
chez les enfants : « Les 4&mes des justes sont dans les mains de
Dieu, et, si les dmes des justes, celles des enfants y sont aussi,
car elles non plus ne sont pas mauvaises (093¢ yop éxcivor movnpat).»
— «Nous baptisons les petits enfants bien qu’ils n’aient point
de péchés. »

Mais pourquoi la volonté humaine s’adonne-t-elle au mal
plutdt gu’au bien ? — Chrysostome l'attribue & la paresse et au



o88 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

mangque de résistance qui est le propre de la volonté. Le premier
homme a péché par paresse et par laisser-aller, et ce laisser-
aller (gufupin ) est la racine de tous les maux, la cause du pécheé.
On ne s’étonne plus que Satan el son action n’occupent presque
pas de place dans ce systéme. La paresse de la volonté et sa fai-
blesse suffisant & tout expliquer, il n’est plus besoin, ni de rap-
porter la chute 4 la puissance du tentateur, ni d’expliquer par
son influence 'empire universel du mal dans 'humanité. En-
~coreicile prédicateur craignait que ses anditeurs ne trouvassent
dans V'idée d’une puissance surhumaine en mal uné excuse pour
leurs péchés. 11 parle de Satan plutdt comme devant servir au
‘bien de 'homme : la volonté se fortifie en résistant & ses atta-
ques, et, si Dieu nel’a pas anéanti, ¢’est afin que’homme puisse
d’autant mieux montrer sa vertu.

Mais encore d’oli vient cette faiblesse naturelle de la volonté,
faiblesse si universelle que nulle créature humaine, pas méme
la vierge' Marie (Chrysostome le reconnait), n’est exempt de
péché ? — Notre théologien ne fait pas difficuité d’admettre que
la nature humaine est non-seulement faible, mais positivement
- portée aun mal (dEupgemns mpds raxiey ). Dans son homélie sur Ps.
LI et & propos du péché d’Adam, il dit que, par ce péché de
nos premiers parents, le mal « s’est frayé une voie (536v v xai
zpifBiv) dans toute la race ; que la puissance du mal n’est pas
dans la nature, car alors nous ne serions pas responsables,
mais que la nature, agitée et troublée par les passions, est en-
cline & broncher ( géret ém td 7rader ). » 31 donc il repousse l'idée
du péché originel et héréditaire au sens ecclésiastique, il re-
connait pourtant que notre nature est portée au péche, en tant
que la volonté se laisse entrainer par les affections et les pas-
sions de la chair; il convient qu’elle est déchue par le pouvoir
.prépondérant de ces affections el qu’elle est ainsi assujetlie &
la mort. 11 fait méme remonter cette corruption 4 la chute,
comme le prouvent les paroles sutvantes : Le psalmiste «affirme
que la transgression dont nos premiers parents se rendirent
coupables est devenue la source de tous ces courants| qui nous
entrainent an mal ]. En effet, dit-il, si les hommes p’avaient
pas péché, ils n’auraient pas été assujettis a la peine du péché



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D ANTIOCHE 589

dans la mort, et, n’étant point mortels, ils eussent été plus forts
que la corruption. Mais étant corrompus, ils ont donné le jour
a des enfants semblables & eux. » Il y a donc, selon Chrysos-
tome, une gfopz héréditaire, mais non un duxptiax héréditaire. Le
rapport normal entre I’esprit et le corps est troublé et les affec-
tions de la chair 'emportent. 11 y a une faiblesse de la nature
qui se transmet des parents aux enfants, mais rien de plus: la
volonté est libre, il est en son pouvoir de surmonter cette fai-
blesse, de pratiquer la vertu et de dominer les convoitises.
Lorsqu’il dit ailleurs que « Christ, en venant dans le monde, a
trouvé la dette héréditaire (yapsyoupoy marpsiov ) quAdam avait
contraciée et que nous avons augmentée par nos péchés, » ou
encore (ue lorsque Adam commit ce péché terrible, «il con-
damna le genre humain tout entier » (b zowdy dmdvrwy avlipdmmy
waredizasz ), Ghrysostome ne veut pas dire autre chose sinon que
nous souffrons de la peine qu’Adam a méritée, la douleur et la
mort, ou encore qu’Adam est le premier auteur de cette per-
version de la volonté en vertu de laquelle nous faisons notre,
par une libre détermination, le péché de notre premier pére.
— La doctrine de Théodore de Mopsueste sur le péché est au
fond la méme que celle de Chrysostome.

On pourrait examiner les conséquences de cette doctrine.
On pourrait demander & Chrysostome pourquoi, si la volonté
est si absolument libre, aucun des fils d’Adam n’a été sans
peéeché ; pourquol, s’ll n’y a pas de péché originel heréditaire,
il a fallu que le rédempteur naquit d’une vierge par la vertu
du Saint-Esprit. Mais Chrysostome n’était pas un dogmaticien,
il ne se préoccupait pas des conséquences logiques de sa doc-
trine. S’il insiste sur la liberté entiére de 'homme, d’autres
propositions qu’on chercherait en vain dans Théodore, appor-
tent un correctif dans ce qu’il y a de trop absolu dans ce
principe. Le méme intérét pratique qui I’engageait & montrer
la liberté & l'origine de toutes les actions humaines I'engageait
aussi & relever le coté opposé. Un simple coup d’ceil jeté sur
sa christologie fait voir déja combien il est éloigné des doc-
trines superficielles et vides du péliagianisme T4 ses yeux
Pceuvre du Christ est d’une nécessité absolue et sans elle 'hu-



590 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

manité est perdue ; la volonté humaine a beau étre libre, elle
ne peut rien sans le secours du Saint-Esprit. Mais il faudrait
surtout citer ici les nombreux passages ou il parle avec une
grande énergie de la puissance et de l'intensité du péché dans
la race humaine., Le péché est une mer pleine de bétes sau-
vage et couverte de ténébres; il est plus redoutable qu'un
démon et il apporte & ses serviteurs la ruine ef la honte ; il est
pareil & un feu qui, une fois allumé dans les pensées, enflamme
tout sans qu’on puisse I'éteindre, pareil & une maladie qui
paralyse 'homme et le rend misérable. Rien de plus re-
doutable que le péché; il ne laisse point de repos; tout autre
mal n’est qu’une fable, uifos, en comparaison; il est un fardeau
insupportable, plus pesant que le plomb; le plus dur des es-
clavages; dont Dieu seul peut nous affranchir, Notre conscience
esl couverte de plaies innombrables et il n’y a en nous aucun
bien pudey guvadires fouroic cyaloy, de telle sorte que, si Christ
n’était venu et ne s’était offert en sacrifice pour nous, nous
serions condamnés comme ennemis de Dieu et entiérement
perdus. '

Augustin déjd a montré combien Chrysostome était loin des
idées de Pélage et combien les partisans de celui-ci avaient
tort de se réclamer du saint évéque de Constantinople. Il s’a-
gissait surtout de 'état des enfanis, que les pélagiens pré-
tendaient étre sans péché. Chrysostome semblait leur donner
raison par sa doctrine de la non hérédité du péché. Il ne suffit
pas de dire avec Augustin que, selon Chrysosiome, l'inno-
cence des enfants consiste en ce qu’ils n’ont pas de péchés
actuels, notre évéque va plus loin: pour lui les petits enfants
n’apportent point le péché dans leur nature. Mais il n’a jamais
hésilé & reconnaitre qu’ils apportent dans le monde cette fai-
blesse de la nature qui fournit au péché son point d’attache
et son aliment; et quand il dit : « Nous baptisons les enfants
afin de leur communiquer la sainteté, la justice, 'adoption et
I’héritage, » il les suppose dans Tinnocence sans doute, mais
aussi dans un état d’imperfection morale et ayant besoin de la
grace. Le pélagien compare I'enfant & un rejeton parfaitement
sain, qui, livré & lui-méme se développera normalement, et quli



DANS SES RAPPORTS A L'ECOLE D’ANTIOCHE 591

ne se pervertit que plus tart et sous I'influence de 'exemple
et de ’habitude : pour Chrysostome le rejeton n’est pas, il est
vrai, dans un état de développement anormal, mais l'état
d’indifférence dans lequel il se trouve renferme cependant un
penchant au mal, une faiblesse de la nature, qui n’est pas
pécheé encore, mais qul ne peut étre surmontée sans le secours
de la grace. — Si absolument on voulait ici classer Chrysos-
tome, il faudrait le classer parmi les semi-pélagiens.

CHAPITRE III
Idée de Dieu et trinité.

Sur Dieu et la trinité, Chrysostome s’en tient aux idées et
aux expressions recues. Ses développements, tout apologéti-
ques, se meuvent dans les limites du débat entre I'arianisme
et le dogme athanasien.

Dieu est insondable, sans limites; vouloir 'expliquer est
impossible et les spéculations qui 'essaient sont vaines et oi-
seuses (contre le gnosticisme). On voit dés lors que Chrysos-
tome considére Dieu par le coté métaphysique et insaisissable,
les perfections morales sont & l'arriere-plan, et 'idée centrale
de amour, qui seule nous permet de pénétrer dans I’essence
divine et d’en comprendre la vie et les rapports intérieurs,
cette idée, fait défaut dans sa conception scientifique de Dieu.

Quant & la trinité, Chrysostome défend en toute occasion la
doctrine du concile de Nicée et I’homoousie, contre les ariens
et les semi-ariens. Evéque et homme pratique, une régle d’en-
seignement faisant autorité lui parait de nécessité absolue au
milieu des querelles de partis et des hérésies qui pullulent,
et il s’est donné pour tiche de maintenir les décrets du concile
de Nicée comme la norme inattaquable de la foi. Il distingue
entre I'essence divine, oisiu (9bgig) et les personnes divines,
Iméetace; ; mais qu'on se garde de se représenter celles-ci
comme les parties diverses d’'un tout : la triade entiére est
donnée déja dans chague hypostase. Le Fils est & tous égards
de méme nature que le Pére, subsistant éternellement aupreés
de lui et nullement soumis & un procés de devenir. Comme le



592 CHRYSOSTOME ET.- SA DOCTRINE

resplendissement du soleil est toujours et nécessairement dans
toute sa gloire auprés du corps dont il émane, de méme le
fils est toujours et dans sa perfection absolue auprés de celui
qui I'a engendré, et cela avec une existence personnelle. Le
mot de povoyzvis indique 'identité de nature : entre le Christ et
les enfants de Dieu d’entre les hommes, la différence est qua-
litative , il est fils de Dieu par nature, nous le sommes par
adoption. Sile Pére est plus grand que le Fils, ¢’est en tant que
uittog 700 vioh et mullement quant a son essence. — Vrai disciple
d’Antioche et de I'école historique, c’est d’'un regard sobre,
clair, crilique, gu’il examine et juge les arguments des adver-
saires, recourant uniquement a la preuve scripturaire, sans re-
courir 4 'argumentation philosophique et sans s’engager jamais
dans la voie spéculatrice, si aimée des alexandrins. Mais il ne
sait pas faire la différence entre les doctrines : on le voit com-
battre la spéculation de Sabellius, qu’il ne comprend pas du
tout, avec la méme ardeur avec laquelle 1l condamue les sys-
témes qui nient l'identité d’essence, il insiste sur 'éternelle
hypostase du Fils aussi bien contre. Marcellus et Photin que
contre Sabellius. o

C’est avec une égale décision que Chrysostome se prononce
pour le décret du concile de Constantinople relatif au Saint-
Esprit : essence divine, coordination au Pére et au Fils, exis-
tence hypostatique ou personnallte

Théodore de Mopsueste n’a pas d’autres idées sur ces sujets.
Il demeure exactement dans les termes du dogme ecclésiasti-
que. La seule différence qui le distingue de Chrysostome, c’est
que, dans les relations entre les hypostases divines, il tient
compte de 'élément moral : entre le Pére et le Fils, il n’y a
pas seulement union (suwvapax) de nature et de puissance, mais
de pensée et de volonté.

Nous touchons ici au cbté faible de la théologie de Chrysos-
tome. Il comprend la doctrine ecclésiastique d’'une maniére
tout extérieure et comme une formule , 11 ne cherche pas & la
pénétrer dans son essence et dans sa vie, il n’en saisit pas
Porganisme intérieur et les relations avec ’ensemble du chris-
tianisme. La faute n’en est pas & lui seul, il est vrai, mais a



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D ANTIOCHE 593

I'idée qu'on se faisait traditionnellement de la divinité. On
négligeait ce qui est essentiel en Dieu, I'élément moral, ’a-
mour, la vie, pour s’attacher aux catégories métaphysiques et
transcendantales. On retrouve ici le point de vue d’Origéne et
les traces du platonisme.

CHAPITRE VI
Christologie.

Sur la personne de Jésus-Christ deux tendances se trou-
vaient en présence dés le II® et le IIl® siécle, une tendance
réaliste (Irénée, Tertullien), qui, en opposition au gnosticisme
insistaient sur la personnalité historique et sur la nature hu-
maine de Jésus, et une tendance idéaliste (Clément, Origene),
qui s’attachait au coté divin et & ce qu’il y a de surhumain en
Christ. Les premiers distinguaient nettement les deux natures
dans la personne du Sauveur ; les alexandrins s’efforcaient
d’en saisir 'unité, mais sans y parvenir. Chez Origéne, tantot
humanité semble absorbée dans la divinité, et I’on arrive au
docétisme, tantot la nature humaine est relevée en termes
tels qu’on est conduit au docétisme. Ces deux tendances, re-
présentées par les écoles d’Antioche et d’Alexandrie, aux
prises dans les disputes relatlives au nestorianisme, se sont
transmises & la théologie du moyen &4ge sans avoir trouvé
leur conciliation. ,

Chrysostome est ici encore de 1l’école d’Antioche; il re-
pousse toute idée de docétisme et affirme avant tout la réalité
de T'incarnation du Logos. Pour nous élever jusqu’a Dieu, il
fallait que le rédempteur fit homme et revélit notre chair.
« Car s'il avait montré & découvert son essence divine, on
aurait vu le solell et la lune s’éteindre, la mer se dessécher,
la terre s’anéantir, et la nature humaine, aulieu d’étre sauvée,
eut été détruite. » Au reste 'abaissement du Fils de Dieu ne
sert pas seulement & notre salut, il sert aussi & sa gloire, car
auparavant il n’était connu et honoré que des anges, tandis
qu'aujourd’hui il 'est dans le cceur des rachetés et dans ’hu-
manité reconquise.

THEOL. ET PHIL. 1875. 33



594 CHRYSOSTOME ET SA LOCTRINE

Le Fils de Dieu a revétu notre nature mortelle, quoigue sans
péché. Jésus était sujet aux affections et aux souffrances de
Phumanité. Entre Jésus-Christ et nous il n’y a qu’une diffé-
rence de degré et nullement de nature, la méme différence
qu’entre l'arbre qui n’est point encore parvenu a sa beauté
normale et & sa perfection, et arbre parfait cui a grandi en
pleine conformité & son idéal. S’il éfait mortel, ce n’est pas
que la mort fit pour lui la peine d’un péché quelconque, c’est
quil était un membre de I’humanité et qu'il faisait partie des
étres sujets & la mort. Nous savons que Chrysostome n’ad-
mettait pas que le péché fut héréditaire : pourquoi donc Jésus
est-il congu du Saint-Esprit et né d’une vierge, car, né na-
turellement, il était sans péché, et quand i la faiblesse héreé-
ditaire de la nature, il suffisait de la présence du logos pour la
neutraliser? — Cette question ne se pose pas pour Chrysos-
tome, et quand il expose la doctrine de I'église sur la naissance
surnaturelle du Christ, on peut sapposer qu’il le fait par une
sorte d’accommodation et pour répondre au sentiment de I'as-
semblée. Il ne parait pas du reste y accorder une grande
importance; il n’en parle qu’occasionnellement et lorsqu’il y
est appelé par le texte sacre. |

-Chrysostome ne s’explique que d’une maniére générale sur
la personne de Jésus, sur les deux natures qui subsistent en
lui dans P'unité de personne.’ Sa conception anthropologique le
conduit & considérer en Christ trois éléments constitutifs : d’un
coté, le corps et Pdme (nature humaine), d’un autre coté le
logos (nature divine), deux faces de son étre qu’il ne faut ni
séparer ni confondre (non siyyus, mais éveow). Il dit cependant:
« L’étain tient du plomb et de Pl'argent, il a 'apparence de
Pargent et la nature du plomb; c’est ainsi que le Christ réunit
en sa personne dans leur intégrité la nature humaine et la
nature divine. » 1l est & croire que, comme pour les autres dis-
ciples d’Antioche, 'union des deux natures est pour lui es-
sentiellement morale. — Bien qu’il se contente en général du
langage populaire et gu’il manque ainsi de précision, on peut
“affirmer gqu’un mélange dua Jéyec et dela capk était & ses yeux
une 1dée inadmissible : elle ne se concilie ni avec l’avposition



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D'ANTIOCHE 590

qu’il établissait entre I’esprit et le corps ni avec sa conception
abstraite des personnes dans I'essence divine. La polémique
contre Apollinaire, pour qui le Jéyes divin renplacait le vwoic hu-
main en Jésus, exerca une influence notable sur la formation
de la doctrine de Chrysostome aussi bien que sur celle de
Théodore.

Les idées de celui-ci sont au fond les mémes que celles de
I'évéque de Constantinople, mais son exposition du dogme
commun a bien plus de profondeur et de valeur scientifique.

Il avait mieux compris l'image de Dieu dans ’homme et la
position de celui-ci dans 'ensemble de l'univers; aussi la per-
sonne de Jésus-Christ parait-elle chez ce théologien sous un
jour bien supérieur. Par la chute, ce n’est pas seulement
la relation normale entre I’ame et le corps qui est troublée
dans 'homme, c’est '’harmonie du monde lui-méme. L’homme
déchu n’est plus ce qu’il devait étre pour le monde, le repré-.
sentant idéal de la majesté céleste, le centre ou le ciel et la
terre se rencontrent et s’unissent. Afin de réparer le désordre
introduit par le péché, il faul que Christ reproduise l'image
divine en sa pureté et sa perfection absolue, qu’il devienne ce
qu'Adam a cessé d’étre, qu’il rende & I'univers le centre qu’il
a perdu; et pour cela il doit étre vraiment et parfaitement
homme. Partant de cette pensée, Théodore est conduit a
insister sur l’entiére humanité du Christ, & tous égards, notam-
meut en ce qui concerne la liberté. Et tandis qu’Apollinaire,
ladversaire de I’école d’Antioche, refusait au Christ une ame
humaine, de peur de devoir reconnaitre en lui une possibilité
de variation, Théodore prend tout & fait au sérieux ’humanité
de Jésus, avec toute sa liberté de choisir, de vouloir, par con-
séquent de pécher. Cela seul rendait possible une conception
morale de la personne du Sauveur. Et ce pas considérable que
I’école d’Antioche fit faire & la christologie, il faut certaine-
ment en faire honneur 4 la méthode qui caractérise cette
école, & son étude littérale de 'Ecriture, a son constant effort
pour la comprendre historiquement. Quant & I'anion des deux
natures elle ne peut étre que morale pour Théodore. Par son
essence Dieu est présent dans tous les étres (thv elow mapéote tois



596 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

wasw); cette omuiprésence est illimitée et ne peut étre circons-
crite. Lors donc que Dieu promet dans I'’Ancien Testament
d’étre spécialement présent chez ses bien-aimés, il ne peut
étre question ni d’'une présence =z«ra giow, NI d'une presence
d’action (évsezix), car I'une et I'autre sont universelles; il sagit
d’une union morale, d'une &dozix, par le moyen de laquelle il
veut habiter en ses bien aimés : Ty edSouiz wo piv fomt pompdy, o
3¢ éyy0c. — D’un aunire cOté la nature humaine est incapable
d’une union consubstantielle avec le logos, car il n’y a que des
éires de méme nature (6uooioeer) qui puissent s’unir consubstan-
tiellement. Dés lors entre Dieu et I’homme il ne saurait v avoir
guwune union de volonté (xaw’sdfoniay wév gioewy Zvawmic), laquelle,
tout en maintenant les natures distincies, produit 'unité de
personne, de pensée et d’action (piwv... 7iv adbevriny, dearorsia,
gouaiov wth,) Dire que Dieu habile en nous substuntielllement
(odaix), c’est tout ce qu’il y a de moins convenable. Il faut donc
dire que cette habitation a lieu par bienveillance (s38oxix.) Mais
que faut-il entendre par cette eudokic ? C'est selon la défini-
tion de Théodore, la volonté bonne et parfaite de Dieu unie
a une continuelle manifestation de grace. Quant au Christ le
bon plaisir de Dieu fut sur lui dés le commencement et le pré-
para & son union avec le logos. Sans doute celte union eut
lieu en principe au moment de la conception, mais en méme
temps elle fut progressive, elle se réalisa et s’acheva dans
un proces continu et harmonique. Sa volonté, immuablement
dirigée vers le bien, le choisissait toujours sans hésiter. Il
possédait U'Esprit de Diéu dans sa plénitude et non par mesure
comme les autres hommes. Par la lutte et le progrés moral, il
s’éléve du posse non peccare au non posse peccare, et le terme
de ce progrés fut la résurrection, par laquelle il entra dans I'état
de sainteté immuable et d’'union parfaite avec le logos. Christ
devait étre sans péché pour abolir la sentence de mort qui
pése sur '’humanité, el pour étre sans péche, il devait étre
tenté. Christ est le type de ’humanité en ce sens que, dans
le siécle présent jusgu’a la résurrection, elle est dans un tra-
~vail de formation auquel succédera dans le siécle & venir I'élat
de perfection absolue. Il semblerait que dans ce systéme il



DANS SES RAPPORTS A L'ECOLE D'ANTIOCHE 597

n'y a qu'une différence de degré entre Jésus et les autres
hommes; la différence spécifique subsiste cependant par le
fait que Théodore maintient la naissance surnaturelle du fils
de Marie ainsi que l'absence compléte de péché en lui; elle
subsiste par 'union avec le logos qui, en Christ, transporte la
nature humaine dans une sphére tout autre que celle dans
laquelle vivent les autres hommes.

On ne trouve pas daus Chrysostome I'idée d’une union
progressive de la nature humaine et du Verbe divin. Mais du
reste il est d’accord avec Théodore. Le Christ est pleinement
homme, c’est a ce titre qu’il est assujetti & la mort et a la
crainte de la mort, qu’il peut étre questionspour lui d’une
¢lévation. C’est sur la nature humaine que le Saint-Esprit
agit lors de sa naissance et qu’il fut répandu lors de son
baptéme. Sa vie fut entierement humaine, afin qu’il pit étre
pour nous un modele et un idéal. Jésus est en effet 'homme
idéal, le type primitif d’aprés lequel I'humanité déchue doit
étre renouvelée. Cette derniére pensée est propre a 1'école
d’Antioche ; elle et été féconde si 'église s’en était em-
parée et en avait développé les conséquences. — Christ n’a
cependant jamais cessé d’étre le fils du Dieu tout puissant,
de méme nature (oposiong) que le Pere, lui-méme tout sachant
et tout puissant comme le Pére. L’aveuglement d’un hérétique
seul, pense-t-il, peut dire que Jésus faisait ses miracles avec le
secours du Pére. Quand Jésus rend gréces au Péere pour la ré-
surrection de Lazare, c’est & cause des auditeurs et par ac-
commodation ; quand il dit que « le Fils ne peut rien faire de
lui-méme, » cela signifie qu’il ne fait rien qui soit en opposition
avec le Pere. L’expression mere de Dieu, (©w:otizoc) ne peut
donc étre venue a la pensée de Chrysostome, et de fait les
passages de ses écrits oli cette expression se trouve sont
reconnus non authentiques. Pour lui, comme .pour Théodore,
1l y avait en Christ une union, une conjonction (cuvigsx)
morale de Dieu et de 'homme, et le logos habitait en lui
comme dans sa maison ou son temple : il emploie plusieurs
fois cette image.

En résumé ce qui caractérise la christologie de Chrysostome



598 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

et de I'école d’Antioche, c’est la distinction des deux natures.
L’unité de personne n’est pas clairement saisie. Théodore
connait en Jésus une unié morale consistant en ce que, dans
Paction, il y a toujours accord parfait et unité de volonté;
mais il a peine & dissimuler dans sa conception I'existence de
deux personnes distinctes, de deux wmoi, qui ne sont que jux-
taposés. ‘

Chrysostome semble parfois arriver &4 la vraie unité d’une
personne & la fois humaine et divine en Christ, mais de fait,
il ne parvient pas & saisir cette idée : ses conceptions de Dieu
et de homme ne le lui permettent pas.

Quant & I'ceubre de Christ, Chrysostome ne sort guére des
idées et des expressions recues. Il exalte la charité de Christ
qui a aime P'église sans trouver en elle la réciprocité a laquelle
il avait droit. Christ a versé son sang pour nous, afin de nous
racheter. Par son incarnation, par son sacrifice, offert pour le
monde entier, il a purifié nos dmes, détruit le péché et la mort,
ouvert le ciel et donné une espérance infinie & humanité.
1l s’est abaissé pour nous élever, il est mort pour nous rendre
immortels, il a été fait malédiction afin que la bénédiction
reposit sur nous. Il insiste avec force surlaréalité de la résur-
rection de Jésus ; elle est pour lui un fait de premiére impor-
tance, mais il n’en fait pas, comme son ami de Mopsueste, le
centre et le pivot de 'ceuvre rédemptrice : pour lui ce sont les
souffrances de Jésus qui sont la réalisation et lo cause du salut,

La nécessité de 'incarnation, quand méme le péché ne serait
pas intervenu, semble résulier logiquement des principes de
Chrysostome. Elle était nécessaire & la gloire du Fils de Dieu
pour qu’il fiif entierement manifesté au monde ; nécessaire en-
core a la consommation de I’humanité, qui ne pouvait parvenir
a sa destination autrement que par son union avec le logos. En
prenant notre pauvre nature pour en étre les prémices et 'of-
frir & Dieu en oblation, il I’a consacrée, sanctifiée, ennoblie.
En Christ Dieu est devenu homme ef I’homme s’est assis sur le
trone royal. Jésus a fait plus que de réparer le dommage com-
mis par Adam, il nous a apporté un avantage supérieur ; il a fail
plus que de nous délivrer des suites du péché, il nous a donné



DANS SES RAPPORTS A L'ECOLE D’ANTIOCHE 599

la perspective de biens nouveaux et plus excellents. Il y a en
lui surabondance de mérites et ses soufirances ne sont pas seu-
lement 'équivalent de nos fautes; leur prix dépasse infiniment
notre dette.

Depuis Irénée et bien plus encore depuis Origéne, 1l s’était
acclimaté dans ’église I'idée d’un droit sur le genre humain qui
aurait été acquis en faveur de Satan par l'effet de la chute, droit
dont il aurait été dépouillé dans la rédemption par une sorte
de tromperie dont il aurait été dupe. Cette idée s’était dévelop-
pée au temps de Chrysostome; on la retrouve notamment
chez Grégoire de Nysse, qui croit que le diable a été joué non-
seulement par la mort, mais déji par l'incarnation de Christ.
On en reconnait les traces dans Chrysostome, tandis qu’elle ne
parait nulle part chez Théodore. Il dit quelque part que le
Fils de Dieu a revétu notre nature et habité dans le sein de la
Vierge, » doucement et sans bruit, de telle sorte que personne
ne s’en apercut, pas méme le Diable. » Et ailleurs : « Interroge
Satan, il te dira que ce qui lui a donné le coup de mort, c’est
le corps crucifié de Jésus. Interroge la mort et demande-lui
ce qui lui a arraché son aiguillon et ravi sa victoire, de telle
sorte que jeunes filles et jeunesgarcons se moquent d’elle, et
elle te dira que ce méme corps crucifié en est la cause. Depuis
la crucifixion les liens du sépulcre sont rompus, les portes
d’airain brisées et les morts ressuscités. — Tout comme ceux
quli ont pris un aliment qu’ils ne peuvent supporter sont obligés
de rendre ceux qu’ils avaient mangés auparavant, ainsi la mort
ne pouvant ni retenir ni digérer (zurepyasesfon) ce corps crucifié
a du rendre avec lui ce qu’elle avait englouti jusque-la! »

CHAPITRE V
Sotériologie.

L’anthropologie étant la doctrine centrale dans le systéme
de Chrysostome, c’est a cette doctrine que se rattache celle de
I'appropriation du salut, laquelle se résout en deux questions:
1° Quelle est la relation de la volonté et de la puissance divine,
d’une part, et de la liberté humaine, d’autre part? 2° comment



600 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

est-ce que homume entre en possession de la grice qui nous
est offerte par Jésus-Christ ?

I. Pour Chrysostome, point de prédestination absolue. Cest
par amour que Dieu a donné son Fils au monde, et, en Christ,
tous les hommes sont appelés au salut. Il admet cependant une
prédestination conditionnelle, telle qu’elle lui apparait dans les
Ecritures. Mais sans chercher & approfondir le mystére, il se
contente de distinguer en Dieu le savoir et le vouloir, ce der-
nier étant déterminé par le premier : de toute éternité Dieu a ré-
solu de sauver ceuxdont il a préconnu gu’ils en seraient dignes,
c’est-a-dire les croyants. On peut dire qu’il ne connait qu’'une
prédestination, celle de tous les hommes au salut, salut gue
Dieu a décrété en Christ dés Péternité. Si on lui objecte e
péché, I'inimitié, qui.est intervenue, il répond que 'amour
(ohx) est plus ancien et qu’il ne saurait éire anéanti par le
péché. Le décret du salut étant universel et Dieu, d'un autre
coté, ne voulant contraindre personne, la réalisation de sa
pensée éternelle dépend de la {oi ou de 'incrédulité de chacun.
Il y a donc en Dieu une double volonté, une volonté absolue et
générale en vertu de laquelle il a résolu de sauver tous les
hommes et une volonté conditionnelle en vertu de laquelle le
salut ne se réalisera dans les individus que moyennant la foi:
« Une volonté premieére de ne pas perdre les pecheurs, une vo-
lonté seconde de perdré les méchants. » Chrysostome s’efforce
de concilier ’élection divine et la pleine liberté humaine : Dieu
a mis au pouvoir de 'homme d’accepter ou de rejeter la grice
qui lui est offerte; I'élection ne contraint pas, elle pousse
(0% Burriawh, aNa mpotpemTied). Dieu n’est pas I'auteur de la perdi-
tion de ceux qu’il abandonne & lincrédulité de leur cceur:
faire et permettre, wosiv et cuyywesiv, sont deux choses fort dif-
férentes. — Méme point de vue, mémes idées & peu prés chez
Théodore, mais moins développées.

Les deux exégétes sentent bien que leurs idées viennent se
heurter peut-étre contre Rom. IX et ils cherchent I'un et 'au-
tre & _expliquer ce texte dans leur sens. L’apdire, disent-ils, ne
présente qu'un des cotés de la question, 'autre coté doit étre
supposé par le lecteur; son but est d’humilier F'orgueil humain



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D’ANTIOCHE GO1

et de démontrer que, quoique libres, nous ne pouvons rien
sans Dieu. Chrysostome trouve le mot de I’énigme dans les
vers. 31 et 32: Paul veut montrer que les Juifs sont exclus du
salut parce qu’ils ont refusé de se ranger au plan de Dieu et
qu’ils veulent se sauver par eux-mémes. Il insiste sur la distinc-
tion entre prédestination et prescience : si Dieu a choisi Jacob
avant sa naissance et avant qu’il ait fait ni bien ni mal (vers.
11-13), c’est qu’il n’a nul besoin d’attendre les actes d’un homme
pour savoir ce qu’il sera et s’il se décidera pour le bien ou le
mal. Il explique le vers. 16 par I'adjonction du petit mot pivo
(00 70U BAdovrog pvov) & 1l ne suffit pas du vouloir de 'homme seu-
lement, il faut en outre le secours de Dieu. A propos de vers.
20, etc., et de la comparaison du vase de potier, Dieu n’entend
pas supprimer la liberté humaine, mais il exige une obéissance
absolue; le but de 'apotre n’est pas de ramener & la causalité
divine les différentes destinées des hommes, mais seulement
d’affirmer la liberté souveraine et la diversité des dispensations
de Dieu ; Pharaon, ainsi que tout homme qui par son endurcis-
sement attire sur soi la colere divine et la perdition, est un vase
de colere parce (que Dieu n’a rien épargné pour 'amener & la
conversion. Mais I'exégete a le sentiment que ses explications
ne sont pas suffisantes, et il finit par dire que le vase de potier
est une maniere hyperbolique de fermer la bouche aux con-
tradicteurs, qu’'une image ou une comparaison n’est jamais
applicable sur tous les points et qu’il n’y faut prendre que ce
qui est utile et pratique. — L’explication de Théodore est in-
génieuse, si elle saccorde mal avec le contexte. Les mots:
Mais plutot 6 homme! qui es-tu, toi, qui contestes contre Diew,
ne sont pas une répréhension de l'apdtre, mais une reponse
a l'objection précédente: Pourquoi se plaint-il encore? Qui
peut résister a sa volonté? Kt cette réponse revient a ceci:
Tu prétends te décharger de ta responsabilité sous prétexte
qu’on ne peut pas résister a Dien, mais comment se fait-il donc
que tu contestes contre Dieu, si tu ne peux pas lui résister? car
contester c’est résister. Aussi certainement qu’un vase de terre
ne peut pas dire au potier: pourquoi m’as-tu fait? aussi certai-
nement le fait que, toi, tu contestes avec Dieu, prouve que tu



603 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

n’es pas un vase de potier et que tu as le pouvoir de distinguer
‘et de choisir entre le bien et le mal, que tu es libre, en un mot.

II. Quant au moyen d’entrer en possession du salut, Chry-
sostome est attentif & maintenir et la grice de Dieu qui offre
le salut et la volonté de 'homme qui se 'approprie. Dans cette
ceuvre du salut individuel, la part de Dieu c’est de donner la
grice, la part de Phomme, c’est d’apporter la foi, (v rupuayziv thv
wigrw). Il est ainsi au pouvoir de Fhomme d’étre ou de n’étre
- pas un enfant de Dieu. On le voit c’est le synergisme, qui, jus-
qu’a Augustin, est un héritage commun a I’église d’Orient et a
celle d’Occident. Mais, en sa qualité de prédicateur, Chrysos-
tome fait une large paria 'action de 'homme. «Il donne beau-
coup aux forces du libre arbitre, dit Dupin, il parle toujours
comme un homme persunadé qu’il dépend de nous de faire le
bien et le mal!. »

Du reste Chrysostome ne se prononce pas sur le rapport en-
tre le facteur humain et le facteur divin. Il se borne & affirmer
I’égale nécessité de I'un et de P'autre coéfficient. Le salut dé-
pend & la fois de Dieu et de nous. Si la charit¢ divine agissait -
seule, tous seraient sauvés, ce qui n’est pas; si notre force
(@perd) v suffisait seule, I'apparition de Christ serait inutile. —
Mais la question importante est de savoir auquel des deux
facteurs appartient linitiative. Il semblerait que Théodore
donne la premiére place & la causalité divine, cependant 1l ne
s’exprime nulle part clairement sur ce point. Ghrysostome est
plus explicite. Toujours, il est vrai, il insiste sur le concours
également nécessaire de la gré‘tcé de Dieu et de la volonté de
homme, et le plus souvent on ne voit pas auguel des deux il
donne le role principal. Tantot encore la griace semble n’étre
qu'un secours, indispensable sans doute, mais en quelque
sorte accidentel et venant s’ajouter 41’action morale de’homme;;
tantot elle parail comme Pagent essentiel et principal, la vo-
lonté ne faisant ¢qu’ajouter son concours. Mais en quelques
endroits, il est assez précis pour qu’on voie clairement que,
dans sa pensée, l'initiative appartient & 'homme, au libre ar-

* Biblioth. des auteurs ecclésiastiques.



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D’ANTIOCHE 603
bitre. Ainsi selon Philip. II, 12, 13, c’est Dieu qui opére en
nous le vouloir et le faire, mais comment : « Quand tu voudras,
alors Dieu rendra efficace ton vouloir (zére dwpynos o 68aw), lui-
méme te donnera et la disposition du ceeur (rpofupiav) et I'exé-
cution. Car lorsque nous voulons, il augmente notre vouloir. »
— Il ne supprime pas notre libre arbitre, mais il montre que
dans une intention droile nous puisons une bonne disposition
pour le vouloir. — « As-tu fait une aumone ? tu seras plus
porté & donner. » — Et ailleurs: « Comme Abraham, par son
obéissance prévenante, se montra digne de la grice diviune,
ainsi devons-nous montrer un vouloir sincére et une recherche
sérieuse de la vertu, afin que Dieu fortifie nos faibles efforts
et nous fasse arriver au but. » — Ailleurs encore : « Dieu ne
vient pas au devant de nos déterminations par ses dons,
mais lorsque nous-mémes avons pris linitiative et montré
notre volonté, alors il nous fournit en grand nombre les occa-
sions et les moyens de salut. » — « Quand nous faisons ce qui
est en notre pouvoir, Dieu vient largement & notre aide. 1l
veut que nous aussi nous apportions notre concours afin d’y
donner le sien. » Ainsi le commencement de la conversion
vient de ’homme, mais, sans 'assistance divine, elle ne saurait
aboutir. Mais ce serait bien mal comprendre Chrysostome de
penser que l'ceuvre de la grice est a4 ses yeux une chose
accessoire et subsidiaire dont nous pourrions jamais nous
passer : tout son sysiéme et toute sa vie repoussent cette idée.
La volonté humaine étant affaiblie par le péché, on ne sau-
rait la considérer comme étant en elle-méme lauteur de la
conversion; elle n’en est capable qu’autant qu’elle est fortifiée,
éclairée, renouvelée par lassistance divine (Chrysostome le
dit expressément), en sorte que la grice nous apparait de nou-
veau comme le principe réellement constitutif de la conversion,
tandis que la volonté n’est en soi que la faculté toute formelle
de la recevoir ou de la repousser, de se laisser conduire par
elle ou de lui résister. Bien plus, tous les efforts et toute la vo-
lonté de 'hnomme étant absolument impuissants sans le secours
de Dieu, il s’ensuit qu'une volonté efficace pour le salut
doit étre considérée comime un don de Dieu. Il n’y a aucun



604 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

mérite & 'homme de recevoir la grice, et s'il est sauvé il ne
peut en aucune fagcon s’en attribuer la gloire. Il ne faut regar-
der ni & notre bonne conduite, ni a nos efforts, mais a la cha-
rité divine, car tout procede de la griace d’en haut. Cela n’em-
péche pas que la condition, la racine de toute conversion ne
soit la bonne volonté, la foi (mpobupin »ut wistis), & laguelle Dieu
communique sa griace et son Saint-Esprit. — Nous ne pouvens
rien sans la. griace et la grice ne nous sert de rien si nous ne
faisons pas tout ce qul est en notre pouvoir, tels sont les deux
principes constamment rappelés et présentés sous toutes les
formes par Chrysostome.

C’est une circonstance digne d’8tre remarquée que Chrysos-
tome parle rarement du Saint-Esprit. Rien en particulier sur
son ceuvre prévenante. On ne peut pas dire qu’il ignore 'ac-
tion intérieure par laquelle ’Esprit de Dieu incline la volonté,
mais 12 méme ol il en parle, il ne s’agit point de la grice pré-
venante, mais du Saint-Esprit postveniens, venant en aide 2 la
volonté déja bien disposée. On peut dire hardiment gue Chry-
sostome ne sait rien d’une grace prévenante agissant intérieure-
ment pour déterminer la volonté etla pousser & 'ocuvre, ce qui
ne signifie pas qu’il méconnaisse I'action du Saint-Esprit en
général. Il faut ajouter qu’il n’y a pas place dans son systéme
pour une telle action préparatoire de I'Esprit ; car la pleine
liberté morale dont ’homme est doué n’a pas besoin d'une
force surnaturelle qui incline ou sollicite la volonté; en outre
celte action prévenante ne se concilie pas avec 'tdée que notre
théologien se fait de liberté, puisque le Saint-Esprit ne pour-
rait qu’incliner le coeur & la grace et qu’alors, ou bien il opé-
rerait ce qui existe déja, ou bien il y aurait contrainte exercee
sur la libre détermination. Au reste, comme hypostase ou per-
sonne divine, le Saint-Esprit occupe une posttion incertaine et
peu claire dans le systéeme de Chrysostome. Il y a dans sa pen-
sée deux ordres d’idées qui subsistent I'un & co6té de Pautre
sans s'unir, d’un coté, la doctrine ecclésiastique de la trinité,
gu’il a recue sans la retravailler et dont il ne sait pas faire usage
parce qu’il ne se I'est pas appropriée, et d’'un autre coté, la
doctrine de I'école d’Antioche avec ses idées de liberté et de



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D’ANTIOCHE 605

distinction entre la causalité humaine et la causalité divine,
idées qu'il a faites siennes et qu’il a élaborées pour son propre
compte. Ce sont deux cercles qui se touchent sans arriver a
se réunir, et I'idée abstraite, métaphysique, de la personne du
Saint-Esprit demeure une idée oiseuse sans rapport vivant
avec la volonté humaine et sans qu’il soit possible de conce-
voir leur union intime.

Il v a analogie et aussi correspondance logique entre ce role
assigné au Saint-Esprit et la doctrine anthropologique de Chry-
sostome. La les dons supérieurs, sagesse, immortalité, action
de la grice, venaient s’ajouter & la nature humaine et lui con-
stituaient une sorte de dotation, plutdt qu’ils n’en faisaient par-
tie intégrante : ici le Saint-Esprit vient s’ajouter aussi, comme
une dotation divine, & ce qu’il y a de bon dans ’homme natu-
rel, a la bonne inclination de la volonté, qui est le vrai com-
mencement de la conversion, mais il n’est pas le principe de
son renouvellement et I’on n’en voit pas 'absolue nécessité : il
est nécessaire a la bonne vie plutdt qu’a la vie du racheté. Aussi,
fait significatif, c’est dans les dons de gréce, dans les charismes,
que Chrysostome fait volontiers consister le Saint-Esprit lui-
méme. Au reste, on trouve déja la méme doctrine dans Ori-
oéne: « Je pense, dit ce dernier, que le Saint-Esprit ne fait son
ccuvre que chez ceux-la seuls qui se convertissent et marchent
dans les voies de Jésus-Christ, c’est-a-dire, qui vivent dans les
bonnes ceuvres et demeurent en Dieu. »

Quant a la justification, le point de vue moral qui domine
toute la théologie de Chrysostome est évidemment favorable &
une conception qui exige de l'individu un acte personnel, un
acte de volonté conscient, pour avoir part au salut. Mais, dans
son z¢le pour les ceuvres, il a perdu de vue le principe d’ou elles
procédent, & savoir le renouvellement du cceur, le mouvement
de 'ame qui se détourne du mal pour s’attacher & Christ, la foi.
C’est encore dans son anthropologie qu’il faut chercher la rai-
son de cette lacune. Car dés qu'on méconnait la corruption
originelle de ’homme, dés qu'on estime celui-ci en pleine
possession de sa liberté et capable de se déterminer par
lui-méme pour le bien ou pour le mal, alors I'idée d’un renou-



606 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

vellement radical disparait, il n’est plus nécessaire de rompre
avec son passé pour entrer dans une direction nouvelle, et la
régénération se résout en une série d’actes isolés de transfor-
mation et d’amélioration progressive. Chrysostome, pas plus
que Theodore de Mopsueste, n’a compris la doctrine de Paul sur
la foi comme principe de régénération. Pour 'apo6tre, 'homme,
dans le sentiment profond de son péché et de son incapacité a
se sauver lul-méme, est conduit & saisir par la fol la grace qui
lui est offerte en Jésus-Christ; de telle sorte que, tout mérite de
la part de ’homme étant exclu, et la foi n’étant que I'organe
par lequel la grace est recue, la justification est la sentence
d’absolution, absolument gratuite, prononcée par Dieu sur le
croyant. Pour les théologiens d’Antioche, au contraire, ’'action
de I'homme dans la justification n’est pas purement réceptive;
I’homme est un facteur actif dans cette ceuvre, il y coopére
pour sa part. A ce point de vue, la foi est considérée non point
en elle-méme mais dans ses fruits, dans les ceuvres qu’elle
produit, et la justification a pour condition l'activité morale
préalable du sujet.

On ferait tort cependant & Chrysosiome en supposant que
la doctrine évangélique de la justification ne se trouve pas chez
lui. Y avait-il vacillation dans ses idées sur le sujet? éprouvait-
il le besoin de tempérer icila doctrine d’Antioche? ou bien se
laissait-il inspirer par sa piété plutdt que par sa dogmatique ?..
Toujours est-il qu’il reproduit parfois en termes non équivo-
ques la doctrine paulinienne, et c’est 14 un fait d’'une grande
valeur. « L’homme n’est _séuvé, ni par ses efforts, ni par son
travail, ni par ses sueurs, mais par grice, — par grace unique-
ment et non par ses ceuvres. » — La foi n’est pour lui que 'or-
gane par lequel nous saisissons le salut, alors qu’il affirme qu’il
n’y a pas en elle de degrés et qu’elle est une seule et méme chose
chez tous, puisque tous doivent s’approprier la méme grice et
que le salut n’est pas plus grand pour l'un que pour l'autre :
« I1 n’y a pas une foi moindre et une foi meilleure, mais la foi
est la méme chez tous ceux qui croient véritablement, c’est
dans la vie qu’il y en a de plus zélés et de plus paresseux. » — Il
lui donne sa position centrale quand il la désigne comme la



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D’ANTIOCHE 607

mere de tous les biens, le reméde qui nous sauve, le biton qui
nous soutient, I'ancre sans laquelle 'homme serait comme un
navire livré a tous les vents. — Il sait aussi en marquer la place
et le role & coté de la connaissance : la foi, pense-t-il, ne repose
pas sur des preuves et des raisonnements, mais elle n’en est
pas moins plus assurée et donnant une certitude plus grande
que les preuves et les raisonnements ; pour arriver a une con-
naissance vraie il est nécessaire de croire : « la connaissance
est par la foi, et sans la foi on ne peut le connaitre. » Il recon-
nait enfin ue la foi est un acte de la volonté et non de I'intel-
ligence ; qu’elle ne peut étre produite par voie dialectique, mais
que, consistant en une direction constante du cceur, elle a son
point d’appui en elle-méme et qu’elle porte avec elle la preuve
de sa vérité.

A ces énoncés sur la foi correspondent ceux sur la justifica-
‘tion elle-méme. Il répéte que 'homme est justifié par grace,
non par les ceuvres; que Dieu a résolu de sauver les hommes
par la foi, afin que nul ne puisse se glorifier et qu’il soit mani-
feste que tous n’ont part au salut que par un effet de la misé-
ricorde divine : « Puisque Dieu lui-méme I'a voulu, c’est la foi
qui sauve. » On voit pourtant déja ici que la pensée de Paul
n’est pas nettement rendue : si la foi justifie, dans la pensée de
Chrysostome, ce n’est point par elle-méme et en tant qu’elle
saisit et s’approprie la gréice, c’est parce que Dieu I’a voulu et
que tel a été son bon plaisir. Il y a dans cette conception quel-
que chose d’extérieur et une apparence d’arbitraire.

Quant aux ceuvres, Chrysostome sait souvent aussiles mettre
a la place qui leur appartient et les présenter comme procédant
de la foi qui sauve, comme les fruits nécessaires de la vie nou-
velle: « La loi voulait rendre ’homme juste ; mais, comme elle
était impuissante pour cela, Christ est venu apporter la justice
qui est par la foi et accomplir ainsi la volonté de la loi, en sorte
que ce que celle-ci ne pouvait faire par le moyen de la lettre, 1l
I’a réalisé par le moyen de la foi. » En deux mots, 4 it mouet zov
apuspsv. Tant quele ceeur, dit-il, n’a pas compris et saisi 'amour
de Christ, il n’est pas possible d’aimer véritablement et de faire
les ceuvres de charité, en d’autres termes, la foi est la source de



608 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

la vie nouvelle, parce qu’elle‘a saisi et qu’elle posséde le
pardon. — Aprés un langage si clair, il faut toute la prévention
d’un romaniste pour-faire de Chrysostome un pur représentant
de la doctrine de Trente. Il est vrai cependant que, par un au-
tre coté, il se rapproche de cette docrtine et qu’elle est méme
contenue dans les prémisses de son systeme. C’est sans doute 2
Pinterpréte de I’Ecriture et & son respect pour les déclarations
de saint Paul, lesquelles d’ailleurs s’accordaient si bien avec
ses expériences personnelles, que nous devons les nombreux
énoncés purernent évangéliques qui se rencontrent dans les
écrits de Chrysostome. Mais des influences d’un autre genre,
entre autres, l'intérét pratique toujours dominant chez lui le
portaient dans un auire sens. Le dualisme qui se reconnait
déja dans son anthropologie est ici plus évident encore.

En maints passages de ses écrits la justification n’est pas pré-
sentée comme le fait central dans ’'ceuvre du salat, mais comme’
un acte divin coordonné a tant d’autres et qui ne suffit pas a
lui seul pour fonder la vie nouvelle ; de méme la foi n’y est plus
cel acte décisif de la volonté, gqui donne sa direction 4 l'exis-
tence, mais un acte de la vie religieuse & coté de tant d’autres.
Des lors les bonnes ceuvres y apparaissent isolées, imposées
par une sorte de nouvelle loi; elles ne sont plus le produit
nécessaire de la foi, mais prennent place 4 c6té ou méme au-
dessus de Ia foi comme subsistant par elles-mémes. La justifi-
cation est distinguée de la rémission des péchés et elle signifie
non pas que Dieu déclare homme juste, mais qu’il le rend
juste!; erreur premiére dont on peut mesurer toute la portée.
Nombreux sont les passages ol la foi et les ceuvres sont juxta-
posées. « Ne t'imagine pas que la foi seule suffise, 1l y faut ajou-
ter la vie. » « Ce n’est point par la foi seule qu'on est sauvé,
mais encore par la souffrance et la palience. » Les ceuvres de
miséricorde surtout servent 4 acquérir la grace. Il faut dire
qu’en ces endroits la notion de la foi est autre que dans Paul

! ¢« Dieu I’a aimé, non-seulement en lai faisant grice du chatiment
qu'il avait mérité, mais en le rendant juste.... Car g'il est bien heureux
celul qui a regu son pardon de la grice divine, combien plus celui qui
est justifié et qui a montré sa foi. » In Eom, hom. 8.



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D’ANTIOCHE 609

et qu’il ne sépare pas les ceuvres de la disposition intérieure,
sans laquelle elles n’ont aucune valeur & ses yeux. Lorsque,
comme il lui arrive fréquemment, il ne parle pas méme de la
foi et fait dépendre le salut d’une bonne conduite (xxrosfsiv) on
peut ne voir la qu'une accommodation au langage populaire.
Il est plus difficile de justifier des passages ol il promet une
récompense particuliere & la pauvreté dignement supportée,
ou il déclare que les « devoirs accomplis nous sont comptés
en remission des péchés, » ou 1l dit & 'homme qui a fait une
chute profonde: « Purifie-toi. — Comment et de quelle ma-
niere? — Pleure, gémis, fait des aumones, réconcilie-toi avec
Ioffensé, etc. »

Il y a donc dans la doctrine de Chrysostome sur la justifica-
tion deux courants qui se cotoient, tantét s’approchant, tantot
s’éloignant, mais ne s’unissant jamais. Remarquons encore ici
la correspondance qui existe avec l'idée que l'on se fait du
péché. Quand le péché est reconnu dans toute son étendue
et sa puissance, alors la foi, élant I'acte du cceur qui s’en dé-
tourne, devient le fait décisif dans 'appropriation du salut, et
la justification se concoit & la fois comme la mise en possession
du pardon et comme le point de déparl de la vie nouvelle.
Mais si le péché n’est qu'un errement de la volonté, la nature
demeurant d’ailleurs intacte, alors il n’est plus besoin pour
étre sauvé de faire mourir le vieil homme et de revétir 'hemme
nouveau, il suffit d’'une ameélioration progressive de la volonté
aidée de la grace. Or ce dernier point de vue est évidemment
celul qui se rapproche le plus des principes de 'école d’An-
tioche ; seulement la force avec laquelle les docteurs de cette
école insistent sur la nécessité du secours de Dieu et sur I'im-
puissance de la volonté humaine réduite a elle méme, les
sépare nettement du pélagianisme pur.

Il était encore dans le point de vue d’Antioche de mettre une
grande importance a la repentance (peravoiz) et d’en faire la con-
dition de la vie nouvelle ; mais I'idée qu’on s’en fait n’est pas
celle d’un acte fondamental de renouvellement intérieur, d’'un
acte de conversion; on v voit plutot une disposition qui se con-
tinue et devient habituelle. Assurément la repentance est par-

THEOL. ET PHIL. 1875. 29



610 GHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

tie intégrante de la vie chrétienne et doit n’y manquer jamais.
Cependant, & ne la présenter que par ce coOté, il y a danger que
I’état du régénéré ne soit congu d’'une maniére superficielle et -
incompléte. En divers passages de Chrysoslome, la repentance
occupe une place qui n’appartient qu’a la foi: « Quand un
homme quitte ses mauvaises ceuvres et se tourne de tout son
coeur vers le bien, quand il confesse ses péchés et fait acte de
repentance, 1l est sauvé. » — « Grand est le pouvoir de la repen~
tance; elle nous rend purs comme la neige et blancs comme
la laine, quand méme nos aAmes auralent été trempées précé-
demment dans le péché. Hatons-nous donc de nous purifier. »
— « Les péchés sont effacés par la confession qu’on en fait et
par la douleur qu’on en éprouve. » — « La rémission des péchés
est la source du salut et le prix (#xefiov) de la repentance. » —
« Larepentance est le laboratoire oli le péché est détruit. » Quand
la repenlance est appelée un don céleste, cela ne signifie pas
précisément que c’est Dieu gui la produit, mais que d’une ma-
niére générale, elle a sa source en Dieu comme tous les biens
dont nous jouissons. Comme Chrysostome distingue entre
pardon et justification, on pourrait dire peut-étre que pour lui
le pardon s’obtient par la repentance et la justification par la
foi; mais il faut se rappeler que ses expressions ont trop peu de
précision dogmatique pour qu’on en puisse déduire un systéme
achevé.

En résumé donc, il y a deux faces dans la doctrine de Chry-
sostome, comme au reste chez plusieurs Péres de I'église, et
c’est dans ses attaches avec Pécole d’Antioche qu’il en faut cher-
cher Pexplication. D’un co6té, il appartient 3 P’avenir, il tend la
main a la théologie du moyen 4ge, si bien qu’on a pule reven-
diquer comme un représentant du dogme catholique. Il est
certain qu’il s’éloigne de I’évangile par la maniére dont il s’ex-
prime au sujet des bonnes ceuvres et dont il exalte, en parti-
culier, & titre de bonnes ceuvres par excellence, des pratiques
telles que les jeiines, la virginité, la pauvreté volontaire, ete.
Puis, quand il parle d’hommes qui ont fait plus qu’il ne leur
était demandé, ne fraye-t-il pas la voie toute large aux ceuvres
surérogatoires : « -Regarde, dit-il, combien d’hommes sont



DANS SES RAPPORTS A L'ECOLE D’ANTIOCHE 611

allés plus loin que Christ ne leur avait commandé. Et toi,
quelle sera ton excuse si tu ne fais pas méme ce qui est pre-
scrit, tandis que d’autres ont dépassé les limites de l’aréne
qu’ils avaient & parcourir ? » D’un autre coté, il appartient au
passé et il fait entendre des échos des temps apostoliques;
c’est en paroles €loquentes qu’il rend témoignage a la gratuité
du salut tel que saint Paul I’a proclamé. Il semble parfois qu’a-
prés Chrysostome et Augustin, la lumiére qui éclairail les jours
des apotres se soit éteinte dans la nuit du moyen éage, pour ne
briller de nouveau qu’ala Réformation. Cependant, longtemps
encore les clartés s’en sont prolongées dans les siécles sui-
vants, et dans les écrits de Chrysostome les rayons en sont si
abondants que leur éclat suffit pour couvrir les obscurités et
les taches de sa doctrine.

CHAPITRE VI
Morale.

Chrysostome a le sentiment trés net de la liaison intime
qui existe entre la foi et les ceuvres. A ses yeux le dogme et la
morale sont inséparables, et ce n’est pas lui qui fera consister
la religion de Christ en deux parties indépendantes l'une de
Pautre, les vérités & croire et les devoirs a pratiquer. — La dis-
position inlérieure d’out procedent la vie et les ceuvres, c’est la
foi. Dans quelques passages celle-ci est bien la foi en Christ,
au sens évangélique ; mais le plus souvent Chrysostome entend
sous le mot de foi une disposition religieuse toute générale, I'en-
- tiére soumission de la volonté propre a la volonté de Dieu.

Le bien c’est absolument ce que Dieu veut. Une chose peut-
étre mauvaise & notre sentiment; si Dieu I’a commandée et la
veut, elle est bonne. Pierre fit une bonne ceuvre quand il punit
de mort Ananias et Saphira. La loi mosaique était bonne aussi
longtemps que Dieu la voulut; mais elle n’a plus d’autorité
depuis que Christ 'a abrogée, et des lors ceux qui en font la
regle de leur vie, comme les Juifs, sont coupables parce qu’ils
agissent contre la volonté de Dieu.

Pour apprécier la valeur morale d’un acte, il ne faut pas re-



612 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

garder seulement au fait extérieur, mais avant tout a la dispo-
sition d’ou 1l procede, et tenir compie des intentions, des cir-
constances personnelles, du temps, etc.

La foi étant la disposition fondamentale et permanente du
chrétien et la disposition intérieure déterminant la valeur mo-
rale des actes, il s’ensuit que la vie tout entiére prend un
caractére moral, doil étre soumise a la volonté de Dieu, et
gu’aucun acte, aucun moment n’échappe a cette loi. La vie
civile doit étre sanctifiee dans ses moindres détails. Dans un
passage Chrysostome distingue en trois classes les choses et les
actions diverses de la vie : celles qui sont évidemment bonnes
en elles- mémes, celles qui sont mauvaises, comme le meurtre
et 'adultére, celles enfin gul ne sont ni bonnes ni mauvaises
et qui n’acquiérent de valeur morale que par 'usage qu’on
en fait, ainsi la richessse, la pauvreté. Une ceuvre proprement
dite ne peut jamais étre indifférente.

(Que pensait-il de la vie ascétique des moines et des anacho-
retes 2 — Il aimait la retraite et la vie contemplative, mais il
ne se laisse pas égarer. par son penchant: il sait. que la sancti-
fication se poursuit au milieu des luttes et des tentations de la
vie, et il ne saurait mettre un grand prix a Uexistence facile et
oisive des hommes qui fuient le monde au lieu de le combattre
et de le vaincre; rien n’est plus dangereux pour la vie chré-
~ tienne, remarque-t-il souvent, que la paresse et 'oisiveté. — Il
combat I'idée, déja alors répandue, quil v a deux morales, I'une
plus facile, & Yusage d’un grand nombre, 'autre plus sévére
pour le petit nombre de ceux qui veulent vivre dans la retraite
et la méditation. « Ce n’est pas, dit-il, dans les déserts et dans
les montagnes seulement qu’on peut vivre d’une vie honnéte et
sage, mais aussi dans les villes populeuses. Christ nous dit :
Que votre lumiére luise au milieu des hommes, non au milieu
des montagnes ou du désert; les moines doivent se souvenir
gue Yamour pour Christ se montre dans 'amour du prochain
et dans les services qu’on lui rend, et les parents faire de leurs
enfants non des solitaires mais des chrétiens. »

Quant aux biens de la terre, ce qui est mauvais ce n’est pas
la richesse en elle-méme, ce sont les soucis du monde et la



DANS SES RAPPORTS A L’ECOLE D’ANTIOCHE 613

tromperie des richesses. Il est permis d’étre riche, pourvu que
ce soit sans passion et sans avarice. Dans le jeune homme de
’Evangile, Christ ne condamne pas tous les riches, mais ceux
qui sont attachés & leurs biens terrestres.

Le jeiine a de la valeur non par lui-méme, mais par les sen-
timents qui l'accompagnent : il faut soumettre a I'abstinence
non pas la bouche seulement, mais tous les sens (e n’est pas
de jetuner qui nous préservera de la colére de Dieu, mais de
changer de vie. Le vrai jetiine ne consiste pas a se priver d’a-
liments, mais a se tenir éloigné du péché.

Il place tres haut le martyre, mais il combat I'idée que les
souffrances aient par elles-mémes une valeur morale et un
mérite ; tout dépend des sentiments de celui qui souffre : n’a-
t-on pas vu souffrir et mourir pour une cause impie ? On est
plus agréable & Dieu par 'amour fraternel et par le dévoue-
ment pour le prochain que par le martyre. Dans les persécu-
tions, nous n’avons pas a courir au-devant des souffrances,
mais a les supporter courageusement et virilement quand Dieu
nous y appelle. — On retrouve chez Chrysostome le méme
point de vue élevé quand il s’oppose & ceux qui donnaient aw
miracle une importance exagérée et lui subordonnaient les
ccuvres morales et le travail de sanctification. Nous ne per-
dons rien & p’étre plus opérateurs ou témoins de miracles.
Notre but c’est d’étre semblables a Dieu, et ce n’est pas en
faisant des miracles que nous y parvenons, mais par notre re-
nouvellement moral, par 'amour de Dieu et du prochain.

Sur le mariage et le célibat il s’exprime d’une maniére qui
étonne d’autant plus que, avec toute son époque, il avait une
haute préférence pour le célibat. « Mieux vaut, dit-il, servir le
Seigneur dans le mariage avec un cceur sincére et pur, que de
fuir le mariage avec des dispositions contraires. » — « Saint Paul
appelle vierge, non point celle qui n’est point mariée, mais
celle qui s’inquiete des choses du Seigneur, et Christ déclare
que la miséricorde vaut mieux que la virginité. Quand Jésus
parle d’hommes qui se sont fait eunuques pour le royaume des
cieux, il n’entend point parler d’une mutilation physique,
mais du retranchement des mauvaises pensées. » — A I'idée, dés



614 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

lors populaire, que le mariage est un état inférieur, dont le
chrétien parfait doit s’abstenir, il oppose & réitérées fois celle-
ci, que la vérité du christianisme et sa puissance sanctifiante
paraissent précisément lorsque, dans la vie conjugale, on sert
Dieu et qu'on gouverne sa maison selon la volonté et la dis-
cipline du Seigneur. « Fuir les femmes comme des créatures
quil faut avoir en horreur, ce n’est pas faire preuve de sagesse ;
la vraie sagesse (swgpposivg) consiste dans la chasteté du ceeur et
dans 'empire sur soi-méme (éyxpareiz). » Toute attaque contre le
mariage lul parait une attaque contre la virginité elle-méme.
Enoch était marié et néanmoins il marcha avec Dieu, d’olt il
suit que pour étre marié on n’en est pas moins agréable &
Dieu. Méme le second mariage, il ne croit pas devoir le con-
damner, bien que dans son opinion il y ait beaucoup de choses
a dire confre, et que les chrétiens doivent y bien penser avant
que de faire ce pas. Sil'apoire exige, 1 Tim. V, 9, que la veuve
& enregistrer ait été « femme d’un seul homme, » ce n’est pas
qu'un second mariage soit condamnable en lui-méme, — une
telle opinion serait une hérésie, — c’est que, la veuve qui ne
s’est point remariée s’est consacrée aux exercices de piété et
aux bonnes ceuvres '. |

Voila tout un ¢6té de la morale de Chrysostome ol il est
impossible de ne pas reconnaitre les principes du pur évangile
tels gu’ils découlent de la justification par la foi; mais il y a
un autre coté, dans cette morale, par lequel elle se rapproche
singulierement de celle du moyen 4ge. Cela tient encore au
point de vue sotériologique de I'école d’Antioche. Plus dans
I’appropriation du salut on insiste sur Yaction de hdmme,
plus en morale on est conduit & insister sur l’ceuvre, non pas
en tant que manifestation de la vie intérieure, mais sur 'ceuvre

! L'interprétation que Théodore donne de ce passage est intéressante.
Il I'entend non d’une veuve qui ne sest point mariée une seconde fois,
mais d'une veuve qui pendant son mariage n’a point véeu avec d'autres
hommes qu'avec son mari. « Qui a été femme d’un seul homme, dit I'a-
potre, et non pas qui n’a pas été mariée une seconde fois, » parlant d'une
femme demeurée fidele & son mari et ayant vécu soigneusement avee lui
seul, soit qu’elle n’en ait eu qu'un, soit qu'elle en ait épousé un second.



DANS SES RAPPORTS A L'ECOLE D ANTIOCHE 615

considérée en elle-méme, isolément et dans sa valeur propre.
A coté de la série de passages trés évangéliques qui viennent
d’étre rappelés, il y a dans Chrysostome une autre série de
passages en apparence opposeés.

Son admiration pour la vie monacale le conduit & lui attri-
buer déja quelque chose de méritoire et de surhumain. « La
vie des anachorétes est comme celle des anges dans le ciel;
aucune parole déshonnéte ne peut sortir de leur bouche, ni
plaisanterie, ni grossiereté ; tous leurs discours sont dignes du
ciel. Rien dans leurs hotelleries qui soit trop mauvais pour les
cieux, car méme les anges descendent chez eux ainsi que le
maitre des anges. » — « Quant & nous nous sommes devenus
pires que des étres destitués de raison, tandis que les moines
sont semblables aux anges. »

(’est dans le méme langage (ue souvent il s’exprime au
sujet du martyre. Les corps des martyrs sont des offrandes
agréables a Dieu qui portent bonheur aux villes qui les gar-
dent. — En quelques endroits il semblerait méme admettre que
les saints peuvent prier pour nous : « Recourons, dit-il, aux pri-
eres des saints. » Sans méconnaitre la gravité de ces paroles, il
faut constater cependant que le recours & lintercession des
saints n’est autorisé que conditionnellement : « les prieres des
autres nous sont inutiles si nous n’y aidons nous-méme par
de sérieux efforts. » Il ne faut pas oublier non plus qu’en ces
passages, il s’agit ’hommes encore vivants et auxquelsil attri-
buait une grande puissance de priére; que ce sont des paroles
prononcées occasionnellement, qui n’ont pas dans sa pensée
une valeur dogmatique, et dont il ne faut pas trop presser le
sens. D’autres propositions en effet ont un sens tout opposé.
Ses explications de Math. XII, 47-48; Jean II, 4, sont fort
¢loignées de quelque mariolatrie que ce soit : « Comme mére
du Seigneur, Marie n’avait aucun meérite, dit-il; elle étaitaupres
de son fils dans la position de celui qui re¢oit, ni plus ni moins
que toute créature humaine, mais elle 'oublia quelquefois,
quand elle voulut user d’une autorité qui ne lui appartenait
pas. 11 y eut de sa part imprudence et orgueil & venir cher-
cher Christ et a le faire appeler, alors qu’il était occupé a en-



616 CHRYSOSTOME ET SA DOCTRINE

seigner; elle aurait da I’ecouter elle-méme tranquillement, et
elle méritait en plein la solennelle déclaration par laquelle
elle fut repoussée. Ce ful une pensée non moins orgueilleuse
gui I'engagea a4 demander & son fils de se glorifier par un mi-
racle, tandis que son devoir eut été de l'adorer elle-méme
commnie son Seigneur. »

Quant a la pawvrgté volontaire et b la virginité, ici encore
des déclarations dans un sens tout opposé a celles que nous
avous vues sur le méme sujet. Chrysostome rappelle le langage:
des stoiciens quand 1l exalte en paroles inspirées la pauvreté
volontaire, laquelle affranchit 'homme des besoins et des pas-
sions, et lui donne ainsi une position supérieure a celle du.
reste des humains ; « le pauvre volontaire resplendit comme-
Ior, il brille comme la perle, il a 'éclat de la rose,... il ne
commande pas aux hommes, mais il commande aux démons;
il ne combat pas avec les hommes, mais avec les anges, etc. »
C’est ainsi encore qu’il exalte la virginité, qui selon lui était
Pordre primitif établi de Diew pour 'homme, puisque la copu-
lation charnelle n’a été introduite qu’aprés la chute. Le célibat
est un état angélique qui conduit plus facilement & la perfection,,
qui rend plus apte au royaume des cieux. On ne concilie pas
cela avec ses affirmations précédentes sur le mariage.

Les autres points de morale sur lesquelles Chrysostome s’é-
tend volontiers et dans un grand nombre d’homélies servent
moins a caractériser sa doctrine et la position qu’il occupe rela-
tivement 2 1'école d’Antioche qu’a caractériser les idees et les.
moeurs de son temps. '

Les masses étaient entrées dans 1'église et les moeurs paien-
nes avec elles : lutter contre celles-ci fut le constant effort de
Chrysostome. Les chrétiens se laissaient entrainer au thédire et
au cirque, il s’en indigne : « Quand tous vous courez & ces
pompes de Satan, quel courage puis-je avoir encore & vous don-
ner Pinstruction chrétienne? » (Cétait le théatre de la décadence
offrant les spectacles les plus impudicues aux délectations de la
populace paienne. — Il ne se lasse pas de sévir contre le luxe,
lamollesse, lavie sensuelle trop souvent accompagnée de luxure,
gui régnaient chez beaucoup de chrétiens, chez les femmes sur-



DANS SES RAPPORTS A L'ECOLE D’ANTIOCHE ' 617

tout. — Il flétrit ’étrange coutume de femmes vivant chez des
célhibataires (cuusisaxrar, mulieres subintroductce), et il en signale
I'immoralité et le ridicule avec des détails et une crudité qui ne
se concilient pas avec ce que nous appellerions la dignité de la
chaire. — Point de délicatesses non plus quand il peint les pé-
chés d'impureté et de débauche; il ne se contente pas d’allu-
sions, il nomme les choses par leur nom, produit le vice au
grand jour et s’y arréte méme plus longtemps et avec plus de
détails qu’il ne faudrait. — On connait I'absence de ménage-
ments, le courage intrépide et la liberté vraiment héroique avec
laquelle il atlaqua les vices des grands, les péchés de la cour,
un ministre tout puissant et la vie dissolne d’une impératrice
non moins puissante : il est prédicateur de la cour, mais un
prédicateur de cour « sans peur et sans reproche. »

Mentionnons encore ses fréquentes exhortations & la charité
et aux ccuvres de miséricorde ; elles forment assez habituelle-
ment la péroraison de ses homélies. Cest un theme sur lequel
il revient sans cesse avec des variations infinies. Il faut, dit-il,
que le maitre qqui enseigne & lire aux enfanis leur apprenne
d’abord la lettre A et qu’il y revienne sans cesse jusqu’a ce
quils la connaissent bien, de méme je ne dois point me lasser
de vous exhorter toujours de nouveau & une charité cordiale,
car la charité est le fondement de toute la vie chrétienne.

Chrysostome est essentiellement un moraliste et par cela
méme il est de l'école d’Antioche, car ce qui caractérise cette
école c’est le point de vue positif et moral. Une exposition sys-
tématique de la morale du grand éveéque pourrait étre 1'objet
d’une étude spéciale.




	Chrysostome et sa doctrine : dans ses rapports a l'école d'Antioche

