Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 8 (1875)

Artikel: Le libre arbitre : étude critique [suite]
Autor: Goens, F. C. J. van / Scholten, J.-H.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE LIBRE ARBITRE

ETUDE CRITIQUE
PAR

J-H. SCHOLTEN

CHAPITRE VI

Le libre arbitre et la religion.

La religion consiste dans la direction de 'esprit humain vers
un pouvoir supérieur dont il dépend avec tous les étres finis
qui 'entourent. La variété des formes sous lesquelles elle se
manifeste résulte des différents degrés du développement hu-
main. Peu développé, 'homme fait dériver tout immeédiate-
menl de Dieu, faute de connaitre la nature et de se connaitre
lui-méme. Les phénomeénes physiques sont, & ses yeux, des
manifestations directes de ’action divine, et ce qui se passe en
lui-méme est pris pour linspiration immédiate d’un pouvoir
supérieur. Ici la religion se révéle sous la forme d’une dépen-
dance passive. A mesure qu’il se développe, '’homme com-
mence & comprendre les phénoménes de la nature dans leurs
rapports mutuels et & acquérir la conscience de sa propre in-
dépendance vis-a-vis d’elle. C’est alors que le sentiment de dé-
pendance passive diminue et se borne toujours davantage aux
phénomenes que '’homme ne peut faire dériver ni de la nature
ni de ses propres forces. La religion qui est passivité chez les
Orientaux, devient pour les Grecs adoration polythéiste, surtout
adoration des héros et des bienfaiteurs, qu’ils divinisent. Si le
sentiment de dépendance religieuse dégénére chez les Orien-
taux en une confiance, une quiétude passives, il se transforme

* Yoy. livraison de juillet 1875, pag. 321.



LE LILRE ARBITRE 501

chez les Grecs, grice & I’éveil de leurs propres forces, en une
adoration du génie humain, lequel s’imagine pouvoir disputer
la couronne a la divinité et exciter la jalousie des dieux. La
religion parfaite veut que la conscience de la plus entiére dé-
pendance s’allie & celle d’une forte individualité. Cette religion
n’existait pas en Israél ou le point de vue de la loi faisait envi-
sager 'homme comme l'auteur de sa justice ; mais elle fut
préparée par le prophétisme et réalisée par Jésus-Christ. Chez
lui la religion se montre comme I'union de ’'homme avec Dieu.
Jésus unit la conscience de sa propre force qui peut aller jus-
qu’a endurer la croix, & la conviction que Dieu opére en lui ce
quil accomplit. §il dit: Je veux (Jean XVII, 24), il n’en dit pas
moins : Je ne fais pas ma volonté mais celle du Pére (Jean VI,
38) ; moi en toi, et toi en moi. (Jean X, 33; XVII, 22, 23.) Paul
aussi affirme que Dieu, dont la vertu se réalise dans 'infirmité
humaine, n’opére pas seulement b 6ev mais encore to évepyeiv.
(Philip. I1,13.) Dieu n’est pas pour lui un législateur ou un juge,
en face duquel il comparait en qualité de créature indépendante :
s’il a plus travaillé que les autres, s’il peut toutes choses, c’est
a la grice de Dieu qu’il s’en déclare redevable. (1 Cor. XV, 10.)

Il n’en est pas ainsi au point de vue du libre arbitre. Ici
I'homme est un serviteur qui attend la récompense ou la puni-
tion, selon qu’il veut ou non obéir aux commandements de
Dieu. Il se réserve quelque chose dont il puisse dire: je n’en
suis pas redevable & Dieu! A ce point de vue on peut parler
d’une influence que Dieu tente d’exercer sur ’homme, mais
non de cette action divine dans I'’homme qui faisait dire a
Paul : odx éyo, alda  yapw 7o) Be0b. La tout ce que 'homme pense,
veut et opére émane d’'un moi, indépendant de Dieu, qui peut
ou non consentir aux efforts que Dieu fait pour son bien. La le
Saint-Esprit n’est et ne peut étre qu’'un sollicitant extérieur ;
il ne saurait étre un agent intérieur qui fait prisonniéere toute
intelligence pour I’'amener a 'obéissance de Christ. (2 Cor. X,
5.) Nous concluons que le libre arbitre appartient au point de
vue légal mais ne convient pas & la conscience religieuse sous
sa forme la plus élevée, sous la forme chrétienne.

Mais il importe d’entrer dans les détails de la vie religieuse



502 J.-H. SCHOLTEN

pour bien apprécier la prétendue valeur du libre arbitre.

Et d’abord la priére. Nous demandons aux partisans du libre
arbitre : Pourquoi priez-vous que Dieu vous ouvre le cceur, vous
dessille les yeux, réveille la foi, fléchisse votre volonté, si tout
cela est ’'ceuvre non de Dieu, mais du libre arbitre des hom-
mes? Qui est-ce qui ira demander & un autrece qu’il a la con-
science de pouvoir sadministrer lui-méme? Au liea de répon-
dre a ces questions, 'indéterministe déclare qu’il n'y a pas de
place pour la priére dans le systéme de son adversaire. Celui-
ci, dit-il, ferait mieux de ne pas parler de priéres exaucées,
Qui est-ce qui demandera sérieusement quoi que ce soit, s’'il est
siir que tout est déja invariablement {ixé? — Nous sommes les
premiers a dire : personne! Mais nous nous hitons en méme
temps de refuser & la priére véritable le but d’exercer une
influence quelconque sur la volonté de Dieu. En effet, sup-
posez que de deux peuples belligérants, I'un demande a Dieu
pour lui-méme la victoire et Vautre la déroute de son ennemi.
Dans ce cas, évidemment, 'un des deux ne sera pas exaucé.
Il en résulte qu’il existe un autre rapport entre la priére et son
effet. On répond : si Dieu n’exauce pas notre priére, c’est que
Paccomplissement de nos veeux nous serait funeste ; c’est pour-
quoi sa sagesse et son amour nous dispensent le contraire.
Mais c’est avouer que Dieu dans ses dispensations ne se laisse
diriger ni par nos veeux, ni par nos priéres, mais uniquement par
sa sagesse et son amour ; en d’autres termes, ¢’est avouer que
notre priére n'exerce pas d’influence sur Dieu. Cette notion de
la priére est donc irrationnelle et il faut I’ajouter, 1rréligieuse.
En effet, en priant dans l'intention que nous venons de con-
damner, ’homme ne se soucie pas de Dieu, mais de lui-méme,
de ses propres désirs. Il cherche Dien pour conjurer un
danger, recouvrer la santé, étre tiré de peine, ramener des
portes du tombeau un étre chéri, échapper & la perdition;
bref, il ne cherche pas Dieu, ni le bonheur de sa com-
munion, mais en vrai égoiste, il ne cherche que lui-mémne.
Supprimez le danger, la maladie, le deuil, la punition, cet
homme ne priera pas. Cela ne sert & rien, dira-t-i1; et il aura
raison de parler ainsi, car si Dieu a tout réglé selon le plan



LE LILRE ARBITRE 503

immuable et éternel de sa sagesse et de son amour, la priére
qui n’a pour objet qu'un veeu égoiste est parfaitement inutile,
et le déterministe fait bien en rendant impossible un acte aussi
intéressé et aussi irréligieux. Tous les déterministes prient-ils
donc? non, sans doute. Mais plusieurs indéterministes ne le
font pas davantage. Ce n’est pas la question. Il s’agit seulement
ici de savoir ce que leurs théories respectives comportent. Or,
si 'indéterministe peut prier dans 'intention d’obtenir quelque
chose, pluie, récolte abondante, longue vie, puisqu’il n’admet
pas de plan invariable de Dieu et laisse une porte ouverte au
hasard, il ne prie pas, il ne peut pas prier, s’il est conséquent,
pour la seule chose nécessaire, un cceur pur, une volonté
sainte. Tout cela, selon lui, n’est pas I'ceuvre de Dieu, mais la
sienne et Dieu ne peut pas exercer d’influence sur une volonté
censée indépendante. Dieu ne peut étre pour l'indéterministe
qu'un moyen de satisfaire ses veeux égoistes.

Le vrai chrétien ne peut pas prier ainsi. En élevant son ame
4 Dieu, il ne songe pas & obtenir quelque chose pour lui-méme
mais il prie parce qu’il est bon pour lui d’étre prés de Dieu,
parce que son dme a soif du Dieu vivant, comme le cerf brdme
aprés le courant des eaux. Il prie parce que Dieu est 'objet de
son amour supréme, son unique bien. S’il a des veeux particu-
liers, il les expose & Dieu dans la priére, sachant que c’est
Dieu seul qui lui dispense ce qui lui est bon et profitable, mais
il ajoute comme son maitre: Non ce (ue je veux, mais ce que
tu veux, et prouve ainsi qu’il ne prétend pas exercer quelque
influence sur le gouvernement de Dieu. Ce qu’il recherche,
ce ne sont pas les biens que Dieu, dispense mais Dieu lui-
méme. Il dit avec Augustin: Da te. Cette priére 1a est efficace.
Dans la souffrance elle donne au cceur la force d’une tran-
quille résignation et le préserve du désespoir par la con-
viction que ce que Dieu fait est bien fait et que l'issue sera
toujours bonne. Dans I'accomplissement du devoir, cette priere
préte de l'énergie par la conviction qu’en faisant le bien,
I’homme travaille dans la force de Dieu et que la vertu de Dieu
se réalise dans la faiblesse humaine. Dira-t-on encore d’'une
pareille priére : & quoi sert-elle?



504 J.-H. SCHOLTEN

L’indéterministe est doublement décu de son espoir. D’a-
bord souvent, trés souvent, il n’obtient pas ce qu’il avait
demandé et s’expose & suivre le conseil de la femme de Job:
Laisse-la Dieu et meurs! Ensuite il n’obtient pas non plus ce
quil n’avait pas demandé & Dieu, ce qu’ad son point de vue il
ne pouvait pas lui demander : une volonté dirigée vers le bien,
parce qu’il cherche une justice qui n’émane pas de Dieu et
attend de sa propre volonté ce que Dieu seul peut donner. En
priant & Vinstar de Jésus, le déterministe n’est jamuais frustré
dans sa confilance. En se conformant & la priere que Jésus lui a
laissée, il mapproche pas de Dieu pour le fléchir; en disant:
Notre Peéere! il a la conviction que Dieu est en effet son Pére.
S’il prie que le nom de Dieu soit sanctifié, que son regne
vienne, que sa volonté soit faite, il sait qu'en priant ainsi, il
désire ce que Dieu veut. 1l implore le pardon de ses péchés et
la force dans la tentation, non pour engager Dieu a les lui
accorder, mais dans la conviction qu’il posséde le pardon et
que la vertu de Dieu s’accomplira dans sa faiblesse. Méme
en demandant le pain quotidien, il ne fait qu’exprimer la con-
fiance que le pain ne manquera pas & celui qui cherche pre-
mierement le royaume de Dieu et sa justice et que Dieu
pourvoira aux besoins de celui qui lui consacre toutes ses
forces. C’est & une pareille priére que s’applique I’Amen, par-
ce qu’elle est assurée de son efficace ; c’est la prier sans cesse,
parce qu’une pareille priére est le souffle de la vie du chrétien.
Prier ainsi, c’est puiser la force dansla communion de Dieu
par la conviction que Dieu régle toutes choses selon sa sagesse
et son amour, et que méme nos péchés et nos folies ne sau-
ralient nous en séparer, puisque la conscience vive de nos
péches est la preuve convaincante de notre passage de la
chair a l'esprit, de notre entrée dans la liberté morale des
enfants de Dieu.

Qui dit religion, dit aussi révélation. La connaissance reli-
gieuse suppose deux choses. Lamanifesiation de la vérité de la
part de Diew dans la nature et I’histoire !, la gmiéswss, n’impli-

* C’est dans l'histoire que rentre l'apparition de Jésus-Christ et de
son église.



LE LIBRE ARBITRE 505

(que pas encore comme telle la connaissance de la vérité de la
part de 'homme. Mais lorsque, entré en possession de cette
vérité, '’homme reconnait que Dieu est I’auteur non-seulement
de cette vérité, mais aussi de la foi qui se I'est appliquée en
vertu de la constitution de la nature humaine qui, parvenue a
un état suffisant de développement, doil saisir la vérité, I’'Evan-
gile parle de amoxddudrs. Ici ’homme a la conscience qu’en
reconnaissant la vérité, il subit I'influence de Dieu qui ouvre
les yeux & la vérité; quil ne parle pas de lul-méme, mais que
Dieu parle par lui. Sa connaissance porte le caractéere d’une ré-
vélation ou d’'un témoignage de Dieu ou du Saint-Esprit en lui.

(est ce qui se voit chez les prophétes. (Jér. XX, 7. Amos.
III, 3.) Au moment ol la vérité les saisit, ils reconnaissent que
Dieu s’empare d’eux. Mais cela se voit plus clairement encore
chez Jésus, lorsqu’il est dit que sa doctrine, sa parole ne sont
pas les siennes, mais celles de Dieu. (Jean III, 34; VII, 16.) Ici
I’activité divine et I'activité humaine se confondent. De méme
la confession de Pierre: tu es le Fils de Dieu! est appelée une
révélation de Diew (Math. XVI, 17), c’est-a-dire un acte de
Dieu en vertu duquel Jésus lui attribue non-seulement la com-
munication objective de la vérité par la parole et la per-
sonne du Christ, mais encore l'appropriation subjective de
cette vérité par son disciple. Si 'homme parvient & reconnaitre
la veérité, cette reconnaissance est a la fois une révélation
intime de Dieu. Le chrétien qui a appris la vérité de cette
maniére, s'appelle Sdaxtis 0:09. (Jean VI, 45.) Il est prophéte et
plus que prophete. (Math. XI, 11.) Il profere les Jsyux 6e0b, (1
Pier. IV, 11.) Sa connaissance est un témoignage intérieur du
saint-Esprit. (1 Jean V. 6.) Sa décision est appelée une déci-
sion du Saint-Esprit. (Art. XV, 28.)

Cette notion de la révélation rapporte donc tout & Dieu,
vérité objective, vérité subjective, et on est fondé & le faire.
Pour voir un objet il faut un objet visible, un ceil bien orga-
nisé et enfin la lumiére. La ou ces conditions se réunissent, on
ne peut pas ne pas voir. Il en est de méme de la vérité. La out
s'unissent la vérité objectivement manifestée, 'ceil de 1'ame
ou la faculté morale diment développée et enfin la lumiére



506 J.-H. SCHOLTEN

qui se répand par Penseignement, I'homme ne peut pas ne
pas voir la vérité et il s’écrie: Dieu m’a ouvert les yeux et le
cceur pour voir et entendre !

Or, que devient la révélation ainsi entendue entre les mains
du libre arbitre ? Il ne peut admettre que la guvépusi; et la seule
possibilité de reconnaitre la vérité. La reconnaissance humaine,
envisagée subjectivement, devient I'ceuvre de 'homme sans
Dieu. Ce n’est pas Dieu qui ouvre les yeux, et il n’y a plus de
témoignage du Saint-Esprit. L’arozidule; suppose un monde
moral ol la vérité qui, & un degré inférieur de développement,
rie peut pas étre saisie (Math. XI, 25;1 Cor. 11, 14), doit I'étre
par un développement suffisant de 'esprit. (Act. IV 19, 20.) Si
cette nécessité est 'effet de 'ordre moral gui a Dieu pour au-
teur, il ne saurait étre question ici de vouloir ou de ne pas
vouloir, c’est-a-dire d’arbitraire, et la connaissance religieuse
devient une révélation de Dien, c'est-a-dire une nécessité
morale de reconnaitre la vérité, nécessité fondée dans 'ordre
moral, par conséquent en Dieu.

La prophétie, corollaire de la révélation, ne s’oppose pas
moins que celle-ci au libre arbitre. En effet, la prophétie sup-
pose que certaines choses doivent nécessairement arriver. Le
prophéte, observant les signes des temps, prévoit la nécessité de
Pavenir en vertu de la combinaison de celui-ci avec le passé
et le présent; et sa connaissance est due & une révélation
divine en ce sens que Dieu est la base subjective et objective
de cette connaissance. Les prophétes en Israél annoncent
comme certain le triomphe de Ia vraie religion, parce que Dieu
leur a fait entrevoir que la vraie religion émanée de ce peuple
deviendra un jour la propriété du genre humain. Jésus pro-
phétise la chute de 1'état juif parce qu’il entrevoit les causes
qui doivent amener un jour cette tragique catastrophe. Or la
possibulité de la prophélie comme prédiction tombe du moment
quon admet qu'un événement dépend du libre arbitre. Ce qui
est conlingent, c’est-a-dire ce qui peut arriver, mais ne doit
pas arriver, ne se prédit pas. Si le triomphe de la vérité dépend
du libre arbitre, la possibilité de la prédiction de ce triomphe
est privée de toute base morale.



LE LIBRE ARBITRE : 507

Nous abordons la question de la rédemption. Celle-ci sup-
pose la coulpe; la coulpe & son tour suppose le libre arbitre.
En conséquence, dit-on, point de rédemption pour le déter-
minisme.

S’il v a coulpe dans le sens objectif, c'est-a-dire dans le
sens d’une obligation qu’on aurait pu remplir dans un moment
donné, mais & laquelle on n’a pas voulu satisfaire, il faut dire :
la coulpe ne peut pas étre Otée: facta infecta reddi nequeunt.
Elle ne peut I'étre mi par la satisfaction d’Anselme, ni par
la suppression arbitraire admise par les Sociniens'. Il en ré-
sulte que pour le libre arbitre, qui est 4 la base de I'idée de
coulpe objective, il ne saurait étre question de rédemption.

Mais, comme nous I’'avons vu ', si la coulpe n’appartient qu’au
point de vue légal et doit étre considérée comme dénuée de
toute objectivilé , s’il ne peut étre question que du sentiment
de la coulpe qui s’empare de ’homme vis-a-vis de Dieu en
qualité de juge et qui le sépare de lui (1 Jean III, 20), nous
disons que ce sentiment s’évanouit devant la conviction que
le point de vue légal n’est qu’un état transitoire et que I’homme
ne comparait pas devant Dieu comme un débiteur devant son
juge, mais comme un enfant devant son pere. Le fait est que
la rédemption, impossible au point de vue indéterministe, ne
devient une réalité qu’au point de vue opposé.

Remarquons encore que l'idée de rédemption ne se borne
pas a celle d’une délivrance du sentiment de la coulpe, mais
embrasse aussi celle de 'anéantissement du péché. (Rom. VII,
24, 25.) On connait les termes de emzzv (Tite IIL 5) et de Jurpoiv
(1 Pier.1,18). Au point de vue du libre arbitre, Dieu peut étre
appelé ¢ swtnp, en tant qu’il rend la rédemption possible par
toutes sortes de moyens, spécialement par la prédication de
I'Evangile. Mais il dépend du libre arbitre de 'homme qu’elle

* F. Socinus. Bibl. fr. Pol. I. 566. Deus potuit peccata ignoscere, nulla
pro ipsis verd satisfactione acceptéd. Neque in Deo ulla justitia est, quee
peccata omnino puniri jubeat, cus ipse renuntiare non possit. Justitia et
misericordia Dei qualitas non est propria, sed effectus tantum ipsius
voluntatis.

! Plus haut, pag. 350-354.



508 J.-H. SCHOLTEN

soit réelle. Dieu ici désire, tente d’étre sauveur, il ne 'est pas.
(’est ce qui faisait dire aux réformeés qu’au point de vue des
remontrants qui étaient indéterministes, il était possible que le
Christ fat rédempteur sans avoir un seul racheté. Or, voild ce
qui est évidemment contraire & I’évangile. Si nous sommes sau-
vés par grice au moyen de la foi, ce n’est pas & vipév, 6209 o 3dpov.
(Eph.II, 8.) Dieu n’invite pas seulement ’homme a la foi, mais
il éveille celle-ci en lui par une vocation intérieure, (Rom.
VII, 30) de telle sorte que I'homme est 'ouvrage de Dieu
(Eph. II, 10) qui opére en lui le vouloir et le faire. (Philip. II,
13.) Ici 'on comprend le langage de Paul, lorsqu’a la question :
Qui me délivrera ? il répond: Je rends grices & Dieu par Jésus-
Christ. (Rom. VII, 24, 25.)

Apres cela, nous n’aurons pas 4 insister longtemps sur le
pardon des péchés. Au point de vue vulgaire et légal, il y a une
coulpe objective ; en conséquence le pardon des péchés con-
sistera dans l'absolution de la coulpe et I'abolition des peines
qui résultent de la loi. Aprés tout ce que nous avons dit, il est
inutile de démontrer que cette notion du pardon tombe avec
celle de la coulpe'. La religion en souffre-t-elle? En nous ap-
prenant & dire : pardonne-nous nos fautes ! Jésus n’aurait-il
voulu dire que ceci : efface notre coulpe et délivre-nous de la
punition! Lorsqu’un enfant bien né implore, apres avoir déso-
béi, le pardon de son pére, ne demande-t-il autre chose que ceci:
dispense-mol de la punition? Ne demandera-t-il pas plutot de
recevoir I’assurance que, malgré son péché, il n’a pas perdu
Pamour de son pere ? (Luc XV, 18, 19) Jésus aurait-il voulu
apprendre aux hommes & demander d’étre dispensés de la
punition, comme si la religion n’était qu’un effort égoiste pour
échapper & un mal menacant? Le chrétien ne devra-t-il pas
se préoccuper davantage de l'amour de son pére et de la
conscience d’y avoir toujours part malgré son péché? Sans
doute et Jésus a exprimé ici sous la forme de la priére ce que

' Si Jésus s'est servi selon Matth. VI, 12, du terme 1égal de opekiuara,
dettes, on ne saurait insister sur cette forme légale en voyant que dans
le texte parallele de Lue XI, 4, il est question de apapriu:.



LE LIBRE ARBITRE 509

Paul a affirmé : Rien (pas méme le péché) ne peut nous séparer
de 'amour que Dieu nous porte. (Rom. VIII, 36.) Que dis-je ?
considérant la punition comme un moyen d’éducation, le chré-
tien peut méme s’écrier : Punis-moi, s'il le faut, mais pardonne
et reste toujours mon pére! La grande idée du pardon consiste
donc en ceci: 'amour éternel ne se sépare pas du pécheur;
au contraire, il aspire & pénétrer toujours davantage dans son
cceur. Si notre cceur nous condamne, Dieu est plus grand
que notre cceur; il connait tout. Cette notion du pardon des
péchés, ne saurait étre celle du libre arbitre qui se place au
point de vue légal de la coulpe.

Sera-t-il plus heureux dans la question de la régénération ?
Il le prétend en disant que la régénération suppose un com-
mencement de vie morale, issu d’'un principe nouveau; or,
commencer est un acte du libre arbitre. Il en résulte que le
déterminisme, qui ne connait qu'une ligne continue de la vie
morale, ne saurait admettre la régénération.

Il me semble que déja la forme passive des termes n’est pas
favorable au libre arbitre : dvayewwnfivar, dvwbey yevwnbiver. Mais,
sans insister sur ces termes, souvenons-nous que dans le Nou-
veau Testament Dieu, auteur de la vie spirituelle de '’homme,
est appelé. o yewioxs et les hommes of yeyevwmpivor éx 6200, (1 Jean
V,1;1,13; III, 5.) Le nvebpx est 'auteuar de la naissance mo-
rale. Il est le onéppx wob 6200, (1 Jean III, 9.) Il résulte deld que,
si la régénération était un commencement sans rapport avec
une condition anterieure, il faudrait, puisque la régénération
est une ceuvre de Dieu dans ’homme, recourir avec les mys-
tiques & une intervention immédiate dans la nature humaine,
non a un acte de libre arbitre humain. Mais ce n’est pas dans
cette acception mécanique que Paul entend la zwuvih xricig ', Ce
qui le prouve, c’est qu'il est question tantét de se convertir et
tantot d’élre converti, c’est-d-dire tantot de 'homme qui se
reléeve d’entre les morts (Eph. V, 14), et tantot de Dieu qui les
réveille et les vivifie. (Jean V, 21.)

La régénération est donc une nouvelle phase de la vie qui
s'opére tant du coté de Dieu que de celui de 'homme, mais

* Comparez ici le renouvellement de la face de la terre. (Ps. CIV, 30.)



510 J.-H. SCHOLTEN

sans solution de continuité. C’est dire qu’elle s’explique, comme
tous les phénomeénes, pourvu qu’on posséde les données re-
quises. Paul et Pierre I'appellent avaysvwisfui, seconde naissance,
expression destinée & marquer dans la théologie juive la res-
tauration de la nature et de ’humanité déchues. Cette expres-
sion peut donner lieu & des erreurs : en assimilant ’entrée
dans la foi & une répétition de la naissance dans toute I’étendue
du terme, on est sujet & faire de cette entrée un commence-
ment absolu de la vie religieuse commandé par une prétendue
chute totale; ce qui n’aboutirait & rien moins qu’a I'idée de
I'avortement du plan primitif de la création qui serait & refaire.
Aussi le quatrieme évangile a-t-il écarté ce terme comme bien
d’autres empruntés au vocabulaire de la théologie judaique. Il
a substitué au terme de dvayewdsfou (naitre de nouveau) celui
de vyewnbivae dvwbev, éx mvehparog, éx tov Be0b. La différence n’est pas
sans importance. L’homme quittant la condition animale (a2,
&bpwmos buyzdg) ou la période légale (dexwoaiva 705 vipou) pour
s’élever & une vie spirituelle, & la liberté morale ( evbepix),
entre dans une vie dont le principe n’est pas chair, mais esprit ;
c’est une naissance spirituelle. Il commence & vivre morale-
ment et spirituellement et entre ainsi dans une phase nouvelle
de sa vie. A ce point de vue, la vie de I'homme, telle qu’il
Papporte au monde, n’est pas corrompue, mais insuffisante.
La naissance selon la chair ne suffit pas; il faut une naissance
supérieure de I'’homme comme étre moral; elle n’émane pas
de la chair, mais d’un principe de vie divine. C’est celle de
’homme moral -qui quitte la condition des instincts et des
appétits pour commencer & vivre selon ’Esprit conformément
4 sa destination divine. Cette naissance est nouvelle, non dans
le sens absolu, mais par opposition & un état antérieur, comme
le christianisme est appelé une nouvelle alliance, quoiqu’il soit
une minpwors (Math. V, 17), c’est-a-dire le développement émané
d’'un état de choses qui lui-méme a passé, te¢ apyuix mupilfey,
1300 péyove nawve v¢ mevre. (2 Cor. 'V, 18.) Ainsi la nouvelle nais-
sance dans le chrétien géne le développement psychologique
aussi peu que l'apparition du christianisme rompt le fil de
I’histoire.



LE LIBRE ARBITRE o11

Signalons encore un dernier point que nous avons & débattre
avec les partisans du libre arbitre : c’est le triomphe final de la
religion dans les individus et dans U'humanité.

On connait la question de la perseverantia sanctorum, débattue
au XVIIe siecle au sein de I’église réformée. Il s’agissait de
savoir si finalement les fidéles peuvent déchoir et perdre la foi
sans retour. Les réformés répondaient hardiment: non, ils ne
le peavent pas. Cette thése repose sur I'idée que 'image de
Dieu dans ’'homme, si obscurcie qu’elle soit par le péché, est
inextirpable et ne saurait se perdre dans le vrai fidéle grice &
l’accroissement de la vie religieuse. Le chrétien qui a appris a
connaitre la religion par expérience ne pourra pasl’abandonner
entiérement, mais, quelles quesoient ses chutes,il y retournera
avec une sincére repentance, comme Pierre. C’est ce qui faisait
dire & Jésus : la volonté de Dieu est que je ne perde aucun de
ceux qu’il m’a donnés.(Jean VI, 39.) Personne ne peut les ravir
de la main de mon Pére. (Jean X, 29.) S’ils eussent été des
notres, dit Jean (1 Ep. II. 19), ils seraient demeurés avec nous.
C’est la puissance de Dieu qui nous garde par la foi, dit Pierre.
(I Pier. I, 5.) Rejetez cette grande doctrine, et voyez ce qui en
résulte. Dans la théologie, plus de providence, ni de toute puis-
sance de Dieu, car il est possible que tout le plan divin échoue;
dans l’anthropologie, plus d’espoir fondé sur le triomphe du
bon principe dans ’homme; dans la christologie, nécessité
d’accorder que le Christ lui-méme et pu déchoir ; dans la so-
tériologie, la possibilité d’un Rédempteur sans rachetés; dansla
doctrine de l'église, réduction de la promesse du triomphe du
Royaume de Dieua un veeu pieux; dans ’eschatologie, la sainteté
durable des rachetés dans le ciel rendue problématique. Le
libre arbitre, s’il est conséquent, doit admettre toutes ces con-
clusions.

Et, niée dans les individus, que peut devenir la certitude du
triomphe final de la religion dans ’humanité ?

L’homme religieux répugne a I'idée de la durée éternelle du
péeché dans un monde sorti des mains de Dieu. En effet, 'exis-
tence d’étres en lutte éternelle avec leur destination est voulue
de Dieu ou ne I'est pas. Si elle l'est, il faut admettre le decre-



52 J.-H. SCHOLTEN

tum horribile de Calvin'; si elle ne l’est pas, tandis que le péché
durera éternellement, le plan primitif de la création ne se réalise
point,Dieuest décu.La conscience religieuse repousse 1’'un autant
que l'autre. Aussi Jésus s’attendait-il & attirer un jour tous les
hommes & lui (JeanXII, 32), quel que fat le nombre de ceux qui
se détourneraient temporairement de lul. A ses yeux, le péché,
personnifié dans le princede ce monde, était déja jugé. (XVI, 11.)
Il voyait Satan tomber du ciel comme un éclair (Luc X, 18) et
saluait le jour ou 'humanité ne fera qu’un seul troupeau sous
un seul berger. (Jean X, 18.) S1, selon Paul, qui raméne tout
dans son systeme & Dieu, Dieu a enveloppé tous les hom-
mes dans la désobéissance, c’est afin de faire miséricorde &
tous (Rom. XI, 32), en sorte qu’un jour, dans la création con-
sommée, tout genou fléchisse devant Dieu (Philip. 11, 10) et
que Dieu soit tout en tous. (1 Cor. XV, 28.)

Il y a desindéterministes qui! déclarent : le péché enfante le
sentiment de la misére, mais cette misere ne peut pas durer
toujours, parce que ’essence de la nature humaine ne se laisse
pas extirper; c’est pourquot la conversion est nécessairement
au terme du chemin terrible du péché et la misére éternelle
doit enfanter larégénération. D’accord. Mais de quel droit peut-
on soutenir ces theses au point de vue indéterministe ? Le libre
arbitre admet que le pécheur, si endurci qu’il soit, peut se con-
vertir ; mais on ne saurait admettre qu’il devra se convertir que
dans I'hypothése de causes déterminantes qui rendront finale-
ment la conversion nécessaire. Ici, évidemment, nous avons
affaire 4 une volonié déterminée, et la cause du libre arbitre est
abandonnée. §’il y a un libre arbitre, il faut que '’homme reste
toujours maitre de sa conversion ; si voluntas resistere h. e.nolle
potest aliquamdiun, potest etiam semper resistere, disaient les
Remontrants indéterministes avec raison *. Ajoutons encore
une remarque : Si le pécheur se convertit finalement, c’est par
I'effet d'une cause déterminante, comme on vient de l'avouer,

t [1 I'appelle lui-méme ainsi. (Inst. 111, 23, 17.)

' B. Hoekstra. Vrijheid enz., pag. 333.

* Acta et scripta Dordracena ministrorum Remonstrantium in Belyio foe-
derato. Defensio sent. Rem. circa art. IV, pag. 57.



LE LIBRE ARBITRE 513

et si cette cause est1d, il faut qu’il se convertisse. Mais pour-
quoi ne s’est-il pas converti plus tot? Naturellement parce que
la cause qui peut le conduire a la conversion n’existait pas en-
core, puisqu’il n’avait pas encore parcouru toutes les phases de
la misere. Il en résulte qu’il ne pouvait pas se convertir plus
tot, lorsque la cause déterminante n’existait pas encore, en
d’autres termes, qu’il n’était pas libre dans son état inconverti,
pas plus que dans sa conversion finale.

Au reste, que parlons-nous d’une conversion déterminée par
le sentiment d’une misere éternelle ? Elle n’est pas digne de
ce nom. La ou le oderunt peccare mali formidine peence est le
dernier mot, ce n’est pas la religion qui triomphe, c’est la
crainte. Or, la vraie conversion part de 'influence irrésistible
que la vérité et 'amour du bien exercent sur I’dme.

Voici donc le dilemme inévitable devant lequel nous sommes
placés: ou le libre arbitre, et avec lui, je ne dis pas la probabi-
lité, mais la possibilité de la conversion de tous, car qui admet-
tra la probabilité que cent dés jetés sur la table tombent sur le
méme chiffre ? ou bien la certitude de la conversion de tous,
mais alors, au lieu du libre arbitre, une volonté qui, sous I'in-
fluence déterminante de la vérité, se dégage graduellement de
I'empire d’un égoisme sensuel et s’incline de plus en plus vers
le bien pour finir par ne plus pouvoir ne pas le vouloir et par
realiser ainsi la véritable liberté morale.

CHAPITRE VII

Le libre arbitre et 'ordre moral,
physique et social.

Dés qu'on admet le libre arbitre, on statue l'incertitude de
ce qu’il plaira & 'individu de vouloir, le bien ou le mal; d’'olutil
suit que le résultat de I'histoire sera le produit incertain de
millions de volontés indépendantes. C’est dire qu’il ne peut
pas étre question d’un ordre moral, supérieur aux individus .

* C’est ce que sentait 'ami et successeur de Zwingli (Bullinger) lors-
qu'il dit : Si providentia est, liberwm arbitrium non est. Dici non potest

THEOL. ET PHIL. 1870 33



514 J.-H. SCHOLTEN

Et pourtant, les indéterministes déclarent 'admettre. L’en-
semble du développement moral du monde, dit 'un d’entr’eux’,
ne saurait etre quelque chose de contingent, le jouet de I’arbi-
traire, mais il doit étre au contraire une manifestation nécessaire
de l'ordre moral. La somme de toutes les contingences peut
étre une nécessité. Cette logique a lieu de nous étonner. Ce
serait comme qui dirait : 1 +3+9=13, mais 1 peut étre 2, 3
peut étre 4 et 9 peut étre 7 ; la somme totale reste 1a méme :
2-+4+47=13. On croit pouvoir expliquer le phénomeéne en faisant
remarquer que chaque tendance morale quise dirice dans un
sens * provoque nécessairement, lorsqu’elle est parvenue 4 un
puissant développement, une tendance morale opposée, en
sorte que I'équilibre se maintient dans 'ensemble moral. Ce
qui revient & dire que si cent individus suivent une direction
mauvaise, cent autres doivent nécessairement obéir & une meil-
leure. Mais qu’en résulte-t-il ? puisque ces derniers cent indi-
vidus, provoqueés par la tendance des cent premiers, voudront
nécessairement, les premiers seront la cause nécessaire des
autres. Il n’v a donc plas ici de volonté indéterminée. Peu imi-
porte qu’on parle de réaction : la réaction suppose un agent,
une cause efficiente. [’essal de solution tenté par 'indétermi-
nisme a donc echoué, et on ne comprend pas comment la
somme de toutes les contingences puisse fournir un produit
nécessaire : 'incompatibilité du libre arbitre avec un ordre
moral subsiste. On recourt & un exemple. Le jésuitisme, dit-on,
est une tendance funeste ; son empire doit nécessairement finir
un jour. Cependant, chaque circonstance, qui a précipité ou
précipitera sa perte, est contingente. Supposons (ue le mar-
quis de Pombal ne fiit pas devenu ministre et que les confes-
seurs jésuites de Mme de Pompadour ne I'eussent pas indis-
posée contre eux, le jésuitisme n’en tombera pas moins, avec
ou sans ces personnages. D'accord. Mais par quelles causes
tombera-t-il? Ce ne sera pas apparemment sans causes; sl ce

quantum divine providentice ac energice detrahat impiume de libero arbitrio
sentimentum, Cf. Schweizer. Centrald, I, 139.

! Hoekstra, pag. 346.

* FEinseitig, uni-latérale.



LE LIBRE ARBITRE 815

n’est pas par Pombal ou par M™e de Pompadour, ce sera par
d’autres. Or la volonté de ceux-ci est tout aussi contingente que
la volonté de ceux-la. On peut en conséquence se représenter
que toutes les causes (qui ont eu ou auront pour effet de ruiner
le jésuitisme ne se présentent point et que pourtant le résultat
final soit la chute du jésuitisme, c’est-a-dire on peut se repre-
senter un résultat nécessaire, ot tout ce qui doit 'amener soit
contingent, incertain. En vérité, le partisan du libre arbitre n’a
pas le droit de prédire la chute du jésuitisme. Ce n’est qu’au
point de vue opposé qu’il est permis de s’y attendre, grice an
développement de la raison et de la puissance de I'esprit, qui
finira nécessairement par briser un jour tout esclavage. Du
moment qu’on parle de lirrésistibilité de l'idée morale, on a
quitté le domaine du libre arbitre pour entrer dans celui du
déterminisme *. |

Nous passons a Pordre physique. Personne ne nie l'intime
rapport qui existe entre le développement de la nature et
celui de P'esprit humain. L’esprit humain transforme la na-
ture, desséche des lacs, déboise des montagnes, extermine
des espeéces animales et exerce de différentes maniéres une
influence sensible sur P'atmosphére. Or, si tous ces change-
ments physiques en rapport avec la volonté humaine sont
contingents, si le laboureur peut également vouloir ou ne pas
vouloir semer, vouloir ou ne pas vouloir extirper des insectes,
si I’état peut également percer ou ne pas percer un isthme,
si I'industrie peut tout aussi bien dessécher un lac et ne pas
le dessécher, il en résultera que la face de la terre, pour
autant que 'esprit humain l’a transformée, est due au hasard.
On répond : I'harmonie de la création est constituée de maniére

* Edm. Schérer, Mél. de critique religieuse, pag. 87. La providence, la
grace, I'histoire, la théodicée, sont un livre fermé pour la notion abs-
traite de la liberté (indéterminisme). Au point de vue d'une volonté
déterminée par une personnalité que détermine elle-méme, soit I'indi-
vidualité naturelle, soit le milieu dans lequel elle se développe, a ce
point de vue (déterminisme), disons-nous, l'action de Dieu sur ’homme
cesse d'étre magique, la prédestination perd son caractére arbitraire,
les annales des peuples deviennent le récit de 1'éducation de I’humanité
et la spiritualité apparait comme la loi générale de I'histoire. V. G.



516 J.-H. SCHOLTEN

qu’il reste assez d’espace pour les contingences que le libre
arbitre suppose. Je ne saurais 'accorder. Voila un lac desséché
par 'industrie humaine. Il aurait pu, dit-on, également ne pas
I’8tre, si le hasard avait voulu que les hommes ne s’en fussent
pas souciés. Mais cette volonté de dessécher le lac était-elle
vraiment accidentelle? N’y avait-il pas de raisons déterminan-
tes qui ont rendu cette volonté nécessaire? La considération
des profits et des pertes, de la possibilité et de 'importance de
cette entreprise n’entrait-elle pour rien dans son exécution ?
Peut-on dire qu’il y avait ici un parfait équilibre entre le vou-
loir et le non-vouloir ? qu’aucune cause n’ait déterminé ’évé-
nement mais que tout ait dépendu du hasard? Depuis quand
le caprice enfante-t-il des ceavres gigantesques ? Ici pas plus
gwailleurs, il n’y a de place pour le hasard.

Mais c’est surtout l'ordre social cui appelle notre attention.
Si le péché est nécessaire dans ce sens gu'il se trouve en
rapport causal avec I’état moral de 'homme, dit le partisan
du libre arbitre, il n’est pas permis de punir le criminel; car
dans ce cas, le criminel n’est pas coupable. Le droit pénal
s’oppose donc au libre arbitre. Nous devons entrer ici dans
quelques développements.

Nous entendons par peine ou punition un mal & subir que
la loi a rattaché & la violation de ses prescriptions. Jusqu’ici
tous sont d’accord ; mais si 'on demande par quels motifs le
législateur inflige ce mal, les opinions sont fort partagées.

1. Une premiere théorie identitie le droit pénal et le droit
du talion. Cest ainsi que 'entendaient plusieurs peuples an-
tiques et notamment la nation israelite. (Eil pour ceil, dit
Moise, dent pour dent, main pour main, pied pour pied. (Ex.
XXI, 24, 25.) Cette théorie, quoique moditiée dans sa forme,
a trouvé des défenseurs parmi des légistes plus récents. Nous
pensons que ce prétendu droit n’en est pas un pour la sociéte.
La morale s’oppose au droit de représailles entre individus :
on connait la pensée de Jésus a cet égard. (Math. V, 38, 39.)
Or, ce qui n’est pas permis aux individus, comment pourrait-il
I’étre a une collection d’individus, & la société? Au point de
vue de la moralité, il n’est pas permis a la société d’'user de



LE LIBRE ARBITRE 517

représailles & I'égard d’une offense qui lui est faite, unique-
ment dans le but de se venger. Or, comme le droit ne saurait
étre en contradiction avec la moralité, il en résulte que le
prétendu droit du talion n’est qu’une injustice.

2. Une seconde théorie est celle de la satisfaction. Selon
elle, la peine doit étre considérée comme I’équivalent du droit
lésé. Elle est, ce que son nom indique ', une rétribution ou
Pacquittement d’une dette, contractée par une injustice ou un
délit quon a commis. Dela penam luere, solvere. Le droit,
dit-on, réclame, en faveur de la loi, satisfaction par I’obéis-
sance; mais ce méme droit réclame satisfaction par la puni-
tion |4 ou la loi est transgressée, le droit 1ésé, 'ordre moral
attaqué. Cette théorie, qui repose sur une abstraction, n’est
pas admissible, selon nous. Il faut satisfaire aux exigences de
la loi, sans doute; mais on ne saurait prouver que le trans-
gresseur doive donner cette satisfaction par telle ou telle souf-
rance qu’il subit. On en appelle & la justice de Dieu. Mais
cette justice se manifeste non par une certaine combinaison
arbitraire qu’elle établit entre telle mesure de souffrance et
telle mesure d'immoralité, mais par le rapport naturel qu’elle
fixe entre le péché et la misére, comme l'exprime si bien la
doctrine de la =pisic dans le quatriéme évangile. On prétend
rétablir le droit 1ésé ; mais le fera-t-on par la punition du
transgresséur‘? Supprime-t-on ainsi le fait de la transgression,
celui de la perturbation de 'ordre ? La théorie de la satisfaction
est donc une fiction. Elle n’est pas plus admissible, lorsqu’on
Pemprunte au prétendu droit divin de satisfaction. Au point
de vue de ce droit, il a été satisfait, une fois pour toutes, a la
justice divine par la croix. Il en résulte qu’'une théorie de
droit criminel qui demande toujours satisfaction & nouveau,
péche contre la regle ne bis in idem et est en contradiction
avec le droit divin. Au reste, cette théorie n’est qu’un talion
déguisé. La rétribution, il est vrai, n’est pasici & la base du
droit, mais elle est le moyen d’expier le crime; la punition
reste rétribution par 'application d’une certaine mesure de

1 ’ . . g N .
Tlotvn, (chez Homere, Iliade 1, I3, drowa), peena, c'est-a-dire rangon.



018 J.-H. SCHOLTEN

souffrance, ou comme s’exprime Grotius, malum passionis
quod infligitur ob malum actionis ', Le transgresseur est censé
devoir souffrir pour avoir causé de la souffrance.

La théorie de la satisfaction, défendue par Kant, fut modifice
de nos jours par le jurisconsulte Stahl, dans sa philosophie
du droit. La société, dit-il, est une institution divine, laloi une
émanation de la justice divine. Celui qui trouble 'ordre social
se révolte contre 'ordre de Dieu et érice un empire 2 lui,
opposé a celui que Dieu a établi. Cette puissance ennemie
doit étre brisée; serviteur de Dieu, I’état doit maintenir son
pouvoir contre le transgresseur. C’est pourguol le transgres-
seur doit étre ou anéanti ou, selon la mesure de son forfait,
étre restreint dans le déploiement de sa force et de sa liberté.
La base du droit ne consiste pas ici & délivrer la société de ses
perturbateurs, mais uniquement & maintenir la justice comme
telle, wut justitice salisfief: rvétablissement de l'ordre divin
troublé parle crime.®

On le voit, c’est le point de vue théocralique : le droit hu-
main est une image, une imitation du droit divin. Supposé
que ce point de vue pit se justifier tnéologiquement, c’est-a-
dire envisagé du coté de Dieu, — ce que nous nions d’ailleurs —
il est évident que ce droit n’appartient qu’a Dien et n’est pas
applicable au droit criminel humain. Pour pouvoir punir le
mal dans Uintérét du maintien du droit (ut fiat justitia), il fau-
drait frapper non-seulement les actions mauvaises, mais encore
les principes, les racines d’ol elles sortent. Or, voila ce dont
le juge humain est incapable. A supposer qu’il fallit satisfaire
au droit par I'extermination ou la neutralisation du transgres-
seur, l'application de ce moyen dépasserait la portée du juge
humain ; celui-ci ne répondrait pas & sa vocation en punissant
le coupable & cause de laction qu’il a commise, et non & cause
de l'intention qui I'a dictée; il ne maintiendrait la juslice que
trés imparfaitement, parce que, tout en punissant le transgres-
seur, il laisserait échapper tel criminel beaucoup plus cou-
pable qui sait se renfermer dans les limites légales. Enfin,
I’homme ne peut pas dans ce sens se poser en juge devant

* De jure belli et pacis, 11, c. 20.



LE LIBRE ARBITRE 519

son fréere. Comment peut-il s’estimer autorisé & faire expier a
son prochain son crime, tandis qu’il trouble lui-méme chaque
jour l'ordre moral et mériterait ainsi d’étre exterminé ou
neutralisé, afin de satisfaire & la justice divine? Si le but de
la peine est le maintien de la justice divine dans 1'état, de
quel droit un pécheur s’érigera-t-il en juge d’'un pécheur
comme lui, tandis que le saint par excellence s’en remettait
A celui qui juge justement? (1 Pier., II, 23.) Le patriarche
Joseph fit mieux que Stahl. Au lieu d’aller occuper le tribunal
supréme, il demanda & ses fréres coupables : Suis-je & la
place de Dieu? (Gen. L, 19.) Nous concluons donc qu’inappli-
cable en pratique, la théorie du savant jurisconsulte reposesur
une prétention que la saine morale doit repousser.

3. Une troisieme théorie veut punir le coupable afin d’ins-
pirer aux autres Ueffrot du mal. On confond icil’essence et le
but de la peine avec une des suites qu’elle peut avoir. C’est
punir dans l'intérét d’un tiers. Il en résulte que, si la punition
n’avait d’autre but, le transgresseur serait sacrifié dans Uintérét
des autres et on consacrerait un utilitarisme qui sanctifie le
but par les moyens. Il résulte encore de cette théorie que
les peines les plus barbares seraient les plus convenables, ce
que ’humanité rejette énergiquement. Que si la peine s’appli-
que afin de détourner & lavenir le transgresseur lui-méme
de la voie du mal, il faut remarquer que, tout louable qu’il est
en lui-méme , ce but ne fournit pas encore une base au droit
et qu’'on se demande de quel droit la société s’arme de la peine
pour réaliser ce but.

4. Une quatrieme théorie veut appliquer la peine au malfai-
teur afin de 'améliorer. Ici encore nous devons remarquer que
le juge, ne pouvant frapper que les actes mauvais, pourra
appliquer les moyens de correction aux voleurs, aux meur-
triers, mais non a tant d’autres criminels non moins coupables
qul lul échappent. D’ailleurs, cette théorie méconnait la notion
de punition. La punition est un mal & subir; d’apres la théorie
qui nous occupe elle se transforme en bien et la consommation
d’un crime devient la condition de la jouissance d’un bienfait.
Il régne ici une confusion de deux idées trés distinctes: celle



520 J.-H. SCHOLTEN

de wolagig, woisis, peena et celle de mwdsia, castigatio, ut castus
h. e. bonus fiat maleficus. La premiére appartient au juge, &
Dieu cong¢u au point de vue légal; autre revient au pére, a
Dieu cong¢u au point de vue évangélique. (Hébr. XII, 5, 11 *.)
Veut-on sentir toute la différence de ces deux notions ? Qu’on
les applique & Jésus-Christ. Y avait-il l1a zo«oig de la part de
Dieu dans l'acception juridique? Non, mais mud:ziz, afin que
Jésus apprit 'obéissance par la souffrance. (Hébr. V. 8.)

5. Aussi d’autres criminalistes ont-ils banni toutes ces
théories du domaine de la science. La société, disent-ils, n’a
pas le droit de se venger; elle n’est pas autorisée, en punissant
le coupable pour satisfaire & lajustice, & se meltre & la place
de Dieu, & supposer que cette idée fit admissible au point de
vue moral et théologique; mais elle a le droit de défendre
Vordre gw'elle a reconnu et qu'elle a gravé dans la loi contre
guiconque vient ¢ le troubler. La répression doit étre consi-
dérée comme un acte de préservation sociale. Chaque indi-
vidu a le droit de défense personnelle par la simple raison que
chacun a le droit d’exister comme membre de la famille
humaine, C’est un droit que la nature lui a concédé. Or, la
société posseéde le méme droit. Les lois qu’elle édicte n’é-
manent pas seulement d’un contrat social mais sont l'ex-
pression de 'ordre moral, tel qu’elle a appris & le connaitre.
Le droit écrit est l'expression de ce que la raison, dans une
période donnée de développement national, a appris & con-
naitre comme droit objectif. C’est pourquoi les lois doivent
étre modifieées du moment que la conviction d’une meilleure
législation a pénétré dans la société. Sila société, pour exister,
a le droit de fixer 'ordre qu’elle a reconnu, elle a également
celui de le maintenir et de le défendre contre un acte atten-
tatoire. C’est ainsi que les membres de la société se garantis-

' Dans le Nouveau Testament, ni »odusi, ni zpizis ne sont employés
dans le sens de moyens de correction, quoigue la correction puisse étre
Veffet de 1'une et de I'autre. Cela est vrai méme de 'acception éthique de
la xpims johannique. On le voit par Jean XVI, 11, ot il est dit que le
Prince de ce monde xézpirar, ce qui est éclairci aillenrs (XII, 31.) par le
terme : éxBlnbnoeten o,



LE LIBRE ARBITRE 521

sent mutuellement les droits de la vie, de la propriété, de la
streté, de I’honneur, lesquels découlent immédiatement de
celui que possede l'individu & I’existence.

La société a ordonné les moyens nécessaires pour exercer
ce droit de défense. Comme elle fait a4 ’aide de la police dis-
paraitre de la voie publique les chiens enragés, les aliénés,
les mendiants, les ivrognes qui menacent la stireté publique,
elle a aussi le droit de se garantir des attentats faits a la vie, &
la propriété, & ’honneur. Et ici rien n’est abandonné a I’ar-
bitraire individuel : c’est encore la loi qui désigne les organes
chargés du maintien de l'ordre, fixe les moyens & appliquer
et statue sur les peines selon la nature du délit, la grandeur
du danger qui menace la tranquillité publique, les circons-
tances aggravantes ou atténuantes, la récidive, etc.

Il est possible que parmi ceux qui ne commirent jamais un
forfait auquel la société, en vertu de ses lois, peut appliquer
ses mesures, 1l y ait des individus plus méchants et plus dan-
gereux (ue ceux qui tombent entre les mains du juge ; il faut
convenir que la société ne peut pas en connaitre. Elle ne le
peut que du moment que le caractére dangereux de ces indi-
vidus est constaté. D’ailleurs la défense n’est nécessaire que
contre ceux qui ont montré par leur conduite qu’ils mé-
prisent les droits d’autrui. Les actes immoraux commis de
consentement mutuel et & l'insu de la société, par exemple
I'impudicité, ne sont pas de la compétence du juge.

On a dit : La société en présence du criminel ne doit pas
se borner a4 se défendre, elle doit aussi s’intéresser a I'amé-
lioration morale du coupable. Sans doute il faut applaudir aux
efforts qu’'on fait en faveur des prisonniers par I’enseignement
et I’exhortation ; mais cela n’empéche pas que le but et la base
du droit criminel soient non l'amélioration du criminel mais
sa répression, et par elle la streté de 1'état. L’amélioration
morale appartient au domaine de la philanthropie et non &
celui du droit, quoigue I'état puisse s’y intéresser et qu’il soit
désirable qu’il s’entende & ce sujet avec la philanthropie.

Il est temps de conclure. S’il est vrai que ce qu’on appelle
droit criminel est le droit que posséde la société de maintenir



o223 J.-H. SCHOLTEN

'ordre et de se défendre contre ses agresseurs, nous nous de-
mandons si, au point de vue déterministe, 1l est permis d’exer-
cer le droit criminel dans le sens indiqué. Eh quoi! nous
refusera-t-on le droit de nous défendre contre les bétes fero-
ces ou les Insectes venimeux parce qu’ils mordent et piquent
conformément & leur nature ou a la condition ou ils se trou-
vent en nous attaquant? Ou soutiendra-t-on que la société
ne puisse pas prendre des mesures contre les aliénés parce
que, comme on dit, ce n’est pas leur faute §’ils se trouvent
dans cet état? Admettons un instant, avec le déterminisme,
que chaque péché est en rapport nécessaire avec I’état moral
de celui qui le commet; qu’il est 'effet de I'ignorance morale,
d’une prédisposition plus ou moins grande au péché, d’une
éducation négligée, etc.; que toutes ces raisons, combhinées
avec 'occasion du péché dans un moment donné, ont rendu la
mauvaise action nécessaire dans ce moment-ia ; ne serait-il pas
permis & la société de se défendre contre ’homme dont la mé-
chante nature est la cause de son crime, tout autant qu’il
nous est permis de nous défendre contre la guépe qui nous
poursuit ou contre le loup qui nous attaque 7 D’ailleurs, n’ou-
blions pas que les moyens par lesquels la société garantit la
sécurité de ses membres sont de nature, sinon & améliorer
moralement le malfaiteur, du moins & réprimer ses passions.
Qu'on ne dise pas que, si le coupable ne fait que ce qu’il doit
faire en vertu de son état moral, cette répression attaque son
droit personnel; car personne n’a le droit de faire tout ce que
sa nature lui inspire, puisque le droit de Pun est limité par
celul de 'autre. Le brigand qui me menace aurait-il le droit de
de suivre librement sa mauvaise nature sans que jeusse celui
de défendre ma vie ?

Nous nous plagons enfin au point de vue indéterministe et
nous nous derandons, comment il faut juger le droit criminel?
Pourquoi la société s’armera-t-elle de moyens de défense
contre le malfaiteur, sison crime ne prouve pas laperversité de
sa nature, mais uniquement le bon plaisir de son libre arbitre?
Il n’y a pas alors la moindre raison de redouter plus la main
qui commet aujourd’hui un meurtre que celle qui ne s’en souilla



LE LIBRE ARBITRE 523

jamais ; le premiern’a qu’a vouloir ne plus tuer, le second, hon-
néte homme jusqu’ici, pourra peut-étre demain commettre un
meurtre tout autant que le meurtrier ; I'un et l'autre agissent
en vertu d’une volonté que rien ne détermine et non en vertu
de leur état moral; 'un est aussi dangereux ou l’est aussi peu
que l'autre. D’ailleurs la considération des circonstances atté-
nuantes sera superflue dans un systeme qui n’attribue aucune
influence déterminante aux circonstances sur la volonté. On
en peut dire autant de 'effroi, comine effet de la peine. En fait
de droit criminel, il ne reste & I'indéterministe qu’a recourir au
principe de la satisfaction, ut fiat justitic. L’homme qui péche
uniquement parce qu’il le veut, qui, capable de faire le bien,
fait pourtant le mal, ne saurait étre puni ni dans l'intention
de lui inspirer un salutaire effroi, ce qui serait sans objet; ni
pour la streté de la société — nous venons de le démontrer;
il ne peut I'étre qu’afin que justitice satisfiat. G'est dire que
les partisans du libre arbitre ne sauraient accepter les prin-
cipes modernes du droit criminel et sont forcés d’adopter la
théorie de la satisfaction fondée sur I’hypothése du libre ar-
bitre. Nous ne sommes donc pas étonnés d’entendre les mémes
organes défendre la satisfaction juridique et la satisfaction ec-
clésiastique. Et nous concluons qu’il faudra abandonner l'indé-
terminisme du moment qu’on se sépare de la théorie de la
satisfaction. '

CHAPITRE VII
Le libre arbitre et 'existence de Dieu.

I. On admet généralement que l’existence de Dieu comme
étre infini et absolu est inconciliable avec le libre arbitre.
Aussi les réformateurs et ceux d’entre les théologiens réformeés
quon appelle surpralapsaires, comme Théodore de Béze, qui
prenaient au sérieux les perfections absolues de Dieu, ont-ils
rejeté tout d’'une voix le libre arbitre. Leur erreur consistait
a4 partir dogmatiquemeut de l'idée de Dieu, au lieu de com-
mencer expérimentalement par ’homme. Dieu, disaient-ils, est
infini, doncil n’y a pas de libre arbitre. Libertatem homini ade-



524 J.-H. SCHOLTEN

mat divina providentia, disait Mélanchthon, au lieu de recher-
cher au moyven de 'expérience s’il y a ou non un libre arbitre,
pour répondre ensuite a la question : qui est Dieu? Les réfor-
mateurs ne se souciaient pas non plus de savoir si la notion
vulgaire de la coulpe, qu’ils admettaient, était conciliable avec
le rejet du libre arbitre. Et tandis qu’ils considéraient le péché
comme inséparable du plan divin ', ils commettaient 1’in-
conséquence de mettre le péché sur le compte de 'homme.
Cadit homo, providentia Dei sic ordinante, sed suo vitio cadit,
dit Calvin ?, tout en expliquant la chute d’Adam par un décret
de Dieu.

Frappés de la contradiction, les théologiens qui lui succé-
dérent dans I’église réformée, les infralapsaires, chercherent a
sauver l'idée de coulpe en rejetant la faute sur le premier
homme, Adam, disaient-ils, possédait le libre arbitre et tomba
par sa propre faute. Si, par sa libre chute, le libre arbitre se
perdit pour sa postérité, et si, par conséquent, le péché était
devenu nécessaire pour les individus, la faute n’en resta pas
moins pour le compte de I'espéce. On se flatta de sauver la no-
tion de coulpe par I'idée d’une coulpe héréditaire 3. Mais on ou-
blia que dans le domaine moral 'un ne peut pas contracter
une dette pour l'autre et qu’il n’est pas permis d'immoler l'in-
dividualité & 'unité de I'espéce. On ne s’explique pas d’ailleurs,
4 ce point de vue, la conscience de la coulpe qui ne peut dé-
river ue de la conscience d’un libre arbitre individuel. Ajou-
tons qu’avec cette notion de la coulpe on ne supprimait pas
moins {’absoluité de Dieu que les Pélagiens qu’on combattait.
Si Adam était tombé par son libre arbitre el non en vertu de
la prédestination divine ; si Dieu avait disposé non de ’homme
gui n’était pas encore tombé, mais de 'homme qui tomberait
par sa propre faute, le premier homme avait brisé le plan

t Zwingli. Opp. 1V. 108. « Lapsum operatus Deus est.» 101, « Lapsus
est homo, suo bono, quo scilicet in justitiz cognitionem veniret. »

® Instit. 111, 23, 8.

* Confession des églises réformées de France, art. 11. « Nous croyons que
ce vice (le péché originel) est vrayement péché qui suffit & condamner
tout le genre humain, jusques aux petits enfants das le ventre de la méere. »



LE LIBRE ARBLIRE Bb

primitif de Dieu. Grace au libre arbitre d’Adam, la réalité ne
correspondait pas & I'idée de Dieu. La notion de la coulpe était
sauvée, quoique imparfaitement, mais aux dépens de l'idée de
Dieu.

Les théologiens luthériens reconnurent, comme les réformés
infralapsaires, que la dette avait été contractée par Adam.
Cependant, a la différence des réformés, ils admirent encore,
méme aprés la chute, un faible résidu de libre arbitre, assez
grand pour expliquer dans lindividu la coulpe et le sen-
timent de la coulpe. Mais cette coulpe et ce libre arbitre
étaient inconciliables avec leur dogme sur ’homme dont ils
faisaient un cadavre ou un tronc, dénué de toute étincelle de
vie spirituelle. D’ailleurs, pas plus que les réformés infralap-
saires, ils ne firent droit & 'idée du Dieu infini, et encoreici le
plan de Dieu a échoué.

Les sociniens considéraient le libre arbitre comme la pro-
priété intacte non-seulement d’Adam avant la chule, mais en-
core de chaque individu. Ils niaient le péché originel sous
toutes ses formes. Chacun tombe, comme Adam, en vertu de
son libre arbitre et par sa faute individuelle. Ainsi le libre
arbitre fut sauvé, mais que devint le Dieu absolu? lls ensei-
gnérent en conséquence : Dieu n’est pas partout présent, car
il n’est pas la ou se déploie le libre arbitre. Dieu n’est pas tout
puissant, car il ne peut pas empécher le mal a4 moins d’attenter
au libre arbitre de 'homme. Dieu n’est pas omniscient, car il
ne peut pas savoir d’avance les choses qul n’arrivent pas né-
cessairement; par conséquent ce que le libre arbitre fera lui
échappe '. Dieu n’est pas élevé au-dessus de la forme finie du
temps, mais obéissant & la marche du temps, il obtient connais-
sance de ce que le libre arbitre produit successivement. Sa
justice et son amour ne sont pas des perfections absolues. Il
punit le péché parce qu’il le veut et quand il le veut, mais
rien ne l'empéche de ne pas punir 'homme et de lui ac-

' Crellius, de Deo ejusque attributis, cap. XX1V, pag. 69. « Si omnia,
futura Deo ab omni ceternitate cognita fuisse contendas, necesse est
statuere omnia necessario fierl, unde sequetur, nullam esse aut fuisse
unquam humanee voluntatis libertatem ac porro nec religionem. »



526 J.-H. SCHOLTEN

]

corder le pardon, en sorte qu’il ne saurait étre question d’un
sacrifice expiatoire pour effacer les fautes. On voit & quel prix
le libre arbitre triomphe ici.

Les remontrants reculérent devant ces conséquences. Ils
soutiennent, eux aussi, gue la réalité dans le domaine moral,
pour autant qu’elle est due au libre arbitre, n’émane pas du
décret de Dieu. Dieu n’est donc pas la cause de tout, mais
c’est ce qui ne 'empéche pas de savoir de toute éternité ce
que ’homme parviendra un jour & vouloir. Mais comment ce
qui n’arrive pas nécessairement peut-il éire l’objei de la pre-
science ? Ils prétendaient encore que '’homme n’a pas la foi par
le libre arbitre, tandis qu’ils en faisaient dériver I'incrédulité.
L’inconséquence est palpable. La foi opérée de Dieu . devait
donc devenir peu & peu une foi simplement prévue.

On songea aussi & distinguer la volonté de Dieu d’avec sa
permasston. L'essai ful infructueux. Si Dieu permet le mal
il peut I’empécher ; or c’est une atteinte portée au libre arbitre.
Si Dieu peut empécher le mal et ne 'empéche pas, il est Ia
cause du mal et cesse d’étre saint. Si Dieu permet le mal
parce qu’il ne peut pas 'empécher, il n’est pas tout puissant.
S’ll n’est que spectateur de la volonté mauvaise, il I’est aussi de
celle qui se tourne vers le bien et 'ordre moral lui échappe.
La vertu comme le vice devient I'ceuvre de Vhomme sans
Dieu; on blesse la conscience religieuse, qui se sent redevable
4 Dieu de tout le bien qu’elle veut et qu’elle opére, et la justice
propre est déclarée souveraine .

Les mémes difficultés entourent le synergisme, qui veut que
la ou dans la conversion Dieu opere, 'homme soit passif, et
que la ou 'homme est actif Dieu soit témoin passif. Cette
théorie est aussi peu applicable au domaine moral que le
prétendu concursus au physique. L’homme est 6203 guvzoyi:.
(Voy. 1 Cor. III, 9.) Mais comment ? I'édification de I'église,
selon Paul, n’est pas partagée entre Dieu et 'homme, mais

Y Caly., Inst. 1, XVIIL, 1, « liquet nugari eos et ineptire qui in locum
providentize Del nudam permissionem substituunt, ac si in specula sedens
expectaret fortuitos eventus, atque ita ejus judicia penderent ab homi-
num arbitrio. »



LE LIBRE ARBITRE B27

Dieu accomplit son ceuvre au moyen de lactivité humaine.
C’est ce qui fait dire & Paul que celui qui plante et celui qui
arrosent ne sont rien, mais que Dieu qui donne l'accroisse-
ment est fout. En conséquence il est insensé de se réclamer
des noms de Paul, de Céphas, d’Apollos, comme si toute gloire
ne revenait pas & Dieu. Paul et ses compagnons d’ceuvre ne
travaillent pas @ cdté de Dieu, mais c’est Dieu lui-méme qui
opere dans leur ceuvre. Celui qui plante et celui qui arrose
sont les organes, lesinstruments par lesquels Dieu donne lac-
croissement *.

D’autres ont distingué entre la volition et Uaction ;la volonté
est libre, disent-ils, mais ’action ne I’est pas. Nous ne pensons
pas que cette distinction fasse disparaitre la contradiction. En
effet la volonté est un agent, une action intérieure : en I’ex-
cluant de l'influence divine, I'homme prépare & Dieu une dé-
ception toutes les fois qu’il ne veut pas ce que Dieu veut qu’il
veuille. Toute cette théorie d’ailleurs repose sur une séparation
factice que la psychologie expérimentale n’admet pas entre la
la volition et I’action. Chaque action est causée par un effet de
la volonté. Il est vrai que Dieu empéche souvent que 'action
suive la volonté, lorsque, par exemple, le coup de revolver
destiné & tuer 'ennemi ne le tue point. Cela prouve seulement
¢ue ’homme ne peut pas accomplir tout ce qu’il veut ; mais cela
ne prouve pas que la ol il accomplit quelque chose, il faille
attribuer l'action & Dieu et la volonté & 'homme. Un fait qui
n’est pas causé par la volonté, n’est pas une action. S’il fallait
attribuer seulement l'action & Dieu, la volonté & I’homme,
I’homme n’agirait pas; d’ou il suivrait que ’homme, qui veut
seulement sans agir, n’effectuerait rien et que l'activité de la
‘volonté humaine ne serait pour rien dans le développement du
plan de Dieu. Ajoutons que d’aprés cette théorie il n’y aurait
plus de droit criminel, puisqu’il serait absurde de punir un
homme pour des actes qu’il a voulus mais qu’il n’a pas
commis, On a dit : la volonté relevant de l’esprit est libre;
mais laction appartenant au corps ne I’est pas. (est ressus-

* Calv. Inst. 111, XV, 3. « Bonorum operum laudem non inter Deum et
hominem partimur, sed totam, integramet illibatam Domino servamus. »



528 J.-H. SCHOLTEN

citer le dualisme mécanique qui rompt les rapports organigues
qui existent entre I'ame et le corps. Disons enfin qu'on sou-
tient & tort que Dieu empéche seulement la réalisation du
crime, non la volonté qui le prépare. Combien de fois les cir-
constances 1mprévues que Dieu fait éclore ne modifient-elles
pas les desseins les plus funestes?

Lassés de tant d’essais infructueux de concilier le libre
arbitre avec les perfections du Dieu absolu, plusieurs théolo-
giens ont fini par dire qu’il faut laisser les deux termes intacts
sans songer & les concilier : la conciliation est un mystere qui
dépasse 'esprit humain !. Mais une solution pareille n’en est
pas une et ne saurait satisfaire &4 la longue I'esprit humain.
Aussi avons-nous vu dans les derniers temps éclore une
théorie nouvelle * : c’est celle de la « restriction volontaire
que Dieu se serait imposée & lui-méme, » Freiwillige Selbst-
beschreenkung Gottes. Dieu, dit-on, n’a pas de limites dans sa
toute science et dans son pouvoir absolu, mais en vertu de sa
liberté, il s’en 1mpose & lui-méme 3.

Cette théorie part de l'impossible : ne pas vouloir savoir ce
que Yon sait, ne pas vouloir posséder les pouvoirs qu’on a,
en un mot, restreindre ainsi sa science et son pouvoir c’est
absurde. Si 'on entend par 14 que Dieu les retient, nous n’a-
vons pas ict une limitation, mais une puissance, et une science
qui ne veulent pas se déployer et nous nous retrouvons en
face de la permaission, dont nous avons démontré I'inanité ¢,

' Voyez par exemple Schenkel, Das Wesen des Protestantismus 11, 164,

* Iel1 nous entrons dans les débats qui se sont ouverts surtout en
Hollande et dont M. Scholten a donné le signal. Sans citer les livres et
les brochures, dont les titres n'ont aucun intérét pour nos lecteurs, nous
nous contentons de citer les noms de MM. Pareau, Hofstede de Groot,
Opzoomer, Pierson, Chantepie de la Saussaye et surtout celui de M. Hoek-
stra, qui, comme nous 'avons dit, a provoqué par son travail distingné
Pouvrage que nous reproduisons ici. V. G.

s Parmi les partisans de cette théorie il faut compter Martensen,
Chr. Dogm., § 42, et surtout Ch. Secrétan, Phil. de la liberté, 11, 16. Dieu
se limite Ini-méme pour donner place & l'existence, & la liberté finie,
en contredisant ainsi sq nature. (1)

* Pag. 526.



529 J.-H. SCHOLTEN

Mais admettons la théorie; elle ne résoudra pas le probléme.
En effet,ssi Dieu, en vertu de sa volonté, restreint sa con-
naissance a 1’égard de ce qui est libre, on accorde que Dieu
peut le connaitre ; I'acte du libre arbitre devient un objet que
Dieu peut prévoir, et ainsi la contingence n’existe plus. Si
Dieu, en vertu de sa volonté, restreint sa toute puissance,
on reconnait pourtant qu’il peut opérer souverainement sur
la volonté humaine; c’est dire que celile-ci est déterminable et,
encore une fois, le libre arbitre s’évanouit. Remarguez de plus
que cette faculté de se restreindre reviendrait & celle de se
rendre fini, c’est-a-dire de ne plus étre absolu, c’est-a-dire de
ne plus étre Dieu. Quelques-uns des représentanis de cette
théorie acceptent cette conséquence et s’expliquent ainsi
comment Dieu a pu quitter le ciel pour se faire petit enfant,
c’est-a-dire l'incarnation!. Mais, en prétendant établir Pantique
foi, ils sont condamnés par les confessions de foi qui repous-
sent en Jésus-Christ toute divinité fantastique *, et par Calvin
lui méme, qui déclare la théorie absurde 3.

Frappés de Pabsurdité de cette théorie, d’autres, d’accord
avec quelques théologiens allemands 4, ont renouvelé la néga-
tion de la toute puissance et de la toute science divine. Ce qui
est libre, disent-ils, ne peut étre su d’avance ; il en résulte que
la toute science de Dieu n’embrasse pas ce qu’accomplira le
libre arbitre. Sa toute puissance ne saurait fléchir le libre
arbitre. Dieu, c’est ainsi qu’ils continuent, n’est pas infini
parce qu’il est esprit, lumiere, amour. S'il est esprit il n’est
pas matiére; il y a done quelque chose qu’il n’est pas; il est
limité par la matiere S'il est lumiére, il n’est pas ténéhres
et en conséquence limité par elles, 1l y a quelque chose qu’il

! Cp. plus bas, pag. 538.

* Confession des églises réformées de France, art. 14,

3 Inst. 11, 13, 4. « Quod etiam pro absurdo nobis obtrudunt, si sermo Dei
carnem induit, fuisse igitur angusto terreni corporis ergastulo inclusum,
mera est procacitas, quia, etsi 1n unam personam coaluit immensa Verbi
essentia cum naturé hominis, nullam tamen inclusionem fingimus. »

* Weisse, Die Idee der Gottheit, pag. 341, 330. Phil. Dogm. I, 607, Rothe,
Ethik, 1, 120 ; Martensen, Die Chr. Dogm., pag. 250.

THEOL. ET PHIL. 1875. 34



530 J.-H. SCHOLTEN

n’est pas, il n’est pas infini, S'il est amour, il y a d’autres étres
hors de lui gu’ll aime, donc il n’est pas ce qu’ils sont, encore
une fois il n’est pas infini. C’est dire que le Dieu infini rentre
dans la caiégorie des étres finis; c’est priver Dieu de sa
divinité ',

Nous ne sommes pas étonnés de voir surgir ici d’autres pen-
seurs qui déclarent hardiment que le libre arbitre et 'existence
de Dieu s’excluent devant le tribunal de la science. Sans libre
arbitre point de moralité, et avec 'admission du libre arbitre
point de Dieu. L’existence de Dieu et la moralité ne se con-
cilient pas. Cependant, reconnaissant 'une et l'auire, ils en
tirent la conclusion que la science ne peut rien décider dans
cette question et que nous nous trouvons ici dans le domaine
de la foi. Il faut séparer ces deux domaines et admettre leurs
droits respectifs. Tout en étant et ne pouvant pas ne pas étre
matérialiste quant & la science, I’hoinme religieux, en vertu
de son cceur, peut rester fidéle & Dieu et le prie. Divorce com-
plet de la science et de la foi, voila la devise.

Fai de trés graves objections & faire & cette tendance. Si
la science ne conduit pas & Dieu, si elle est essentiellement
matérialiste et meéne a P'athéisme, je demande : de quel droit
assignera-t-on au sentiment la compétence de parler de choses
dont la raison déclare qu’elle ne peut pas les connaitre,
qu’elle doit méme scientifiquement les nier? Ce ne sera pas
au nom d’une révélation surnaturelle, car celle-ci suppose une
idée de Dieu bien arrétée et dépend des resultats incerlains de
la critique et de 'exégése. La jeune école expérimentale, au
reste, ne se soucie pas d’en appeler & cette autorité.

Si le sentiment, comme tel, ne peut rien savoir de I'existence
de Dieu et si I'intelligence conduit dans le domaine de la con-
naissance au matérialisme, de quel droit 'homme se conduit-il
comme s'il y avait un Dieu? Est-ce au nom d’une certaine
impulsion subjective? Dans ce cas, aprés que la science s’est
déclarée incompétente en matiére de foi, la superstition sera
maitresse du terrain. Si le sentiment religieux postule la foi
en Marie, la science répondra: cela m’est égal; je constate

! Voyez la réfutation détaillée de ces idées, plus bas, pag. 537.



LE LIBRE ARBITRE 531

que vous le croyez; je ne l'admets, ni ne le rejette; je suis
incompétente. La science en fera autant si elle rencontre
la fol aux sorciers, aux possédés et aux revenants. Il est
méme possible que '’homme de la science y croie; il n’a
du moins rien dans sa science qui 'empéche de se sentir
intérieurement pressé de croire de telles choses. Il en résul-
tera que le mysticisme et la superstition auront pleine li-
berté de se déployer et que le fanatisme, qui en appelle a la
vérité garantie par le coeur, échappant au controle de la
science, ne pourra étre réprimé dans ses exces que par la
force matérielle.

Mais il faut, dit-on, purifier la conscience religieuse. Et par
quel moyen? par une meilleure idée de Dieu? mais cette idée
de Dieu elle-méme est un postulat de cette conscience. Par
une . meilleure conviction morale ? Mais dans ce domaine
encore la raison n’a pas de voix. Prouver est impossible ici,
dit l'indéterministe, car la vertu suppose le libre arbitre et
celui-ci se prouve aussi peu que ’existence de Dieu et repose
uniquement sur la conscience de notre liberté.

Il est évident que ce divorce de la science et de la foi enfan-
tera la plus grande anarchie dans le domaine de la religion.
L’un dira, sous I'inspiration de son sentiment, des choses excel-
lentes, tandis que l'autre, guidé par le sien, deviendra un adora-
teur de Marie pour finir par étre un incrédule; du moment que
ce sentiment!’abandonnera. Quel prix peut-on attacher a ce sen-
timent qui, loin d’étre un moyen de progrés, n’a été d’ordinaire
que le bouclier de l'ignorance ? Que de fois ne fait-t-il pas une
source de la vérité des caprices qui le dominent? Et si la con-
science religieuse, comme ’a fait encore Stier', vient déclarer
que notre planéte est le centre de I'univers, parce que le Saint-
Esprit témoigne dans le cceur du fidele que I'Ecriture est la
Parole de Dieu, que répondra la science? Qu’auront & attendre
ses représentants si, comme autrefois, la majorité de ceux qui
se disent religieux se déclare contre eux et finit par leur faire
subir, a titre d’athées, le sort de Galilée? Ou bien conclura-
t-on la paix par la déclaration qu’on peut croire en homme

' Andeutungen tiber gliubiges Schriftverstindniss, 11, 6.



b33 J.~H. SCHOLTEN

religieux ce que la science rejette et consacrera-t-on ainsi la
double vérité du moyen age, la vérité théologique et la vérité
philosophique'? Que devient méme I’étude des sciences natu-
relles, si on soustrait le domaine de esprit & 'empire de la
science ?

Pour moi ,je ne saurais admettre un tel antagonisme entre
I'intelligence et le coeur, entre la science et la foi. Je ne saurais
me représenter avec un des partisans de ce dualisme moderne,
un pére ui, persuadé que son enfant doit mourir ou ne doit
pas mourir d’'une certaine maladie, ne peut pas prier pour son
rétablissement en homme de science, mais peut bien le faire
en vertu de son sentiment religieux. On ajoute que si 'esprit
est trop faible pour supporter ce dualisme, il faut abandonner
la recherche de la science au nom de la paix de I'dme. Cet
ordre me parait dur et irrationnel, et s’il était légitime il
{inirait par scinder la société en deux parts, dont 1'une impo-
serait le silence & la science au nom de la religion, tandis que
I'autre qualitierait d’insensés les postulats de la conscience
religieuse.

Non, un pareil antagonisme ne saurait étre la vérité.
L’homme est un étre organique, une unité et non un composé
de deux facultés qui s’excluent, celle de la raison et celle de
la conscience religieuse, dont 'une nie Dieu tandis que autre
plaide pour son existence. LA ol cet antagonisme regne, il faut
de deux choses I'une : ou que cette science ne soit pas la
vraie, ou que l'idée de Dieu, que la conscience religieuse est
censee postuler, soit fausse.

II. Le matérialisme, dit-on, est irréfutable dans le domaine
scientifique. On peut dire en effet que la science qui part de
I'expérience est comme telle matérialiste ; elle ne saurait s’é-
lever vers quelque chose de supérieur au monde des sens.
Mais est-il vrai que l'expérience n’enseigne pas autre chose
que lexistence de la matiere ? Ne raméne-t-elle pas, dans
la nature, & des lois stables, 4 'unité, 4 I'ordre, & 'harmonie?
La nature que nous observons & I'aide de nos sens n’est-elle
pas pour notre raison la révélation de lois et d’ordonnances

* « Quod theologice verum est, philosophice falsum esse potest. »



LE LIBRE ARBITRE 555

immuables, de force et de vie? Notre logique n’est-elle pas
I'assimilation de la logique objective dont le monde qui nous
entoure est la manifestation? Peut-il, dans le domaine des
recherches expérimentales, étre question encore d’une ma-
tiere morte et informe, d’une 9» comme ’enseignait ’ancien
dualisme de Platon ? Sinon, comrment la science de la nature
bien entendue peut-elle étre matérialiste ? Ne conduit-elle pas
plutot vers la conclusion d’Oerstedt ' que les lois de la nature
sont les pensées de Dien? Que si nous passons aux résultats
de I'observation dans les domaines de !'histoire et de I’anthro-
pologie, n’est-ce pas l'observation qui nous apprend, & la lu-
miére de I'histoire, la puissance progressive de I'esprit et de la
moralité et nous renvoie au moment ot I’esprit secouera les fers
de la sensualité pour régner souverainement sur la création ?
N’est-ce pas l'observation qui nous ramene & une force qui
habite en nous, supérieure & ce que le dualisme appelle ma-
tiere? Nous sommes d’accord avec la science lorsqu’au nom
de l'observation, elle défend d’admettre ’existence de D'esprit
. abstracto, comme elle ne reconnait pas de vie physique
ou de faculté organisatrice in abstracto, sans forme visible et
sensible. Nous rejetons avec elle 'existence séparée de deux
mondes, celul de la matiére et de la réaliteé, xiopos opatis, et celui
de 'esprit et de 'idée, =dopos voutds, qui juxtaposées s’excluent
mutuellement. Nous condamnons avec elle et avec les nomina-
listes I’existence objective d’un monde de notions sans contenu
concret, d’étres de raison consacrés par le réalisme. Mais en
résulte-t-il qu’'iln’y ait ni vie physique, ni force active, ni idée,
ni esprit? — Si la science qui part de 'observation n’ose pas
conclure avec l'ancienne métaphysique & un Dieu séparé du
monde; si elle défend de se représenter arbitrairement une
pareille divinité; si elle ne permet pas d’expliquer & priori les
phénomenes de la nature par des causes finales en dehors
d’elle, en résultera-t-il que la science, ne trouvant un pareil
Dieu ni dans le ciel étoilé, ni dans I’histoire, ne saurait re-
connaitre un Dieu quelconque, pas méme ’esprit infini, dont
Iessence éternelle se manifeste dans I’harmonie des phéno-

' Der Geist in der Natur, pag. 149.



034 J.-H. SCHOLTEN

ménes, afin de nous enseigner 2 nous aussi la sagesse et de
nous transformer en des étres raisonnables, ui se plaisent a le
contempler dans ses ceuvres, & le connaitre, & coopérer avec
lui, dans sa force, au maintien de 'ensemble et & le glorifier?
Rien de plus naturel que d’entendre dire & l'indéterministe
qui partage la conception atomistique du monde des épicu-
riens, u’'il est impossible de s’élever d’un monde qui n’est
qu'un assemblage d’innombrables contingences, vers l'idée
de I'unité, de 'ordre, du Dieu unique et qu’il ne reste qu’a
rejeter Dieu ou bien, vu l'incompétence de la science, qu’a
se jeter avec les vieux nominalistes dans les bras de l'eglise
avec ses mysteres, ou bien enfin qu’a s’écrier avec Jacobi:
paien par Vintelligence, chrétien par le cosur. Mais il me
parait absurde que le partisan du déterminisme éthique, tout
en reconnaissant un ordre supréme qui conduit nécessaire-
ment par la voie du développement vers Ja domination de
Uesprit, déclare le matérialisme et Pathéisme pour le dernier
mot de la science. Ce qui explique ce phénoméne, c’est quen
fait de théologie, on n'a pas encore surmonté le déisme ; qu’on
confond une notion arbitraire de Dieu avec Dieu lui-méme et
qu'incapable d’accorder une pareille notion avec les résultats
de la science, on nie tout & fait Dieu. Si la science interdit une
priere qui prétend changer le cours naturel des choses, en
résultera-t-il qu’elle interdise une priére guelconque ? N'en
résultera-t-il pas plutdt qu’on ne doit pas prier ainsi en égoiste,
mais dans le but de glorifier Dieu dans le maintien de I'ordre
moral qu’il a établi? C’est ainsi qu’a prié Jésus, et c’est dans
cette priere commandée par la religion, que la science elle-
meéme reconnait le plus haut développement des forces morales
de 'homme.

Non, la science n’est pas matérialiste par la simple raison
que la nature et surtout 'numanité ne sont pas matiére,
puisque la matiére est une abstraclion, comme la force, la vie,
I’esprit. La mnature est un ensemble ol il ne saurait étre
question ni d’esprit, ni de matiere, isolés I'un de l'autre, mais
ou ils se résolvent en vie, mouvement, force, accessibles a
notre observation sous des formes visibles et incessamment



LE LIBRE ARBITRE 235

variables. Nos sens les constatent et la raison, reconnaissant
dans les phénomenes rapport, unité, loi invariable, harmonie,
apprend a voir dans l'’ensemble de ces phénomeénes visibles
'essence invisible, la vie, la force, 'ordre, la sagesse, Dieu
en un mot. Ce Dieu n’est pas un étre qui autrefois oisif a
passé dans le temps d’un état d'inaction a la création du
monde, pour se reposer ensuite comme l'ouvrier aprés l'ac-
complissement de son ceuvre. Ce Dieu n’est pas non plus uune
notion abstraite, produit d’un syllogisme d’ailleurs logiquement
faux et contraire 4 la loi de la causalité bien entendue. Ce
Dieu n’est pas caché derriére la nature comme l'artiste der-
riere son ceuvre, Non, c’est un Dieu dont la face aimable nous
sourit dans la nature; qui, lumiére lui-méme, fait briller sa
lumiére pour étre ainsi celle des hommes; qui nous environne
de toutes parts et nous parle de lui-méme dans ses ceuvres;
un Dieu qui, tout en se manitestant dans la nature, vit en nous,
comme nous avons en lui la vie, le mouvement et 'étre.
Voila le Dieu que l'observation fait reconnaitre a la raison et
que la nature, 'histoire, notre propre vie nous préchent tout
d’une voix. Ce'Dieu n’est pas une notion abstraite, vrai Deus
ex machind par lequel on explique trés peu scientifiquement
les phénomenes du monde, mais un Dieu que la raison recon-
nait dans toute sa gloire par les phénoménes que 'observation
constate. Nous n’avons pas icl une notion aprioristique d’ordre
ou de sagesse qui est imposée a la nature, comme dans la
téléologie ancienne, mais un Etre vivant, qui, dans I’ensemble
des opérations et des forces que nous appelons l'univers,
révéle & 'homme sa puissance et sa sagesse infinies.

La science nie Dien! Celui qui parle ainsi part, comme Kant
et Jacobi, d’une idée arbitraire, déiste de Dieu que la raison
humaine rejette.

Avant Kant la métaphysique enseignait trois voies pour
s’élever a4 la connaissance de l’existence et des perfections de
Dieu, la via causalitatis, la via negationis, et la via eminentice.
Bien entendue aucune de ces voies ne saurait conduire au ré-
sultat de 'ancienne métaphysique.

La via causalitatis était destinée a conduire a l'existence de



536 J.-H. SCHOLTEN

Dieu comme cause premiére. Commencons ici par poser quel-
ques principes. Une cause, en vertu de sa notion, ne peut pas
étre séparée de son effet, mais opére nécessairement. Une
cause ne peut pas non plus étre simplement volonté, puisque,
selon l'analogie, la volonté nue, en soi, sans plus, ne saurait
produire quoi que ce soit en dehors de I'étre qui veut. D’ail-
leurs, la cause et Peffet ne sont pas séparés 'une de lautre
par la succession du temps, mais sont présents & la fois, puis-
qu’une cause ne saurait se concevoir, comme telle, dénuée
d’effets, ne flt-ce que pour un seul!l instant. Enfin la cause et
Ieffet sont adéquats d’apres la régle : causce respondet effectus.
Si cette logique est inattaquable, la voie de la causalité ne peut
pas, comme le pensait aulrefois la métaphysique, conduire A la
connaissance d’'un Dieu qui, en qualité de cause supréme,
aurait pu ne pas créer le monde qu’il a créé, ni a celle d’un
Dieu qui eQit commencé son action créatrice 4 une certaine
epocue apres avoir été inactif, seul, pendant une éternité. Non,
la voie de la causalité conduit, en vertu de l'idée méme de
cause, & un Dien qui, grice & son essence, est nécessairement
causant, ne se congoit pas sans une activité parfaitement
conforme & son essence et verse en conséquence sa perfection
infinie, la plénitude de sa divinité dans ce que le dualisme
appelle le monde. Il importe peu quel nom on donne a celte
activité : qu’on lappelle, avec la science, nature, loi de la na-
ture, vie de la nature, ou, avec la religion, la puissance efficace
de Dieu, ou, avec Oerstedt, les pensées de Dieu. Sont-ce 1a des
idees étrangeres au christianisme? Zwingli ne parlait pas au-
trement en disant ' : Naturam Plinius accipere videtur pro
ed wvirtute quce wuniversa impellit, sociat atque disjungit. Id
autern quid aliud quam Deus est? Calvin déclarait : pie hoe
posse dici : naturam esse Deum *. Ainsi la voie de la causalité
en conduisant vers un Dieu qui, loin d’étre séparé du monde,
est présent dans tous les phénomeénes de la nature et de I'his-
toire, ruine ’ancienne notion déiste de Dieu.

La via negationis consiste & écarter de Dieu tout ce qui est

* De Providentia. Opp. 1V, 91
2 Instit, I, V, 5.



LE LIBRE ARBITRE 537

fini pour établir les perfections incommunicables de Dieu :
son infinité, son éternilé, sa toute présence, son immutabilité.
Cette voie-la est-elle meilleure? nous ne le pensons pas par
la raison qu’on ne concoit pas de négation dans I’Etre supréme
et que la négation du fini, de la succession, de la mutabilité dans
le temps, de la délimitation dans ’espace, est une négation du
négatif et par conséquent la plus haute affirmation. La qualité
de négatif ne convient pas & Dien, mais aux phénomeénes finis
du monde, concus isolément, qui se succédent, changent et
sont limités. Les expressions : infini, immuable, ont beau étre
négatives dans la forme de I’expression, elles n’en renferment
pas moins le rejet de I'idée qu’on puisse concevoir quelque
chose de négatif en Dieu et que Dieu en conséquence puisse ne
pas étre quelque chose qui existe réellement. On objectera peut-
étre que l'idée de Dieu esprit renferme la négation que Dieu
soit matiere ; mais ce raisonnement est dit & une abstraction
arbitraire d’esprit et de matiere qui n’existe pas dans la réalité.
Dieu n’est pas plus esprit abstrait ou pensée abstraite que
matiere ; il est esprit actif, pensée créatrice qui se manifeste
entre autres sous des formes visibles. L’idée de Dieu comme
lumiere, c’est-a-dire sainteté, renferme sans doute la négation
du péché. Mais cette négation en est encore une, non de quel-
que chose de positif, mais de quelque chose de négatif, puis-
que le péché, comme les ténébres, la maladie, n’est pas un
esse, mais un non-esse de ce que I’homme doit étre selon sa
destination. C’est & tort quon prétend que Pamour de
Dieu renferme une négation; I'idée d’amour, dit-on, suppose
en dehors de Dieu des objets qui limitent son essence; ils sont
quelque chose que Dieu n’est pas, comme dans la série des
étres finis I'existence de I'un limite celle de I'autre. Il suffit de
remarquer que les objets de 'amour de Dieu, étres raison-
nables, sont issus de Dieu et de race divine; leur vie spiri-
tuelle est vie de la vie de Dieu, esprit de I'esprit de Dieu; il
en résulte que l'amour divin étant la manifestation de Dieu
dans la vie des hommes, ne saurait lui imposer des limites.
Nous arrivons enfin a la via eminentice. Elle consiste i at-
tribuer & Dieu éminemment la perfection humaine, afin



538 J.-H. SCHOLTEN

d’établir ainsi les perfections communicables ou morales
de Dieu, sainteté, justice, amour. Cette voie est la plus déplo-
rable de toutes. Essayez, en effet, de vous représenter la
saintelé divine, par exemple, sous la forme de la vertu humaine.
Qu’obtiendrez-vous? Un Dieu qui est parfaitement honnéte,
qui ne prive personne de ses biens, qui n'attente & la vie de
personne, qui aime le prochain comme lui-méme, un Dieu qui
est pieux, qui renonce a lui-méme et se sacrifie dans Uintérét
deshommes. Tout cela me parait aussi absurde que si quelqu’un
disait — nous demandons pardon des expressions dans 'inté-
rét de la démonstration — que Dieu mange ou marche émi-
nemment. Le Dieu que nous révéle Pobservation réfléchie offre
précisément le countraire de ce qui fait le caractere de la sain-
teté humaine, Il n’est pas permis & 'homme de dérober : Dieu
dépouille chaque jour les hommes de leur propriété, parce
qu’elle lui appartient; il appauvrit et enrichit, selon son bon
plaisir, et la religion s’écrie en présence du naufrage des biens
terresires : 'Eternel a 6té! Il n’est pas permis & 'homine de
tuer et Dieu ote chaque jour la vie aux humains parce qu’il
dispose en maitre de la vie et de la mort. L’homme péche,
lorsque dans sa conduite il ne songe qu’a lui-méme, et Dieu
vise en tout, méme dans le salut des hommes, & la gloire de
son nom : toutes choses ne sont pas seulement de lui et par
lui, mais aussi pour lui; il opére ce qu’il fait pour 'amour de
son nom. On le voit, la via eminentice conduit droit & une idée
absurde de Dieu. En appellera-t-on & la déclaration de Jésus:
Celui qui m’a vu, a vu le pere? (Jean XIV, 9.) Sans doute,
Dieu qui se manifeste dans I’'univers, se manifeste surtout dans
'homme et dans le plus grand des hommes. Mais il n’en re-
sulte pas qu’il soit permis de se représenter Dieu humaine-
ment & la ressemblance de I'homme Jésus. La vérité cue
Dieu s’est manifesté en Jésus demandera toujours cette res-
triction : pour autant que Uinfini peut se manifester dans les
limites de Uhwmanité finie. Celui qui observe une fleur con-
temple Dieu, mais qui en conclura qu’il faille se le représenter
sous cetle forme? L’amour de Jésus s'est montré dans 'ab-
négation, dans le renoncement volontaire aux jouissances de



LE LIBRE ARBITRE 539

laterre: en résulte-t-il qu’il faille se représenter la grandeur de
amour de Dieu en Jésus-Christ sous la forme d’une privation
temporaire qu’ils’est imposée dans le don de son Fils? Evidem-
ment c’est de 'anthropomorphisme. On a pu dire avec raison
qu'en créant ’homme, Dieu a théomorphisé, mais il n’est pas
permis d’en conclure, en sens inverse avec Jacobi, que 'homme
en se représentant Dieu doive nécessairement anthropomor-
phiser'. C’est ici qu’il convient de dire: tu ne te feras non-seu-
lement aucune image taillée, mais encore aucune ressemblance
ni des choses qui sont aux cieux, ni de celles qui sont sur la
terre. Dieu manifeste sa vertu divine dans Iarbre qui croit
et fructifie. Mais il serait absurde de dire que croitre et fructi-
fier appartiennent eminentissimo sensu aux perfections de
Dieu. Dieu se manifeste dans la force qui nous fait marcher,
manger et boire; qui en inférera que Dieu fasse la méme chose
éminemment? Dieu manifeste sa vie dans la puissance morale
qui permet & ’homme de se sacrifier, mais qui en conclura au
sacrifice de l'amour de Dieu? Autant vaudrait dire avec la
meéme rigueur scientifique, que Dieu se repent ou se souvient.
Ce sont des représentations anthropomorphiques de Dieu qui’
ne se laissent pas accorder avec lascience par la simple raison
qu’elles n’expriment pas 'idée de Dieu. L’antagonisme n’existe
pas entre I'idée de Dieu et la science, mais entre la science et
la fausse représentation de Dieu suggérée non par la raison,
mais par 'imagination.

III. Il s’agit maintenant, aprés avoir rejeté le Dieu du déisme,
d’examiner comment il faut se représenter les perfections di-
vines sans déroger d’une part a la cosmologie et a 'anthropo-
logie expérimentales et de P'autre, sans tomber dans I’anthro-
pomorphisme.

Nous commencons par la création et la providence.

Si l'on se représente le esse absolu comme I’activité absolue,
les phénoménes du monde dans le domaine de la nature et
dans celui de T'histoire ont leur base commune dans l'étre
absolu, en Dieu. Dieu est ici la causa sufficiens de tout ce qui

* Jacobi, Von den gittlichen Dingen, W. W, 1II. Comp. Aus Schleierma-
chers Leben. In Briefen, II, 341, 344.



240 J.-H. SCHOLTEN

existe. Combinée avec I'idée de personnalité, dont nous parle-
rons plus tard, cette cause premiere s'appelle, dans le langage
populaire, Créateur et Providence. Ces deux qualités, qui se
distinguent dans notre représentation liée au fini, n’en font
quune seule en Dieu pour notre pensée. Ces deux formules
n’expriment pas une différence métaphysique dans laclivite
de Dieu, mais elles signifient que l'ensemble des phéno-
meénes que nous appelons monde a sa base immuable dans
une cause supréme c’est-a-dire en Dieu. Il est superflu de
démontrer que l'indéterminisme qui admet le jeu des volontés
indépendantes, ne reconnait pas cette cause supréme de qui
toul émane.

I’idée de cause premiére entraine celle de toute puissance.
Si la cause premiére produit tout ce qui existe réellement,
il n’y a pas de puissance soit au-dessus, soit en-dehors d’elle.
Le déterminisme ne peut pas ne pas le reconnaitre. Partant
de Pobservation du domaine physique el du domaine moral,
il s’éléeve a lidée d’un univers ol tout est manifestation
d’une puissance souveraine, la vie de toute vie, la force de
toute force, qui n'opére pas seulement tout dans la création
inanimée, mais qul déploie encore une activité sans bornes
dans celle des étres ¢ui pensent et qui veulent. L’indétermi-
nisme au contraire ne peut pas reconnaitre la toute puis-
sance divine. Il considére les volontés des étres raisonnables
comme autant de puissances qui, indéterminables et indé-
pendantes de toute influence, peuvent troubler incessam-
ment 'harmonie du plan divin. Ici la toute puissance est ou
bornée ou s’'imposant volontairement des bornes : ce que
Dieu veut n’arrive pas si les hommes ne le veulent pas. Si
I'indéterminisme applique le libre arbitre a Dieu, nous obte-
nons I'idée de toute puissance sous la forme de l'arbitraire. On
dit alors : Dieu, étant tout puissant, aurait pu créer ou ne pas
creéer le monde, ou Parranger autrement. Rompant les lois de
la nature, il peut, par exemple, arréter la révolution de la
terre autour du soleil en faveur de Josué. Il peut, pour parler
avec les nominalistes du moyen 4ge, anéantir la vérité que les



LE LIBRE ARBITRE 5751

angles d’un triangle sont égaux & deux angles droits. Il peut
méme abolir la loi morale .

Le déterminisme se garde bien de précher de pareilles absur-
dités. Si Dieu est la cause absolue de tout ce qui existe réellement,
il n’est pas permis de faire dé la toute-puissance divine la
faculté de réaliser tout, méme les fantaisies que 'imagination
se crée en dehors de la réalité, c’est-a-dire I’absurde, car une
cause ne peut produire que ce dont la source réside en elle-
méme; d’ou il suit que Dieu ne peut produire que ce qui
trouve sa base dans la nature divine.

Nous passons & la perfection divine en vertu de laquelle
notre pensée ne saurait concevoir Dieu comme n’existant pas,
c’est-d-dire son éternité. Elle exprime la nécessité de I'exis-
tence divine. Les catégories du commencement, du dévelop-
pement, de la fin, et en conséquence la forme du temps, ne
sont pas applicables & I’étre absolu. Quoi? a-t-on dit, la forme
du temps ne s’applique pas a Dieu? Nous avouons ne pas pou-
voir le comprendre! Il faut distinguer entre la représentation
qui est inséparable du fini et par conséquent des formes du
temps et de l'espace, et la pensée qui s’éléve des phéno-
meénes a l'idée de l'infini; celle-ci ne permet pas de se repré-
senter Dieu sousla forme du temps. Le temps est objectivement
la forme du changement et de la succession des conditions
inséparables de tout ce qui est fini; subjectivement il est la
forme sous laquelle 'homme observe le fini. Or cette forme
ne convient pas a I'étre absolu. L’absolu n’a pas succédé a
quelque autre chose; car alors cette chose devrait appartenir

* (. Voetius, une des plus solides colonnes de I'orthodoxie réformée au
XVIIe siecle, disait (Sel. Disputt. I, pag. 372 et sq.) : « Dei potentiam fa-
ciunt (Sociniani) asylum contradictionum et absurdorum; sic metuen-
dum, ne tandem quis inferat, Deum libere posse decernere, ut homo sit
irrationalis, canis sit lapis, corpus sine quantitate, accidens sine sub-
jecto, et ut idem Petrus Romse moriatur et Colonie quiescat. Facile erit
illis, qui portenta hcee parturiunt, pretexere, nullam necessitatem et
immutabilem rationem se habere antecedenter ad voluntatem Dej,

quandoquidem libera voluntas Dei sit sola prima suprema causa omnium
ad extra. »



D42 J.-H. SCHOLTEN

aussi & Pabsolu. L’absolu ne peut pas avoir succédé & un temps
sans contenu, car un temps vide est une abstraction qui n’a
pas de réalité. Soutenir ainsi : il y avait un temps vide avant
I’absolu! ce serait dire : avant ’absolu il n’y avait rien. Il n’est
pas possible non plus qu’il y ait quelque chose aprés I'absolu
dans le temps, puisque celui-ci appartient aussi a 'absolu. On
ne peut pas plus concevoir I'étre absolu borné par l'espace
que par le temps. En effet 'espace est quelque chose ou n’est
rien. S'il est quelque chose, je veux dire quelque chose de
réel, ce quelque chose appartient & I'absolu; s'il n’est rien,
une pure abstraction, il n’y a rien hors de I'absolu et 'absolu
n’a point de limites. Si la forme du temps, le commencement
et la fin, 'avant et 'aprés ne sont pas applicables & I’absolu,
la forme de la succession du temps, ni celle du changement
de condition ne le sont pas davantage, puisque I'absolu comme
tel n’est pag soumis au changement.

L’indéterminisme ne saurait s’élever a cette notion de l'éter-
nité. Il admet des choses contingentes qui n’ont pas, ou du
moins n’ont plus leur derniére cause en Dieu. Dieu n’est que
le spectateur oisif de cettec série infinie de contingences.
L’ceuvre du libre arbitre dans le domaine de la nature et dans
celui de I'histoire ne commence & exister pour la contempla-
tion de Dieu qu’aprés que les volontés contingentes l'ont réa-
lisée. L’éternité est ici, comme pour les sociniens, un temps
qui n’a ni commencement, ni fin. Idée contradictoire : puisque
qui dit temps, dit commencement et fin. Il y a ici une contra-
diction in adjecto. Pour 'indéterminisme Dieu n’est pas 'étre
immuable, mais, le devenir incessant, en conséquence un étre
fini qui marche avec le temps, Cela est sensible surtout dans
la maniére dont l'indéterministe se représente la science divine
en face du libre arbitre: Dieu passe d’un non savoir & un
savoir et ne prend connaissance du libre arbitre rju’aprés qu’il
s’est réalisé. Nous tombons évidemment ici dans un grossier
anthropomorphisme. La pensée, a la différence de la représen-
tation, s’éléve vers un Dieu qui, cause premiére de tout ce qui
existe sous la forme du temps, est supérieur lui-méme 2 la
catégorie du temps.



LE LIBRE ARBITRE 543

La toute présence appelle aussi notre attention. Elle résulte
de l'idée de cause: celle-ci est présente dans lout ce qu’elle
opére; elle n’est pas seulement transcendante, mais encore
immanente. « Dieu est partout, dit F. Hemsterhuis', il est ici;
il n’y a dans cet arbuste, dans vous, ni dans-moi, aucune
partie, quelque indivisiblement petite que nous la concevions,
qu’il ne penetre. Il est en vous aussi parfaitement présent que
dans lunivers. » Il est évident que le déisme, que dans le
domaine moral on appelle 'indéterminisme, ne saurait s’élever
A cette conception. Selon lui, Dieu n’opere pas la ou I'homme
veut et opére. La toute puissance divine devient ainsi une
actio in distans, non dans les créatures, mais sur elles; idée
logi juement inadmissible, puisque une foree ne saurait opérer
la ou elle n’est pas. Mais quand meéme cette actio in distans
serait admissible, elle est inutile 14 ol la nature et ’espéce
humaine, aprés avoir été créées, sont censées se soutenir
d’aprés des lois éternelles par leurs propres forces, non en
Dieu, mais & coté de lui. Finalement il ne reste ici qu'un
Dieu oisif, ce qui revient & dire que l'idée de Dieu s’évanouit.

Si I'ensemble des phénomeénes se congoit comme un tout
harmonique, la causalité absolue obtient le prédicat de 'unité.
Le polythéisme repose sur une conception du monde qui n’a
pas encore appris & connaitre I'unité organique de l'univers.
Le déterminisme admet cette unité, puisque, dirigé par I'obser-
vation, il constate en toutes choses la loi, dans le monde physi-
que la loi de la nature et dans le monde rationnel et moral la
manifestation de la loi logique et morale, un ordre moral.
L’indéterminisme, au contraire, ne saurait s'élever jusqu’a
I'unité de Dieu. Un monde ou le hasard régne dans le domaine
moral, est un assemblage atomistique du multiple, mais n’est
pas un ensemble organique. Une volonté, qui indéterminable
repose sur elle-méme, est et reste une puissance qui, en
dehors de Dieu et opposée & Dieu, trouble I'unité de l'ordre
universel. Si cette volonté est une puissance qui peut vouloir
ce que Dieu ne veut pas, le péché devient un ens positivum,

* uwres philosophiques, Paris, 1809, II, 104.



Dhk J.-H. SCHOLTEN

un objet réel. De Ia résulte un dualisme qui admet un double
principe absolu, un bon et un mauvais, Ormudz et Ahriman,
Djeu et le diable.

Nous appelons Dieu Ksprit a la différence des phénomeénes
extérieurs qui s’observent & I'aide des sens. L’étre absolu qui
se manifeste sensiblement et visiblement dans la nature et
dans I’histoire peut étre reconnu par la raison; il ne saurait
étre observé par les sens. Dieu est donc Esprit ; 1° parce qu’il
est invisible. 2° Parce que la vie absolue dans la nature et
Ihistoire s’annonce comme une vie de pensée et, en consé-
quence, puisque la pensée absolue se pense aussi elle-méme,
comme une vie personnelle, qui a la conscience d’elle-méme,
Diew est esprit ne marque pas, comme le soutenait 'ancienne
meétaphysique, la substance de Dieu opposée a la nature, mais
la vie spirituelle et invisible de Dieu, se déployant dans les
phénomenes visibles de la nature et dans les phénomeénes in-
visibles de notre vie intime. Dieu est esprit, non pas esprit
purement contemplatif, mais actif ; pensée qui est a la fois vie
et force, toute puissance créatrice, Logos créateur; ce n’est
point le zsouog vorro; (monde de la pensée) & colé du xsouos dpurig
(monde visible), mais la vie absolue se déployant, avec une
conscience personnelle, dans une variété infinie et manifestant
dans cette variété la plus haute unité, I’harmonie parfaite.
Dieu n’est pas un esprit qui, pure abstraction, s’isole de la
matiére, autre pure abstraction, mais un esprit dont la vie
spirituelle pénétre 1'univers et qui vit et opére comme Saint-
Esprit dans les créatures finies qui portent son image. « Dieu,
disait Fénelon !, est souverainement un et souverainement tout.
Il est éminemment tout ce qu’il y a de positif dans les essences
qui existent. Il s’en suit que I'étre infini ne pouvant étre res-
serré dans aucune espéce, Dieu, & proprement parler, ne doit
pas plus étre considéré sous l'idée restreinte de ce que nous
appelons esprit, que sous quelque idée que ce soit d’une
perfection particuliére déterminée et exclusive de toute autre. »
« Dien, disait Malebranche®, renferme en lui-méme les perfec-

1 De lexistence de Dieu, chap. 5.
* Recherche de la vérité, 111, 2, 6.



LE LIBRE ARBITRE £5%/15)

tions de la matiére sans étre matériel; i1 comprend aussi les
perfections des esprits créés, sans éire esprit de la maniére
dont nous concevons les esprits. Son nom véritable est: Celui
qui est, I'étre sans restriction, tout étre, I’étre infini et uni-
versel. » Inuatile de dire que I'indéterminisme est incapable de
s’approprier ces conceptions.

Si la cause premiére est esprit, il en résulte I'idée de la
toute science de Dieu. Comment en se manifestant dans tout ce
qu’elle opére comme esprit, c’est-a-dire comme vie person-
nelle et pensante (perscenliches Denkleben), la cause premiére
ne connaitrait-elle pas tout? Dieu est le moi absolu dans ce
sens que, cause de tout, il a la conscience de son existence et
de son activité et connait par conséquent toutes choses. Re-
marquons cependant que Dieu ne sait pasles choses du monde
sous la forme de la connaissance humaine. Sa science n’est
pas, comme la notre, assimilation de ce qui est hors de lui,
mais toute-puissance intelligente et consciente d’elle-méme.
A entendre le déiste, Dieu contemple & distance ce qu’il a créé.
Il en fait autant au point de vue supranaturaliste, dans 'inten-
tion expresse d’'intervenir si cela est nécessaire et de corriger
son ceuvre, au point de vue indéterministe et pélagien, dans
le but essentiel de punir ou de récompenser les hommes. Sa
science n’est pas la toute-science ; elle est bornée ou se borne
volontairement elle-méme; elle prend connaissance sous la
forme du temps et de la succession ; elle s’accroit. Mais, isolée
de la causalité divine et de la toute-puissance, elle supprime |
I’infinité de Dieu, sa perfection, sa providence; c’est-a-dire
elle supprime I'idée méme de Dieu. L’indéterministe repousse
la science absolue de Dieu. La prescience divine, dit-il, ne se
concoit qu’a la condition que le présent renferme nécessaire-
ment tous les événements de ’avenir. Or, en admettant ceci,
la contingence de la volonté est exclue et le péché est néces-
saire '. C’est ce qui faisait dire aux sociniens que Dieu ne
connait ce qui est du domaine de la liberté qu’au moment ol

* Nous examinerons plus bas cette derniére assertion en étudiant la
swinteté de Dieu, pag. 548.

THEOL, ET PHIL. 1875. 35



546 J.-H. SCHOLTEN

celle-ci se déclare. Dieu ne savait donc pas hier ce qu’il sait
aujourd’hui. Dieu n’est plus l'étre absolu mais le devenir
absolu. N'étant plus infini, 1l cesse d’étre Dieu. D’autre part,
il v a, dit I'indéterministe, de l'irréligion & douter de la toute-
science divine. Celle-ci est donc, continue-t-il, un postulat du
sentiment moral et religieux. Nous voila de nouveau dans la
pleine antinomie de la science qui nie ce que le sentiment
religieux postule; mais elle s’évanouit du moment que la
science, appuyée de 'expérience, écarte toute contingence et
par conséquent aussile libre arbitre. L'indéterministe a beau
nier que le présent, comme disait Leibnitz, est gros de I'avenir :
I'expérience n’est pas pour lui. L’arbre se cache dans la graine,
disait Jésus-Christ lorsqu’il voulait enseigner que la fondation
dun christianisme en contient les développements. Les fils de
I’histoire ne se coupent nulle part et il estabsurde de demander
quelle serait la face de ’Europe, si la paix de Westphalie n’etit
pas été conclue. La science historique n’est pas une casuis-
tique ; elle ne demande pas ce qui serait arrivé, si tel ou tel
événement n’eut pas.eu lieu; elle ne demande que ce qui est
arrivé et cherche & comprendre les faits dans leurs causes et
leurs rapports. L’expérience enseigne que, dans le domaine de
I’histoire, rien n’arrive sans cause et qu’un événement engen-
dre nécessairement le suivant. S’il n’en est pas ainsi, c’en est
fait de l'étude pragmatique de D’histoire et Phistoriographie
doit étre remplacée par la simple chronigque. L’anthropo-
morphisme joue icl un role considérable: on se représente
Dieu comme prenant connaissance de ce Jui se passe en
dehors de lui; on parle d’un ceil qui voit tout, et on s’expose
a faire de Dieu un simple spectateur de la nature et de I'his-
toire. Dans le domaine moral surtout I'inconvénient est trés
sérieux. Ne mens pas, dit tel pére & son enfant, car Dieu te
voit. Ceci suppose que si Dieu ne le voyait pas, I'enfant men-
tirait et que s'il ne ment pas c’est par la crainte que Dieu, qui
le voit, ne le punisse. Or, cette craintie est immorale; elle
appartient & I’économie de la loi. L’homme moral s’abstient du
mal parce que c’est mal et s'écrie avec Joseph : Comment
ferais-je'un si grand péché et pécherais-je contre Dieu ?



LE LIBRE ARBITRE D47

La toute-science de Dieu s’appelle sagesse absolue, lorsque
I’expérience nous révele dans le domaine de la nature et de
I’histoire un ordre marqué au coin de I'unité, de ’ensemble
et du but. Au point de vue dualiste et déiste, ce plan divin existe
en dehors du monde visible et le précede, comme le pro-
gramme de l'artiste est antérieur & son ouvrage. Une pareille
téléologie répugne avec raison aux amis des études expéri-
mentales. Le but, comme 'a déjd remarqué Aristote, n’existe
pas hors des objets, mais dans les objets mémes. Cependant,
s1 I’étude de la nature ne nous permet pas d’expliquer les
phénoménes par des intentions en dehors de la nature, elle ne
nous défend pas de constater dans les phénoménes la ten-
dance vers un but, o tées '. Chaque élre organique réalisé
manifeste un but final auquel les parties conspirent. C’est
ainsi que les ailes de l'oiseau sont déja préformées dans I'ceuf,
parce qu’ici 'évolution de la vie a pour but de provoquer un
étre qui vole. Nul doute que ce quon appelle but dans le
monde des choses finies qui aspirent & se réaliser, n’existe pas
pour I'étre absolu ; 'aspiration & un but suppose une imper-
fection incompatible avec I’absolu. C’est ce qui ne peut pas
cependant nous empécher de constater l'ordre, 'harmonie, la
correlation dans I’ensemble des opérations qui émanent de
I’étre absolu, pour lui appliquer ensuite 'attribut de la sagesse.
Une connaissance scientifique de la nature suppose dans la
nature 'ordre et la régularité. Un monde livré au désordre et &
Iarbitraire pourrait étre 'objet de I'observation simple, non
de la notion, de la science. Si nous ne découvrons pas cet
ordre partout, la faute en est aux bornes de notre connaissance;
cependant partout ou il est question de science de la nature,
cette science suppose des rapports, de 'ordre, des lois. Dieu
opére néanmoins de maniére (ue l'esprit humain peut con-
stater son activité en partie et toujours de plus en plus.

* « 81 la recherche des causes finales doit &tre bannie des sciences d’ob-
servation en tant que méthode ou explication, la réalité de ces causes,
une fois les faits recueillis et classés, s'impose & tout esprit que le part:
pris n’égare pas. » A. Réville, Revue des deux mondes, 1874, tome V, pag.
o34, V. G.



548 J.-H., SCHOLTEN

Si nous comprenons amit de lordre et de la régularité, le
penseur logique, nous ne comprenons pas l'insensé inconsé-
quent qui n’obéit qu’a ses caprices. Un Dieu que nous com-
prenons dans ses ceuvres, pour autant qu’il se manifeste hors
de nous et en nous, un Dieu dont l'activité petu étre un objet
de la science humaine, est un Dieu d’ordre, qui se fait con-
naitre & 'homme comme la sagesse supréme. S’il est pieux,
I’homme s’écriera devant la nature avec le Psalmiste: Tu as
tout fait avec sagesse! et en face de I'histoire avec Paul: O
profondeur des richesses et de la sagesse et de la science de
Dieu! Ce langage, 'indéterministe, s’il est conséquent, ne sau-
rait le répéter. Le résultat final du développement du monde
moral est incertain & ses yeux. Il n’y a pas ici de but a la réa-
lisation dudquel les étres individuels concourent ou, s'il y en a
un, les hommes peuvent le déjouver. Nous avonsici un Dieu
qui veut le bien, mais gui s’est privé du moyen de le réaliser
en accordant le libre arbitre & ses créatures.

La causalité absolue se manifeste aussi comme sainteté divine.
Le Dieu que nous préche l'expérience n’est pas saint sous la
forme de la sainteté humaine, comme nous ’avons remarqué*.
Mais 'ordre moral qui appelle et forme I’homme & la perfection
morale et qui a la réalisation des idées morales pour objet,
nous ramene vers Dieu qui en est Uauteur. La religion le qua-
lifie de saint, parce qu’il opere le bien moral. L'indéterministe
au contraire se représente Dieu comme le créateur d'un monde
ol la moralité est I’ccuvre du hasard et oli son triomphe n’est
pas assuré. I ne peut donc pas parier de la sainteté divine
dans un sens absolu. Que Dieu se plaise au bien, sa saintete,
limitée par l'arbitraire des hommes, ne saurait en réaliser
I'idée. On a beau invoquer ici la permission de Dieu. Nous
disons avec Bayle : Une mére qui, témoin des piéges qu'un
séducteur tend a son enfant, n’intervient pas, prouve qu’elle
n’aime pas son enfant et n’est pas morale.

Mais est-il permis au déterministe de parler de la sainteté
divine, lui qui est forcé de faire dériver de Dieu le mal moral?
Cette objection provient d’une notion du péché repoussée,

* Yoyez plus haut, pag. 533.



LE LIBRE ARBITRE 549

comme nous l'avons vu plus haut (pag. 339-344) par la psy-
chologie autant que par 'histoire. En effet, que nous enseigne
Pexpérience? Le développement de I’homme commence exclu-
sivement par la vie de la nature. A un degré plus élevé se
dégage peu & peu une notion d’ordre et de loi; cet ordre, cette
loi, s’imposent & la masse comme des puissances étrangéres et
la contraignent de se soumetire. N1 'une ni l'autre de ces
phases ne possédent la conscience du péché. Objectivement il
v a imperfection morale ; I'idée humaine n’est pas encore réa-
lisée ; mais ’homme n’a la conscience ni de cette idée, ni de la
disproportion qui existe entre elle et sa condition. Dans I’état
de nature ’'homme ne connait point de loi morale et n’éprouve
pas de douleur morale ; il se plait, comme 'animal, & obtem-
perer & ses instincts égoistes. Dans la période légale, chaque
transgression luil inspire de la douleur non pas & cause du mal
comme tel, mais par la crainte de la punition qui le menace. 1l
souffre d’obéir & une loi qui géne sa liberté physique. Aussi la
brise-t-il ¢’il le peut, comme I’animal rompt ses chaines. Tout
ceci est naturel et nécessaire. Ce n’est qu’avec le développe-
ment de la raison que nait la conviction que la loi est bonne et
qu’il ne convient pas & ’homme de vivre égoistement pour soi
aux depens des autres, en d’autres termes, que 'égoisme est
un mensonge et que lamour est la vérité. C’est alors que
s'éveille en lui, avec la connaissance morale, le sentiment moral
et le veeu d’une vie supérieure; il prend plaisir & la loi de
Dieu selon 'homme intérieur; mais il voit toujours en lui une
autre loi, celle de la sensunalité qui, comme dit Paul’, lutte
contre la loi de sa raison et fait de lui le captif du péché. C’est
la période de la lutte entre la chair et I'esprit. C’est alors que
la conscience du péché se fait jour et que le pécheur s’écrie:
Malheureux que je suis! Il voit le contraste entre 'idéal et
la réalité. Il sent qu’il n'est pas ce qu’il doit étre et ce qu’il
peut devenir en vertu de sa nature morale, et il s’en afflige.
Cependant I'esprit se fortifie. La délivrance si ardemment dé-
sirée des liens de la vie animale se réalise de plus en plus.
L’esprit commence & régner; le besoin du renoncement se

! Rom. VII, 23.



55() J.-H. SCHOLTEN

déclare, la lutte se poursuit et ’histoire signale au combat-
tant 'Unique en qui UEsprit a parfaitement triomphé. N'ou-
blions pas toutefois que le développement que nous venons de
tracer de l'état de nature par la période légale jusqu’a celle
de la conscience du péché et de la lutte ne se fait pas partout
de la méme maniére, ni avec la méme promptitude, ni dans les
meémes proportions. Mais, sil’histoire nous apprend a connaitre
cette marche et nous montre le genre humain appelé comme
tel & parcourir ces périodes, ’expérience ne nous enseigne
pas moins que chaque individu est placé dans une des phases
de développement que 'espece franchit. La société, en effet,
nous montre des esclaves de la sensualité qui, ignorant la loi
morale, n’ont d’autre frein que la loi sociale ; des faibles qui,
animés de la conscience de leur destination, veulent le bhien
mals tombent et se relévent tour & lour; des forts enfin qui,
formeés par la lutte, sont fermes et inébranlables tout en ayant
a rougir encore de mainte imperfection. Dans toutes ces pha-
ses, le péché, transition de la vie animale a la domination de
Pesprit, occupe une place nécessaire.

Au point de vue que nous venons de retracer, le péché cesse
de jeter un élément de perturbation dans lordre établi de
Dieu. A I'état de nature ou a I'état légal 'homme mene une
vie animale et son péché est aussi conciliable avec 1a sainteté
de Dieu que la manifestation des instincts de la brute, quoi-
que en vertu de sa nature le plus grand pécheur occupe une
place supérieure a celle de ’animal. S’il péche avec conscience,
avec la connaissance de la loi morale, cette conscience annonce
I’éveil de la sympathie pour une condition plus élevée, distin-
ogue 'homme des autres créatures qui ne peuvent pas pécher
et lui assigne déja une place supérieure dans le rang des étres.
On le voit, le péché ne brise pas l'ordre établi; il s’annonce
comme une chose qui ne doit pas étre, subjectivement, devant
la conscience humaine, en ce sens que 'homme dont la nature
morale s’est réveillée, ne peut pas acquiescer & ’état inférieur
ou il se trouve, mais apprend, saisi de tristesse, & aspirer,
comme un affamé et un altéré, 4 la vie éternelle. En décou-
vrant qu’il n’est pas ce-qu’il peut et doit étre, il est mécontent



LE LIBRE ARBITRE 551

de lui-méme et ce mécontentement, grace A I'impulsion de sa
nature morale, I'entraine vers ce qui est meilleur. Si le péché,
la ou il existe, est inévitable, il faut remarquer aussi que la
connaissance du péché, connaissance par laquelle le péché
commence seulement & étre péché, constitue le premier pas
dans le chemin de la perfection morale. La méme conscience
qui éléve I'nomme au-dessus de I’animal et de ’homme animal,
laccuse a la vue de l'idéal de sa destination et le pousse & lais-
ser ce qui est derriere lui et a se porter vers ce qui est devant
lui. C’est ainsi que le péché se comprend dans un ordre de
choses ol la vie de I'Esprit ne se dégage que graduellement
- de I'état primitif. '

Un pareil ordre de choses serait-il contraire & 'idée de la
sainteté divine ? §’il n’est pas contraire & cette idée qu’il y ait
des étres, plantes et animaux, sans moralité, dont la nature
exclut toule moralité et n’a pour principe de vie que ’égoisme,
comment serait-il contraire 4 la sainteté divine qu’il v ait des
étres qui, quoique destinés & la moralité, ne 'ont pas encore
réalisée dans leur état de nature? S’il n’est pas contraire 2 la
sainteté divine que la vie animale du lion et da tigre déploie
sa férocité sanguinaire, comment serait-il contraire & cette
sainteté qu’il y ait des étres qui, quoique destinés & étre un
jour des hommes, ressemblent & plusieurs égards & 'animal,
et encore d’autres étres qui, dans la lutte avec 1'égoisme, ne
sont pas encore parvenus a la domination de l’esprit? L’homme
qui péche, c’est-a-dire 'homme chez qui la conscience dou-
loureuse du péché s’éveille avec la connaissance du bien,
comme la douleur qui accompagne I'enfantement d’un état
nouveau, n’est-il pas & sa place dans un monde qui ne con-
nait pas de solution de continuité ? Serait-il irrationnel d’ad-
mettre que l'intervalle qui sépare ’homme de la nature de
I’homme moral accompli soit comblé par une série d’étres
intermédiaires cui sont pécheurs a divers degrés?

Nous nous trouvons ici devant le dilemme : ou un monde
oll tous sont moralement accomplis, ou bien un monde ou le
Christ est entouré de millions dont les uns se rapprochent de
lui, dont les autres sont séparés de lui par une grande distance,



553 J.-H. SCHOLTEN

mais qui tous sont destinés & aspirer par lui & une moralité
toujours plus élevée. Le péché est une condition ot le.bien ne
s'est pas encore développé ; en d’autres termes, le péché n’est
pas un ens positivum, mais un non-étre. Or, comment ce (ui
n’est pas ou n’est pas encore, une négation, pourrait-elle bles-
ser la sainteté divine dans un ordre de choses ol la conscience
de cette négation est la transition nécessaire a son abolition,
c’esl-a-dire & une existence spirituelle positive '?

Voici donc le fait: Dieu est saint, comme nous l'avons dit,
parce (qu’il opére non-seulement le bien physique dans la
nature, mais encore le bien moral dans ’homme. Or, 1l ne
cesse pas d’étre saint, parce qu’il ne produit pas partout dans
la création le bien moral. Sans cela toute la création inanimeée
et non morale serait une protestation contre la sainteté divine.
Dieu n’opere nulle part le mal; s’il n’opere le bien moral ni
partout, ni partout dans la méme mesure, il 'opére dans tous
les étres moraux, avec I'intention d’affranchir un jour totale-
ment la vie de 'esprit des entraves de la chair.

On a exprimé la crainte que 'homme qui considére le mat
comme une transition nécessaire au bien et une condition de
développement supérieur, n’acquiesce a la condition ol il se

* Edm. Schérer. Du péché. Mélanges de critique religieuse. (Pag. 94} La
vie de I'homme est un développement et le point de départ de ce Jdéve-
loppement est 'animalité. Cest du sein de la vie animale que l'esprit se
dégage. 1l se forme dans la lutte. Mais qui dit lutte dit impertection, fai-
blesse relative des principes qui sont en lutte. Le péché provient de la
faiblesse de 'esprit et Vesprit est faible parce qu'il ne se forme qu'au
moyen d'un développement. (Pag. 07.) Au point de vue du développement
qui est le point de vue historique, le point de vue de la réalité, ce qui
existe en premier lieu, ce n'est pas le bien, la liberté, l'esprit, c’est au
contraire la chair, 'appétit, la satistaction. (Pag. 105.) Le péché n'est la
que pour étre ni€; en d’auntres termes, il n'est qu'une condition du déve-
loppement spirituel de I’humanité & travers I'éternité. (Pag. 96.) Le sen-
timent du péché est la conscience de la distance qui nous sépare de notre
destination. Dieu est-il done 'auteur du péché ? Dien en créant un étre
moral a consenti aux conditions de la moralité. Demander a Dien pour-
quoi 'homme est pécheur, c'est 1lul demander pourquoi il n'a pas créé
I'enfant homme fait, 'homme dansla condition de 'ange, on pourquoi il
n’a pasracheté 'humanité par un seul acte de sa puissance. V. G.



LE LIBRE ARBITRE 553

trouve et ne s’afflige pas de son péché. C’est oublier la
constitution de notre nature morale qui nous défend d’étre
contents de ce non-éire aprés que nous avons acquis la con-
science de ce que nous pouvons et devons étre. Il se méle &
cette crainte un levain funeste, je veux dire le préjugé du libre
arbitre. Mais il n’y a pas de libre arbitre qui puisse faire dire &
Yhomme en qui la conscience morale s’est éveillée : Il m’est
indifférent d’étre bon ou de ne pas 'étre! L’impulsion morale
vers le bien est établie de Dieu dans U'ordre moral et il ne dé-
pend pas de ’homme de I’anéantir. Le cetas parentum d’Horace
peat s’appliquer & telle ou telle nation, mais 'histoire univer-
selle lul donne un démenli formel. Chaque progrés dans le
domaine moral et principalement "apparition du Christ et ses
conquétes nous rameéenent vers une puissance morale supé-
rieure a celle de I’égoisme et destinée & triompher dans le
genre humain.

LI’indéterministe se plaint de ce que nous supprimons la
justice de Dieu, parce qu’ll est déraisonnable de penser que
Dieu punisse le péché qu’il a ordonné. Cette objection provient
d’une notion surannée de la justice, empruntée au tribunal
humain. La justice, sensu forensi, signifie rétribution pour la
transgression de la loi, idée déjh dépassée, nous 'avons wvu,
méme dans le droit pénal. Cette théorie de la satisfaction, con-
damnée par la science et la morale, est appliquée a Dieu, et
puis on se plaint de ne pas trouver dans le monde I'idée ar-
bitraire qu'on s’est faite de la justice divine ! Nous ne revien-
drons pas sur tout ce que nous avons dit plus haut *.

Une autre notion, également empruntée au tribunal terres-
tre, consiste & définir la justice divine : rendre & chacun ce qui
lui est d1 2, (Cest cette notion qui a provoqué le murmure des
ouvriers contre le chef de famille (Math. XX, 11), et qui a fait
dire aux communistes qu’il est contraire 4 la justice que 'un
possede plus que l'autre. Mais cette théorie est-elle applicable
a un Etre qui, souverain de toutes choses, ne doit rien & per-
sonne, ne conclut de traités avec personne et est libre de faire

' A propos de la coulpe et de la culpabilité, pag. 350-354.
* Suum cuique dare. '



554 ; J.-H. SCHOLTEN

ce qu’il veut de son bien ? Sans doute, Dieu enrichit et appau-
vrit, il donne la santé & I'un et la maladie & 'autre; il choisit
Israél et laisse les paiens marcher dans leur ignorance; il
accorde des dons éminents & Pun et les refuse & un autre ; il
dispense de bons parents & celui-ci et fait naitre celui-la dans
une caverne de brigands. Dirons-nous : Dieu est injuste! Il
Iest, si on luiapplique la mesure du droit conventionnel, mais
cette mesure ne lui est pas applicable. Il ne doit rien & per-
sonne. Personne ne peut faire valoir de droit vis-a-vis de lui.
Tout est faveur, et le plus déshérité qui, destiné & la méme
perfection morale, ne recut d’abord que quelques miettes,
tandis que d’autres nageaient dans I'abondance spirituelle, ne
saurait se plaindre d’injustice, mais doit s’écrier plein de recon-
naissance : Combien ai-je recu !

N’y a-t-il donc pas de justice divine? Il n’v en a pas dans
le sens de la rétribution ; il n’y en a pas non plus dans celui
du droit conventionnel, mais il v en a une dans le sens éthique
du terme : Dieu maintient ‘ordre moral., CCest dans ce sens
que le Nouveau Testament parl'e de la justice de Dieu. Dieu
déclare 'homme juste en Jésus-Christ: voila, selon Paul, %
Sk T Swanoaivas adroh (Rom. I1I, 25), ou, comme nous dirions,
voila le maintien, la protection de l'ordre moral! Cet ordre
moral se maintient par tout ce qui tend & avancer la vie mo-
rale, & manifester la force morale, & anéantir ce qui est immo-
ral. C’est dans cette catégorie que rentre la connexion indes-
tructible qui existe entre la vertu et le bonheur, le vice et la
misere, que l’expérience signale. Etre vertueux, c’est vivre, et
la ouil ya vie, il v a sentiment de bien-étre. Que I'homme
sensuel, le pécheur soit fort, que sa vie abonde en jouis-
sances, que la vertu ait beaucoup a souffrir de ses luttes, au
dedans ou au dehors, 'ordre moral est organisé de telle sorte
que le sentiment de bien-étre abandonne toujours davantage
les serviteurs de ia sensualité, tandis qu’arrivé an terme de la
lutte 'homme de bien seul gotitera le bonheur qui doit résulter
du déploiement de ses forces morales. L'ordre moral veut que
Fhomme moral soit en méme temps heureux, mais ce but ne
saurait s’atteindre sans une lutte souvent trés douloureuse. L’ex-



LE LIBRE ARBITRE 555

périence nous permet méme de constater que la justice divine
tend & établir aussi une correspondance entre le bonheur et
la vertu & ’égard de la destinée extérieure de '’homme comme
résultat du développement moral. Si cette correspondance n’a
pas encore existé pour Jésus, il ne laissait pas pourtant, au
sein de ses souffrances, d’étre plus heureux que ses persécu-
teurs, grice & la conscience de la puissance morale dont il
était pénétré. (’est par la souffrance qu’il a appris 'obéissance
et qu’il a préparé & I'humanité un avenir ol la vertu et la veé-
rité finiront par triompher de la résistance du monde sans
croix et sans persécution. En revanche, I’expérience permet
de constater I'impuissance du péché en présence de la puis-
sance croissante du bien. Et le jour viendra ou ’homme de
bien sera seul heureux et puissant tandis que le pécheur se
sentira toujours plus impuissant et plus misérable. Il n’est
question ici ni de rétribution ni de contrat; mais la vertu,
c’est le bonheur méme, comme le péché est la misére. L’au-
teur d’un pareil ordre de choses s’appelle le Dieu juste. Ce n’est
pas celui de I'indéterministe, car selon celui-ci le triomphe de
la vertu dépend du hasard du libre-arbitre et le maintien de
Pordre moral est une illusion.

Il nous reste & définir 'amour de Dieu. Ici 'on a cru devoir
poser le dilemme suivant: ou Dieu est amour, mais alors cet
amour doit avoir un objet éternel, d’ottil résulte que le monde
est éternel comme Dieu : le panthéisme est inévitable. Ou bien
Dieu et le monde se succédent, en sorte que pendant une éter-
nité I'amour de Dieu a été seul, sans objet; c’est dire que
Iamour n’appartient pas & son essence. La science, ajoute-t-on,
ne saurait résoudre ce probléme ; il faut donc se réfugier en-
core ici dans-les bras du sentiment religieux qui ne se soucie
pas de ces contradictions. :

Il y a longtemps qu’on a senti la difficulté que nous venons
de signaler. Les péres d’Alexandrie ont tiché de la résoudre
par I'idée d’une éternelle génération! du Fils, c’est-a-dire du

* La grande pensée que 1l'église a voulu exprimer par la génération
éternelle du Fils, c’est qu’il appartient & l'essence de Dieu de ne pas exister
seulement comme sujet, mais de se manifester. C'est ce qui faisait dire &



Ho6 J.-H. SCHOLTEN

Logos : Dieu s’objective éternellement dans le Logos, concu
COTIINE xoauos vontos, comme idéal accompli du monde. L’homme
y est compris et devient ainsi l'objet éternel de 'amour divin,
méme avant qu’il y elit un =dopo; doucos. Cette idée a été ac-
cueillie de plusieurs modernes'. Mais la difficulté n’est pas
résolue. En effet, d’aprés le trinitarisme, Dieu se manifeste de
toute éternité dans le Logos; celui-ci est 'éternel objet de
I’amour divin en Dieu (ad wntra). Cependant avant la création
de 'univers cet objet n’était que dans la pensée de Dieu, par
conséquent d’une maniere idéale, sans réalité. Il en résulte que
pendant une éternité 'amour de Dieu n’a pas eu d’objet réel
et n’a pas aimé réellement ; amour inactif qul ne correspond
pas & la vraie idée de 'amour qui est celle d’une communica-
tion réelle de la vie divine. On ne peut échapper a cette diffi-
culté qu’en admettant qu’en vertu de 'amour lui-méme, I'idéal
est concu a la fois comme la base nécessaire dua réel. C’est ainsi
(que la pensée et la création sont identiques et 'amour de
Dieu devient la perfection divine en vertu de laquelle Dien
réalise 'idée humaine qui existait dans sa pensée de toute éter-
nité, dans des étres raisonnables qui ont la conscience de leurs
rapports personnels avec lui et sont bienheureux dans la plé-
nitude du sentiment de la vie divine qui les pénétre.

Admettons, dit-on, une activité éternelle en Dieu, mais n’ou-
blions pas qu’avant quil y et des hommes Pamour divin
mancuait d’objets réels, et u’ainsi il n’a pas pu se déployer
avant cette époque. Mais n’y avait-il donc nulle part d’étres
moraux avant Papparition de 'homme sur la terre? Autant
vaudrait dire qu’il n’y eut pas de nature développée ailleurs,
tandis que la terre était encore a I'état chaotique.

L’idée de 'amour divin, a-t-on dit encore, fait de Dieu une
personne opposée a4 d’autres personnes dont I’existence borne
I'infinité de Dieu.

Cette objection vient de ce qu'on isole I'homme de Dieu.

Athanase (Contra Ar. 1V, 12): Tevviv éatt dwdeiv; en conséquence Dieu od
Guord Gldk dudat.

* Entre autres Tholuck, Comment. zit Johannes ; 6¢ Ausg., pag. 64.. Mar-
tensen, Chr. Dogin., pag. 131.



LE LIBRE ARBITRE Bt

L’indéterminisme se représente Dieu sous la forme d’une per-
sonnalité humaine, laquelle suppose l'existence d’une personne
en dehors d’une autre etindépendamment d’elle. En appliquant
cette notion de personnalité & Dieu, on oppose Dieu corame
personne & d’autres personnes qui ne dépendent pas de lui. Et
la forme la plus élevée, la forme absolue de amour, la vie de
Dieu dans les étres finis et rationnels s’évanouit. En effet,
Pamour véritable, 'union de Dieu et de '’homme, ne consiste
pas seulement dans l'unité de la volonté et du sentiment,
comme il est dit d’Oreste et de Pylade , mentibus unus erant,
mais dans une unité de vie spirituelle qui fait que Dieu est en
nous et nous en Dieu!, unité qui, comme tout ce qui est absolu,
manque totalement d’analogie dans la vie humaine. En revan-
che, le Dieu du déisme qui, pendant une éternité, fut un Deus
otiosus, sans se communiquer, n’est pas un Dieu dont I’essence
est amour. Comme il ne créa pas parce que la manifestation de
sa nature appartient & son essence, mais parce qu’il le voulut
un jour, touten pouvant vouloir le contraire, de méme il n’aime
pas parce qu’il est amour et ne peut pas ne pas aimer en vertu
de son essence, mais parce qu’il le veut et quand il lui plait.
Et qu’est-ce qui donne le droit de mettre en contradiction l'a-
mour de Dieu avec lui-méme en partant d’une notion aussi
aprioristique et aussi arbitraire de Dieu? Bannissez ce Deus
otiosus, cause sans effet, vivant sans vie, puisqu’ill n’opére
pas, sage dont la sagesse ne se manifeste nulle part, volonté
qui peut tout aussi bien ne pas vouloir ce qu’elle veut, et la
difficulté s’évanouit : Pamour de Dieu n’est plus un amour
inactif, un amour qui n’aime pas. J’en conviens, 'idée d’un
amour qui, vivant dans les autres, est bienheureux et rend
bien heureux, échappe a notre représentation qui, liée a I’ana-
logie de ce qui est fini, est forcée de se retracer Dieu humaine-
ment. Mais notre pensée, notre raison, guidée par I’expérience,
postule cette idée de Dieu, en nous apprenant & connaitre
I'univers, non comme un mécanisme mis en mouvement du
dehors, mais comme la manifestation de la vie divine, surtout
dans les étres raisonnables destinés a porter 'image de Dieu.

* Das FEinsein, Einleben.



058 J.-H. SCHOLTEN

Et la conscience religiense pure confirme ce que le philosophe
pense. Elle sent en elle la vertu de Dieu et emploie des expres-
sions qui, pour échapper a 'analogie humaine, n’en rendent
pas moins des vérités profondément senties dont la raison re-
connait la valeur. Nous connaissons ces expressions : Dieu en
nous ; non pas moi mais Dieu ; avoir en Dieu la vie, le mou-
vement et ’étre ; étre poussé, étre rempli du Saint-Esprit, ete.

Apres cela, tout est-il expliqué ? Dieu est-il compris ? Nous
serons les derniers & laffirmer! Dieu est grand et nous ne le
comprenons pas. Mais gardons-nous de faire de 'incompréhen-
sibilité de Dieu le bouclier de I'ignorance. Dieu est incompré-
hensible! cela ne veut pas dire que nous ne puissions nous for-
mer aucune notion de Dieu. Rien, en effet, n’est plus certain
que ceci, c’est que la ot s'offrent & nous des phénoménes qui
se tiennent par des rapports mutuels comme les chainons d’une
vaste chaine, ces phéndrnénes ont une cause absolue, une
ratio sufficiens de leur existence. S'il existe quelque chose, —
or la conscience que nous avons de nous-mémes nous l'ap-
prend, — et si ce quelque chose n’esi pas tout, de sorte qu’il
existe encore hors de moi d’autres objets avec lesquels mon
existence d’étre fini se trouve en rapport, je puis affirmer que
je forme avec toutes les choses finies qui m’entourent une
partie organique de l'étre, lequel en qualité de tout-étre em-
brasse le particulier et le fini. S’il existe uelque chose, il
existe aussi un tout et 'existence de Dieu comme le fout-étre
ne se comprend pas seulement, mais devient méme une néces-
sité de ma penseée. Il en résulte de plus, que rien ne pouvant
exister en dehors du tout-étre’, il est irrationnel de parler d’un
monde qui existerait en dehors de Dieu ou que Dieu aurait
établi hors de lui-méme. Tout ce qui est existe donc en Dieu.
En lui nous avons la vie, le mouvement et ’étre. Bien que ceci
se comprenne parfaitement, il ne s’ensuit nullement que nous

t Zwingli, De Providentia, Opp. 1V, pag. 89 : « Constat extra infinitum
FEsse nullum esse posse. Nam quodcunqgue dares, jam ubicunque externum
. llud esse vel esset vel consisteret, istic infinitum non esset et eam ob
causam infinitum non esset. » Cf. August. Conf. XII, 11. « Hoc soluma Te
non est quod non est. » |



LE LIBRE ARBITRE 559

puissions pleinement comprendre les opérations qui émanent
de 'Etre absolu, dans leurs causes et leurs rapports. Nous com-
prenons que Dieu est la cause supréme de toutes choses ; mais
nous ne comprenons qu'en partie comment il les produit. Nous
ne saurions nier 'ordre, la régularité, I’'harmonie qui régnent
dans l'ensemble des phénomeénes; mais il ne nous est pas
donné d’entrevoir ces rapports partout. Les voies de Dieu sont
supérieures aux noOtres. Nous devons nous contenter ici des
résultats d’une science qui part de I’expérience et s’éclaire
d’une spéculation qui se fonde sur elle.

Gardons-nous d’en conclure que le doute & I’égard de la sa-
gesse et de I'amour absolus de Dieu, soit justifié. Il n’en ré-
sulte qu’un fait, c’est que le gouvernement de Dieu renferme
des énigmes nombreuses et redoutables que nous ne saurions
résoudre. La fol supplée ce qui manque & la science. Est-ce a
dire que nous croyions sans fondement ? Certainement pas. Je
crois a la sincérité et a la fidélité de mon ami, parce que sa
conduite et son caractére, pour autant que je les connais, me
forcent d’y croire encore la ol je ne puis pas les constater, 1a
méme ou ses procédés pourraient m’en faire douter. Supprimez
cette foi, et 'amour, l'amitié, le crédit méme dans la société
deviennent impossibles. Lorsque I'astronome découvre des per-
turbations dans la marche des corps célestes, il ne prononce
pas le mot de désordre, mais il croit en vertu de 'ordre qu’il
a constaté, que cet ordre regne la ou il ne l'entrevoit point.
Fort de cette foi, il poursuit ses investigations et souvent avec
un heureux succes, en sorte que la perturbation apparente se
trouve étre finalement de 'ordre et de la régularité. Il en est
de méme dans le domaine de l'histoire. Si nous y découvrons
une foule de phénomeénes que nous ne saurions faire concorder
avec la sagesse et ’amour de Dieu, nous y opposons le fait que
cette méme histoire nous révele un développement évident de
civilisation et de moralité générales qui donnent un démenti
a application universelle de I'cetas parentum d’Horace. En rai-
son de cette marche historique nous croyons & un ordre moral
et par conséquent & Dieu, quoique nous soyons hors d’état d’ob-
server et de signaler cet ordre partout. Nous savons par expé-



560 J.~H. SCHOLTEN

rience que toutes choses concourent au bien de I'homme ver-
tueux quin’a d’autre objet que le bien moral. En conséquence,
quand méme nous ne distinguons pas partout dans la vie les
traces de I'amour de Dieu, nous crovons pourtant cque Dieu est
amour 14 ol nous serions tentés de nous écrier : Mon état est
caché a I’Eternel! Nous connaissons Dieu, mais nous ne le con-
naissons que d’'une maniere partielle et de cette connaissance
partielle nous concluons & ce que Dieu est. Nous supposons par
de bonnes raisons que Dieu gouverne le monde selon sa sagesse,
sa sainteté et son amour, et cette hypothése fournie par I'expé-
rience, s’'appelle la foi. A mesure que la science progresse,
cette foi se transforme en vue, vue toujours imparfaite ici-bas.
Convenons qu’entendue ainsi 'incompréhensibilité de Dieu est
tout autre chose que l'asile des représentations fallacieuses et
fantastiques d’une imagination éblouie.

IV. Notre conception des rapports de Dieu et du monde
est, comme on l'a vu, celle du monisme. En conclura-t-on
que nous allions échouer contre Vécueil du panthéisme ? Cette
conclusion est possible. Il s’agit donc de s’expliquer sur un
terme dont on abuse beaucoup.

Sil'on qualifie de panthéisme la vie de Dieu daus le monde
et dans 'nomme, il faudra appliquer cette qualification & une
foule d’affirmations de la vie religieuse la plus pure : & 6:5
Capey wat zvodpeho vl doudy (Act. 17, 28); o éni mivtwy i Qg whvtwy
»ai 3 waosw (Eph. IV, 6.) Si on appelle panthéisme la négation de
la personnalité divine, de la conscience que Dieu a de lui-
méme, je demande si cette négation résulte du rejet du déisme
et de Paffirmation d’une activité éternelle et réelle de Dieu? Les
opérations de I'Etre absolu ne sont-elles pas la manifestation de
la vie et de la pensée ? Peut-il y avoir pensée, pensée réelle et
efficace, sans un étre qui pense ? Peut-il, enfin, exister un étre
(ui pense sans connaiire sa pensée, et dont la pensée a tout
pour objet excepté lui-méme? Si le panthéisme consiste dans
le rejet de la personnalité de Dieu conformément aux systémes
de Spinosa, de Schelling, et méme de Hegel qui ne font éclore
la personnalité de Dieu que dans 'homme, comment peut-on
qualifier ainsi la doctrine d’un Dieu dont 'amour person-



LE LIBRE ARBITRE 561

nel et conscient constitue I'essence éternelle ? A ce prix, toule
guerre faite au déisme, toute sympathie pour I'immanence de
Dieu seront autant de motifs d’accusation.

On nous dit que le déterminisme conduit au panthéisme
parce qu’il ne laisse point de place & la personnalité humaine.
Assurément le déterminisme défend d’opposer a Dieu la vo-
lonté indépendante de 'homme et repousse un moi fini qui,
séparé de I’absolu, prétendrait se mesurer avec lui. Mais faut-il
lui en faire un reproche? Le caractére du péché ne consiste-t-il
pas précisément, je ne dis pas & étre quelque chose vis-a-visde
Dieun, — ce qui ne se concoit pas méme dans la plus puissante
manifestation de I’égoisme animal, — mais & désirer de 'étre ?
N’est-ce pas cette fausse qualité du moi que la morale flétrit
du nom d’égoisme ? N’est-ce pas le comble de la vie religieuse
de ne pas vouloir étre un moi vis-a-vis de Dieu, et de dire:
non pas ce que je veux mais ce que tu veux? la religion con-
nait-elle quelque chose de plus élevé qu'une vie dirigée non
par notre moi, mais par le Saint-Esprit de Dieu qui habite en
nous ? le résultat final de tout le développement moral ne con-
sistera-t-il pas en ce que Dieu soit tout en tous? qu’est-ce que
le vrai renoncement, sinon l'extirpation d’'un moi qui s’isole et
qui refuse de se soumettre & Dieu? — D’autre part, en rejetant la
prétention du moi & étre quelque chose vis-a-vis de Dieu et en
dehors de Tui, le déterminisme ne nie nullement le fait irréfra-
gable de notre personnalité. Au contraire, le grand mystére de
la création consiste précisément en ce que 'universel se mani-
feste dans la variété infinie du multiple, I'unité absolue dans
I'individuel, Dieu dans les créatures, la personnalité souveraine
dans des étres personnels dont le développement demande -
qu’ils veulent et agissent eux-mémes par la puissance de Dieu.
Selon le déterminisme, lesclave de la sensibilité, tout en
portant le nom d’égoiste, n’est pas au fond déterminé par son
vrai moi mais par un facteur qui ne l'est pas; tandis que
I’homme qui a renoncé a lui-méme et obéit. o Dieu est auto-
nome et peut dire: je veux! Potestas ipse nostra est, disait
Augustin !, et Paul déclarait : C’est dans ma faiblesse que la

* Solil. 11, 1.

THEOL. ET PHIL. 1875. 36



H62 J.-H. SCHOLTEN

force divine se déploie tout entiére. Celui qui s’imagine de-
voir posséder une volonté & lui, indépendante de la vérité et
de Dieu, est un esclave de ses passions, du monde, des cir-
constances et en consequence impuissant vis-a-vis de Dieu
que le plus énergique égoisme combat en vain, impuissant
vis-a-vis de la vie physique qui domine sur le serviteur de
la sensualité, impuissant vis-4-vis du monde dont il se montre
'esclave. Un pareil égoiste n’a pas de moi. L’homme au con-
traire qui, dans une dépendance parfaite, veut ce que Dieu
veut, est un héros puissant, un roi, un souverain en face du
monde ; il le surmonte et maintient contre tous la puissance
de sa personnalité. Si le renoncement & soi dans l'acception
que nous venons de retracer est du panthéisme, je nedemande
pas mieux que d’éire panthéiste, tout en protestant contre la
légitimité de la qualification.

Si notre conception du monde n’est pas panthéiste, elle ne
laisse pas que d’étre moniste, c’est-a-dire antidualiste. (Cest ce
qui demande encore a étre justifié.

L’ancienne métaphysique, qui faisait toujours abstraction de
la réalité pour accorderensuite a ses abstractions une existence
concrete, était dualiste et voyait partout deux substances hété-
rogénes, s'excluant mutuellement. Cest ainsi que les Plato-
niciens séparaient I'tdée ou la force organisatrice de la réalité
visible. Aprés cette opération, il ne restait de la nature visible,
dépouillée de la vie et de l'idée, qu'une matiére morte, 9,
tandis que l'idée était censée avoir une existence isolée sous le
nom de wdsuog voytoc. La matiére était comme une cire mar-
quée du dehors par le cachet, c’est-a-dire 'idée. Ce dualisme
est contraire & 'expérience qui ne constate ni Uesprit abstrait
ni la matiére abstraite. C’est ce qui engagea la philosophie &
supprimer tour a tour I'un des deux facteurs et 4 ramener tout
tantot & l'esprit, tantot a la matiere. Tout est esprit, disait I'i-
déalisme. Tout est matiére, disaif le matérialisme. La science
spéculative qui part de I'expérience distingue sans doute I'étre
éternel et immuable, I'esprit infini des formes et des phéno-
menes incessamment variables dans lesquels il se manifeste ;
mais elle rejette le dualisme qui considérel’esprit et la matiere,



LE LIBRE ARBITRE 563

Dieu et le monde comme autant de substances hétérogenes,
exclusives 'une de l'autre.

L’ceuvre d’abstraction dont nous venons de parler, eut pour
effet de porter la philosophie d’autrefois non-seulement & dis-
tinguer Diew dw monde, mais a U'en séparer. Ainsi naquit le
déisme et aveclui se perdit I'idée d’un Dieu vivant c’est-a-dire
actif et se propagea l'erreur que la nature, comme telle, n’est
pas divine (ungeettlich), ce qui entraina le mépris de tout ce
qui est cosmique. A ce point de vue, la nature, l'art, surtout
I’homme détournent Pesprit religieux de Dieu. L’idée du mi-
racle ' n’a pas d’autre origine : Dieu étant opposé a la nature,
sa divinité ne se manifeste jamais mieux que lorsqu’il agit
contrairement a la nature. On connait les arguments que 'an-
cien supranaturalisme a puisés dans cette notion du miracle en
faveur de la vérité du christianisme.

L’antinomie qui régnait dans la cosmologie et la théologie,
se montra aussidans I’anthropologie : on divisa I'dme et le corps.
Ce dualisme estencore le fruit d’une abhstraction. On fit de I'in-
telligence, du sentiment, de la volonté, en un mot des facultés
qui distinguent 'homme des animaux, un ens a part; Kant
I’appelait Seelending. Mais on ne se doutait pas d’étre a coté
de la réalité. L’homme ne se compose pas de deux substances
mais constitue un seul étre organique : ce qu’on appelle dame
est 'essence de 'homme a la différence de sa forme d’existence
terrestre. De cette abstraction naquit la superstition des reve-
nants, la doctrine de la métempsycose, celle des morts comme
Ames incorporelles jusqu’au dernier jour, celle de Pexistence
de 'dme avant le corps (preexistentianismus) et celle de la
création de 'adme au moment de l’engendrement du corps
(creatianismus). La forme la plus conséquente de ce dualisme
fut V'occasionalisme, qui admettait si peu les rapports orga-
niques de ’ame avec les mouvements du corps, qu’il enseignait
que le corps est ml par une autre puissance a loccasion de la

* Non comme fait dont nous ne comprenons pas les rapports avec la
- nature, — dans ce sens nous admettons, — mais comme rupture, inter-
version de l'ordre physique. Nous entendons par miracle, non l'inexpli-
qué, mais une dérogation formelle aux lois connues.



564 ' J.~H. SCHOLTEN

pensée et de la volonté de 'ame. Ce dualisme fut corrigé plus
tard, mais non surmonté par I'harmonie préétablie de Leibnitz.
On a pensé que ce dualisme est indispensable & la foi & 'im-
mortalité individuelle. Mais oll en serait cette foi si elle devait
s'appuyer sur la considération que I'ame est captive dans le
corps, comme le prisonnier dans sa prison? Celte considération,
en effet, n’est pas seulement irrationnelle; elle est encore pré-
judiciable & la moralité, parce qu’elle entraine le mépris du
corps et ’ascétisme qui en résulte. Non, il ne faut pas parler de
Pimmortalité de ’dme, ce qui n’est qu’une abstraction, mais de
I'immortalité de homme. L'essence de 'homme ne dépend
pas de la forme qu’elle revét temporairement ici-bas. La forme
peut changer comme on Pobserve dans la transformation de la
chenille en papillon, de la .graine en plante, mais 'essence
reste. La chenille ne se compose pas de deux parties, la forme
de la chenille qui se dégage et le papillon qui en sort, mais le
méme étre, qui vit d’abord sous la forme d’une chenille, vit en-
suite sous celle d’un papillon. Il en est de méme ici, La mort
de 'homme est le dépouillement d’une forme au moyen duquel
l'essence de 'homme entre dans une phase nouvelle ; le corps
de chair et de sang (sépx Juywov) est remplacé par une forme
plus élevée (odpa mveuparmév); mais il n’est pas question de
la séparation mécanique de deux choses, autrefois meécani-
quement réunies. Le dualisme est paien et choisit avec Platon
Pimage d’un captif qui s’enfuit de sa prison ; le moniste anthro-
pologique est chrétien et choisit avec Jésus (Jean XII, 24) et
Paul (4 Cor. XV, 35 s.) V'image du grain de blé qui dépouille
son enveloppe et d’ol I'épi s’élance, Le paganisme peuple'em-
pire des morts d’'ombres sans force et sans vie; le chrétien
croit qu’en quittant cette vie, il ne sera pas nu et dépouillé,
sans forme et sans corps, maisrevétu d’un organisme supérieur.

Le dualisme se signale encore par Uopposition du divin et de
FPhumoin dans Uhomme. 1l estime que "humain n’est pas divin
et que le divin n’est pas humain. 1l en résulte que ’abnégation
consiste non & renoncer & la vie sensible mais & se dépouiller
de la nature humaine. Le moine se rase la téte, il va nu-
pleds et malproprement vétu; ’homme spirituel jeiine, s’abs-



LE LIBRE ARBITRE 565

tient du mariage, se retire du monde et s’enferme dans un
couvent. Vivre en homme est contraire au divin. La raison et
la conscience elles-mémes n’ont plus de valeur dans le domaine
religieux comme qualités humaines. Ce quela raison comprend
n’est qu’humain ; la vérité divine est un mystere, essentielle-
ment inaccessible a4 la pensée humaine ; 'une est méme en
contradiction avec l'autre. Si le christianisme pouvait étre com-
pris, il cesserait d’étre divin et quitterait son trone surnaturel
pour revétir un caractére humain et naturel. La vérité divine
consiste en conséquence, en vertu de la nature du divin, dans
ce qui contredit la raison humaine, par exemple en ce que Dieu
est un et & la fois non un, mais trois; que la méme personne
est & la fois Dieu et non Dieu mais homme, omniscient et ne sa-
chant pas tout, partout présent et borné, infini et fini, inné et
né; que Dieu est juste en commettant 'injustice de punir le
crime du coupable sur I'innocent ; qque Dieu sait tout mais que
I’homme a un libre arbitre qui anéantit la préscience de Dieu
et pour ne pas multiplier les exemples, que dans la céne la
substance du pain change sans que les accidents, couleur,
forme, saveur, odeur, éprouvent le moindre changement.
I’ancienne théologie appelait cela avec Paul (1 Cor. I. 25),
mais dans une autre acception que lui, la folie de Dieu et adop-
tait la pensée de Tertullien qui faisait de ce qui est absurde
aux yeux de la raison humaine le vrai caractére du Credo*. La
conscience elle-méme, étant humaine, n’a pas de voix, quand
Dieu parle. Le méme Dieu aux yeux duquel la logique humaine
est une folie, supprime aussi, lorsque cela lui plait, la morale
humaine et peut, contrairement & la conscience, commander le
régicide. (Uest ainsi qu’a la plus grande gloire de Dieu ’homme
est dépouillé de son humanité, depuis les cheveux de sa téte
jusqu’a sa conscience, perinde ac cadaver. Laraison surtout, la
plus haute faculté divine, devait apprendre qu’elle n’est rien
moins que divine. « Si I'on consulte dame raison (Frau Ver-
nunft), disait Luther *, personne ne croira plus & la résur-

* Credo Quia absurdum.
*'W. W. VI1II. 8. 989, 1421, 2043, I. Jamais ni Zwingli ni Calvin n’ont
tenu un pareil langage. Calvin pensait que la lumibtre de la raison, si



566 J.-H. SCHOLTEN

rection de la chair. I.un est mangé par les bétes féroces, un
autre tombe sous le coup du glaive; celui-ci perd une jambe
en Hongrie et celui-la est bralé. L’un est consumé par les vers
dans le sein de la terre, I'autre par les poissons dans 'eau, un
troisieme par les oiseaux sous le ciel. Dans tous ces cas 1l est
difficile de croire que les membres d’un individu, quisont telle-
ment dispersés et consumés par le feu, 'eau et laterre, puissent
jamais se retrouver. Pour la foi seule rien n’est absurde. La
raison humaine qui s’oppose & la foi, est 'animal auquel la foi
doit tordre le cou.» (est ainsi que parlait un homme tel que
Luther '. Tout ce que 'homme admet, dans le domaine reli-
gieux, comme naturel et rationnel, est dépourva du caractére
divin (ungeettlich). Gardons-nous cependant d’en vouloir &
Rome et & Luther. Tant que le dualisme régne, il serait incon-
séquent de parler autrement. Le protestant ¢ui parle, contrai-
rement ala raison, de trois personnes dans une seule et méme
essence, n'a pas le droit de reprocher au catholique sa doctrine
de la transsubstantiation comme irrationnelle. Le rationaliste
qui se moque des mystéres de I'Eglise mais ncus ordonne d’ac-
cepter comme un mystere la contradiction qui régne entre le
Dieu infini et le libre arbitre, le partisan de la doctrine du sen-
timent qui taxe l'intelligence de paienne et charge le tribunal
de la science de déclarer que la foi est une folie, n’agissent pas
mieux que Luther et tordent, & leur tour, le cou & laraison dans
le domaine de la foi. A quoi sert-il de réduire le nombre des
opinions absurdes? Aussi longtemps ¢u’on {n’aura pas exter-
mine radicalement le dualisme, c’est-a-dire 'antagonisme du
divin et de ’humain, de la nature et de la révélation, le retour
du plus hérétique rationaliste vers Rome reste possible et méme

faible gu’elle soit, émane du Saint-Esprit (ad 1 Cor. II, 11), et Zwingli
déclare: « Qui verum loquitur, ex Deo loquitur ; andeo igitur et dizinum
appellare quod a gentilibus mutuatum est, si modo sanctum, religiosum
ac irrefragabile sit; id enim a solo Deo esse oportet, undecunque et a
quo tandem proxime adveniat. » Opp. IV, 95.

* Dans sa derniere période. Autrefois, par exemple en 1522, il disait:
« Was der Vernunft entgegen ist, ist gewiss, dass es Gott vielmehr
entgegen 1ist, u. 8. w. » W. W, XIX s. 1940.



LE LIBRE ARBITRE 567

conséquent. Cen’est qu’en professant franchement le monisme,
c’est-a-dire 'homogénéité de Dieu et de la nature, de Dieu et
de I'homme, qu'on comprendra qu’il n’y a pas de contradictions
pour la foi et que la raison peut comprendre ce que Dieu ré-
vele. Le christianisme n’enseigne pas cet antagonisme. Ce que
Pierre saisit lui-méme (Jean VI, 68-69) est 4 la fois révélation de
Dieu. (Math. XVI, 17.) L’humain en Jésus est divin et le divin
est révélé en lui d’'une maniére humaine. Le mystére n’existe
pas pour la raison, mais pour ’homme naturel c¢’est-a-dire pour
celui qui n’est pas encore rationnellement et moralement dé-
veloppé. (1 Cor. II, 14.) Si I’évangile est caché, ce n’est pas
pour le chrétien mais pour les incrédules dont le Dieu de ce
siecle a aveuglé 'esprit. (2 Cor. IV, 4.) Et si la science humaine
s’accorde & dire avec Paul : Je connais d’'une maniére partielle
(1 Cor. XIII, 12), cet aveu ne veut pas dire qu'on doive accepter
a la fois le oui et le non et qu’on ait le droit d’énoncer ce qu’on
ne sait pas comme si on le savait, en formules inintelligibles et
contradictoires. Le christianisme reconnait dans la raison et la
conscience une faculté divine qui, purifiée dans la communion
du Saint et affranchie de la domination de 'dfowros Juyexds de-
vient révélation, inspiration du Saint-Esprit. , _

La désolante influence du dualisme se manifeste enfin dans
le domaine moral par I'antagonisme qu’il y a introduit de deux
principes, le bien et le mal. Ici encore l'erreur est due & ’abs-
traction. Le péché dans ’homme, nous I’avons vu, est une né-
gation, une absence de ce que 'homme a acquis la conscience
de devoir et de pouvoir étre. Le gout de I’abstraction a fait de
cette négation quelque chose de positif, ens positivum ; il a
érigé l'impuissance en puissance ; il est allé méme jusqu’a
faire du péché une personne en dehors de I'homme qui
d’ailleurs est le seul étre ou on puisse 'observer. C’est ainsi
que naquirent ’Ahriman des Perses et le Diable des Juifs. Ah!
c’est bien ici surtout que I’expérience repousse le dualisme : elle
connait des hommes pécheurs, mais elle ne connait pas de péché
en personne. Si I'on se représente le mal comme absolu, on
admet une négation parfaite et avec elle I'anéantissement de
la vie morale, mais non la transformation d’un étre en un



068 J.-H. SCHOLTEN

autre étre, comme on l'affirme dans le prétendu changement de
I'ange en démon. L’expérience ne connait dans le domaine
moral d’autre combat que celui de la chair et de I'esprit;
ce combat d’ailleurs n’est pas celui d'un bon principe et d’'un
principe mauvais; il est le développement nécessaire de ’esprit
qui se dégage de la vie de la nature. Le christianisme n’en-
seigne pas qu’en soi la chair et I'esprit soient opposés. Il a
réfuté le dualisme qui, admis par le platonisme et Philon, a été
poussé jusqu'au bout par le gnosticisme; il 'a réfuté non
par des arguments philosophiques mais par le fait de 'appa-
rition de Jésus-Christ, c’est-a-dire de la condamnation du
péché et dela domination de P’esprit dans la chair. (Rom. VIII,
3.) La science qui s’appuie sur 'expérience ne connait point
d’Ahriman, ni le Diable & coté de Dieu; point de principes
pécheurs dans I'homme, ni d’empire des ténebres comme une
puissance rivale de Dieu. Elle ne connait d’autre puissance
que celle de Dieu et celle-la est souveraine. Cette souverai-
neté n’est pas contraire &4 l'idée du Peére céleste; c’est la
souveraineté de 'amour tout puissant, parfait, sage et saint, la
souveraineté de la lumiere qui dissipe les ténebres, de la vie
qui aneantit la mort, de I'amour qui veut étre tout en tous,
non comme le Moloch du panthéisme en engloutissant ses
propres enfants, mais en consacrant la plus riche variété des
individus. Le Dieu que la science apprend & connaitre et &
adorer garantit la vraie liberté des étres moraux. Il les destine
4 devenir, en vivant en lui, des personnes, comme il est per-
sonne, & régner avec lui en participants de sa vie, en organes
de son esprit et & triompher méme en mourant de la puissance
de la mort, par la vertude sa vie divine.

Pour adorer ce Dieu, le chrétien n’apas besoin de préserver
sa fol du naufrage, en reniant le droit de la science et en se
jetant dans les bras d’un soi-disant sentiment religieux. Le
christianisme préche la connaissance de Dieu et par elle la
vie éternelle. La science et la foi se confondent dans la con-
naissance de ce Dieu dont le saint amour embrasse tout I'uni-
vers et qui finira par amener tous les étres moraux & une
soumission volontaire par la puissance de la vérité. La con-



LE LIBRE ARBITRE 569

naissance de ce Dieu est le vrai théisme. Egalement éloigné
du déisme qui sépare Dieu et le monde, Dieu et I’homme,
et du panthéisme qui niant le Dieu personnel sacrifie les
individus au tout inconscient, ce théisme préche un Dieu qui
vit et opére, avec la conscience de lui-méme, dans l'infinie
variété de toutes ses créatures et qui glorifie éminemment sa
puissance et sa charité dans les étres raisonnables qui, pé-
nétrés de leurs rapports avec lui, sont appelés, en qualité de
co-ouvriers, & étre bienheureux dans la communion de la vie
divine. .
F. C. J. vAN GOENS,
docteur en théologie et ancien pasteur & Leide.

Erratum : Pag. 355, seconde ligne d'en bas, Lisez: d’apprendre la
logique par la nature et par elle de Dieu.




	Le libre arbitre : étude critique [suite]

