
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: Le libre arbitre : étude critique [suite]

Autor: Goens, F. C. J. van / Scholten, J.-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE LIBRE ARBITRE
ÉTUDE CRITIQUE

PAR

J.-H. SCHÖLTEN

CHAPITRE VI

Le libre arbitre et la religion.
La religion consiste dans la direction de l'esprit humain vers

un pouvoir supérieur dont il dépend avec tous les êtres finis
qui l'entourent. La variété des formes sous lesquelles elle se
manifeste résulte des différents degrés du développement
humain. Peu développé, l'homme fait dériver tout immédiatement

de Dieu, faute de connaître la nature et de se connaître
lui-même. Les phénomènes physiques sont, à ses yeux, des

manifestations directes de l'action divine, et ce qui se passe en
lui-même est pris pour l'inspiration immédiate d'un pouvoir
supérieur. Ici la religion se révèle sous la forme d'une dépendance

passive. A mesure qu'il se développe, l'homme
commence à comprendre les phénomènes de la nature dans leurs

rapports mutuels et à acquérir la conscience de sa propre
indépendance vis-à-vis d'elle. C'est alors que le sentiment de

dépendance passive diminue et se borne toujours davantage aux
phénomènes que l'homme ne peut faire dériver ni de la nature
ni de ses propres forces. La religion qui est passivité chez les

Orientaux, devient pour les Grecs adoration polythéiste, surtout
adoration des héros et des bienfaiteurs, qu'ils divinisent. Si le
sentiment de dépendance religieuse dégénère chez les Orientaux

en une confiance, une quiétude passives, il se transforme

1 Voy. livraison de juillet 1875, pag. 321.



LE LILRE ARBITRE 501

chez les Grecs, grâce à l'éveil de leurs propres forces, en une
adoration du génie humain, lequel s'imagine pouvoir disputer
la couronne à la divinité et exciter la jalousie des dieux. La

religion parfaite veut que la conscience de la plus entière

dépendance s'allie à celle d'une forte individualité. Cette religion
n'existait pas en Israël où le point de vue de la loi faisait

envisager l'homme comme l'auteur de sa justice ; mais elle fut
préparée par le prophétisme et réalisée par Jésus-Christ. Chez

lui la religion se montre comme l'union de l'homme avec Dieu.
Jésus unit la conscience de sa propre force qui peut aller
jusqu'à endurer la croix, à la conviction que Dieu opère en lui ce

qu'il accomplit. S'il dit : Je veux (Jean XVII, 24), il n'en dit pas
moins : Je ne fais pas ma volonté mais celle du Père (Jean VI,
38) ; moi en toi, et toi en moi. (Jean X, 38; XVII, 22, 23.) Paul
aussi affirme que Dieu, dont la vertu se réalise dans l'infirmité
humaine, n'opère pas seulement zb Bùsiv mais encore tò hispyüv.

(Philip. II, 13.) Dieu n'est pas pour lui un législateur ou un juge,
en face duquel il comparaît en qualité de créature indépendante :

s'il a plus travaillé que les autres, s'il peut toutes choses, c'est
à la grâce de Dieu qu'il s'en déclare redevable. (1 Cor. XV, 10.)

Il n'en est pas ainsi au point de vue du libre arbitre. Ici
l'homme est un serviteur qui attend la récompense ou la punition,

selon qu'il veut ou non obéir aux commandements de

Dieu. Il se réserve quelque chose dont il puisse dire : je n'en
suis pas redevable à Dieu A ce point de vue on peut parler
d'une influence que Dieu tente d'exercer sur l'homme, mais
non de cette action divine dans l'homme qui faisait dire à

Paul : oùk îyù, aùà ri /^mç zoï> 8eoü. Là tout ce que l'homme pense,
veut et opère émane d'un moi, indépendant de Dieu, qui peut
ou non consentir aux efforts que Dieu fait pour son bien. Là le
Saint-Esprit n'est et ne peut être qu'un sollicitant extérieur ;

il ne saurait être un agent intérieur qui fait prisonnière toute
intelligence pour l'amener à l'obéissance de Christ. (2 Cor. X,
5.) Nous concluons que le libre arbitre appartient au point de

vue légal mais ne convient pas à la conscience religieuse sous
sa forme la plus élevée, sous la forme chrétienne.

Mais il importe d'entrer dans les détails de la vie religieuse



502 J.-H. SCHÖLTEN

pour bien apprécier la prétendue valeur du libre arbitre.
Et d'abord la prière. Nous demandons aux partisans du libre

arbitre : Pourquoi priez-vous que Dieu vous ouvre le cœur, vous
dessille les yeux, réveille la foi, fléchisse votre volonté, si tout
cela est l'œuvre non de Dieu, mais du libre arbitre des
hommes? Qui est-ce qui ira demander à un autre ce qu'il a la
conscience de pouvoir s'administrer lui-même? Au lieu de répondre

à ces questions, l'indéterministe déclare qu'il n'y a pas de

place pour la prière dans le système de son adversaire. Celui-
ci, dit-il, ferait mieux de ne pas parler de prières exaucées.

Qui est-ce qui demandera sérieusement quoi que ce soit, s'il est

sûr que tout est déjà invariablement fixé'? — Nous sommes les

premiers à dire : personne Mais nous nous hâtons en même

temps de refuser à la prière véritable le but d'exercer une
influence quelconque sur la volonté de Dieu. En effet,
supposez que de deux peuples belligérants, l'un demande à Dieu

pour lui-même la victoire et l'autre la déroute de son ennemi.
Dans ce cas, évidemment, l'un des deux ne sera pas exaucé.

Il en résulte qu'il existe un autre rapport entre la prière et son
effet. On répond : si Dieu n'exauce pas notre prière, c'est que
l'accomplissement de nos vœux nous serait funeste ; c'est pourquoi

sa sagesse et son amour nous dispensent le contraire.
Mais c'est avouer que Dieu dans ses dispensations ne se laisse

diriger ni par nos vœux, ni par nos prières, mais uniquement par
sa sagesse et son amour ; en d'autres termes, c'est avouer que
notre prière n'exerce pas d'influence sur Dieu. Cette notion de

la prière est donc irrationnelle et il faut l'ajouter, irréligieuse.
En effet, en priant dans l'intention que nous venons de

condamner, l'homme ne se soucie pas de Dieu, mais de lui-même,
de ses propres désirs. Il cherche Dieu pour conjurer un
danger, recouvrer la santé, être tiré de peine, ramener des

portes du tombeau un être chéri, échapper à la perdition ;

bref, il ne cherche pas Dieu, ni le bonheur de sa

communion mais en vrai égoïste, il ne cherche que lui-même.
Supprimez le danger, la maladie, le deuil, la punition, cet
homme ne priera pas. Cela ne sert à rien, dira-t-il ; et il aura
raison de parler ainsi, car si Dieu a tout réglé selon le plan



LE LILRE ARBITRE 503

immuable et éternel de sa sagesse et de son amour, la prière
qui n'a pour objet qu'un vœu égoïste est parfaitement inutile,
et le déterministe fait bien en rendant impossible un acte aussi
intéressé et aussi irréligieux. Tous les déterministes prient-ils
donc? non, sans doute. Mais plusieurs indéterministes ne le
font pas davantage. Ce n'est pas la question. Il s'agit seulement
ici de savoir ce que leurs théories respectives comportent. Or,
si l'indéterministe peut prier dans l'intention d'obtenir quelque
chose, pluie, récolte abondante, longue vie, puisqu'il n'admet

pas de plan invariable de Dieu et laisse une porte ouverte au

hasard, il ne prie pas, il ne peut pas prier, s'il est conséquent,

pour la seule chose nécessaire, un cœur pur, une volonté
sainte. Tout cela, selon lui, n'est pas l'œuvre de Dieu, mais la
sienne et Dieu ne peut pas exercer d'influence sur une volonté
censée indépendante. Dieu ne peut être pour l'indéterministe
qu'un moyen de satisfaire ses vœux égoïstes.

Le vrai chrétien ne peut pas prier ainsi. En élevant son âme

à Dieu, il ne songe pas à obtenir quelque chose pour lui-même
mais il prie parce qu'il est bon pour lui d'être près de Dieu,

parce que son âme a soif du Dieu vivant, comme le cerf brame
après le courant des eaux. Il prie parce que Dieu est l'objet de

son amour suprême, son unique bien. S'il a des vœux particuliers,

il les expose à Dieu dans la prière, sachant que c'est
Dieu seul qui lui dispense ce qui lui est bon et profitable, mais

il ajoute comme son maître: Non ce que je veux, mais ce que
tu veux, et prouve ainsi qu'il ne prétend pas exercer quelque
influence sur le gouvernement de Dieu. Ce qu'il recherche,
ce ne sont pas les biens que Dieu, dispense mais Dieu lui-
même. Il dit avec Augustin : Da te. Cette prière là est efficace.
Dans la souffrance elle donne au cœur la force d'une
tranquille résignation et le préserve du désespoir par la
conviction que ce que Dieu fait est bien fait et que l'issue sera

toujours bonne. Dans l'accomplissement du devoir, cette prière
prête de l'énergie par la conviction qu'en faisant le bien,
l'homme travaille dans la force de Dieu et que la vertu de Dieu

se réalise dans la faiblesse humaine. Dira-t-on encore d'une

pareille prière : à quoi sert-elle?



504 J.-H. SCHÖLTEN

L'indéterministe est doublement déçu de son espoir.
D'abord souvent, très souvent, il n'obtient pas ce qu'il avait
demandé et s'expose à suivre le conseil de la femme de Job :

Laisse-là Dieu et meurs Ensuite il n'obtient pas non plus ce
qu'il n'avait pas demandé à Dieu, ce qu'à son point de vue il
ne pouvait pas lui demander : une volonté dirigée vers le bien,
parce qu'il cherche une justice qui n'émane pas de Dieu et

attend de sa propre volonté ce que Dieu seul peut donner. En

priant à l'instar de Jésus, le déterministe n'est jamais frustré
dans sa confiance. En se conformant à la prière que Jésus lui a

laissée, il n'approche pas de Dieu pour le fléchir; en disant:
Notre Père! il a la conviction que Dieu est en effet son Père.
S'il prie que le nom de Dieu soit sanctifié, que son règne
vienne, que sa volonté soit faite, il sait qu'en priant ainsi, il
désire ce que Dieu veut. Il implore le pardon de ses péchés et
la force dans la tentation, non pour engager Dieu à les lui
accorder, mais dans la conviction qu'il possède le pardon et

que la vertu de Dieu s'accomplira dans sa faiblesse. Même-

en demandant le pain quotidien, il ne fait qu'exprimer la
confiance que le pain ne manquera pas à celui qui cherche
premièrement le royaume de Dieu et sa justice et que Dieu

pourvoira aux besoins de celui qui lui consacre toutes ses
forces. C'est à une pareille prière que s'applique l'Amen, parce

qu'elle est assurée de son efficace ; c'est là prier sans cesse,

parce qu'une pareille prière est le souffle de la vie du chrétien.
Prier ainsi, c'est puiser la force dans la communion de Dieu

par la conviction que Dieu règle toutes choses selon sa sagesse
et son amour, et que même nos péchés et nos folies ne
sauraient nous en séparer, puisque la conscience vive de nos
péchés est la preuve convaincante de notre passage de la
chair à l'esprit, de notre entrée dans la liberté morale des

enfants de Dieu.

Qui dit religion, dit aussi révélation. La connaissance
religieuse suppose deux choses. La manifestation de la vérité de la

part de Dieu dans la nature et l'histoire ', la omipum-, n'impli-
1 C'est dans l'histoire que rentre l'apparition de Jésus-Christ et de-

son église.



LE LIBRE ARBITRE 505

que pas encore comme telle la connaissance de la vérité de la
part de l'homme. Mais lorsque, entré en possession de cette

vérité, l'homme reconnaît que Dieu est l'auteur non-seulement
de cette vérité, mais aussi de la foi qui se l'est appliquée en
vertu de la constitution de la nature humaine qui, parvenue à

un état suffisant de développement, doit saisir la vérité, l'Evangile

parle de anoxahyS/tz. Ici l'homme a la conscience qu'en
reconnaissant la vérité, il subit l'influence de Dieu qui ouvre
les yeux à la vérité; qu'il ne parle pas de lui-même, mais que
Dieu parle par lui. Sa connaissance porte le caractère d'une
révélation ou d'un témoignage de Dieu ou du Saint-Esprit en lui.

C'est ce qui se voit chez les prophètes. (Jér. XX, 7. Amos.

Ill, 3.) Au moment où la vérité les saisit, ils reconnaissent que
Dieu s'empare d'eux. Mais cela se voit plus clairement encore
chez Jésus, lorsqu'il est dit que sa doctrine, sa parole ne sont

pas les siennes, mais celles de Dieu. (Jean III, 34; VII, 16.) Ici
l'activité divine et l'activité humaine se confondent. De même
la confession de Pierre : tu es le Fils de Dieu est appelée une
révélation de Dieu (Math. XVI, 17), c'est-à-dire un acte de

Dieu en vertu duquel Jésus lui attribue non-seulement la
communication objective de la vérité par la parole et la
personne du Christ, mais encore l'appropriation subjective de

cette vérité parson disciple. Si l'homme parvient à reconnaître
la vérité, cette reconnaissance est à la fois une révélation
intime de Dieu. Le chrétien qui a appris la vérité de cette
manière, s'appelle SiSaxtoç QsoO. (Jean VI, 45.) Il est prophète et

plus que prophète. (Math. XI, 11.) Il profère les 16yi« Qzov. (1
Pier. IV, 11.) Sa connaissance est un témoignage intérieur du

saint-Esprit. (1 Jean V. 6.) Sa décision est appelée une décision

du Saint-Esprit. (Art. XV, 28.)
Cette notion de la révélation rapporte donc tout à Dieu,

vérité objective, vérité subjective, et on est fondé à le faire.
Pour voir un objet il faut un objet visible, un œil bien organisé

et enfin la lumière. Là où ces conditions se réunissent, on

ne peut pas ne pas voir. Il en est de même de la vérité. Là où

s'unissent la vérité objectivement manifestée, l'œil de l'âme
ou la faculté morale dûment développée et enfin la lumière



506 J.-H. SCHÖLTEN

qui se répand par l'enseignement, l'homme ne peut pas ne

pas voir la vérité et il s'écrie : Dieu m'a ouvert les yeux et le

cœur pour voir et entendre I

Or, que devient la révélation ainsi entendue entre les mains
du libre arbitre? Il ne peut admettre que laymépuatç et la seule

possibilité de reconnaître la vérité. La reconnaissance humaine,
envisagée subjectivement, devient l'œuvre de l'homme sans
Dieu. Ce n'est pas Dieu qui ouvre les yeux, et il n'y a plus de

témoignage du Saint-Esprit. L'x-oy.Jù.vluç suppose un monde
moral où la vérité qui, à un degré inférieur de développement,
ne peut pas être saisie (Math. XI, 25 ; 1 Cor. II, 14), doit l'être
par un développement suffisant de l'esprit. (Act. IV 19, 20.) Si

cette nécessité est l'effet de l'ordre moral qui a Dieu pour
auteur, il ne saurait être question ici de vouloir ou de ne pas
vouloir, c'est-à-dire d'arbitraire, et la connaissance religieuse
devient une révélation de Dieu, c'est-à-dire une nécessité
morale de reconnaître la vérité, nécessité fondée clans l'ordre
moral, par conséquent en Dieu.

La prophétie, corollaire de la révélation, ne s'oppose pas
moins que celle-ci au libre arbitre. En effet, la prophétie suppose

que certaines choses doivent nécessairement arriver. Le
prophète, observant les signes des temps, prévoit la nécessité de

l'avenir en vertu de la combinaison de celui-ci avec le passé
et le présent; et sa connaissance est due à une révélation
divine en ce sens que Dieu est la base subjective et objective
de cette connaissance. Les prophètes en Israël annoncent
comme certain le triomphe de la vraie religion, parce que Dieu
leur a fait entrevoir que la vraie religion émanée de ce peuple
deviendra un jour la propriété du genre humain. Jésus

prophétise la chute de l'état juif parce qu'il entrevoit les causes

qui doivent amener un jour cette tragique catastrophe. Or la

possibilité de la prophétie comme prédiction tombe du moment
qu'on admet qu'un événement dépend du libre arbitre. Ce qui
est contingent, c'est-à-dire ce qui peut arriver, mais ne doit
pas arriver, ne se prédit pas. Si le triomphe de la vérité dépend
du libre arbitre, la possibilité de la prédiction de ce triomphe
est privée de toute base morale.



LE LIBRE ARBITRE 507

Nous abordons la question de la rédemption. Celle-ci
suppose la coulpe ; I3 coulpe à son tour suppose le libre arbitre.
En conséquence, dit-on, point de rédemption pour le
déterminisme.

S'il y a coulpe dans le sens objectif, c'est-à-dire dans le
sens d'une obligation qu'on aurait pu remplir dans un moment
donné, mais à laquelle on n'a pas voulu satisfaire, il faut dire :

la cóulpe ne peut pas être ôtée : facta infecta reddi nequeunt.
Elle ne peut l'être ni par la satisfaction d'Anselme, ni par
la suppression arbitraire admise par les Sociniens'. Il en
résulte que pour le libre arbitre, qui est à la base de l'idée de

coulpe objective, il ne saurait être question de rédemption.
Mais, comme nous l'avons vu ', si la coulpe n'appartient qu'au

point de vue légal et doit être considérée comme dénuée de

toute objectivité s'il ne peut être question que du sentiment
de la coulpe qui s'empare de l'homme vis-à-vis de Dieu en
qualité de juge et qui le sépare de lui (1 Jean III, 20), nous
disons que ce sentiment s'évanouit devant la conviction que
le point de vue légal n'est qu'un état transitoire et que l'homme
ne comparaît pas devant Dieu comme un débiteur devant son

juge, mais comme un enfant devant son père. Le fait est que
la rédemption, impossible au point de vue indéterministe, ne
devient une réalité qu'au point de vue opposé.

Remarquons encore que l'idée de rédemption ne se borne

pas à celle d'une délivrance du sentiment de la coulpe, mais
embrasse aussi celle de l'anéantissement du péché. (Rom. VII,
24,25.) On connaît les termes de creiÇsiv (Tite III. 5) et de iurpoûv

(1 Pier. 1,18). Au point de vue du libre arbitre, Dieu peut être
appelé ô Fjw-riip, en tant qu'il rend la rédemption possible par
toutes sortes de moyens, spécialement par la prédication de

l'Evangile. Mais il dépend du libre arbitre de l'homme qu'elle

' F. Soclnus. Bibl. fr. Pol. I. 566. Deus potuit peccata ignoscere, nulla
pro ipsis verâ satisfactione accepta. Neque in Deo ulla justitia est, quas

peccata omnino puniri jubeat, cui ipse renuntiare non possit. Justitia et
misericordia Dei qualitas non est propria, sed effectus tantum ipsius
voluntatis.

' Plus haut, pag. 350--354.



508 J.-H. SCHÖLTEN

soit réelle. Dieu ici désire, tente d'être sauveur, il ne l'est pas.
C'est ce qui faisait dire aux réformés qu'au point de vue des

remontrants qui étaient indéterministes, il était possible que le
Christ fût rédempteur sans avoir un seul racheté. Or, voilà ce

qui est évidemment contraire à l'évangile. Si nous sommes sauvés

par grâce au moyen de la foi, ce n'est pas l| fyu»», 8soû tò Süpov.

(Eph. II, 8.) Dieu n'invite pas seulement l'homme à la foi, mais
il éveille celle-ci en lui par une vocation intérieure, (Rom.
VHI, 30) de telle sorte que l'homme est l'ouvrage de Dieu
(Eph. n, 10) qui opère en lui le vouloir et le faire. (Philip. II,
13.) Ici l'on comprend le langage de Paul, lorsqu'à la question :

Qui me délivrera? il répond: Je rends grâces à Dieu par Jésus-

Christ. (Rom. VII, 24, 25.)
Après cela, nous n'aurons pas à insister longtemps sur le

pardon despéchés. Au point de vue vulgaire et légal, il y a une
coulpe objective; en conséquence le pardon des péchés
consistera clans l'absolution de la coulpe et l'abolition des peines

qui résultent de la loi. Après tout ce que nous avons dit, il est

inutile de démontrer que cette notion du pardon tombe avec
celle de la coulpe '. La religion en souffre-t-elle? En nous
apprenant à dire : pardonne-nous nos fautes Jésus n'aurait-il
voulu dire que ceci : efface notre coulpe et délivre-nous de la
punition! Lorsqu'un enfant bien né implore, après avoir désobéi,

le pardon de son père, ne demande-t-il autre chose que ceci :

dispense-moi de la punition? Ne demandera-t-il pas plutôt de

recevoir l'assurance que, malgré son péché, il n'a pas perdu
l'amour de son père (Luc XV, 18, 19) Jésus aurait-il voulu
apprendre aux hommes à demander d'être dispensés de la

punition, comme si la religion n'était qu'un effort égoïste pour
échapper à un mal menaçant Le chrétien ne devra-t-il pas
se préoccuper davantage de l'amour de son père et de la
conscience d'y avoir toujours part malgré son péché? Sans

doute et Jésus a exprimé ici sous la forme de la prière ce que

1 Si Jésus s'est servi selon Matth. VI, 12, du terme légal de òfzùAuaza,
dettes, on ne saurait insister sur cette forme légale en voyant que dans

le teste parallèle de Luc XI, 4, il est question de à.\j.a.pz'w.i.



LE LIBRE ARBITRE 509

Paul a affirmé : Rien (pas même le péché) ne peut nous séparer
de l'amour que Dieu nous porte. (Rom. VIII, 36.) Que dis-je?
considérant la punition comme un moyen d'éducation, le chrétien

peut même s'écrier : Punis-moi, s'il le faut, mais pardonne
et reste toujours mon père! La grande idée du pardon consiste
donc en ceci: l'amour éternel ne se sépare pas du pécheur;
au contraire, il aspire à pénétrer toujours davantage dans son

cœur. Si notre cœur nous condamne, Dieu est plus grand
que notre cœur ; il connaît tout. Cette notion du pardon des

péchés, ne saurait être celle du libre arbitre qui se place au

point de vue légal delà coulpe.
Sera-t-il plus heureux dans la question de la régénération 9

Il le prétend en disant que la régénération suppose un
commencement de vie morale, issu d'un principe nouveau ; or,
commencer est un acte du libre arbitre. Il en résulte que le

déterminisme, qui ne connaît qu'une ligne continue de la vie
morale, ne saurait admettre la régénération.

Il me semble que déjà la forme passive des termes n'est pas
favorable au libre arbitre : avayemOmoa, av&>9ev yevmfthvm. Mais,
sans insister sur ces termes, souvenons-nous que dans le Nouveau

Testament Dieu, auteur de la vie spirituelle de l'homme,
est appelé, ò yewhaas et les hommes oi ysys-mipàwi iy. âsoû. (1 Jean

V, 1 ; I, 13 ; III, 5.) Le wveOft« est l'auteur de la naissance
morale. Il est le inzeppa toû 6so£i. (1 Jean III, 9.) Il résulte delà que,
si la régénération était un commencement sans rapport avec
une condition antérieure, il faudrait, puisque la régénération
est une œuvre de Dieu dans l'homme, recourir avec les

mystiques à une intervention immédiate dans la nature humaine,
non à un acte de libre arbitre humain. Mais ce n'est pas dans

cette acception mécanique que Paul entend la -mu-A -/.zigiç '. Ce

qui le prouve, c'est qu'il est question tantôt de se convertir et

tantôt d'être converti, c'est-à-dire tantôt de l'homme qui se

relève d'entre les morts (Eph. V, 14), et tantôt de Dieu qui les

réveille et les vivifie. (Jean V, 21.)
La régénération est donc une nouvelle phase de la vie qui

s'opère tant du côté de Dieu que de celui de l'homme, mais

1 Comparez ici le renouvellement de la face de la terre. (Ps. CIV, 30.)



510 J.-H. SCHÖLTEN

sans solution de continuité. C'est dire qu'elle s'explique, comme
tous les phénomènes, pourvu qu'on possède les données

requises. Paul et Pierre l'appellent àv*yewâ(rf)at, seconde naissance,
expression destinée à marquer dans la théologie juive la
restauration de la nature et de l'humanité déchues. Cette expression

peut donner lieu à des erreurs : en assimilant l'entrée
dans la foi à une répétition de la naissance dans toute l'étendue
du terme, on est sujet à faire de cette entrée un commencement

absolu de la vie religieuse commandé par une prétendue
chute totale ; ce qui n'aboutirait à rien moins qu'à l'idée de

l'avortement du plan primitif delà création qui serait à refaire.
Aussi le quatrième évangile a-t-il écarté ce terme comme bien
d'autres empruntés au vocabulaire de la théologie judaïque. Il
a substitué au terme de maysmâirtou (naître de nouveau) celui
de ywvYfimcu &K08«, ht n-ito^azaç, ìv. zoo Ssoû. La différence n'est pas
sans importance. L'homme quittant la condition animale (aûpÇ,

oniBpamç ijiu^iràç) ou la période légale (Stx«to<rûv>j too vipoo) pour
s'élever à une vie spirituelle, à la liberté morale ékivQspl«),

entre dans une vie dont le principe n'est pas chair, mais esprit ;

c'est une naissance spirituelle. Il commence à vivre moralement

et spirituellement et entre ainsi dans une phase nouvelle
de sa vie. A ce point de vue, la vie de l'homme, telle qu'il
l'apporte au monde, n'est pas corrompue, mais insuffisante.
La naissance selon la chair ne suffit pas ; il faut une naissance

supérieure de l'homme comme être moral ; elle n'émane pas
de la chair, mais d'un principe de vie divine. C'est celle de

l'homme moral qui quitte la condition des instincts et des

appétits pour commencer à vivre selon l'Esprit conformément
à sa destination divine. Cette naissance est nouvelle, non dans

le sens absolu, mais par opposition à un état antérieur, comme
le christianisme est appelé une nouvelle alliance, quoiqu'il soit

une TcMipwns (Math. V, 17), c'est-à-dire le développement émané

d'un état de choses qui lui-même a passé, zi. àpxaî« nap&fiev,

î8où yiyo-tz v.M-jà zà nam«. (2 Cor. V, 18.) Ainsi la nouvelle
naissance dans le chrétien gêne le développement psychologique
aussi peu que l'apparition du christianisme rompt le fil de

l'histoire.



LE LIBRE ARBITRE 511

Signalons encore un dernier point que nous avons à débattre

avec les partisans du libre arbitre : c'est le triomphe final de la

religion dans les individus et dans l'humanité.
On connaît la question de laperseverantia sanctorum, débattue

au XVIIe siècle au sein de l'église réformée. Il s'agissait de

savoir si finalement les fidèles peuvent déchoir et perdre la foi

sans retour. Les réformés répondaient hardiment: non, ils ne
le peuvent pas. Cette thèse repose sur l'idée que l'image de

Dieu dans l'homme, si obscurcie qu'elle soit par le péché, est

inextirpable et ne saurait se perdre dans le vrai fidèle grâce à

l'accroissement de la vie religieuse. Le chrétien qui a appris à

connaître la religion par expérience ne pourra pas l'abandonner
entièrement, mais, quelles que soient ses chutes, il y retournera
avec une sincère repentance, comme Pierre. C'est ce qui faisait
dire à Jésus : la volonté de Dieu est que je ne perde aucun de

ceux qu'il m'a donnés.(Jean VI, 39.) Personne ne peut les ravir
de la main de mon Père. (Jean X, 29.) S'ils eussent été des

nôtres, dit Jean (1 Ep. IL 19), ils seraient demeurés avec nous.
C'est la puissance de Dieu qui nous garde parla foi, dit Pierre.

(I Pier. I, 5.) Rejetez cette grande doctrine, et voyez ce qui en

résulte. Dans la théologie, plus de providence, ni de toute
puissance de Dieu, car il est possible que tout le plan divin échoue;
dans l'anthropologie, plus d'espoir fondé sur le triomphe du
bon principe dans l'homme; dans la christologie, nécessité

d'accorder que le Christ lui-même eût pu déchoir ; dans la
sotériologie, la possibilité d'un Rédempteur sans rachetés ; dans la

doctrine de l'église, réduction de la promesse du triomphe du

Royaume de Dieu à un vœu pieux; dans l'eschatologie, la sainteté

durable des rachetés dans le ciel rendue problématique. Le
libre arbitre, s'il est conséquent, doit admettre toutes ces
conclusions.

Et, niée dans les individus, que peut devenir la certitude du

triomphe final de la religion dans l'humanité
L'homme religieux répugne à l'idée de la durée éternelle du

péché dans un monde sorti des mains de Dieu. En effet, l'existence

d'êtres en lutte éternelle avec leur destination est voulue
de Dieu ou ne l'est pas. Si elle l'est, il faut admettre le decre-



512 J.-H. SCHÖLTEN

tum horribile de Calvin '; si elle ne l'est pas, tandis que le péché
durera éternellement, le plan primitif de la création ne se réalise

point,Dieu est déçu.La conscience religieuse repousse l'un autant
que l'autre. Aussi Jésus s'attendait-il à attirer un jour tous les
hommes à lui (JeanXII, 32), quel que fût le nombre de ceux qui
se détourneraient temporairement de lui. A ses yeux, le péché,
personnifié dans le prince de ce monde, était déjà jugé. (XVI, 11.)
Il voyait Satan tomber du ciel comme un éclair (Luc X, 18) et
saluait le jour où l'humanité ne fera qu'un seul troupeau sous

un seul berger. (Jean X, 18.) Si, selon Paul, qui ramène tout
dans son système à Dieu, Dieu a enveloppé tous les hommes

dans la désobéissance, c'est afin de faire miséricorde à

tous (Rom. XI, 32), en sorte qu'un jour, dans la création
consommée, tout genou fléchisse devant Dieu (Philip, II, 10) et

que Dieu soit tout en tous. (1 Cor. XV, 28.)
Il y a clés indéterministes qui4 déclarent : le péché enfante le

sentiment de la misère, mais cette misère ne peut pas durer
toujours, parce que l'essence de la nature humaine ne se laisse

pas extirper ; c'est pourquoi la conversion est nécessairement

au terme du chemin terrible du péché et la misère éternelle
doit enfanter la régénération. D'accord. Mais de quel droit peut-
on soutenir ces thèses au point de vue indéterministe? Lebbre
arbitre admet que le pécheur, si endurci qu'il soit, peut se

convertir ; mais on ne saurait admettre qu'il devra se convertir que
dans l'hypothèse de causes déterminantes qui rendront finalement

la conversion nécessaire. Ici, évidemment, nous avons
affaire à une volonté déterminée, et la cause du libre arbitre est
abandonnée. S'il y a un libre arbitre, il faut que l'homme reste

toujours maître de sa conversion ; si voluntas resistere h. e. nolle

potest aliquamdiu, potest etiam semper resistere, disaient les

Remontrants indéterministes avec raison -. Ajoutons encore
une remarque : Si le pécheur se convertit finalement, c'est par
l'effet d'une cause déterminante, comme on vient de l'avouer,

1 II l'appelle lui-même ainsi. (Inst. Ul, 23,17.)
1 B. Hoekstra. Vrijheid enz pag. 333.

' Acta et scripta Dordracena ministrm-um Remonstrantium in Belgio fce-

derato. Defensio sent. Rem. circa art. IV, pag. 57.



LE LIBRE ARBITRE 513

et si cette cause est là, il faut qu'il se convertisse. Mais pourquoi

ne s'est-il pas converti plus tôt? Naturellement parce que
la cause qui peut le conduire à la conversion n'existait pas
encore, puisqu'il n'avait pas encore parcouru toutes les phases de

la misère. Il en résulte qu'il ne pouvait pas se convertir plus
tôt, lorsque la cause déterminante n'existait pas encore, en
d'autres termes, qu'il n'était pas libre dans son état inconverti,
pas plus que dans sa conversion finale.

Au reste, que parlons-nous d'une conversion déterminée par
le sentiment d'une misère éternelle? Elle n'est pas digne de

ce nom. Là où le oderunt peccare mali formidine pœnœ est le
dernier mot, ce n'est pas la religion qui triomphe, c'est la
crainte. Or, la vraie conversion part de l'influence irrésistible

que la vérité et l'amour du bien exercent sur l'âme.
Voici donc le dilemme inévitable devant lequel nous sommes

placés : ou le libre arbitre, et avec lui, je ne dis pas la probabilité,

mais la possibilité de la conversion de tous, car qui admettra

la probabilité que cent dés jetés sur la table tombent sur le
même chiffre ou bien la certitude de la conversion de tous,
mais alors, au lieu du libre arbitre, une volonté qui, sous
l'influence déterminante de la vérité, se dégage graduellement de

l'empire d'un égoïsme sensuel et s'incline de plus en plus vers
le bien pour finir par ne plus pouvoir ne pas le vouloir et par
réaliser ainsi la véritable liberté morale.

CHAPITRE VII

Le libre arbitre et l'ordre moral,
physique et social.

Dès qu'on admet le libre arbitre, on statue l'incertitude de

ce qu'il plaira à l'individu de vouloir, le bien ou le mal; d'où il
suit que le résultat de l'histoire sera le produit incertain de

millions de volontés indépendantes. C'est dire qu'il ne peut
pas être question d'un ordre moral, supérieur aux individus '.

1 C'est ce que sentait l'ami et successeur de Zwingli (Bullinger) lorsqu'il

dit : Si Providentia est, liberum arbitrium non est. Dici non potest
THÉOL. ET PHIL. 1875 33



514 J. - H. SCHÖLTEN

Et pourtant, les indéterministes déclarent l'admettre.
L'ensemble du développement moral du monde, dit l'un d'entr'eux',
ne saurait être quelque chose de contingent, le jouet de
l'arbitraire, mais il doit être au contraire une manifestation nécessaire
de l'ordre moral. La somme de toutes les contingences peut
être une nécessité. Cette logique a lieu de nous étonner. Ce

serait comme qui dirait : 1 + 3+9=13, mais 1 peut être 2, 3

peut être 4 et 9 peut être 7 ; la somme totale reste la même :

2+4+7=13. On croit pouvoir expliquer le phénomène en faisant

remarquer que chaque tendance morale qui se dirige clans un
sens - provoque nécessairement, lorsqu'elle est parvenue à un
puissant développement, une tendance morale opposée, en
sorte que l'équilibre se maintient dans l'ensemble moral. Ce

qui revient à dire que si cent individus suivent une direction
mauvaise, cent autres doivent nécessairement obéir à une
meilleure. Mais qu'en résulte-t-il puisque ces derniers cent
individus, provoqués par la tendance des cent premiers, voudront
nécessairement, les premiers seront la cause nécessaire des

autres. Il n'y a donc plus ici de volonté indéterminée. Peu

importe qu'on parle de réaction : la réaction suppose un agent,
une cause efficiente. L'essai de solution tenté par l'indéterminisme

a donc échoué, et on ne comprend pas comment la

somme de toutes les contingences puisse fournir un produit
nécessaire : l'incompatibilité du libre arbitre avec un ordre
moral subsiste. On recourt àun exemple. Le jésuitisme, dit-on,
est une tendance funeste; son empire doit nécessairement finir
un jour. Cependant, chaque circonstance, qui a précipité ou
précipitera sa perte, est contingente. Supposons que le marquis

de Pombal ne fût pas devenu ministre et que les confesseurs

jésuites de Mme de Pompadour ne l'eussent pas
indisposée contre eux, le jésuitisme n'en tombera pas moins, avec

ou sans ces personnages. D'accord. Mais par quelles causes

tombera-t-il? Ce ne sera pas apparemment sans causes; si ce

quantum divinœ providentice ac energia) detrahat impiiim de libero arbitrio
sentimentum. Cf. Schweizer. Centrala, 1, 139.

1 Hoekstra, pag. 346.
* Einseitig, uni-latérale.



LE LIBRE ARBITRE 515

n'est pas par Pombal ou par Mmc de Pompadour, ce sera par
d'autres. Orla volonté de ceux-ci est tout aussi contingente que
la volonté de ceux-là. On peut en conséquence se représenter
que toutes les causes qui ont eu ou auront pour effet de ruiner
le jésuitisme ne se présentent point et que pourtant le résultat
final soit la chute du jésuitisme, c'est-à-dire on peut se
représenter un résultat nécessaire, où tout ce qui doit l'amener soit
contingent, incertain. En vérité, le partisan du libre arbitre n'a

pas le droit de prédire la chute du jésuitisme. Ce n'est qu'au
point de vue opposé qu'il est permis de s'y attendre, grâce au
développement de la raison et de la puissance de l'esprit, qui
finira nécessairement par briser un jour tout esclavage. Du
moment qu'on parle de l'irrésistibilité de l'idée morale, on a

quitté le domaine du libre arbitre pour entrer dans celui du
déterminisme '.

Nous passons à l'ordre physique. Personne ne nie l'intime
rapport qui existe entre le développement de la nature et
celui de l'esprit humain. L'esprit humain transforme la
nature, dessèche des lacs, déboise des montagnes, extermine
des espèces animales et exerce de différentes manières une
influence sensible sur l'atmosphère. Or, si tous ces changements

physiques en rapport avec la volonté humaine sont

contingents, si le laboureur peut également vouloir ou ne pas
vouloir semer, vouloir ou ne pas vouloir extirper des insectes,
si l'état peut également percer ou ne pas percer un isthme,
si l'industrie peut tout aussi bien dessécher un lac et ne pas
le dessécher, il en résultera que la face de la terre, pour
autant que l'esprit humain l'a transformée, est due au hasard.
On répond : l'harmonie de la création est constituée de manière

1 Edm. Schérer, Mei. de critique religieuse, pag. 87. La providence, la

grâce, l'histoire, la théodicée, sont un livre fermé pour la notion
abstraite de la liberté (indéterminisme). Au point de vue d'une volonté
déterminée par une personnalité que détermine elle-même, soit
l'individualité naturelle, soit le milieu dans lequel elle se développe, a ce

point de vue (déterminisme), disons-nous, l'action de Dieu sur l'homme
cesse d'être magique, la prédestination perd son caractère arbitraire,
les annales des peuples deviennent le récit de l'éducation de l'humanité
et la spiritualité apparaît comme la loi générale de l'histoire. V. G.



516 J. - H. SCHÖLTEN

qu'il reste assez d'espace pour les contingences que le libre
arbitre suppose. Je ne saurais l'accorder. Voilà un lac desséché

par l'industrie humaine. Il aurait pu, dit-on, également ne pas

l'être, si le hasard avait voulu que les hommes ne s'en fussent

pas souciés. Mais cette volonté de dessécher le lac était-elle
vraiment accidentelle? N'y avait-il pas de raisons déterminantes

qui ont rendu cette volonté nécessaire? La considération
des profits et des pertes, de la possibilité et de l'importance de

cette entreprise n'entrait-elle pour rien dans son exécution
Peut-on dire qu'il y avait ici un parfait équilibre entre le vouloir

et le non-vouloir? qu'aucune cause n'ait déterminé
l'événement mais que tout ait dépendu du hasard? Depuis quand
le caprice enfante-t-il des œuvres gigantesques Ici pas plus
qu'ailleurs, il n'y a de place pour le hasard.

Mais c'est surtout l'ordre social qui appelle notre attention.
Si le péché est nécessaire dans ce sens qu'il se trouve en

rapport causal avec l'état moral de l'homme, dit le partisan
clu libre arbitre, il n'est pas permis de punir le criminel; car
dans ce cas, le criminel n'est pas coupable. Le droit pénal
s'oppose donc au libre arbitre. Nous devons entrer ici clans

quelques développements.
Nous entendons par peine ou punition un mal à subir que

la loi a rattaché à la violation de ses prescriptions. Jusqu'ici
tous sont d'accord ; mais si l'on demande par quels motifs le

législateur inflige ce mal, les opinions sont fort partagées.
1. Une première théorie identifie le droit pénal et le droit

du talion. C'est ainsi que l'entendaient plusieurs peuples
antiques et notamment la nation israélite. Œil pour œil, dit
Moïse, dent pour dent, main pour main, pied pour pied. (Ex.

XXI, 24, 25.) Cette théorie, quoique modifiée dans sa forme,
a trouvé des défenseurs parmi des légistes plus récents. Nous

pensons que ce prétendu droit n'en est pas un pour la société.

La morale s'oppose au droit de représailles entre individus :

on connaît la pensée de Jésus à cet égard. (Math. V, 38, 39.)

Or, ce qui n'est pas permis aux individus, comment pourrait-il
l'être aune collection d'individus, à la société? Au point de

vue de la moralité, il n'est pas permis à la société d'user de



LE LIBRE ARBITRE 517

représailles à l'égard d'une offense qui lui est faite, uniquement

dans le but de se venger. Or, commele droit ne saurait
être en contradiction avec la moralité, il en résulte que le

prétendu droit du talion n'est qu'une injustice.
2. Une seconde théorie est celle de la satisfaction. Selon

elle, la peine doit être considérée comme l'équivalent du droit
lésé. Elle est, ce que son nom indique ', une rétribution ou

l'acquittement d'une dette, contractée par une injustice ou un
délit qu'on a commis. Delà pœnam luere, solvere. Le droit,
dit-on, réclame, en faveur de la loi, satisfaction par l'obéissance;

mais ce même droit réclame satisfaction par la punition

là où la loi est transgressée, le droit lésé, l'ordre moral

attaqué. Cette théorie, qui repose sur une abstraction, n'est

pas admissible, selon nous. Il faut satisfaire aux exigences de

la loi, sans doute ; mais on ne saurait prouver que le

transgresseur doive donner cette satisfaction par telle ou telle souf-

rance qu'il subit. On en appelle à la justice de Dieu. Mais

cette justice se manifeste non par une certaine combinaison
arbitraire qu'elle établit entre telle mesure de souffrance et
telle mesure d'immoralité, mais parle rapport naturel qu'elle
fixe entre le péché et la misère, comme l'exprime si bien la
doctrine de la xplmc dans le quatrième évangile. On prétend
rétablir le droit lésé ; mais le fera-t-on par la punition du

transgresseur? Supprime-t-on ainsi le fait de la transgression,
celui de la perturbation de l'ordre? La théorie de la satisfaction
est donc une fiction. Elle n'est pas plus admissible, lorsqu'on
l'emprunte au prétendu droit divin de satisfaction. Au point
de vue de ce droit, il a été satisfait, une fois pour toutes, à la
justice divine par la croix. Il en résulte qu'une théorie de

droit criminel qui demande toujours satisfaction à nouveau,
pèche contre la règle ne bis in idem et est en contradiction
avec le droit divin. Au reste, cette théorie n'est qu'un talion
déguisé. La rétribution, il est vrai, n'est pas ici à la base du

droit, mais elle est le moyen d'expier le crime; la punition
reste rétribution par l'application d'une certaine mesure de

1

TloLvri, (chez Homère, Diade 1, 13, ânoi-jx), pœna, c'est-a-dire rançon.



518 J.-H. SCHÖLTEN

souffrance, ou comme s'exprime Grotius, 'malum passionis
quod infligitur ob malum actionis '. Le transgresseur est censé

devoir souffrir pour avoir causé de la souffrance.
La théorie de la satisfaction, défendue par Kant, fut modifiée

de nos jours par le jurisconsulte Stahl, clans sa philosophie
du droit. La société, dit-il, est une institution divine, la loi une
émanation de la justice divine. Celui qui trouble l'ordre social

se révolte contre l'ordre de Dieu et érige un empire à lui,
opposé à celui que Dieu a établi. Cette puissance ennemie
doit être brisée ; serviteur de Dieu, l'état doit maintenir son

pouvoir contre le transgresseur. C'est pourquoi le transgresseur

doit être ou anéanti ou, selon la mesure de son forfait,
être restreint dans le déploiement de sa force et de sa liberté.
La base du droit ne consiste pas ici à délivrer la société de ses

perturbateurs, mais uniquement à maintenir la justice comme
telle, ut justitia: satis fiat : rétablissement de l'ordre divin
troublé parle crime.®

On le voit, c'est le point de vue théocratique : le droit
humain est une image, une imitation du droit divin. Supposé

que ce point de vue pût se justifier théologiquement, c'est-à-
dire envisagé du côté de Dieu, — ce que nous nions d'ailleurs —
il est évident que ce droit n'appartient qu'à Dieu et n'est pas
applicable au droit criminel humain. Pour pouvoir punir le
mal clans l'intérêt du maintien du droit (ut fiat justitia), il
faudrait frapper non-seulement les actions mauvaises, mais encore
les principes, les racines d'où elles sortent. Or, voilà ce dont
le juge humain est incapable. A supposer qu'il fallût satisfaire

au droit par l'extermination ou la neutralisation du transgresseur,

l'application de ce moyen dépasserait la portée du juge
humain ; celui-ci ne répondrait pas à sa vocation en punissant
le coupable à cause de l'action qu'il a commise, et non à cause
de l'intention qui l'a dictée; il ne maintiendrait la justice que
très imparfaitement, parce que, tout en punissant le transgresseur,

il laisserait échapper tel criminel beaucoup plus
coupable qui sait se renfermer dans les limites légales. Enfin,
l'homme ne peut pas dans ce sens se poser en juge devant

1 De jure belli et ixicis, II, c. 20.



LE LIBRE ARBITRE 519

son frère. Comment peut-il s'estimer autorisé à faire expier à

son prochain son crime, tandis qu'il trouble lui-même chaque

jour l'ordre moral et mériterait ainsi d'être exterminé ou

neutralisé, afin de satisfaire à la justice divine? Si le but de

la peine est le maintien de la justice divine dans l'état, de

quel droit un pécheur s'érigera-t-il en juge d'un pécheur
comme lui, tandis que le saint par excellence s'en remettait
à celui qui juge justement? (1 Pier., II, 23.) Le patriarche
Joseph fit mieux que Stahl. Au lieu d'aller occuper le tribunal
suprême, il demanda à ses frères coupables : Suis-je à la

place de Dieu? (Gen. L, 19.) Nous concluons donc qu'inapplicable

en pratique, la théorie du savant jurisconsulte reposesur
une prétention que la saine morale doit repousser.

3. Une troisième théorie veut punir le coupable afin d'inspirer

aux autres l'effroi du mal. On confond ici l'essence et le
but de la peine avec une des suites qu'elle peut avoir. C'est

punir dans l'intérêt d'un tiers. Il en résulte que, si la punition
n'avait d'autre but, le transgresseur serait sacrifié dans l'intérêt
des autres et on consacrerait un utilitarisme qui sanctifie le
but par les moyens. Il résulte encore de cette théorie que
les peines les plus barbares seraient les plus convenables, ce

que l'humanité rejette énergiquement. Que si la peine s'applique

afin de détourner à l'avenir le transgresseur lui-même
de la voie du mal, il faut remarquer que, tout louable qu'il est

en lui-même ce but ne fournit pas encore une base au droit
et qu'on se demande de quel droit la société s'arme de la peine

pour réaliser ce but.
4. Une quatrième théorie veut appliquer la peine au malfaiteur

afin de l'améliorer. Ici encore nous devons remarquer que
le juge, ne pouvant frapper que les actes mauvais pourra
appliquer les moyens de correction aux voleurs, aux meurtriers,

mais non à tant d'autres criminels non moins coupables

qui lui échappent. D'ailleurs, cette théorie méconnaît la notion
de punition. La punition est un mal à subir; d'après la théorie

qui nous occupe elle se transforme en bien et la consommation
d'un crime devient la condition de la jouissance d'un bienfait.
Il règne ici une confusion de deux idées très distinctes : celle



520 J.-H. SCHÖLTEN

de xolaciç, ypiat;, pcena et celle de na&ia, castigatio, ut castus

h. e. bonus fiat maleficus. La première appartient au juge, à

Dieu conçu au point de vue légal ; l'autre revient au père, à

Dieu conçu au point de vue évangélique. (Hébr. XII, 5,11 '.)
Veut-on sentir toute la différence de ces deux notions? Qu'on
les applique à Jésus-Christ. Y avait-il là «jW« de la part de

Dieu dans l'acception juridique? Non, mais muhi«, afin que
Jésus apprît l'obéissance par la souffrance. (Hébr. V. 8.)

5. Aussi d'autres criminalistes ont-ils banni toutes ces
théories du domaine de la science. La société, disent-ils, n'a

pas le droit de se venger; elle n'est pas autorisée, en punissant
le coupable pour satisfaire à la justice, à se mettre à la place
de Dieu, à supposer que cette idée fût admissible au point de

vue moral et théologique ; mais elle a le droit de défendre
l'ordre qu'elle a reconnu et qu'elle a gravé dans la loi contre

quiconque vient à le troubler. La répression doit être considérée

comme un acte de préservation sociale. Chaque individu

a le droit de défense personnelle par la simple raison que
chacun a le droit d'exister comme membre de la famille
humaine. C'est un droit que la nature lui a concédé. Or, la
société possède le même droit. Les lois qu'elle édicté
n'émanent pas seulement d'un contrat social mais sont
l'expression de l'ordre moral, tel qu'elle a appris à le connaître.
Le droit écrit est l'expression de ce que la raison, dans une
période donnée de développement national, a appris à
connaître comme droit objectif. C'est pourquoi les lois doivent
être modifiées du moment que la conviction d'une meilleure
législation a pénétré dans la société. Si la société, pour exister,
a le droit de fixer l'ordre qu'elle a reconnu, elle a également
celui de le maintenir et de le défendre contre un acte
attentatoire. C'est ainsi que les membres de la société se garantis-

1 Dans le Nouveau Testament, ni y.oXoanc, ni y.piuiç ne sont employés
dans le sens de moyens de correction, quoique la correction puisse être
l'effet de l'une et de l'autre. Cela est vrai même de l'acception éthique de

la ypiiiç johannique. On le voit par Jean XVI, 11, où il est dit que le
Prince de ce monde xéxpitoa, ce qui est éclairci ailleurs (XII, 31.) par le
ternie : iy.ß~krß-'nG%zu.i sl-o>.



LE LIBRE ARBITRE 521

sent mutuellement les droits de la vie, de la propriété, de la

sûreté, de l'honneur, lesquels découlent immédiatement de

celui que possède l'individu à l'existence.
La société a ordonné les moyens nécessaires pour exercer

ce droit de défense. Comme elle fait à l'aide de la police
disparaître de la voie publique les chiens enragés, les aliénés,
les mendiants, les ivrognes qui menacent la sûreté publique,
elle a aussi le droit de se garantir des attentats faits à la vie, à

la propriété, à l'honneur. Et ici rien n'est abandonné à

l'arbitraire individuel : c'est encore la loi qui désigne les organes
chargés du maintien de l'ordre, fixe les moyens à appliquer
et statue sur les peines selon la nature du délit, la grandeur
du danger qui menace la tranquillité publique, les circonstances

aggravantes ou atténuantes, la récidive, etc.

Il est possible que parmi ceux qui ne commirent jamais un
forfait auquel la société, en vertu de ses lois, peut appliquer
ses mesures, il y ait des individus plus méchants et plus
dangereux que ceux qui tombent entre les mains du juge ; il faut
convenir que la société ne peut pas en connaître. Elle ne le

peut que du moment que le caractère dangereux de ces
individus est constaté. D'ailleurs la défense n'est nécessaire que
contre ceux qui ont montré par leur conduite qu'ils
méprisent les droits d'autrui. Des actes immoraux commis de

consentement mutuel et à l'insu de la société, par exemple
l'impudicité, ne sont pas de la compétence du juge.

On a dit : La société en présence du criminel ne doit pas
se borner à se défendre, elle doit aussi s'intéresser à

l'amélioration morale du coupable. Sans doute il faut applaudir aux
efforts qu'on fait en faveur des prisonniers par l'enseignement
et l'exhortation ; mais cela n'empêche pas que le but et la base

du droit criminel soient non l'amélioration du criminel mais

sa répression, et par elle la sûreté de l'état. L'amélioration
morale appartient au domaine de la philanthropie et non à

celui du droit, quoique l'état puisse s'y intéresser et qu'il soit
désirable qu'il s'entende à ce sujet avec la philanthropie.

Il est temps de conclure. S'il est vrai que ce qu'on appelle
droit criminel est le droit que possède la société de maintenir



522 J.-H. SCHÖLTEN

l'ordre et de se défendre contre ses agresseurs, nous nous
demandons si, au point de vue déterministe, il est permis d'exercer

le droit criminel dans le sens indiqué. Eh quoi nous
refusera-t-on le droit de nous défendre contre les bêtes féroces

ou les insectes venimeux parce qu'ils mordent et piquent
conformément à leur nature ou à la condition où ils se trouvent

en nous attaquant? Ou soutienclra-t-on que la société

ne puisse pas prendre des mesures contre les aliénés parce
que, comme on dit, ce n'est pas leur faute s'ils se trouvent
dans cet état? Admettons un instant, avec le déterminisme,

que chaque péché est en rapport nécessaire avec l'état moral
de celui qui le commet; qu'il est l'effet de l'ignorance morale,
d'une prédisposition plus ou moins grande au péché, d'une
éducation négligée, etc. ; que toutes ces raisons, combinées

avec l'occasion du péché dans un moment donné, ont rendu la
mauvaise action nécessaire dans ce moment-là ; ne serait-il pas

permis à la société de se défendre contre l'homme dont la
méchante nature est la cause de son crime, tout autant qu'il
nous est permis de nous défendre contre la guêpe qui nous

poursuit ou contre le loup qui nous attaque? D'ailleurs,
n'oublions pas que les moyens par lesquels la société garantit la
sécurité de ses membres sont de nature, sinon à améliorer
moralement le malfaiteur, du moins à réprimer ses passions.
Qu'on ne dise pas que, si le coupable ne fait que ce qu'il doit
faire en vertu de son état moral, cette répression attaque son
droit personnel; car personne n'a le droit de faire tout ce que
sa nature lui inspire, puisque le droit de l'un est limité par
celui de l'autre. Le brigand qui me menace aurait-il le droit de

de suivre librement sa mauvaise nature sans que j'eusse celui
de défendre ma vie

Nous nous plaçons enfin au point de vue indéterministe et
nous nous demandons, comment il faut juger le droit criminel?
Pourquoi la société s'armera-t-elle de moyens de défense

contre le malfaiteur, si son crime ne prouve pas la perversité de

sa nature, mais uniquement le bon plaisir de son libre arbitre?
Il n'y a pas alors la moindre raison de redouter plus la main
qui commet aujourd'hui un meurtre que celle qui ne s'en souilla



LE LIBRE ARBITRE 523

jamais ; le premier n'a qu'à vouloir ne plus tuer, le second, honnête

homme jusqu'ici, pourra peut-être demain commettre un
meurtre tout autant que le meurtrier ; l'un et l'autre agissent
en vertu d'une volonté que rien ne détermine et non en vertu
de leur état moral ; l'un est aussi dangereux ou l'est aussi peu
que l'autre. D'ailleurs la considération des circonstances
atténuantes sera superflue dans un système qui n'attribue aucune
influence déterminante aux circonstances sur la volonté. On

en peut dire autant de l'effroi, comme effet de la peine. En fait
de droit criminel, il ne reste à l'indéterministe qu'à recourir au

principe de la satisfaction, ut fiat justi lia. L'homme qui pèche
uniquement parce qu'il le veut, qui, capable de faire le bien,
fait pourtant le mal, ne saurait être puni ni dans l'intention
de lui inspirer un salutaire effroi, ce qui serait sans objet; ni
pour la sûreté de la société — nous venons de le démontrer ;

il ne peut l'être qu'afin que justitiœ satisfiat. C'est dire que
les partisans du libre arbitre ne sauraient accepter les

principes modernes du droit criminel et sont forcés d'adopter la
théorie de la satisfaction fondée sur l'hypothèse du libre
arbitre. Nous ne sommes donc pas étonnés d'entendre les mêmes

organes défendre la satisfaction juridique et la satisfaction

ecclésiastique. Et nous concluons qu'il faudra abandonner
l'indéterminisme du moment qu'on se sépare de la théorie de la
satisfaction.

CHAPITRE VII

Le libre arbitre et l'existence de Dieu.

I. On admet généralement que l'existence de Dieu comme
être infini et absolu est inconciliable avec le libre arbitre.
Aussi les réformateurs et ceux d'entre les théologiens réformés

qu'on appelle surpralapsaires, comme Théodore de Bèze, qui
prenaient au sérieux les perfections absolues de Dieu, ont-ils
rejeté tout d'une voix le libre arbitre. Leur erreur consistait
à partir dogmatiquemeut de l'idée de Dieu, au lieu de

commencer expérimentalement par l'homme. Dieu, disaient-ils, est

infini, donc il n'y a pas de libre arbitre. Libertatem homini ade-



524 J.-H. SCHOLTEN

mit divina Providentia, disait Mélanchthon, au lieu de rechercher

au moyen de l'expérience s'il y a ou non un libre arbitre,
pour répondre ensuite à la question : qui est Dieu? Les
réformateurs ne se souciaient pas non plus de savoir si la notion
vulgaire de la coulpe, qu'ils admettaient, était conciliable avec
le rejet du libre arbitre. Et tandis qu'ils considéraient le péché
comme inséparable du plan divin 1, ils commettaient
l'inconséquence de mettre le péché sur le compte de l'homme.
Cadit homo, providentiel Dei sic ordinante, sed suo vitio cadit,
dit Calvin2, tout en expliquant la chute d'Adam par un décret
de Dieu.

Frappés de la contradiction, les théologiens qui lui
succédèrent dans l'église réformée, les infralapsaires, cherchèrent à

sauver l'idée de coulpe en rejetant la faute sur le premier
homme. Adam, disaient-ils, possédait le libre arbitre et tomba

par sa propre faute. Si, par sa libre chute, le libre arbitre se

perdit pour sa postérité, et si, par conséquent, le péché était
devenu nécessaire pour les individus, la faute n'en resta pas
moins pour le compte de l'espèce. On se flatta de sauver la
notion de coulpe par l'idée d'une coulpe héréditaire3. Mais on
oublia que dans le domaine moral l'un ne peut pas contracter
une dette pour l'autre et qu'il n'est pas permis d'immoler
l'individualité à l'unité de l'espèce. On ne s'explique pas d'ailleurs,
à ce point de vue, la conscience de la coulpe qui ne peut
dériver que de la conscience d'un libre arbitre individuel. Ajoutons

qu'avec cette notion de la coulpe on ne supprimait pas
moins |l'absoluité de Dieu que les Pélagiens qu'on combattait.
Si Adam était tombé par son libre arbitre et non en vertu de

la prédestination divine ; si Dieu avait disposé non de l'homme
qui n'était pas encore tombé, mais de l'homme qui tomberait

par sa propre faute, le premier homme avait brisé le plan

* Zwingli. Opp. IV. 108. « Lapsum operatus Deus est. » 101. « Lapsus
est homo, suo bono, quo scilicet in justitise cognitionem veniret. »

'- Instit. Ill, 23, 8.
3 Confession des églises réformées de France, art. 11. « Nous croyons que

ce vice (le péché originel) est vrayement péché qui suffit à condamner
tout le genre humain, jusques aux petits enfants dès le ventre de la mère. -»



LE LIBRE ARBLTRE 525

primitif de Dieu. Grâce au libre arbitre d'Adam, la réalité ne
correspondait pas à l'idée de Dieu. La notion de la coulpe était
sauvée, quoique imparfaitement, mais aux dépens de l'idée de

Dieu.
Les théologiens luthériens reconnurent, comme les réformés

infralapsaires, que la dette avait été contractée par Adam.

Cependant, à la différence des réformés, ils admirent encore,
même après la chute, un faible résidu de libre arbitre, assez

grand pour expliquer dans l'individu la coulpe et le
sentiment de la coulpe. Mais cette coulpe et ce libre arbitre
étaient inconciliables avec leur dogme sur l'homme dont ils
faisaient un cadavre ou un tronc, dénué de toute étincelle de

vie spirituelle. D'ailleurs, pas plus que les réformés infralapsaires,

ils ne firent droit à l'idée du Dieu infini, et encore ici le

plan de Dieu a échoué.
Les sociniens considéraient le libre arbitre comme la

propriété intacte non-seulement d'Adam avant la chute, mais
encore de chaque individu. Ils niaient le péché originel sous
toutes ses formes. Chacun tombe, comme Adam, en vertu de

son libre arbitre et par sa faute individuelle. Ainsi le libre
arbitre fut sauvé, mais que devint le Dieu absolu? Ils
enseignèrent en conséquence : Dieu n'est pas partout présent, car
il n'est pas là où se déploie le libre arbitre. Dieu n'est pas tout
puissant, car il ne peut pas empêcher le mal à moins d'attenter
au libre arbitre de l'homme. Dieu n'est pas omniscient, car il
ne peut pas savoir d'avance les choses qui n'arrivent pas
nécessairement; par conséquent ce que le libre arbitre fera lui
échappe '. Dieu n'est pas élevé au-dessus de la forme finie du

temps, mais obéissant àia marche du temps, il obtient connaissance

de ce que le libre arbitre produit successivement. Sa

justice et son amour ne sont pas des perfections absolues. Il
punit le péché parce qu'il le veut et quand il le veut, mais
rien ne l'empêche de ne pas punir l'homme et de lui ac-

1 Crullius, de Deo ej usque attributis, cap. XXIV, pag. 69. « Si omnia
futura Deo ab omni ceternitate cognita fuisse contendas, necesse est
statuere omnia necessario fieri, unde sequetur, nullam esse aut fuisse

unquam humante voluntatis libertatem ac porro nec religionem. »



526 J.-H. SCHÖLTEN

corder le pardon, en sorte qu'il ne saurait être question d'un
sacrifice expiatoire pour effacer les fautes. On voit à quel prix
le libre arbitre triomphe ici.

Les remontrants reculèrent devant ces conséquences. Ils
soutiennent, eux aussi, que la réalité clans le domaine moral,
pour autant qu'elle est due au libre arbitre, n'émane pas du
décret de Dieu. Dieu n'est donc pas la cause de tout, mais
c'est ce qui ne l'empêche pas de savoir de toute éternité ce

que l'homme parviendra un jour à vouloir. Mais comment ce

qui n'arrive pas nécessairement peut-il êlre l'objet de la
prescience Ils prétendaient encore que l'homme n'a pas la foi par
le libre arbitre, tandis qu'ils en faisaient dériver l'incrédulité.
L'inconséquence est palpable. La foi opérée de Dieu devait
donc devenir peu à peu une foi simplement prévue.

On songea aussi à distinguer la volonté de Dieu d'avec sa

permission. L'essai fut infructueux. Si Dieu permet le mal
il peut l'empêcher ; or c'est une atteinte portée au libre arbitre.
Si Dieu peut empêcher le mal et ne l'empêche pas, il est la

cause du mal et cesse d'être saint. Si Dieu permet le mal

parce qu'il ne peut pas l'empêcher, il n'est pas tout puissant.
S'il n'est que spectateur de la volonté mauvaise, il l'est aussi de

celle qui se tourne vers le bien et l'ordre moral lui échappe.
La vertu comme le vice devient l'œuvre de l'homme sans

Dieu; on blesse la conscience religieuse, qui se sent redevable
à Dieu de tout le bien qu'elle veut et qu'elle opère, et la justice
propre est déclarée souveraine '.

Les mêmes difficultés entourent le- synergisme, qui veut que
là où clans la conversion Dieu opère, l'homme soit passif, et

que là où l'homme est actif Dieu soit témoin passif. Cette

théorie est aussi peu applicable au domaine moral que le

prétendu concursus au physique. L'homme est Qzoï axmpybç.

(Voy. 1 Cor. III, 9.) Mais comment? l'édification de l'église,
selon Paul, n'est pas partagée entre Dieu et l'homme, mais

' Calv., Inst. I, XVIII, 1, « liquet nugari eos et ineptire qui in locum

Providentias Dei nudam permissionem substituunt. ac si in specula sedens

expeetaret fortuitos eventus, atque ita ejus judieia penderent ab hominum

arbitrio. »



LE LIBRE ARBITRE 527

Dieu accomplit son œuvre au moyen de l'activité humaine.
C'est ce qui fait dire à Paul que celui qui plante et celui qui
arrosent ne sont rien, mais que Dieu qui donne l'accroissement

est tout. En conséquence il est insensé de se réclamer
des noms de Paul, de Cephas, d'Apollos, comme si toute gloire
ne revenait pas à Dieu. Paul et ses compagnons d'œuvre ne
travaillent pas à côté de Dieu, mais c'est Dieu lui-même qui
opère dans leur œuvre. Celui qui plante et celui qui arrose
sont les organes, les instruments par lesquels Dieu donne
l'accroissement \

D'autres ont distingué entre la volition et l'action;la volonté
est libre, disent-ils, mais l'action ne l'est pas. Nous ne pensons
pas que cette distinction fasse disparaître la contradiction. En
effet la volonté est un agent, une action intérieure : en
l'excluant de l'influence divine, l'homme prépare à Dieu une
déception toutes les fois qu'il ne veut pas ce que Dieu veut qu'il
veuille. Toute cette théorie d'ailleurs repose sur une séparation
factice que la psychologie expérimentale n'admet pas entre la
la volition et l'action. Chaque action est causée par un effet de

la volonté. Il est vrai que Dieu empêche souvent que l'action
suive la volonté, lorsque, par exemple, le coup de revolver
destiné à tuer l'ennemi ne le tue point. Cela prouve seulement

que l'homme ne peut pas accomplir tout ce qu'il veut ; mais cela

ne prouve pas que là où il accomplit quelque chose, il faille
attribuer l'action à Dieu et la volonté à l'homme. Un fait qui
n'est pas causé par la volonté, n'est pas une action. S'il fallait
attribuer seulement l'action à Dieu, la volonté à l'homme,
l'homme n'agirait pas ; d'où il suivrait que l'homme, qui veut
seulement sans agir, n'effectuerait rien et que l'activité de la
volonté humaine ne serait pour rien dans le développement du

plan de Dieu. Ajoutons que d'après cette théorie il n'y aurait
plus de droit criminel, puisqu'il serait absurde de punir un
homme pour des actes qu'il a voulus mais qu'il n'a pas
commis. On a dit : la volonté relevant de l'esprit est libre ;

mais l'action appartenant au corps ne l'est pas. C'est ressus-

1 Calv. Inst. III, XV, 3. « Bonorum operum laudem non inter Deum et
hominem partimur, sed totam, integrarne illibatam Domino servamus. »



528 J. - H. SCHÖLTEN

citer le dualisme mécanique qui rompt les rapports organiques
qui existent entre l'âme et le corps. Disons enfin qu'on
soutient à tort que Dieu empêche seulement la réalisation du

crime, non la volonté qui le prépare. Combien de fois les
circonstances imprévues que Dieu fait éclore ne modifient-elles
pas les desseins les plus funestes?

Lassés de tant d'essais infructueux de concilier le libre
arbitre avec les perfections du Dieu absolu, plusieurs théologiens

ont fini par dire qu'il faut laisser les deux termes intacts
sans songer à les concilier : la conciliation est un mystère qui
dépasse l'esprit humain L Mais une solution pareille n'en est

pas une et ne saurait satisfaire à la longue l'esprit humain.
Aussi avons-nous vu dans les derniers temps éclore une
théorie nouvelle ~ : c'est celle de la « restriction volontaire
que Dieu se serait imposée à lui-même, » Freiwillige Selbst-

beschrœnkung Gottes. Dieu, dit-on, n'a pas de limites dans sa

toute science et dans son pouvoir absolu, mais en vertu de sa

liberté, il s'en impose à lui-même 3.

Cette théorie part de l'impossible : ne pas vouloir savoir ce

que l'on sait, ne pas vouloir posséder les pouvoirs qu'on a,
en un mot, restreindre ainsi sa science et son pouvoir c'est
absurde. Si l'on entend par là que Dieu les retient, nous
n'avons pas ici une limitation, mais une puissance, et une science

qui ne veulent pas se déployer et nous nous retrouvons en
face de la permission, dont nous avons démontré l'inanité 4.

1 Voyez par exemple Schenkel, Das Wesen des Protestantismus II, 164.
'- Ici nous entrons dans les débats qui se sont ouverts surtout en

Hollande et dont M. Schölten a donné le signal. Sans citer les livres et
les brochures, dont les titres n'ont aucun intérêt pour nos lecteurs, nous
nous contentons de citer les noms de MM. Pareau, Hofstede de Groot,
Opzoomer, Pierson, Chantepie de la Saussaye et surtout celui de M. Hoekstra,

qui, comme nous l'avons dit, a provoqué par son travail distingué
l'ouvrage que nous reproduisons ici. V. G.

3 Parmi les partisans de cette théorie il faut compter Martensen,
Clir. Dogm., § 42, et surtout Ch. Secretan, Phil. de la liberté, II, 16. Dieu
se limite lui-même pour donner place a l'existence, à la liberté finie,
en contredisant ainsi sa nature.

1 Pag. 526.



529 J.-H. SCHÖLTEN

Mais admettons la théorie ; elle ne résoudra pas le problème.
En effet,4Si Dieu, en vertu de sa volonté, restreint sa

connaissance à l'égard de ce qui est libre, on accorde que Dieu

peut le connaître ; l'acte du libre arbitre devient un objet que
Dieu peut prévoir, et ainsi la contingence n'existe plus. Si

Dieu, en vertu de sa volonté, restreint sa toute puissance,
on reconnaît pourtant qu'il peut opérer souverainement sur
la volonté humaine; c'est dire que celle-ci est determinable et,
encore une fois, le libre arbitre s'évanouit. Remarquez de plus

que cette faculté de se restreindre reviendrait à celle de se

rendre fini, c'est-à-dire de ne plus être absolu, c'est-à-dire de

ne plus être Dieu. Quelques-uns des représentants de cette
théorie acceptent cette conséquence et s'expliquent ainsi

comment Dieu a pu quitter le ciel pour se faire petit enfant,
c'est-à-dire l'incarnation1. Mais, en prétendant établir l'antique
foi, ils sont condamnés par les confessions de foi qui repoussent

en Jésus-Christ toute divinité fantastique s, et par Calvin

lui même, qui déclare la théorie absurde 3.

Frappés de l'absurdité de cette théorie, d'autres, d'accord
avec quelques théologiens allemands 4, ont renouvelé la négation

de la toute puissance et de la toute science divine. Ce qui
est libre, disent-ils, ne peut être su d'avance ; il en résulte que
la toute science de Dieu n'embrasse pas ce qu'accomplira le

libre arbitre. Sa toute puissance ne saurait fléchir le libre
arbitre. Dieu, c'est ainsi qu'ils continuent, n'est pas infini
parce qu'il est esprit, lumière, amour. S'il est esprit il n'est

pas matière; il y a donc quelque chose qu'il n'est pas; il est
limité par la matière S'il est lumière, il n'est pas ténèbres
et en conséquence limité par elles, il y a quelque chose qu'il

1 Cp. plus bas, pag. 538.

Confession des églises réformées de Prance, art. 14.

3 Inst. II, 13,4. « Quod etiam pro absurdo nobis obtrndunt, si sermo Dei
carnem induit, fuisse igitur angusto terreni corporis ergastulo inclusum,
mera est procacitas, quia, etsi m unam personam coaluit immensa Verbi
essentia cum natura hominis, nullam tarnen inclusionem fingimus. *

* Weisse, Die Idee der Gottheit, pag. -341, 330. Phil. Dogm. I, 607. Rothe,
Ethik, I, 120 ; Martensen, Die Chr. Dogm., pag. 250.

THÉOL. ET PHIL. 1875. 34



530 J.-H. SCHÖLTEN

n'est pas, il n'est pas infini. S'il est amour, il y a d'autres êtres
hors de lui qu'il aime, donc il n'est pas ce qu'ils sont, encore
une fois il n'est pas infini. C'est dire que le Dieu infini rentre
dans la catégorie des êtres finis; c'est priver Dieu de sa
divinité1.

Nous ne sommes pas étonnés de voir surgir ici d'autres
penseurs qui déclarent hardiment que le libre arbitre et l'existence
de Dieu s'excluent devant le tribunal de la science. Sans libre
arbitre point de moralité, et avec l'admission du libre arbitre
point de Dieu. L'existence de Dieu et la moralité ne se
concilient pas. Cependant, reconnaissant l'une et l'autre, ils en

tirent la conclusion que la science ne peut rien décider dans

cette question et que nous nous trouvons ici dans le domaine
de la foi. Il faut séparer ces deux domaines et admettre leurs
droits respectifs. Tout en étant et ne pouvant pas ne pas être
matérialiste quant à la science, l'homme religieux, en vertu
de son cœur, peut rester fidèle à Dieu et le prie. Divorce complet

de la science et de la foi, voilà la devise.

J'ai de très graves objections à faire à cette tendance. Si

la science ne conduit pas à Dieu, si elle est essentiellement
matérialiste et mène à l'athéisme, je demande : de quel droit
assignera-t-on au sentiment la compétence de parler de choses

dont la raison déclare qu'elle ne peut pas les connaître,
qu'elle doit même scientifiquement les nier? Ce ne sera pas
au nom d'une révélation surnaturelle, car celle-ci suppose une
idée de Dieu bien arrêtée et dépend des résultats incertains de

la critique et de l'exégèse. La jeune école expérimentale, au

reste, ne se soucie pas d'en appeler à cette autorité.
Si ie sentiment, comme tel, ne peut rien savoir de l'existence

de Dieu et si l'intelligence conduit dans le domaine de la
connaissance au matérialisme, de quel droit l'homme se conduit-il
comme s'il y avait un Dieu? Est-ce au nom d'une certaine
impulsion subjective? Dans ce cas, après que la science s'est
déclarée incompétente en matière de foi, la superstition sera
maîtresse du terrain. Si le sentiment religieux postule la foi
en Marie, la science répondra: cela m'est égal; je constate

1 Voyez la réfutation détaillée de ces idées, plus bas, pag. 537.



LE LIBRE ARBITRE 531

que vous le croyez; je ne l'admets, ni ne le rejette; je suis

incompétente. La science en fera autant si elle rencontre
la foi aux sorciers, aux possédés et aux revenants. Il est

même possible que l'homme de la science y croie ; il n'a
du moins rien dans sa science qui l'empêche de se sentir
intérieurement pressé de croire de telles choses. Il en résultera

que le mysticisme et la superstition auront pleine
liberté de se déployer et que le fanatisme, qui en appelle à la
vérité garantie par le cœur, échappant au contrôle de la

science, ne pourra être réprimé dans ses excès que par la

force matérielle.
Mais il faut, dit-on, purifier la conscience religieuse. Et par

quel moyen? par une meilleure idée de Dieu? mais cette idée
de Dieu elle-même est un postulat de cette conscience. Par
une meilleure conviction morale Mais dans ce domaine
encore la raison n'a pas de voix. Prouver est impossible ici,
dit l'indéterministe, car la vertu suppose le libre arbitre et
celui-ci se prouve aussi peu que l'existence de Dieu et repose
uniquement sur la conscience de notre liberté.

Il est évident que ce divorce de la science et de la foi enfantera

la plus grande anarchie dans le domaine de la religion.
L'un dira, sous l'inspiration de son sentiment, des choses

excellentes, tandis que l'autre, guidé par le sien, deviendra un adorateur

de Marie pour finir par être un incrédule, du moment que
ce sentiment l'abandonnera. Quel prix peut-on attacher à ce
sentiment qui, loin d'être un moyen de progrès, n'a été d'ordinaire

que le bouclier de l'ignorance? Que de fois ne fait-t-il pas une
source de la vérité des caprices qui le dominent? Et si la
conscience religieuse, comme l'a fait encore Stier', vient déclarer

que notre planète est le centre de l'univers, parce que le Saint-
Esprit témoigne dans le cœur du fidèle que l'Ecriture est la
Parole de Dieu, que répondra la science? Qu'auront à attendre
ses représentants si, comme autrefois, la majorité de ceux qui
se disent religieux se déclare contre eux et finit par leur faire
subir, à titre d'athées, le sort de Galilée? Ou bien conclura -

t-on la paix par la déclaration qu'on peut croire en homme

1 Andeutungen über gläubiges Schriftverständniss, lì, 6.



532 J.-H. SCHÖLTEN

religieux ce que la science rejette et consacrera-t-on ainsi la

double vérité clu moyen âge, la vérité théologique et la vérité
philosophique1? Que devient même l'étude des sciences

naturelles, si on soustrait le domaine de l'esprit à l'empire de la
science

Pour moi ,je ne saurais admettre un tel antagonisme entre
l'intelligence et le cœur, entre la science et la foi. Je ne saurais
me représenter avec un des partisans de ce dualisme moderne,
un père qui, persuadé que son enfant doit mourir ou ne doit

pas mourir d'une certaine maladie, ne peut pas prier pour son
rétablissement en homme de science, mais peut bien le faire
en vertu de son sentiment religieux. On ajoute que si l'esprit
est trop faible pour supporter ce dualisme, il faut abandonner
la recherche de la science au nom de la paix de l'âme. Cet

ordre me paraît dur et irrationnel, et s'il était légitime il
finirait par scinder la société en deux parts, dont l'une imposerait

le silence à la science au nom de la religion, tandis que
l'autre qualifierait d'insensés les postulats de la conscience

religieuse.
Non, un pareil antagonisme ne saurait être la vérité.

L'homme est un être organique, une unité et non un composé
de deux facultés qui s'excluent, celle de la raison et celle de

la conscience religieuse, dont l'une nie Dieu tandis que l'autre
plaide pour son existence. Là où cet antagonisme règne, il faut
de deux choses l'une : ou que cette science ne soit pas la

vraie, ou que l'idée de Dieu, que la conscience religieuse est
censée postuler, soit fausse.

IL Le matérialisme, dit-on, est irréfutable dans le domaine

scientifique. On peut dire en effet que la science qui part de

l'expérience est comme telle matérialiste ; elle ne saurait
s'élever vers quelque chose de supérieur au monde des sens.
Mais est-il vrai que l'expérience n'enseigne pas autre chose

que l'existence de la matière Ne ramène-t-elle pas, dans
la nature, à des lois stables, à l'unité, à l'ordre, à l'harmonie?
La nature que nous observons à l'aide de nos sens n'est-elle
pas pour notre raison la révélation de lois et d'ordonnances

' « Quod theologice verum est, philosophice falsum esse potest. »



LE LIBRE ARBITRE 533

immuables, de force et de vie? Notre logique n'est-elle pas
l'assimilation de la logique objective dont le monde qui nous
entoure est la manifestation? Peut-il, dans le domaine des

recherches expérimentales, être question encore d'une
matière morte et informe, d'une tûy comme l'enseignait l'ancien
dualisme de Platon? Sinon, comment la science de la nature
bien entendue peut-elle être matérialiste? Ne conduit-elle pas
plutôt vers la conclusion d'Oerstedt ' que les lois de la nature
sont les pensées de Dieu? Que si nous passons aux résultats
de l'observation dans les domaines de l'histoire et de l'anthropologie,

n'est-ce pas l'observation qui nous apprend, à la
lumière de l'histoire, la puissance progressive de l'esprit et de la
moralité et nous renvoie au moment où l'esprit secouera les fers
de la sensualité pour régner souverainement sur la création
N'est-ce pas l'observation qui nous ramène à une force qui
habite en nous, supérieure à ce que le dualisme appelle
matière? Nous sommes d'accord avec la science lorsqu'au nom
de l'observation, elle défend d'admettre l'existence de l'esprit
in abstracto, comme elle ne reconnaît pas de vie physique
ou de faculté organisatrice in abstracto, sans forme visible et
sensible. Nous rejetons avec elle l'existence séparée de deux

mondes, celui de la matière et de la réalité, -/.ii^oq bpaxbç, et celui
de l'esprit et de l'idée, -/.iapo:; vor,zbç, qui juxtaposées s'excluent
mutuellement. Nous condamnons avec elle et avec les nomina-
listes l'existence objective d'un monde de notions sans contenu

concret, d'êtres de raison consacrés par le réalisme. Mais en

résulte-t-il qu'il n'y ait ni vie physique, ni force active, ni idée,
ni esprit? — Si la science qui part de l'observation n'ose pas
conclure avec l'ancienne métaphysique à un Dieu séparé du

monde; si elle défend de se représenter arbitrairement une
pareille divinité; si elle ne permet pas d'expliquer à priori les

phénomènes de la nature par des causes finales en dehors

d'elle, en résultera-t-il que la science, ne trouvant un pareil
Dieu ni dans le ciel étoile, ni dans l'histoire, ne saurait
reconnaître un Dieu quelconque, pas même l'esprit infini, dont
l'essence éternelle se manifeste dans l'harmonie des phéno-

' Der Geist in der Natur, pag. 149.



534 J. - H. SCHÖLTEN

mènes, afin de nous enseigner à nous aussi la sagesse et de

nous transformer en des êtres raisonnables, qui se plaisent à le

contempler dans ses œuvres, à le connaître, à coopérer avec

lui, dans sa force, au maintien de l'ensemble et à le glorifier?
Rien de plus naturel que d'entendre dire à l'indéterministe
cjui partage la conception atomislique du monde des épicuriens,

qu'il est impossible de s'élever d'un monde qui n'est

qu'un assemblage d'innombrables contingences, vers l'idée
de l'unité, de l'ordre, du Dieu unique et qu'il ne reste qu'à
rejeter Dieu ou bien, vu l'incompétence de la science, qu'à
se jeter avec les vieux nominalistes dans les bras de l'église
avec ses mystères, ou bien enfin qu'à s'écrier avec Jacobi :

païen par l'intelligence, chrétien par le cœur. Mais il me

paraît absurde que le partisan du déterminisme éthique, tout
en reconnaissant un ordre suprême qui conduit nécessairement

par la voie du développement vers la domination de

l'esprit, déclare le matérialisme et l'athéisme pour le dernier
mot de la science. Ce qui explique ce phénomène, c'est qu'en
fait de théologie, on n'a pas encore surmonté le déisme; qu'on
confond une notion arbitraire de Dieu avec Dieu lui-même et

qu'incapable d'accorder une pareille notion avec les résultats
de la science, on nie tout à fait Dieu. Si la science interdit une
prière qui prétend changer le cours naturel des choses, en
résultera-t-il qu'elle interdise une prière quelconque? N'en
résultera-t-il pas plutôt qu'on ne doit pas prier ainsi en égoïste,
mais dans le but de glorifier Dieu dans le maintien de l'ordre
moral qu'il a établi? C'est ainsi qu'a prié Jésus, et c'est dans

cette prière commandée par la religion, que la science elle-
même reconnaît le plus haut développement des forces morales
de l'homme.

Non, la science n'est pas matérialiste par la simple raison

que la nature et surtout l'humanité ne sont pas matière,
puisque la matière est une abstraction, comme la force, la vie,
l'esprit. La nature est un ensemble où il ne saurait être

question ni d'esprit, ni de matière, isolés l'un de l'autre, mais
où ils se résolvent en vie, mouvement, force, accessibles à

notre observation sous des formes visibles et incessamment



LE LIBRE ARBITRE 535

variables. Nos sens les constatent et la raison, reconnaissant
dans les phénomènes rapport, unité, loi invariable, harmonie,
apprend à voir dans l'ensemble de ces phénomènes visibles
l'essence invisible, la vie, la force, l'ordre, la sagesse, Dieu

en un mot. Ce Dieu n'est pas un être qui autrefois oisif a

passé dans le temps d'un état d'inaction à la création du

monde, pour se reposer ensuite, comme l'ouvrier après
l'accomplissement de son œuvre. Ce Dieu n'est pas non plus une
notion abstraite, produit d'un syllogisme d'ailleurs logiquement
faux et contraire à la loi de la causalité bien entendue. Ce

Dieu n'est pas caché derrière la nature comme l'artiste
derrière son œuvre. Non, c'est un Dieu dont la face aimable nous
sourit clans la nature; qui, lumière lui-même, fait briller sa

lumière pour être ainsi celle des hommes; qui nous environne
de toutes parts et nous parle de lui-même dans ses œuvres;
un Dieu qui, tout en se manifestant dans la nature, vit en nous,
comme nous avons en lui la vie, le mouvement et l'être.
Voilà le Dieu que l'observation fait reconnaître à la raison et

que la nature, l'histoire, notre propre vie nous prêchent tout
d'une voix. Ce-Dieu n'est pas une notion abstraite, vrai Deus

ex machina par lequel on explique très peu scientifiquement
les phénomènes du monde, mais un Dieu que la raison reconnaît

dans toute sa gloire par les phénomènes que l'observation
constate. Nous n'avons pas ici une notion àprioristique d'ordre
ou de sagesse qui est imposée à la nature, comme dans la

teleologie ancienne, mais un Etre vivant, qui, dans l'ensemble
des opérations et des forces que nous appelons l'univers,
révèle à l'homme sa puissance et sa sagesse infinies.

La science nie Dieu! Celui qui parle ainsi part, comme Kant
ot Jacobi, d'une idée arbitraire, déiste de Dieu que la raison
humaine rejette.

Avant Kant la métaphysique enseignait trois voies pour
s'élever à la connaissance de l'existence et des perfections de

Dieu, la via causalilatis, la via negationis, et la via eminentice.
Bien entendue aucune de ces voies ne saurait conduire au
résultat de l'ancienne métaphysique.

La via causalitatis était destinée à conduire à l'existence de



536 J.-H. SCHÖLTEN

Dieu comme cause première. Commençons ici par poser quelques

principes. Une cause, en vertu de sa notion, ne peut pas
être séparée de son effet, mais opère nécessairement. Une
cause ne peut pas non plus être simplement volonté, puisque,,
selon l'analogie, la volonté nue, en soi, sans plus, ne saurait
produire quoi que ce soit en dehors de l'être qui veut.
D'ailleurs, la cause et l'effet ne sont pas séparés l'une de l'autre
parla succession du temps, mais sont présents à la fois,
puisqu'une cause ne saurait se concevoir, comme telle, dénuée

d'effets, ne fût-ce que pour un seul instant. Enfin la cause et
l'effet sont adéquats d'après la règle : causée respondet effeclus.
Si cette logique est inattaquable, la voie de la causalité ne peut
pas, comme le pensait autrefois la métaphysique, conduire à la
connaissance d'un Dieu qui, en qualité de cause suprême,,
aurait pu ne pas créer le monde qu'il a créé, ni à celle d'un
Dieu qui eût commencé son action créatrice à une certaine-

époque après avoir été inactif, seul, pendant une éternité. Non,
la voie de la causalité conduit, en vertu de l'idée même de-

cause, à un Dieu qui, grâce à son essence, est nécessairement

causant, ne se conçoit pas sans une activité parfaitement
conforme à son essence et verse en conséquence sa perfection
infinie, la plénitude de sa divinité clans ce que le dualisme1

appelle le monde. Il importe peu quel nom on donne à cette
activité : qu'on l'appelle, avec la science, nature, loi de la

nature, vie de la nature, ou, avec la religion, la puissance efficace
de Dieu, ou, avec Oerstedt, les pensées de Dieu. Sont-ce là des

idées étrangères au christianisme? Zwingli ne parlait pas
autrement en disant ' : Naturam Plinius accipere videtur pro
eâ virtute quce universa impellit, social atque disjungit. Id
autem quid aliud quam Deus est Calvin déclarait : pie hoc

posse dici : naturarli esse Deum °. Ainsi la voie de la causalité
en conduisant vers un Dieu qui, loin d'être séparé du monde,
est présent dans tous les phénomènes de la nature et de

l'histoire, ruine l'ancienne notion déiste de Dieu.
La via negationis consiste à écarter de Dieu tout ce qui est

1 De Providentia. Opp. IV, 91.
* Instit, I, V, 5.



LE LIBRE ARBITRE 537

fini pour établir les perfections incommunicables de Dieu :

son infinité, son éternité, sa toute présence, son immutabilité.
Cette voie-là est-elle meilleure? nous ne le pensons pas par
la raison qu'on ne conçoit pas de négation dans l'Etre suprême
et que la négation du fini, de la succession, de la mutabilité dans

le temps, de la délimitation dans l'espace, est une négation du

négatif et par conséquent la plus haute affirmation. La qualité
de négatif ne convient pas à Dieu, mais aux phénomènes finis
du monde, conçus isolément, qui se succèdent, changent et

sont limités. Les expressions : infini, immuable, ont beau être

négatives dans la forme de l'expression, elles n'en renferment

pas moins le rejet de l'idée qu'on puisse concevoir quelque
chose de négatif en Dieu et que Dieu en conséquence puisse ne

pas être quelque chose qui existe réellement. On objectera peut-
être que l'idée de Dieu esprit renferme la négation que Dieu
soit matière ; mais ce raisonnement est dû à une abstraction
arbitraire d'esprit et de matière qui n'existe pas dans la réalité.
Dieu n'est pas plus esprit abstrait ou pensée abstraite que
matière ; il est esprit actif, pensée créatrice qui se manifeste
entre autres sous des formes visibles. L'idée de Dieu comme
lumière, c'est-à-dire sainteté, renferme sans doute la négation
du péché. Mais cette négation en est encore une, non de quelque

chose de positif, mais de quelque chose de négatif, puisque

le péché, comme les ténèbres, la maladie, n'est pas un
esse, mais un non-esse de ce que l'homme doit être selon sa

destination. C'est à tort qu'on prétend que l'amour de
Dieu renferme une négation; l'idée d'amour, dit-on, suppose
en dehors de Dieu des objets qui limitent son essence; ils sont
quelque chose que Dieu n'est pas, comme dans la série des
êtres finis l'existence de l'un limite celle de l'autre. Il suffit de

remarquer que les objets de l'amour de Dieu, êtres raisonnables,

sont issus de Dieu et de race divine; leur vie
spirituelle est vie de la vie de Dieu, esprit de l'esprit de Dieu ; il
en résulte que l'amour divin étant la manifestation de Dieu
dans la vie des hommes, ne saurait lui imposer des limites.

Nous arrivons enfin à la via eminenlice. Elle consiste à

attribuer à Dieu éminemment la perfection humaine, afin



538 J.-H. SCHÖLTEN

d'établir ainsi les perfections communicables ou morales
de Dieu, sainteté, justice, amour. Cette voie est la plus déplorable

de toutes. Essayez, en effet, de vous représenter la

sainteté divine, par exemple, sous la forme do la vertu humaine.
Qu'obtiendrez-vous? Un Dieu qui est parfaitement honnête,
qui ne prive personne de ses biens, qui n'attente à la vie de

personne, qui aime le prochain comme lui-même, un Dieu qui
est pieux, qui renonce à lui-même et se sacrifie dans l'intérêt
des hommes. Tout cela me paraît aussi absurde que si quelqu'un
disait — nous demandons pardon des expressions dans l'intérêt

de la démonstration — que Dieu mange ou marche
éminemment. Le Dieu que nous révèle l'observation réfléchie offre
précisément le contraire de ce qui fait le caractère de la sainteté

humaine. Il n'est pas permis à l'homme de dérober : Dieu

dépouille chaque jour les hommes de leur propriété, parce
qu'elle lui appartient; il appauvrit et enrichit, selon son bon

plaisir, et la religion s'écrie en présence du naufrage des biens
terrestres : l'Eternel a ôté Il n'est pas permis à l'homme de

tuer et Dieu ôte chaque jour la vie aux humains parce qu'il
dispose en maître de la vie et de la mort. L'homme pèche,

lorsque dans sa conduite il ne songe qu'à lui-même, et Dieu
vise en tout, même dans le salut des hommes, à la gloire de

son nom : toutes choses ne sont pas seulement de lui et par
lui, mais aussi pour lui; il opère ce qu'il fait pour l'amour de

son nom. On le voit, la via eminentiœ conduit droit à une idée

absurde de Dieu. En appellera-t-on à la déclaration de Jésus :

Celui qui m'a vu, a vu le père? (Jean XIV, 9.) Sans cloute,
Dieu qui se manifeste clans l'univers, se manifeste surtout clans

l'homme et dans le plus grand des hommes. Mais il n'en
résulte pas qu'il soit permis de se représenter Dieu humainement

à la ressemblance de l'homme Jésus. La vérité que
Dieu s'est manifesté en Jésus demandera toujours cette
restriction : pour autant que l'infini peut se manifester dans les

limites de l'humanité finie. Celui qui observe une fleur
contemple Dieu, mais qui en conclura qu'il faille se le représenter
sous cette formel L'amour de Jésus s'est montré dans

l'abnégation, dans le renoncement volontaire aux jouissances de



LE LIBRE ARBITRE 539

la terre : en résulte-t-il qu'il faille se représenter la grandeur de

l'amour de Dieu en Jésus-Christ sous la forme d'une privation
temporaire qu'il s'est imposée dans le don de son Fils? Evidemment

c'est de l'anthropomorphisme. On a pu dire avec raison

qu'en créant l'homme, Dieu a théomorphisé, mais il n'est pas
permis d'en conclure, en sens inverse avec Jacobi, que l'homme
en se représentant Dieu doive nécessairement anthropomor-
phiser1. C'est ici qu'il convient de dire : tu ne te feras non-seulement

aucune image taillée, mais encore aucune ressemblance
ni des choses qui sont aux cieux, ni de celles qui sont sur la

terre. Dieu manifeste sa vertu divine dans l'arbre qui croît
et fructifie. Mais il serait absurde de dire que croître et fructifier

appartiennent eminentissimo sensu aux perfections de

Dieu. Dieu se manifeste dans la force qui nous fait marcher,
manger et boire; qui en inférera que Dieu fasse la même chose
éminemment? Dieu manifeste sa vie dans la puissance morale

qui permet à l'homme de se sacrifier, mais qui en conclura au
sacrifice de l'amour de Dieu? Autant vaudrait dire avec la
même rigueur scientifique, que Dieu se repent ou se souvient.
Ce sont des représentations anthropomorphiques de Dieu qui
ne se laissent pas accorder avec la science parla simple raison

qu'elles n'expriment pas l'idée de Dieu. L'antagonisme n'existe

pas entre l'idée de Dieu et la science, mais entre la science et
la fausse représentation de Dieu suggérée non par la raison,
mais par l'imagination.

III. Il s'agit maintenant, après avoir rejeté le Dieu du déisme,
d'examiner comment il faut se représenter les perfections
divines sans déroger d'une part à la cosmologie et à l'anthropologie

expérimentales et de l'autre, sans tomber dans

l'anthropomorphisme.

Nous commençons par la création et la providence.
Si l'on se représente le esse absolu comme l'activité absolue,

les phénomènes du monde dans le domaine de la nature et
dans celui de l'histoire ont leur base commune dans l'être
absolu, en Dieu. Dieu est ici la causa sufficiens de tout ce qui

' Jacobi, Von den göttlichen Dingen, W. W. III. Comp. Aus Schleiermachers

Leben- In Briefen, II, 341, 344.



540 J.-H. SCHÖLTEN

existe. Combinée avec l'idée de personnalité, dont nous parlerons

plus tard, cette cause première s'appelle, dans le langage
populaire, Créateur et Providence. Ces deux qualités, qui se

distinguent dans notre représentation liée au fini, n'en font
qu'une seule en Dieu pour notre pensée. Ces deux formules

n'expriment pas une différence métaphysique dans l'activité
de Dieu, mais elles signifient que l'ensemble des phénomènes

que nous appelons monde a sa base immuable clans

une cause suprême c'est-à-dire en Dieu. Il est superflu de

démontrer que l'indéterminisme qui admet le jeu des volontés

indépendantes, ne reconnaît pas cette cause suprême de qui
tout émane.

L'idée de cause première entraîne celle de toute puissance.
Si la cause première produit tout ce qui existe réellement,
il n'y a pas de puissance soit au-dessus, soit en-dehors d'elle.
Le déterminisme ne peut pas ne pas le reconnaître. Partant
de l'observation du domaine physique el du domaine moral,
il s'élève à l'idée d'un univers où tout est manifestation
d'une puissance souveraine, la vie de toute vie, la force de

toute force, qui n'opère pas seulement tout dans la création
inanimée, mais qui déploie encore une activité sans bornes
dans celle des êtres qui pensent et qui veulent. L'indéterminisme

au contraire ne peut pas reconnaître la toute
puissance divine. Il considère les volontés des êtres raisonnables

comme autant de puissances qui, indéterminables et

indépendantes de toute influence, peuvent troubler incessamment

l'harmonie du plan divin. Ici la toute puissance est ou
bornée ou s'imposant volontairement des bornes : ce que
Dieu veut n'arrive pas si les hommes ne le veulent pas. Si

l'indéterminisme applique le libre arbitre à Dieu, nous obtenons

l'idée de toute puissance sous la forme de l'arbitraire. On

dit alors : Dieu, étant tout puissant, aurait pu créer ou ne pas
créer le monde, ou l'arranger autrement. Rompant les lois de

la nature, il peut, par exemple, arrêter la révolution de la
terre autour du soleil en faveur de Josué. Il peut, pour parler
avec les nominalistes du moyen âge, anéantir la vérité que les



LE LIBRE ARBITRE 541

angles d'un triangle sont égaux à deux angles droits. Il peut
même abolir la loi morale '.

Le déterminisme se garde bien de prêcher de pareilles absurdités.

Si Dieu est la cause absolue de tout ce qui existe réellement,
il n'est pas permis de faire dé la toute-puissance divine la

faculté de réaliser tout, même les fantaisies que l'imagination
se crée en dehors de la réalité, c'est-à-dire l'absurde, car une

cause ne peut produire que ce dont la source réside en elle-

même; d'où il suit que Dieu ne peut produire que ce qui
trouve sa base dans la nature divine.

Nous passons à la perfection divine en vertu de laquelle
notre pensée ne saurait concevoir Dieu comme n'existant pas,
c'est-à-dire son éternité. Elle exprime la nécessité de l'existence

divine. Les catégories du commencement, du développement,

de la fin, et en conséquence la forme du temps, ne
sont pas applicables à l'être absolu. Quoi? a-t-on dit, la forme
du temps ne s'applique pas à Dieu? Nous avouons ne pas pouvoir

le comprendre! Il faut distinguer entre la représentation
qui est inséparable du fini et par conséquent des formes du

temps et de l'espace, et la pensée qui s'élève des phénomènes

à l'idée de l'infini; celle-ci ne permet pas de se

représenter Dieu sous la forme du temps. Le temps est objectivement
la forme du changement et de la succession des conditions

inséparables de tout ce qui est fini ; subjectivement il est la
forme sous laquelle l'homme observe le fini. Or cette forme
ne convient pas à l'être absolu. L'absolu n'a pas succédé à

quelque autre chose ; car alors cette chose devrait appartenir

' G. Voetius, une des plus solides colonnes de l'orthodoxie réformée au
XVIIe siècle, disait (Sel. Disputi I, pag. 372 et sq.) : « Dei potentiam
faciunt (Sociniani) asylum contradictionum et absurdorum ; sic metnen-
dum, ne tandem quis inférât, Deum libere posse decernere, ut homo sit
irrationalis, canis sit lapis, corpus sine quantitate, accidens sine sub-

jecto, et ut idem Petrus Romœ moriatur et Colonise quiescat. Facile erit
illis, qui portenta hœc parturiunt, prœtexere, nullam necessitatem et
immutabilem rationem se habere antecedenter ad voluntatem Dei,
quandoquidem libera voluntas Dei sit sola prima suprema causa omnium
ad extra. »



542 J. - H. SCHÖLTEN

aussi à l'absolu. L'absolu ne peut pas avoir succédé à un temps
sans contenu, car un temps vide est une abstraction qui n'a

pas de réalité. Soutenir ainsi : il y avait un temps vide avant
l'absolu! ce serait dire : avant l'absolu il n'y avait rien. Il n'est

pas possible non plus qu'il y ait quelque chose après l'absolu
dans le temps, puisque celui-ci appartient aussi à l'absolu. On

ne peut pas plus concevoir l'être absolu borné par l'espace

que par le temps. En effet l'espace est quelque chose ou n'est
rien. S'il est quelque chose, je veux dire quelque chose de

réel, ce quelque chose appartient à l'absolu; s'il n'est rien,
une pure abstraction, il n'y a rien hors de l'absolu et l'absolu
n'a point de limites. Si la forme du temps, le commencement
et la fin, l'avant et l'après ne sont pas applicables à l'absolu,
la forme de la succession clu temps, ni celle du changement
de condition ne le sont pas davantage, puisque l'absolu comme
tel n'est pas soumis au changement.

L'indéterminisme ne saurait s'élever à cette notion de l'éternité.

Il admet des choses contingentes qui n'ont pas, ou du
moins n'ont plus leur dernière cause en Dieu. Dieu n'est que
le spectateur oisif de cette série infinie de contingences.
L'œuvre du libre arbitre dans le domaine de la nature et dans
celui de l'histoire ne commence à exister pour la contemplation

de Dieu qu'après que les volontés contingentes l'ont
réalisée. L'éternité est ici, comme pour les sociniens, un temps
qui n'a ni commencement, ni fin. Idée contradictoire : puisque
qui dit temps, dit commencement et fin. Il y a ici une contradiction

in adjecto. Pour l'indéterminisme Dieu n'est pas l'être
immuable, mais, le devenir incessant, en conséquence un être
fini qui marche avec le temps. Cela est sensible surtout dans
la manière dont l'indéterministe se représente la science divine
en face du libre arbitre : Dieu passe d'un non savoir à un
savoir et ne prend connaissance du libre arbitre qu'après qu'il
s'est réalisé. Nous tombons évidemment ici dans un grossier
anthropomorphisme. La pensée, à la différence delà représentation,

s'élève vers un Dieu qui, cause première de tout ce qui
existe sous la forme du temps, est supérieur lui-même à la

catégorie du temps.



LE LIBRE ARBITRE 543

La toute présence appelle aussi notre attention. Elle résulte
de l'idée de cause : celle-ci est présente dans tout ce qu'elle
opère; elle n'est pas seulement transcendante, mais encore
immanente. « Dieu est partout, dit F. Hemsterhuis1, il est ici;
il n'y a dans cet arbuste, dans vous, ni dans-moi, aucune

partie, quelque indivisiblement petite que nous la concevions,

qu'il ne pénètre. Il est en vous aussi parfaitement présent que
dans l'univers. » Il est évident que le déisme, que dans le
domaine moral on appelle l'indéterminisme, ne saurait s'élever
à cette conception. Selon lui, Dieu n'opère pas là où l'homme
veut et opère. La toute puissance divine devient ainsi une
actio in distans, non dans les créatures, mais sur elles; idée

logi |uement inadmissible, puisque une force ne saurait opérer
là où elle n'est pas. Mais quand même cette actio in distans
serait admissible, elle est inutile là où la nature et l'espèce
humaine, après avoir été créées, sont censées se soutenir
d'après des lois éternelles par leurs propres forces, non en

Dieu, mais à côté de lui. Finalement il ne reste ici qu'un
Dieu oisif, ce qui revient à dire que l'idée de Dieu s'évanouit.

Si l'ensemble des phénomènes se conçoit comme un tout
harmonique, la causalité absolue obtient le prédicat de l'unité.
Le polythéisme repose sur une conception du monde qui n'a

pas encore appris à connaître l'unité organique de l'univers.
Le déterminisme admet cette unité, puisque, dirigé par l'observation,

il constate en toutes choses la loi, dans le monde physique

la loi de la nature et dans le monde rationnel et moral la
manifestation de la loi logique et morale, un ordre moral.
L'indéterminisme, au contraire, ne saurait s'élever jusqu'à
l'unité de Dieu. Un monde où le hasard règne dans le domaine
moral, est un assemblage atomistique du multiple, mais n'est
pas un ensemble organique. Une volonté, qui indéterminable
repose sur elle-même, est et reste une puissance qui, en
dehors de Dieu et opposée à Dieu, trouble l'unité de l'ordre
universel. Si cette volonté est une puissance qui peut vouloir
ce que Dieu ne veut pas, le péché devient un ens positivum,

' Œuvres philosophiques, Paris, 1809, II, 104.



544 J. - H. SCHÖLTEN

un objet réel. De là résulte un dualisme qui admet un double
principe absolu, un bon et un mauvais, Ormudz et Ahriman,
Dieu et le diable.

Nous appelons Dieu Esprit à la différence des phénomènes
extérieurs qui s'observent à l'aide des sens. L'être absolu qui
se manifeste sensiblement et visiblement dans la nature et
dans l'histoire peut être reconnu par la raison ; il ne saurait
être observé par les sens. Dieu est donc Esprit ; 1° parce qu'il
est invisible. 2° Parce que la vie absolue dans la nature et
l'histoire s'annonce comme une vie de pensée et, en

conséquence, puisque la pensée absolue se pense aussi elle-même,
comme une vie personnelle, qui a la conscience d'elle-même.
Dieu est esprit ne marque pas, comme le soutenait l'ancienne
métaphysique, la substance de Dieu opposée à la nature mais
la vie spirituelle et invisible de Dieu, se déployant dans les

phénomènes visibles de la nature et dans les phénomènes
invisibles de notre vie intime. Dieu est esprit, non pas esprit
purement contemplatif, mais actif ; pensée qui est à la fois vie
et force, toute puissance créatrice, Logos créateur ; ce n'est

point le zòo-fio; vo-r,zbç (monde de la pensée) à côté du xoo-fto; bpazbç

(monde visible), mais la vie absolue se déployant, avec une
conscience personnelle, dans une variété infinie et manifestant
dans cette variété la plus haute unité, l'harmonie parfaite.
Dieu n'est pas un esprit qui, pure abstraction, s'isole de la

matière, autre pure abstraction, mais un esprit dont la vie

spirituelle pénètre l'univers et qui vit et opère comme Saint-

Esprit dans les créatures finies qui portent son image. « Dieu,
disait Fénelon ', est souverainement un et souverainement tout.
Il est éminemment tout ce qu'il y a de positif dans les essences

qui existent. Il s'en suit que l'être infini ne pouvant être
resserré dans aucune espèce, Dieu, à proprement parler, ne doit

pas plus être considéré sous l'idée restreinte de ce que nous

appelons esprit, que sous quelque idée que ce soit d'une

perfection particulière déterminée et exclusive de toute autre. »

« Dieu, disait Malebranche*, renferme en lui-même les perfec-

' De l'existence de Dieu, chap. 5.

' Recherche de la vérité, III, 2, 6.



LE LIBRE ARBITRE 545

tions delà matière sans être matériel; il comprend aussi les

perfections des esprits créés, sans être esprit de la manière
dont nous concevons les esprits. Son nom véritable est: Celui

qui est, l'être sans restriction, tout être, l'être infini et
universel. » Inutile de dire que l'indéterminisme est incapable de

s'approprier ces conceptions.
Si la cause première est esprit, il en résulte l'idée de la

toute science de Dieu. Comment en se manifestant dans tout ce

qu'elle opère comme esprit, c'est-à-dire comme vie personnelle

et pensante (persœnliches Denkleben), la cause première
ne connaîtrait-elle pas tout? Dieu est le moi absolu dans ce

sens que, cause de tout, il a la conscience de son existence et
de son activité et connaît par conséquent toutes choses.

Remarquons cependant que Dieu ne sait pas les choses du monde

sous la forme de la connaissance humaine. Sa science n'est

pas, comme la nôtre, assimilation de ce qui est hors de lui,
mais toute-puissance intelligente et consciente d'elle-même.
A entendre le déiste, Dieu contemple à distance ce qu'il a créé.

Il en fait autant au point de vue supranaturaliste, dans l'intention

expresse d'intervenir si cela est nécessaire et de corriger
son œuvre, au point de vue indéterministe et pélagien, dans

le but essentiel de punir ou de récompenser les hommes. Sa

science n'est pas la iowte-science ; elle est bornée ou se borne
volontairement elle-même; elle prend connaissance sous la
forme du temps et de la succession ; elle s'accroît. Mais, isolée
de la causalité divine et de la toute-puissance, elle supprime
l'infinité de Dieu, sa perfection, sa providence; c'est-à-dire
elle supprime l'idée même de Dieu. L'indéterministe repousse
la science absolue de Dieu. La prescience divine, dit-il, ne se

conçoit qu'à la condition que le présent renferme nécessairement

tous les événements de l'avenir. Or, en admettant ceci,
la contingence de la volonté est exclue et le péché est nécessaire

\ C'est ce qui faisait dire aux sociniens que Dieu ne
connaît ce qui est du domaine de la liberté qu'au moment où

1 Nous examinerons plus bas cette dernière assertion en étudiant la
sainteté de Dieu, pag. 548.

THÉOL. ET PHIL. 1875. 35



546 J. - H. SCHÖLTEN

celle-ci se déclare. Dieu ne savait donc pas hier ce qu'il sait

aujourd'hui. Dieu n'est plus l'être absolu mais le devenir
absolu. N'étant plus infini, il cesse d'être Dieu. D'autre part,
il y a, dit l'indéterministe, de l'irréligion à douter de la toute-
science divine. Celle-ci est donc, continue-t-il, un postulat du
sentiment moral et religieux. Nous voilà de nouveau dans la

pleine antinomie de la science qui nie ce que le sentiment
religieux postule ; mais elle s'évanouit du moment que la

science, appuyée de l'expérience, écarte toute contingence et

par conséquent aussi le libre arbitre. L'indéterministe a beau

nier que le présent, comme disait Leibnitz, est gros de l'avenir :

l'expérience n'est pas pour lui. L'arbre se cache dans la graine,
disait Jésus-Christ lorsqu'il voulait enseigner que la fondation
du christianisme en contient les développements. Les fils de

l'histoire ne se coupent nulle part et il est absurde de demander

quelle serait la face de l'Europe, si la paix de Westphalie n'eût

pas été conclue. La science historique n'est pas une casuistique

; elle ne demande pas ce qui serait arrivé, si tel ou tel
événement n'eût pas eu lieu ; elle ne demande que ce qui est

arrivé et cherche à comprendre les faits clans leurs causes et
leurs rapports. L'expérience enseigne que, dans le domaine de

l'histoire, rien n'arrive sans cause et qu'un événement engendre

nécessairement le suivant. S'il n'en est pas ainsi, c'en est

fait de l'étude pragmatique de l'histoire et l'historiographie
doit être remplacée par la simple chronique. L'anthropomorphisme

joue ici un rôle considérable : on se représente
Dieu comme prenant connaissance de ce qui se passe en
dehors de lui; on parle d'un œil qui voit tout, et on s'expose
à faire de Dieu un simple spectateur de la nature et de

l'histoire. Dans le domaine moral surtout l'inconvénient est très
sérieux. Ne mens pas, dit tel père à son enfant, car Dieu te
voit. Ceci suppose que si Dieu ne le voyait pas, l'enfant mentirait

et que s'il ne ment pas c'est par la crainte que Dieu, qui
le voit, ne le punisse. Or, cette crainte est immorale; elle

appartient à l'économie de la loi. L'homme moral s'abstient du

mal parce que c'est mal et s'écrie avec Joseph : Comment

ferais-je un si grand péché et pécherais-je contre Dieu?



LE LIBRE ARBITRE 547

La toute-science de Dieu s'appelle sagesse absolue, lorsque
l'expérience nous révèle dans le domaine de la nature et de

l'histoire un ordre marqué au coin de l'unité, de l'ensemble
et du but. Au point de vue dualiste et déiste, ce plan divin existe
en dehors du monde visible et le précède, comme le

programme de l'artiste est antérieur à son ouvrage. Une pareille
teleologie répugne avec raison aux amis des études
expérimentales. Le but, comme l'a déjà remarqué Aristote, n'existe

pas hors des objets, mais dans les objets mêmes. Cependant,
si l'étude de la nature ne nous permet pas d'expliquer les
phénomènes par des intentions en dehors de la nature, elle ne
nous défend pas de constater dans les phénomènes la
tendance vers un but, zb zilo- ff Chaque être organique réalisé
manifeste un but final auquel les parties conspirent. C'est
ainsi que les ailes de l'oiseau sont déjà préformées dans l'œuf,
parce qu'ici l'évolution de la vie a pour but de provoquer un
être qui vole. Nul doute que ce qu'on appelle but dans le
monde des choses finies qui aspirent à se réaliser, n'existe pas

pour l'être absolu ; l'aspiration à un but suppose une imperfection

incompatible avec l'absolu. C'est ce qui ne peut pas
cependant nous empêcher de constater l'ordre, l'harmonie, la
corrélation dans l'ensemble des opérations qui émanent de

l'être absolu, pour lui appliquer ensuite l'attribut de la sagesse.
Une connaissance scientifique de la nature suppose dans la
nature l'ordre et la régularité. Un monde livré au désordre et à

l'arbitraire pourrait être l'objet de l'observation simple, non
de la notion, de la science. Si nous ne découvrons pas cet
ordre partout, la faute en est aux bornes de notre connaissance;
cependant partout où il est question de science de la nature,
cette science suppose des rapports, de l'ordre, des lois. Dieu
opère néanmoins de manière que l'esprit humain peut
constater son activité en partie et toujours de plus en plus.

' « Si la recherche des causes finales doit être bannie des sciences
d'observation en tant que méthode ou explication, la réalité de ces causes,

une fois les faits recueillis et classés, s'impose à tout esprit que le parti
pris n'égare pas. > A. Réville, Revue des deux mondes, 1874, tome V, pag.
5-34, V. G.



548 J.-H. SCHÖLTEN

Si nous comprenons l'ami de l'ordre et de la régularité, le

penseur logique, nous ne comprenons pas l'insensé inconséquent

qui n'obéit qu'à ses caprices. Un Dieu que nous
comprenons dans ses œuvres, pour autant qu'il se manifeste hors
de nous et en nous, un Dieu dont l'activité petu être un objet
de la science humaine, est un Dieu d'ordre, qui se fait
connaître à l'homme comme la sagesse suprême. S'il est pieux,
l'homme s'écriera devant la nature avec le Psalmiste : Tu as

tout fait avec sagesse et en face de l'histoire avec Paul : O

profondeur des richesses et de la sagesse et de la science de

Dieu! Ce langage, l'indéterministe, s'il est conséquent, ne saurait

le répéter. Le résultat final du développement du monde
moral est incertain à ses yeux. Il n'y a pas ici de but à la
réalisation duquel les êtres individuels concourent ou, s'il y en a

un, les hommes peuvent le déjouer. Nous avons ici un Dieu

qui veut le bien, mais qui s'est privé du moyen de le réaliser
en accordant le libre arbitre à ses créatures.

La causalité absolue se manifeste aussi comme sainteté divine.
Le Dieu que nous prêche l'expérience n'est pas saint sous la
forme de la sainteté humaine, comme nous l'avons remarqué1.
Mais l'ordre moral qui appelle et forme l'homme à la perfection
morale et qui a la réalisation des idées morales pour objet,
nous ramène vers Dieu qui en est l'auteur. La religion le qualifie

de saint, parce qu'il opère le bien moral. L'indéterministe
au contraire se représente Dieu comme le créateur d'un monde
où la moralité est l'œuvre du hasard et où son triomphe n'est

pas assuré. Il ne peut donc pas parler de la sainteté divine
dans un sens absolu. Que Dieu se plaise au bien, sa sainteté,
limitée par l'arbitraire des hommes, ne saurait en réaliser
l'idée. On a beau invoquer ici la permission de Dieu. Nous
disons avec Bayle : Une mère qui, témoin des pièges qu'un
séducteur tend à son enfant, n'intervient pas, prouve qu'elle
n'aime pas son enfant et n'est pas morale.

Mais est-il permis au déterministe de parler de la sainteté

divine, lui qui est forcé de faire dériver de Dieu le mal moral?
Cette objection provient d'une notion du péché repoussée,

' Voyez plus haut, pag. 538.



LE LIBRE ARBITRE 549

comme nous l'avons vu plus haut (pag. 339-344) par la
psychologie autant que par l'histoire. En effet, que nous enseigne
l'expérience? Le développement de l'homme commence
exclusivement par la vie de la nature. A un degré plus élevé se

dégage peu à peu une notion d'ordre et de loi; cet ordre, cette

loi, s'imposent à la masse comme des puissances étrangères et
la contraignent de se soumettre. Ni l'une ni l'autre de ces

phases ne possèdent la conscience du péché. Objectivement il
y a imperfection morale ; l'idée humaine n'est pas encore
réalisée ; mais l'homme n'a la conscience ni de cette idée, ni de la

disproportion qui existe entre elle et sa condition. Dans l'état
de nature l'homme ne connaît point de loi morale et n'éprouve
pas de douleur morale ; il se plaît, comme l'animal, à obtempérer

à ses instincts égoïstes. Dans la période légale, chaque
transgression lui inspire de la douleur non pas à cause du mal
comme tel, mais par la crainte de la punition qui le menace. Il
souffre d'obéir à une loi qui gêne sa liberté physique. Aussi la

brise-t-il s'il le peut, comme l'animal rompt ses chaînes. Tout
ceci est naturel et nécessaire. Ce n'est qu'avec le développement

de la raison que naît la conviction que la loi est bonne et

qu'il ne convient pas à l'homme de vivre égoïstement pour soi

aux dépens des autres, en d'autres termes, que l'égoïsme est

un mensonge et que l'amour est la vérité. C'est alors que
s'éveille en lui, avec la connaissance morale, le sentiment moral
et le vœu d'une vie supérieure ; il prend plaisir à la loi de

Dieu selon l'homme intérieur; mais il voit toujours en lui une
autre loi, celle de la sensualité qui, comme dit Paul ', lutte
contre la loi de sa raison et fait de lui le captif du péché. C'est
la période de la lutte entre la chair et l'esprit. C'est alors que
la conscience du péché se fait jour et que le pécheur s'écrie :

Malheureux que je suis Il voit le contraste entre l'idéal et
la réalité. Il sent qu'il n'est pas ce qu'il doit être et ce qu'il
peut devenir en vertu de sa nature morale, et il s'en afflige.
Cependant l'esprit se fortifie. La délivrance si ardemment
désirée des liens de la vie animale se réalise de plus en plus.
L'esprit commence à régner ; le besoin du renoncement se

1 Rom. VH, 23.



550 J.-H. SCHÖLTEN

déclare, la lutte se poursuit et l'histoire signale au combattant

l'Unique en qui l'Esprit a parfaitement triomphé.
N'oublions pas toutefois que le développement que nous venons de

tracer de l'état de nature par la période légale jusqu'à celle
de la conscience du péché et de la lutte ne se fait pas partout
de la même manière, ni avec la même promptitude, ni dans les

mêmes proportions. Mais, si l'histoire nous apprend à connaître
cette marche et nous montre le genre humain appelé comme
tel à parcourir ces périodes, l'expérience ne nous enseigne
pas moins que chaque individu est placé dans une des phases
de développement que l'espèce franchit. La société, en effet,
nous montre des esclaves de la sensualité qui, ignorant la loi
morale, n'ont d'autre frein que la loi sociale ; des faibles qui,
animés de la conscience de leur destination, veulent le bien
mais tombent et se relèvent tour à tour; des forts enfin qui,
formés par la lutte, sont fermes et inébranlables tout en ayant
à rougir encore de mainte imperfection. Dans toutes ces phases,

le péché, transition de la vie animale à la domination de

l'esprit, occupe une place nécessaire.
Au point de vue que nous venons de retracer, le péché cesse

de jeter un élément de perturbation dans l'ordre établi de

Dieu. A l'état de nature ou à l'état légal l'homme mène une
vie animale et son péché est aussi conciliable avec la sainteté
de Dieu que la manifestation des instincts de la brute, quoique

en vertu de sa nature le plus grand pécheur occupe une

place supérieure à celle de l'animal. S'il pèche avec conscience,
avec la connaissance de la loi morale, cette conscience annonce
l'éveil de la sympathie pour une condition plus élevée, distingue

l'homme des autres créatures qui ne peuvent pas pécher
et lui assigne déjà une place supérieure dans le rang des êtres.
On le voit, le péché ne brise pas l'ordre établi ; il s'annonce

comme une chose qui ne doit pas être, subjectivement, devant
la conscience humaine, en ce sens que l'homme dont la nature
morale s'est réveillée, ne peut pas acquiescer à l'état inférieur
où il se trouve, mais apprend, saisi de tristesse, à aspirer,
comme un affamé et un altéré, à la vie éternelle. En découvrant

qu'il n'est pas ce-qu'il peut et doit être, il est mécontent



LE LIBRE ARBITRE 551

de lui-même et ce mécontentement, grâce à l'impulsion de sa

nature morale, l'entraîne vers ce qui est meilleur. Si le péché,
là où il existe, est inévitable, il faut remarquer aussi que la
connaissance du péché, connaissance par laquelle le péché

commence seulement à être péché, constitue le premier pas
dans le chemin de la perfection morale. La même conscience

qui élève l'homme au-dessus de l'animal et de l'homme animal,
l'accuse à la vue de l'idéal de sa destination et le pousse à laisser

ce qui est derrière lui et à se porter vers ce qui est devant
lui. C'est ainsi que le péché se comprend dans un ordre de

choses où la vie de l'Esprit ne se dégage que graduellement
de l'état primitif.

Un pareil ordre de choses serait-il contraire à l'idée de la
sainteté divine S'il n'est pas contraire à cette idée qu'il y ait
des êtres, plantes et animaux, sans moralité, dont la nature
exclut toute moralité et n'a pour principe de vie que l'égoïsme,
comment serait-il contraire à la sainteté divine qu'il y ait des

êtres qui, quoique destinés à la moralité, ne l'ont pas encore
réalisée dans leur état de nature S'il n'est pas contraire à la
sainteté divine que la vie animale du lion et du tigre déploie
sa férocité sanguinaire, comment serait-il contraire à cette
sainteté qu'il y ait des êtres qui, quoique destinés à être un
jour des hommes, ressemblent à plusieurs égards à l'animal,
et encore d'autres êtres qui, dans la lutte avec l'égoïsme, ne
sont pas encore parvenus à la domination de l'esprit? L'homme
qui pèche, c'est-à-dire l'homme chez qui la conscience
douloureuse du péché s'éveille avec la connaissance du bien,
comme la douleur qui accompagne l'enfantement d'un état

nouveau, n'est-il pas à sa place dans un monde qui ne connaît

pas de solution de continuité? Serait-il irrationnel
d'admettre que l'intervalle qui sépare l'homme de la nature de

l'homme moral accompli soit comblé par une série d'êtres
intermédiaires qui sont pécheurs à divers degrés?

Nous nous trouvons ici devant le dilemme : ou un monde
où tous sont moralement accomplis, ou bien un monde où le

Christ est entouré de millions dont les uns se rapprochent de

lui, dont les autres sont séparés de lui par une grande distance,



552 J.-H. SCHÖLTEN

mais qui tous sont destinés à aspirer par lui à une moralité
toujours plus élevée. Le. péché est une condition où le.bien ne
s'est pas encore développé ; en d'autres termes, le péché n'est

pas un ens positivum, mais un non-être. Or, comment ce qui
n'est pas ou n'est pas encore, une négation, pourrait-elle blesser

la sainteté divine dans un ordre de choses où la conscience
de cette négation est la transition nécessaire à son abolition,
c'est-à-dire à une existence spirituelle positive '?

Voici donc le fait : Dieu est saint, comme nous l'avons dit,
parce qu'il opère non-seulement le bien physique dans la

nature, mais encore le bien moral dans l'homme. Or, il ne
cesse pas d'être saint, parce qu'il ne produit pas partout dans

la création le bien moral. Sans cela toute la création inanimée
et non morale serait une protestation contre la sainteté divine.
Dieu n'opère nulle part le mal ; s'il n'opère le bien moral ni

partout, ni partout dans la même mesure, il l'opère dans tous
les êtres moraux, avec l'intention d'affranchir un jour totalement

la vie de l'esprit des entraves de la chair.
On a exprimé la crainte que l'homme cjui considère le mal

comme une transition nécessaire au bien et une condition de

développement supérieur, n'acquiesce à la condition où il se

1 Eclm. Schérer. Du péché. Mélanges de critique religieuse. (Pag.'94.) La
vie de l'homme est un développement et le point de départ de ce

développement est l'animalité. C'est du sein de la rie animale que l'esprit se

dégage. Il se forme dans la lutte. Mais qui dit lutte dit imperfection,
faiblesse relative des principes qui sont en lutte. Le péché provient de la
faiblesse de l'esprit et l'esprit est faible parce qu'il ne se forme qu'au
moyen d'un développement. (Pag. 97.) Au point de vue du développement
qui est le point de vue historique, le point de vue de la réalité, ce qui
existe en premier lieu, ce n'est pas le bien, la liberté, l'esprit, c'est au
contraire la chair, l'appétit, la satisfaction. (Pag. 105.) Le péché n'est là
que pour être nié; en d'autres termes, il n'est qu'une condition du
développement spirituel de l'humanité a travers l'éternité. (Pag. 96.) Le
sentiment du péché est la conscience de la distance qui nous sépare de notre
destination. Dieu est-il donc l'auteur du péché V Dieu en créant un être
moral a consenti aux conditions de la moralité. Demander à Dieu pourquoi

l'homme est pécheur, c'est lui demander pourquoi il n'a pas créé

l'enfant homme fait, l'homme dans la condition de l'ange, ou pourquoi ii
n'a pas racheté l'humanité par un seul acte de sa puissance. V. G.



LE LIBRE ARBITRE 553

trouve et ne s'afflige pas de son péché. C'est oublier la
constitution de notre nature morale qui nous défend d'être
contents de ce non-être après que nous avons acquis la
conscience de ce que nous pouvons et devons être. Il se mêle à

cette crainte un levain funeste, je veux dire le préjugé du libre
arbitre. Mais il n'y a pas de libre arbitre qui puisse faire dire à

l'homme en qui la conscience morale s'est éveillée : Il m'est
indifférent d'être bon ou de ne pas l'être! L'impulsion morale
vers le bien est établie de Dieu dans l'ordre moral et il ne
dépend pas de l'homme de l'anéantir. Le œtas parentum'd'Horace
peut s'appliquer à telle ou telle nation, mais l'histoire universelle

lui donne un démenti formel. Chaque progrès dans le
domaine moral et principalement l'apparition du Christ et ses

conquêtes nous ramènent vers une puissance morale
supérieure à celle de l'égoïsme et destinée à triompher clans le

genre humain.
L'indéterministe se plaint de ce que nous supprimons la

justice de Dieu, parce qu'il est déraisonnable de penser que
Dieu punisse le péché qu'il a ordonné. Cette objection provient
d'une notion surannée cie la justice, empruntée au tribunal
humain. La justice, sens« forensi, signifie rétribution pour la

transgression de la loi, idée déjà dépassée, nous l'avons vu,
même dans le droit pénal. Cette théorie de la satisfaction,
condamnée par la science et la morale, est appliquée à Dieu, et

puis on se plaint de ne pas trouver dans le monde l'idée
arbitraire qu'on s'est faite de la justice divine Nous ne reviendrons

pas sur tout ce que nous avons dit plus haut '.
Une autre notion, également empruntée au tribunal terrestre,

consiste à définir la justice divine : rendre à chacun ce qui
lui est dû2. C'est cette notion qui a provoqué le murmure des

ouvriers contre le chef de famille (Math. XX, 11), et qui a fait
dire aux communistes qu'il est contraire à la justice que l'un
possède plus que l'autre. Mais cette théorie est-elle applicable
à un Etre qui, souverain de toutes choses, ne doit rien à

personne, ne conclut de traités avec personne et est libre de faire

1 A propos de la coulpe et de la culpabilité, pag. 350-354.
2 Suum cuique dare.



554 J.-H. SCHÖLTEN

ce qu'il veut de son bien? Sansdonle, Dieu enrichit et appauvrit,

il donne la santé à l'un et la maladie à l'autre ; il choisit
Israël et laisse les païens marcher dans leur ignorance ; il
accorde des dons éminents à l'un et les refuse à un autre ; il
dispense de bons parents à celui-ci et fait naître celui-là dans

une caverne de brigands. Dirons-nous : Dieu est injuste! Il
l'est, si on lui applique la mesure du droit conventionnel, mais

cette mesure ne lui est pas applicable. Il ne doit rien à

personne. Personne ne peut faire valoir de droit vis-à-vis de lui.
Tout est faveur, et le plus déshérité qui, destiné à la même

perfection morale, ne reçut d'abord que quelques miettes,
tandis que d'autres nageaient dans l'abondance spirituelle, ne
saurait se plaindre d'injustice, mais doit s'écrier plein de

reconnaissance : Combien ai-je reçu
N'y a-t-il donc pas de justice divine? Il n'y en a pas clans

le sens de la rétribution ; il n'y en a pas non plus clans celui
du droit conventionnel, mais il y en a une dans le sens éthique
du terme : Dieu maintient l'ordre moral. C'est dans ce sens

que le Nouveau Testament parle de la justice de Dieu. Dieu
déclare l'homme juste en Jésus-Christ : voilà, selon Paul, -Â

ÊvSstÇiçTAs liymoa-'j-rm aizoïi (Rom. III, 25), ou, comme nous dirions,
voilà le maintien, la protection de l'ordre moral Cet ordre
moral se maintient par tout ce qui tend à avancer la vie
morale, à manifester la force morale, à anéantir ce qui est immoral.

C'est clans cette catégorie que rentre la connexion
indestructible qui existe entre la vertu et le bonheur, le vice et la
misère, que l'expérience signale. Etre vertueux, c'est vivre, et
là où il y a vie, il y a sentiment de bien-être. Que l'homme
sensuel, le pécheur soit fort, que sa vie abonde en
jouissances que la vertu ait beaucoup à souffrir de ses luttes, au
dedans ou au dehors, l'ordre moral est organisé de telle sorte

que le sentiment de bien-être abandonne toujours davantage
les serviteurs de la sensualité, tandis qu'arrivé au terme de la
lutte l'homme de bien seul goûtera le bonheur qui doit résulter
du déploiement de ses forces morales. L'ordre moral veut que
l'homme moral soit en même temps heureux, mais ce but ne
saurait s'atteindre sans une lutte souvent très douloureuse. L'ex-



LE LIBRE ARBITRE 555

périence nous permet même de constater que la justice divine
tend à établir aussi une correspondance entre le bonheur et

la vertu à l'égard de la destinée extérieure de l'homme comme
résultat du développement moral. Si cette correspondance n'a

pas encore existé pour Jésus, il ne laissait pas pourtant, au

sein de ses souffrances, d'être plus heureux que ses persécuteurs,

grâce à la conscience de la puissance morale dont il
était pénétré. C'est par la souffrance qu'il a appris l'obéissance
et qu'il a préparé à l'humanité un avenir où la vertu et la
vérité finiront par triompher de la résistance du monde sans

croix et sans persécution. En revanche, l'expérience permet
de constater l'impuissance du péché en présence de la
puissance croissante du bien. Et le jour viendra où l'homme de

bien sera seul heureux et puissant tandis que le pécheur se

sentira toujours plus impuissant et plus misérable. Il n'est
question ici ni de rétribution ni de contrat; mais la vertu,
c'est le bonheur même, comme le péché est la misère. L'auteur

d'un pareil ordre de choses s'appelle le Dieu juste. Ce n'est

pas celui de l'indéterministe, car selon celui-ci le triomphe de

la vertu dépend du hasard du libre-arbitre et le maintien de

l'ordre moral est une illusion.
Il nous reste à définir l'amour de Dieu. Ici l'on a cru devoir

poser le dilemme suivant: ou Dieu est amour, mais alors cet

amour doit avoir un objet éternel, d'où il résulte que le monde
est éternel comme Dieu : le panthéisme est inévitable. Ou bien
Dieu et le monde se succèdent, en sorte que pendant une éternité

l'amour de Dieu a été seul, sans objet ; c'est dire que
l'amour n'appartient pas à son essence. La science, ajoute-t-on,
ne saurait résoudre ce problème ; il faut donc se réfugier
encore ici dans les bras du sentiment religieux qui ne.se soucie

pas de ces contradictions.
Il y a longtemps qu'on a senti la difficulté que nous venons

de signaler. Les pères d'Alexandrie ont tâché de la résoudre

par l'idée d'une éternelle génération1 du Fils, c'est-à-dire du

' La grande pensée que l'église a voulu exprimer par la génération
éternelle du Fils, c'est qu'il appartient à l'essence de Dieu de ne pas exister
seulement comme sujet, mais de se manifester. C'est ce qui faisait dire à



556 J.-H. SCHÖLTEN

Logos : Dieu s'objective éternellement dans le Logos, conçu
comme xoo-^oç vo-nzbç, comme idéal accompli du monde. L'homme

y est compris et devient ainsi l'objet éternel de l'amour divin,
même avant qu'il y eût un -/.oupioç ôpxzbç. Cette idée a été

accueillie de plusieurs modernes1. Mais la difficulté n'est pas
résolue. En effet, d'après le trinitarisme, Dieu se manifeste de

toute éternité dans le Logos ; celui-ci est l'éternel objet de

l'amour divin en Dieu (ad intra). Cependant avant la création
de l'univers cet objet n'était que dans la pensée de Dieu, par
conséquent d'une manière idéale, sans réalité. Il en résulte que
pendant une éternité l'amour de Dieu n'a pas eu d'objet réel
et n'a pas aimé réellement ; amour inactif qui ne correspond
pas à la vraie idée de l'amour qui est celle d'une communication

réelle de la vie divine. On ne peut échapper à cette
difficulté qu'en admettant qu'en vertu de l'amour lui-même, l'idéal
est conçu à la fois comme la base nécessaire du réel. C'est ainsi

que la pensée et la création sont identiques et l'amour de

Dieu devient la perfection divine en vertu de laquelle Dieu
réalise l'idée humaine qui existait dans sa pensée de toute éternité,

dans des êtres raisonnables qui ont la conscience de leurs

rapports personnels avec lui et sont bienheureux dans la
plénitude du sentiment de la vie divine qui les pénètre.

Admettons, dit-on, une activité éternelle en Dieu, mais
n'oublions pas qu'avant qu'il y eût des hommes l'amour divin
manquait d'objets réels, et qu'ainsi il n'a pas pu se déployer
avant cette époque. Mais n'y avait-il donc nulle part d'êtres

moraux avant l'apparition de l'homme sur la terre? Autant
vaudrait dire qu'il n'y eut pas de nature développée ailleurs,
tandis que la terre était encore à l'état chaotique.

L'idée de l'amour divin, a-t-on dit encore, fait de Dieu une

personne opposée à d'autres personnes dont l'existence borne
l'infinité de Dieu.

Cette objection vient de ce qu'on isole l'homme de Dieu.

Athanase (Contra Ar. IV, 12): Tz-rri-j serri lalsï-j; en conséquence Dieu où

<7ib)~y. à'Ù.ù. ).a),£t.

1 Entre autres Tholuck, Comment, zu Johannes ; 6e Ausg., pag. 61..

Martensen, Chr. Dogm., pag. 131.



LE LIBRE ARBITRE 557

L'indéterminisme se représente Dieu sous la forme d'une
personnalité humaine, laquelle suppose l'existence d'une personne
en dehors d'une autre et indépendamment d'elle. En appliquant
cette notion de personnalité à Dieu, on oppose Dieu comme

personne à d'autres personnes qui ne dépendent pas de lui. Et
la forme la plus élevée, la forme absolue de l'amour, la vie de

Dieu dans les êtres finis et rationnels s'évanouit. En effet,
l'amour véritable, l'union de Dieu et de l'homme, ne consiste

pas seulement dans l'unité de la volonté et du sentiment,
comme il est dit d'Oreste et de Pylade mentibus unus erant,
mais dans une unité de vie spirituelle qui fait que Dieu est en

nous et nous en Dieu ', unité qui, comme tout ce qui est absolu,

manque totalement d'analogie dans la vie humaine. En revanche,

le Dieu du déisme qui, pendant une éternité, fut un Deus

otiosus, sans se communiquer, n'est pas un Dieu dont l'essence

est amour. Comme il ne créa pas parce que la manifestation de

sa nature appartient à son essence, mais parce qu'il le voulut
un jour, tout en pouvant vouloir le contraire, de même il n'aime

pas parce qu'il est amour et ne peut pas ne pas aimer en vertu
de son essence, mais parce qu'il le veut et quand il lui plaît.
Et qu'est-ce qui donne le droit de mettre en contradiction
l'amour de Dieu avec lui-même en partant d'une notion aussi

àprioristique et aussi arbitraire de Dieu? Bannissez ce Deus

otiosus, cause sans effet, vivant sans vie, puisqu'il n'opère
pas, sage dont la sagesse ne se manifeste nulle part, volonté
qui peut tout aussi bien ne pas vouloir ce qu'elle veut, et la
difficulté s'évanouit : l'amour de Dieu n'est plus un amour
inactif, un amour qui n'aime pas. J'en conviens, l'idée d'un
amour qui, vivant dans les autres, est bienheureux et rend
bien heureux, échappe à notre représentation qui, liée à l'analogie

de ce qui est fini, est forcée de se retracer Dieu humainement.

Mais notre pensée, notre raison, guidée par l'expérience,
postule cette idée de Dieu, en nous apprenant à connaître
l'univers, non comme un mécanisme mis en mouvement du

dehors, mais comme la manifestation de la vie divine, surtout
dans les êtres raisonnables destinés à porter l'image de Dieu.

1 Das Einsein, Einleben.



558 J.-H. SCHÖLTEN

Et la conscience religieuse pure confirme ce que le philosophe

pense. Elle sent en elle la vertu de Dieu et emploie des expressions

qui, pour échapper à l'analogie humaine, n'en rendent
pas moins des vérités profondément senties dont la raison
reconnaît la valeur. Nous connaissons ces expressions : Dieu en
nous ; non pas moi mais Dieu ; avoir en Dieu la vie, le
mouvement et l'être ; être poussé, être rempli du Saint-Esprit, etc.

Après cela, tout est-il expliqué Dieu est-il compris Nous
serons les derniers à l'affirmer Dieu est grand et nous ne le

comprenons pas. Mais gardons-nous de faire de l'incompréhen-
sibilité de Dieu le bouclier de l'ignorance. Dieu est incompréhensible

cela ne veut pas dire que nous ne puissions nous
former aucune notion de Dieu. Rien en effet, n'est plus certain
que ceci, c'est que là où s'offrent à nous des phénomènes qui
se tiennent par des rapports mutuels comme les chaînons d'une
vaste chaîne, ces phénomènes ont une cause absolue, une
ratio sufficiens de leur existence. S'il existe quelque chose, —
or la conscience que nous avons de nous-mêmes nous
l'apprend, — et si ce quelque chose n'est pas tout, de sorte qu'il
existe encore hors de moi d'autres objets avec lesquels mon
existence d'être lini se trouve en rapport, je puis affirmer que
je forme avec toutes les choses finies qui m'entourent une
partie organique de l'être, lequel en qualité de tout-être
embrasse le particulier et le fini. S'il existe quelque chose, il
existe aussi un tout et l'existence de Dieu comme le tout-être
ne se comprend pas seulement, mais devient même une nécessité

de ma pensée. Il en résulte de plus, que rien ne pouvant
exister en dehors du tout-être ', il est irrationnel de parler d'un
monde qui existerait en dehors de Dieu ou que Dieu aurait
établi hors de lui-même. Tout ce qui est existe donc en Dieu.
En lui nous avons la vie, le mouvement et l'être. Bien que ceci
se comprenne parfaitement, il ne s'ensuit nullement que nous

1 Zwingli, De Providentia, Opp. IV, pag. 89 : « Constat extra infinitum
Esse nullum .esse posse. Nam quodcunque dares, jam ubicunque externum
illud esse vel esset vel consisteret, istic infinitum non esset et eam oh

causam infinitum non esset. » Cf. August. Conf. XII, 11. « Hoc solum a Te

non est quod non est. »



LE LIBRE ARBITRE 559

puissions pleinement comprendre les opérations qui émanent
de l'Etre absolu, dans leurs causes et leurs rapports. Nous

comprenons que Dieu est la cause suprême de toutes choses ; mais

nous ne comprenons qu'en partie comment il les produit. Nous
ne saurions nier l'ordre, la régularité, l'harmonie qui régnent
dans l'ensemble des phénomènes ; mais il ne nous est pas
donné d'entrevoir ces rapports partout. Les voies de Dieu sont
supérieures aux nôtres. Nous devons nous contenter ici des

résultats d'une science qui part de l'expérience et s'éclaire
d'une spéculation qui se fonde sur elle.

Gardons-nous d'en conclure que le doute à l'égard de la

sagesse et de l'amour absolus de Dieu, soit justifié. Il n'en
résulte qu'un fait, c'est que le gouvernement de Dieu renferme
des énigmes nombreuses et redoutables que nous ne saurions
résoudre. La foi supplée ce qui manque à la science. Est-ce à

dire que nous croyions sans fondement? Certainement pas. Je

crois à la sincérité et à la fidélité de mon ami, parce que sa

conduite et son caractère, pour autant que je les connais, me
forcent d'y croire encore là où je ne puis pas les constater, là
même où ses procédés pourraient m'en faire douter. Supprimez
cette foi, et l'amour, l'amitié, le crédit même dans la société
deviennent impossibles. Lorsque l'astronome découvre des

perturbations dans la marche des corps célestes, il ne prononce
pas le mot de désordre, mais il croit en vertu de l'ordre qu'il
a constaté, que cet ordre règne là où il ne l'entrevoit point.
Fort de cette foi, il poursuit ses investigations et souvent avec

un heureux succès, en sorte que la perturbation apparente se

trouve être finalement de l'ordre et de la régularité. Il en est
de même dans le domaine de l'histoire. Si nous y découvrons

une foule de phénomènes que nous ne saurions faire concorder
avec la sagesse et l'amour de Dieu, nous y opposons le fait que
cette même histoire nous révèle un développement évident de

civilisation et de moralité générales qui donnent un démenti
à l'application universelle de l'œtas parentum d'Horace. En raison

de cette marche historique nous croyons à un ordre moral
et par conséquent à Dieu, quoique nous soyons hors d'état
d'observer et de signaler cet ordre partout. Nous savons par expé-



560 J.-H. SCHÖLTEN

rience que toutes choses concourent au bien de l'homme
vertueux qui n'a d'autre objet que le bien moral. En conséquence,
quand même nous ne distinguons pas partout dans la vie les

traces de l'amour de Dieu, nous croyons pourtant que Dieu est

amour là où nous serions tentés de nous écrier : Mon état est
caché à l'Eternel! Nous connaissons Dieu, mais nous ne le
connaissons que d'une manière partielle et de cette connaissance

partielle nous concluons à ce que Dieu est. Nous supposons par
de bonnes raisons que Dieu gouverne le monde selon sa sagesse,
sa sainteté et son amour, et cette hypothèse fournie par l'expérience,

s'appelle la foi. A mesure que la science progresse,
cette foi se transforme en vue, vue toujours imparfaite ici-bas.
Convenons qu'entendue ainsi l'incompréhensibilité de Dieu est

tout autre chose que l'asile des représentations fallacieuses et

fantastiques d'une imagination éblouie.
IV. Notre conception des rapports de Dieu et du monde

est, comme on l'a vu, celle du monisme. En conclura-t-on

cjue nous allions échouer contre l'écueil du panthéisme Cette
conclusion est possible. Il s'agit donc de s'expliquer sur un
terme dont on abuse beaucoup.

Si l'on qualifie de panthéisme la vie de Dieu dans le monde
et dans l'homme, il faudra appliquer cette qualification à une
foule d'affirmations de la vie religieuse la plus pure : èv ©»«

Çcâaâv y.cà xivoùusôa y.cà iaciirj (Act. 17, 28) ; o ini Trccyrwv -/.al Sìa Trovrwy

y.cà h Ti-«.™ (Eph. IV, 6.) Si on appelle panthéisme la négation de

la personnalité divine, de la conscience que Dieu a de lui-
même, je demande si cette négation résulte du rejet du déisme

et de l'affirmation d'une activité éternelle et réelle de Dieu? Les

opérations de l'Etre absolu ne sont-elles pas la manifestation de

la vie et de la pensée Peut-il y avoir pensée, pensée réelle et

efficace, sans un être qui pense? Peut-il, enfin, exister un être

qui pense sans connaître sa pensée, et dont la pensée a tout
pour objet excepté lui-même? Si le panthéisme consiste clans

le rejet de la personnalité de Dieu conformément aux systèmes
de Spinosa, de Schelling, et même de Hegel qui ne font éclore
la personnalité de Dieu que dans l'homme, comment peut-on
qualifier ainsi la doctrine d'un Dieu dont l'amour person-



LE LIBRE ARBITRE 561

nel et conscient constitue l'essence éternelle? A ce prix, toute

guerre faite au déisme, toute sympathie pour l'immanence de

Dieu seront autant de motifs d'accusation.
On nous dit que le déterminisme conduit au panthéisme

parce qu'il ne laisse point de place à la personnalité humaine.
Assurément le déterminisme défend d'opposer à Dieu la
volonté indépendante de l'homme et repousse un moi fini qui,
séparé de l'absolu, prétendrait se mesurer avec lui. Mais faut-il
lui en faire un reproche? Le caractère du péché ne consiste-t-il
pas précisément, je ne dis pas à être quelque chose vis-à-vis de

Dieu, — ce qui ne se conçoit pas même dans la plus puissante
manifestation de l'égoïsme animal, — mais à désirer de l'être
N'est-ce pas cette fausse qualité du moi que la morale flétrit
du nom d'égoïsme N'est-ce pas le comble de la vie religieuse
de ne pas vouloir être un moi vis-à-vis de Dieu, et de dire :

non pas ce que je veux mais ce que tu veux? la religion
connaît-elle quelque chose de plus élevé qu'une vie dirigée non

par notre moi, mais par le Saint-Esprit de Dieu qui habite en

nous le résultat final de tout le développement moral ne con-
sistera-t-il pas en ce que Dieu soit tout en tous? qu'est-ce que
le vrai renoncement, sinon l'extirpation d'un moi qui s'isole et

qui refuse de se soumettre à Dieu? — D'autre part, en rejetant la

prétention du moi à être quelque chose vis-à-vis de Dieu et en
dehors de lui, le déterminisme ne nie nullement le fait irréfragable

de notre personnalité. Au contraire, le grand mystère de

la création consiste précisément en ce que l'universel se manifeste

dans la variété infinie du multiple, l'unité absolue dans

l'individuel, Dieu dans les créatures, la personnalité souveraine
dans des êtres personnels dont le développement demande

qu'ils veulent et agissent eux-mêmes par la puissance de Dieu.
Selon le déterminisme, l'esclave de la sensibilité, tout en

portant le nom d'égoïste, n'est pas au fond déterminé par son
vrai moi mais par un facteur qui ne l'est pas ; tandis que
l'homme qui a renoncé à lui-même et obéit à Dieu est
autonome et peut dire : je veux Potestas ipse nostra est, disait
Augustin ', et Paul déclarait : C'est dans ma faiblesse que la

1 Solil. II, 1.

THEOL. ET PHIL. 1875. 36



562 J.-H. SCHÖLTEN

force divine se déploie tout entière. Celui qui s'imagine
devoir posséder une volonté à lui, indépendante de la vérité et
de Dieu, est un esclave de ses passions, du monde, des

circonstances et en conséquence impuissant vis-à-vis de Dieu

que le plus énergique égoïsme combat en vain impuissant
vis-à-vis de la vie physique qui domine sur le serviteur de

la sensualité, impuissant vis-à-vis du monde dont il se montre
l'esclave. Un pareil égoïste n'a pas de moi. L'homme au
contraire qui, clans une dépendance parfaite, veut ce que Dieu

veut, est un héros puissant, un roi, un souverain en face du
monde ; il le surmonte et maintient contre tous la puissance
de sa personnalité. Si le renoncement à soi clans l'acception
que nous venons de retracer est du panthéisme, je ne demande

pas mieux que d'être panthéiste, tout en protestant contre la

légitimité de la qualification.
Si notre conception du monde n'est pas panthéiste, elle ne

laisse pas que d'être moniste, c'est-à-dire antidualiste. C'est ce

qui demande encore à être justifié.
L'ancienne métaphysique, qui faisait toujours abstraction de

la réalité pour accorder ensuite à ses abstractions une existence

concrète, était dualiste et voyait partout deux substances

hétérogènes, s'excluant mutuellement. C'est ainsi que les
Platoniciens séparaient l'idée ou la force organisatrice de la réalité
visible. Après cette opération, il ne restait de la nature visible,
dépouillée de la vie et de l'idée, qu'une matière morte, vir,,

tandis que l'idée était censée avoir une existence isolée sous le

nom de xoo-^oç voïjtoç. La matière était comme une cire marquée

du dehors par le cachet, c'est-à-dire l'idée. Ce dualisme
est contraire à l'expérience qui ne constate ni l'esprit abstrait
ni la matière abstraite. C'est ce qui engagea la philosophie à

supprimer tour à tour l'un des deux facteurs et à ramener tout
tantôt à l'esprit, tantôt à la matière. Tout est esprit, disait
l'idéalisme. Tout est matière, disait le matérialisme. La science

spéculative qui part de l'expérience distingue sans doute l'être
éternel et immuable, l'esprit infini des formes et des phénomènes

incessamment variables clans lesquels il se manifeste ;

mais elle rejette le dualisme qui considère l'esprit et la matière,



LE LIBRE ARBITRE 563

Dieu et le monde comme autant de substances hétérogènes,
exclusives l'une de l'autre.

L'œuvre d'abstraction dont nous venons de parler, eut pour
effet de porter la philosophie d'autrefois non-seulement à

distinguer Dieu du monde, mais « l'en séparer. Ainsi naquit le
déisme et avec lui se perdit l'idée d'un Dieu vivant c'est-à-dire
actif et se propagea l'erreur que la nature, comme telle, n'est

pas divine (ungœttlich), ce qui entraîna le mépris de tout ce

qui est cosmique. A ce point de vue, la nature, l'art, surtout
l'homme détournent l'esprit religieux de Dieu. L'idée du
miracle ' n'a pas d'autre origine : Dieu étant opposé à la nature,
sa divinité ne se manifeste jamais mieux que lorsqu'il agit
contrairement à la nature. On connaît les arguments que l'ancien

supranaturalisme a puisés dans cette notion du miracle en
faveur de la vérité du christianisme.

L'antinomie qui régnait dans la cosmologie et la théologie,
se montra aussi dans l'anthropologie : on divisa l'âme et le corps.
Ce dualisme est encore le fruit d'une abstraction. On fit de

l'intelligence, du sentiment, de la volonté, en un mot des facultés

qui distinguent l'homme des animaux, un ens à part ; Kant
l'appelait Seelending. Mais on ne se doutait pas d'être à côté
de la réalité. L'homme ne se compose pas de deux substances
mais constitue un seul êlre organique : ce qu'on appelle âme

est l'essence de l'homme àia différence de sa forme d'existence
terrestre. De cette abstraction naquit la superstition des

revenants, la doctrine de la métempsycose, celle des morts comme
âmes incorporelles jusqu'au dernier jour, celle de l'existence
de l'âme avant le corps (prœexisteiitianismus) et celle de la

création de l'âme au moment de l'engendrement du corps
(creatianismus). La forme la plus conséquente de ce dualisme
fut l'occasionalisme, qui admettait si peu les rapports
organiques de l'âme avec les mouvements du corps, qu'il enseignait

que le corps est mû par une autre puissance à l'occasion de la

1 Non comme fait dont nous ne comprenons pas les rapports avec la
nature, — dans ce sens nous l'admettons, — mais comme rupture,
interversion de l'ordre physique. Nous entendons par miracle, non l'inexpliqué,

mais une dérogation formelle aux lois connues.



564 J.-H. SCHÖLTEN

pensée et de la volonté de l'âme. Ce dualisme fut corrige plus
tard, mais non surmonté par l'harmonie préétablie de Leibnitz.
On a pensé que ce dualisme est indispensable à la foi à

l'immortalité individuelle. Mais où en serait cette foi si elle devait
s'appuyer sur la considération que l'âme est captive clans le

corps, comme le prisonnier clans saprison? Cette considération,
en effet, n'est pas seulement irrationnelle; elle est encore
préjudiciable à la moralité, parce qu'elle entraîne le mépris du

corps et l'ascétisme qui en résulte. Non, il ne faut pas parler de

l'immortalité de l'âme, ce qui n'est qu'une abstraction, mais de

l'immortalité de l'homme. L'essence de l'homme ne dépend

pas de la forme qu'elle revêt temporairement ici-bas. La forme
peut changer comme on l'observe dans la transformation de la
chenille en papillon, de la ^graine en plante, mais l'essence

reste. La chenille ne se compose pas de deux parties, la forme
de la chenille qui se dégage et le papillon qui en sort, mais le

¦même être, qui vit d'abord sous la forme d'une chenille, vit
ensuite sous celle d'un papillon. Il en est de même ici. La mort
de l'homme est le dépouillement d'une forme au moyen duquel
l'essence de l'homme entre dans une phase nouvelle; le corps
de chair et de sang ((râpe ^u^i/.òv) est remplacé par une forme
plus élevée (o-ûfi« 7msu{/.«Tixóv) ; mais il n'est pas question de

la séparation mécanique de deux choses, autrefois
mécaniquement réunies. Le dualisme est païen et choisit avec Platon
l'image d'un captif qui s'enfuit de saprison ; le moniste
anthropologique est chrétien et choisit avec Jésus (Jean XII, 24) et
Paul (1 Cor. XV, 35 s.) l'image du grain de blé qui dépouille
son enveloppe et d'où l'épi s'élance. Le paganisme peuple l'empire

des morts d'ombres sans force et sans vie ; le chrétien
croit qu'en quittant cette vie, il ne sera pas nu et dépouillé,
sans forme et sans corps, mais revêtu d'un organisme supérieur.

Le dualisme se signale encore par l'opposition du divin et de

l'humain dans l'homme. Il estime que l'humain n'est pas divin
et que le divin n'est pas humain. 11 en résulte que l'abnégation
consiste non à renoncer à la vie sensible mais à se dépouiller
de la nature humaine. Le moine se rase la tête, il va nu-
pieds et malproprement vêtu; l'homme spirituel jeûne, s'abs-



LE LIBRE ARBITRE 565

tient du mariage, se retire du monde et s'enferme dans un
couvent. Vivre en homme est contraire au divin. La raison et
la conscience elles-mêmes n'ont plus de valeur dans le domaine

religieux comme qualités humaines. Ce que la raison comprend
n'est qu'humain ; la vérité divine est un mystère, essentiellement

inaccessible à la pensée humaine ; l'une est même en
contradiction avec l'autre. Si le christianisme pouvait être compris,

il cesserait d'être divin et quitterait son trône surnaturel

pour revêtir un caractère humain et naturel. La vérité divine
consiste en conséquence, en vertu de la nature du divin, dans

ce qui contredit la raison humaine, par exemple en ce que Dieu
est un et à la fois non un, mais trois ; que la même personne
est à la fois Dieu et non Dieu mais homme, omniscient et ne
sachant pas tout, partout présent et borné, infini et fini, inné et

né; que Dieu est juste en commettant l'injustice de punir le
crime du coupable sur l'innocent ; que Dieu sait tout mais que
l'homme a un libre arbitre qui anéantit la préscience de Dieu
et pour ne pas multiplier les exemples, que dans la cène la
substance du pain change sans que les accidents, couleur,
forme, saveur, odeur, éprouvent le moindre changement.
L'ancienne théologie appelait cela avec Paul (1 Cor. I. 25),
mais dans une autre acception que lui, la folie de Dieu et adoptait

la pensée de Tertullien qui faisait de ce qui est absurde

aux yeux de la raison humaine le vrai caractère du Credo '. La
conscience elle-même, étant humaine, n'a pas de voix, quand
Dieu parle. Le même Dieu aux yeux duquel la logique humaine
est une folie, supprime aussi, lorsque cela lui plaît, la morale
humaine et peut, contrairement à la conscience, commander le

régicide. C'est ainsi qu'à la plus grande gloire de Dieu l'homme
est dépouillé de son humanité, depuis les cheveux de sa tête

jusqu'à sa conscience, perinde ac cadaver. La raison surtout, la
plus haute faculté divine, devait apprendre qu'elle n'est rien
moins que divine. « Si l'on consulte dame raison (Frau
Vernunft), disait Luther 2, personne ne croira plus à la résur-

1 Credo quia absurdum.
1 W. W. VIII. S. 989, 1421, 2043, I. Jamais ni Zwingli ni Calvin n'ont

tenu un pareil langage. Calvin pensait que la lumière de la raison, si



566 J. - H. SCHÖLTEN

rection de la chair. L'un est mangé par les bêtes féroces, un

autre tombe sous le coup du glaive; celui-ci perd une jambe
en Hongrie et celui-là est brûlé. L'un est consumé par les vers
clans le sein de la terre, l'autre par les poissons clans l'eau, un
troisième par les oiseaux sous le ciel. Dans tous ces cas il est

difficile de croire que les membres d'un individu, qui sont
tellement dispersés et consumés par le feu, l'eau et la terre, puissent
jamais se retrouver. Pour la foi seule rien n'est absurde. La
raison humaine qui s'oppose à la foi, est l'animal auquel la foi
doit tordre le cou. » C'est ainsi que parlait un homme tel que
Luther '. Tout ce que l'homme admet, dans le domaine
religieux, comme naturel et rationnel, est dépourvu clu caractère
divin (ungœttlich). Gardons-nous cependant d'en vouloir à

Rome et à Luther. Tant que le dualisme règne, il serait
inconséquent de parler autrement. Le protestant qui parle, contrairement

àia raison, de trois personnes dans une seule et même

essence, n'a pas le droit de reprocher au catholique sa doctrine
de la transsubstantiation comme irrationnelle. Le rationaliste
qui se moque des mystères de l'Eglise mais nous ordonne
d'accepter comme un mystère la contradiction qui règne entre le

Dieu infini et le libre arbitre, le partisan delà doctrine du
sentiment qui taxe l'intelligence de païenne et. charge le tribunal
de la science de déclarer que la foi est une folie, n'agissent pas
mieux que Luther et tordent, à leur tour, le cou à la raison dans

le domaine de la foi. A quoi sert-il de .réduire le nombre des

opinions absurdes? Aussi longtemps qu'on [n'aura pas exterminé

radicalement le dualisme, c'est-à-dire l'antagonisme du
divin et de l'humain, de la nature et de la révélation, le retour
du plus hérétique rationaliste vers Rome reste possible et même

faible qu'elle soit, émane du Saint-Esprit (ad 1 Cor. II, 14), et Zwingli
déclare : « Qui verum loquitur, ex Deo loquitur ; audeo igitur et divinum
appellare quod a gentilibus mutuatimi est, si modo sanctum, religiosum
ac irrefragabile sit ; id enim a solo Deo esse oportet, undecunque et a

quo tandem proxime adveniat. » Opp. IV, 95.
' Dans sa dernière période. Autrefois, par exemple en 1522, il disait :

« Was der Vernunft entgegen ist, ist gewiss, dass es Gott vielmehr
entgegen ist, u. s. w. » W. W. XIX s. 1940.



LE LIBRE ARBITRE 567

conséquent. Ce n'est qu'en professant franchement le monisme,
c'est-à-dire l'homogénéité de Dieu et de la nature, de Dieu et

de l'homme, qu'on comprendra qu'il n'y a pas de contradictions

pour la foi et que la raison peut comprendre ce que Dieu
révèle. Le christianisme n'enseigne pas cet antagonisme. Ce que
Pierre saisit lui-même (Jean VI, 68-69) està la fois révélation de

Dieu. (Math. XVI, 17.) L'humain en Jésus est divin et le divin
est révélé en lui d'une manière humaine. Le mystère n'existe

pas pour la raison, mais pour l'homme naturel c'est-à-dire pour
celui qui n'est pas encore rationnellement et moralement
développé. (1 Cor. II, 14.) Si l'évangile est caché, ce n'est pas

pour le chrétien mais pour les incrédules dont le Dieu de ce

siècle a aveuglé l'esprit. (2 Cor. IV, 4.) Et si la science humaine
s'accorde à dire avec Paul : Je connais d'une manière partielle
(1 Cor. XIII, 12), cet aveu ne veut pas dire qu'on doive accepter
à la fois le oui et le non et qu'on ait le droit d'énoncer ce qu'on
ne sait pas comme si on le savait, en formules inintelligibles et

contradictoires. Le christianisme reconnaît dans la raison et la

conscience une faculté divine qui, purifiée dans la communion
du Saint et affranchie de la domination de YSaBpanog -hoyj-r.bç

devient révélation, inspiration du Saint-Esprit.
La désolante influence du dualisme se manifeste enfin dans

le domaine moral par l'antagonisme qu'il y a introduit de deux

principes, le bien et le mal. Ici encore l'erreur est due à

l'abstraction. Le péché dans l'homme, nous l'avons vu, est une
négation, une absence de ce que l'homme a acquis la conscience
de devoir et de pouvoir être. Le goût de l'abstraction a fait de

cette négation quelque chose de positif, ens positivum ; il a

érigé l'impuissance en puissance ; il est allé même jusqu'à
faire du péché une personne en dehors de l'homme qui
d'ailleurs est le seul être où on puisse l'observer. C'est ainsi

que naquirent l'Ahriman des Perses et le Diable des Juifs. Ah
c'est bien ici surtout que l'expérience repousse le dualisme : elle
connaît des hommes pécheurs, mais elle ne connaît pas de péché
en personne. Si l'on se représente le mal comme absolu, on
admet une négation parfaite et avec elle l'anéantissement de

la vie morale, mais non la transformation d'un être en un



568 J.-H. SCHÖLTEN

autre être, comme on l'affirme dans le prétendu changement de

l'ange en démon. L'expérience ne connaît dans le domaine
moral d'autre combat que celui de la chair et de l'esprit;
ce combat d'ailleurs n'est pas celui d'un bon principe et d'un
principe mauvais ; il est le développement nécessaire de l'esprit
qui se dégage de la vie de la nature. Le christianisme
n'enseigne pas qu'en soi la chair et l'esprit soient opposés. Il a

réfuté le dualisme qui, admis par le platonisme et Philon, a été

poussé jusqu'au bout par le gnosticisme; il l'a réfuté non

par des arguments philosophiques mais par le fait de l'apparition

de Jésus-Christ, c'est-à-dire de la condamnation du

péché et de la domination de l'esprit dans la chair. (Rom. VIII,
3.) La science qui s'appuie sur l'expérience ne connaît point
d'Ahriman, ni le Diable à côté de Dieu; point de principes
pécheurs dans l'homme, ni d'empire des ténèbres comme une
puissance rivale de Dieu. Elle ne connaît d'autre puissance
que celle de Dieu et celle-là est souveraine. Cette souveraineté

n'est pas contraire à l'idée du Père céleste ; c'est la

souveraineté de l'amour tout puissant, parfait, sage et saint, la
souveraineté de la lumière qui dissipe les ténèbres, de la vie
qui anéantit la mort, de l'amour qui veut être tout en tous,
non comme le Moloch du panthéisme en engloutissant ses

propres enfants, mais en consacrant la plus riche variété des

individus. Le Dieu que la science apprend à connaître et à

adorer garantit la vraie liberté des êtres moraux. Il les destine
à devenir, en vivant en lui, clés personnes, comme il est

personne, à régner avec lui en participants de sa vie, en organes
de son esprit et à triompher même en mourant de la puissance
de la mort, par la vertu de sa vie divine.

Pour adorer ce Dieu, le chrétien n'a pas besoin de préserver
sa foi du naufrage, en reniant le droit de la science et en se

jetant dans les bras d'un soi-disant sentiment religieux. Le
christianisme prêche la connaissance de Dieu et par elle la
vie éternelle. La science et la foi se confondent dans la
connaissance de ce Dieu dont le saint amour embrasse tout l'univers

et qui finira par amener tous les êtres moraux à une
soumission volontaire par la puissance de la vérité. La con-



LE LIBRE ARBITRE 569

naissance de ce Dieu est le vrai théisme. Egalement éloigné
du déisme qui sépare Dieu et le monde, Dieu et l'homme,
et du panthéisme qui niant le Dieu personnel sacrifie les
individus au tout inconscient, ce théisme prêche un Dieu qui
vit et opère, avec la conscience de lui-même, dans l'infinie
variété de toutes ses créatures et qui glorifie éminemment sa

puissance et sa charité dans les êtres raisonnables qui,
pénétrés de leurs rapports avec lui, sont appelés, en qualité de

co-ouvriers, à être bienheureux dans la communion de la vie
divine.

F. C. J. van Goens,
docteur en théologie et ancien pasteur à Leide.

Erratum : Pag. 355, seconde ligne d'en bas. Lisez : d'apprendre la
logique par la nature et par elle de Dieu.


	Le libre arbitre : étude critique [suite]

