Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: Le droit, ses motifs, ses moyens et ses regles
Autor: Brocher, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DROIT,
SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES

PAR

HENRI BROCHER

I

Nous avons vu surgir du conilit des mobiles un mobile qui
s’'impose aux autres et qui prend le nom de volonté.

Nous allons retrouver un phénoméne analogue & un degré
supérieur de I’échelle et avec des proportions plus vastes.

Comme il y a plusieurs mobiles dans un individu, il y a dans
le monde plusieurs volontés qui se contrarient et qu'il s’agit de

concilier.
Appelés & jouir en commun du monde, les hommes peuvent

s’entraver ou s’aider. Leur intérét leur commande impérieuse-
ment de s’aider ; et cependant ils commencent par se nuire.
Ils le font, non par malveillance mais par ignorance, faute de
savoir comment s’y prendre pour faire leur chemin sans en-

traver celul d’autrui.
Les volontés des individus se contrarient, soit qu’elles pour-

suivent des buts différents :

Pour un ine enlevé deux voleurs se battaient,
L'un voulait le garder, l'autre le voulait vendre,

soit qu'elles poursuivent le méme but, mais d’'une maniere .
exclusive, chacune pour soi:

Deux cogs vivaient en paix; une poule survint:
Et voilh la guerre allumée.

La tendance qui pousse chaque homme a réaliser et & main-
‘tenir sa volonté le pousse & I'imposer aux autres hommes.



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 435

Chacun voudrait faire de ses convenances la loi universelle,
et cette tendance est le germe du droit. Elle commence par
produire des effets tout différents de ceux qu’elle aura plus
tard. Elle enfante la guerre de tous contre tous, avec le besoin
de vengeance qui est la premiére manifestation de I'idée de
justice dans la conscience humaine.

Cette lutte des volontés se poursuit avec les épisodes les
plus divers. Un certain nombre de volontés réussissent a s’im-
poser 4 leur entourage, & devenir la loi d’un petit nombre de
personnes. Il se crée ainsi plusieurs groupes, qui ont chacun
leur centre. Ces volontés maitresses, c’est en général le pére
vis-a-vis de sa femme et de ses enfants, entrent & leur tour en
conflit les unes avec les autres. Comme 1l est toujours donné
4 celui qui a, les plus puissants étendent leur domination sur
leurs voisins, et les petits groupes sont absorbés dans de plus
grands. Ceux qui réussissent & conserver leur indépendance
deviennent tous les jours plus rares. Une seule et méme
volonté s’impose & un trés grand nombre de personnes et
devient leur droit. Le droit commence donc par étre la volonté
du plus fort. Mais ce n’est 14 qu’une forme primitive et défec-
tueuse, qui fera bientot place & autre chose.

Les volontés les plus fortes s’imposent aux autres , mais elles
ne réussissent pas & s’imposer de tous points. Ceux qui suc-
combent conservent leur indépendance & certains égards.

Le méme individu verra sa conduite déterminée par plu-
sieurs volontés, par la sienne, par celle de son maitre direct,
par celle du maitre de son maitre, et ainsi de suite.

Plus est grand le groupe soumis & une volonté maitresse,
plus seront nombreuses ou puissantes les volontés sous-mai-
tresses qui subsistent & coté de la premiére. Toute domination
perd en intensité ce qu’elle gagne en étendue ; elle prépare sa
dissolution en élargissant sa sphére d’action.

En outre, les vaincus réussissent souvent & modifier par
leur résistance les volontés des vainqueurs. Le droit qui s’é-
tablit alors est une résultante a la formation de laquelle les
diverses volontés en conflit ont contribué, pour des parts iné-
gales peut-étre. Cette inégalité, tres grande dans I’enfance des



436 HENRI BROCHER

sociétés et des individus, diminue & mesure des progrés de la
civilisation et de 1’éducation. Le droit, qui était d’abord la
volonté du plus fort, tend & devenir la volonté de tous. Pour-
tant, nous sommes encore trés éloignés du but.

Le droit est donc une volonté collective, une volonté au
second degré. Il présente au second degré ce caractére vague,
dénué de précision, que nous avons constaté dans la volonté.
Il ne faut pas prétendre en donner une définition parfaitement
exacte, ni surtout nous étonner si les différents esprits le com-
prennent différemment. Les malentendus sont d’autant plus
faciles que 'on a & faire & une conception qui comprend des
notions contraires.

Le droit est la négation d’une volonté par'affirmation d’une
autre volonté. Les différents peuples l'ont envisagé tantot sous
I'un, tantdt sous l'autre point de vue. L’antiquité classique,
qu’'on accuse d’avoir sacrifié I'individu &4 I’état, voyait dans le
droit un obstacle & la volonté, une nécessité. Ce point de vue
trouve son expression dans le mot latin jus, lequel, au dire
des philologues, signifierait un lien. Les peuples chrétiens

‘sont plus individualistes ; en outre, ils se considérent comme
faisant le droit, plutét que comme le subissant. Ils y voient
Vaspiration, et non pas la résistance. Notre mot francais droit
est le Recht des allemands latinisé. Or Recht a la méme racine
que Rache, vengeance, et rechnen compter. Dans l'opinion
courante, le droit est beaucoup moins ce qui est nécessaire
que ce qui est avantageux, satisfaisant. Cette conceplion s’est
conservée jusqu’a nos jours,' et donne la clef de bien des
choses. Nous la retrouvons dans la tendance générale de la
révolution francaise, & laguelle M. Louis Blanc reproche d’avoir
oublié les devoirs & force de donner de 'importance aux droits.
Elle nous explique pourquoi tant de gens ne comprennent
Pinjustice que lorsqu’ils en souffrent directement ou indirec-
tement ; pourquoi par exemple des gens quitrouvaient parfaite-
‘ment légitime d’aller s’établir chez des populations contre
lesquelles on ne peut pas avoir 'ombre d’un grief, de leur
prendre leurs champs et finalement de les exterminer, crient
a linjustice quand on soumet des provinces & un gouverne-



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 437

ment qu’elles n’ont pas choisi, sans toucher du reste aux pro-
priétés des habitants.

IT

Nous sommes assez avancés pour nous expliquer sur les
rapports du juste et de I'utile. Le mot utile désigne souvent
une chose qui peut produire un bien, sans en étre toujours un
par elle-méme. On dira par exemple que la richesse est utile,
mais qu’elle est un mal pour qui n’en sait pas user. Ce n’est
pas ainsi que 'on entend I'utile quand on l'oppose au juste;
personne ne doute que le juste n’ait sa grande utilité.

D’autres fois, I'utile est ce qui est immédiatement avanta-
geux. On peut alors I'opposer au juste et au devoir, qui I'un et
P’autre apportent leur récompense avec eux, mais qui souvent
la font longtemps attendre et commencent par étre pénibles.
Ainsi 'utile est P’avantage direct, le juste un avantage plus
considérable, mais plus éloigné. Cette distinction s’applique
soit aux personnes soit aux espéces.

Aux personnes d’abord. Le juste ou le droit se présente
comme l'avantage et la volonté du plus fort, de celul qui me
domine : peu importe, du reste, que cette volonte soit celle de
Dieu, d’'un homme, ou que ce soit la volonté générale que je
contribue pour ma part a former. L’utile, c’est mon avantage
individuel, ma volonté particuliére, que je suis appelé parfois
a sacrifier pour ne pas encourir la colére du dominateur.

La distinction faite plus haut s’applique encore aux espéces.
Il conviendrait de régler un rapport juridique d’une certaine
maniére ; on se trouve appelé a le régler tout autrement, par-
ce qu’il faut appliquer une disposition générale, établie en vue
de cas tout différents. Quelquefois on déroge & la régle géné-
rale par une disposition spéciale prise, comme disent les Ro-
mains, non ratione juris, sed utilitatis causa. On le voit : I'uti-
lité, c’est la convenance du cas particulier dont il s’agit; la
raison de droit, c’est la convenance d’ordre supérieur qu’il y a
a régler tous les cas par un petit nombre de dispositions géné-
rales ; celles-ci sont observées religieusement malgré les



438 HENRI BROCHER

inconvénients de détail qu’elles peuvent présenter, en raison
des avantages majeurs qu’elles procurent.

Le juste etl’utile sont entre eux dans le rapport du tout et de
la partie. L’étre borné, qui ne voit que son intérét personnel,
dans une certaine mesure méme, celui qui ne voit que 'intérét
d’un parti, d’'un pays, celui qui n’envisage qu’un seul point de
vue, ne peuvent pas avoir le sentiment de ce qui est juste ; ce
quils décorent de ce nom sans s’en douter, c’est leur bon
plaisir particulier. La largeur et I'élévation de vue sont indis-
pensables & I'esprit de justice. '

III

Avec l'apparition de la notion de droit, un grand change-
ment s’est opéré dans la position de ’homme. Notre conduite
est déterminée, avons-nous dit, par les considérations de jouis-
sance et de souffrance. Or, c’est la nature, ou, si on le préfére,
c’est Dieu qui fait que 'homme jouit d’'une chose et souffre
d’'une autre. Aussi peut-on dire que 'homme est primitive-
ment régi par une loi naturelle ou divine. Il est vrai que le mot
loi prend ici un sens différent de celui qu’il a quand il est
question de lois humaines : la notion de convention s’efface
derriére celle de nécessité. Nous voyons ici comment s’est
opérée la transition entre les deux acceptions, jurigique et
scientifique, du terme.

Aprés avoir considéré ’homme isolé, seul en face de la
nature et de Dieu, de la loi naturelle ou divine, nous avons &
le considérer dans ses rapports avec ses semblables et avec
Ia loi humaine. Quel sera le rapport des deux lois?

Il semble au premier abord qu’il ne devrait pas y avoir de
désaccord entre elles, que la loi humaine devrait refléter la
loi divine en la complétant sur certains points indifférents.
Ainsi la loi naturelle veut qu’un droit dont on ne fait pas usage
se perde au bout d’un certain temps. Il est important que ce
laps de temps soit établi d’une maniére invariable ; mais il est
assez indifférent qu’il soit de vingt-cingq ou de trente ans. La
loi naturelle se tait sur ce dernier point, qui doit étre régle



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 439

par des dispositions arbitraires. Il semble que la loi humaine
devrait se borner a cette fonction, qui lui a été assignée déja
par Aristote. (Morale, liv. V, chap. 7¢.) Mais la question se
complique par lintervention d’un fait mystérieux, & la fois
inexplicable et incontestable, dont nous avons déja eu 'occa-
sion de parler: I’homme ne connait pas toujours la loi divine,
et quand il la connait, il ne veut pas toujours l'observer.
(Vest ainsi qu’il peut y avoir conflit entre la loi humaine et la
loi divine, et qu’ily a lieu de se demander la position & prendre
en pareil cas.

Sans doute, il vaut mieux obéir & Dieu qu’aux hommes.
Mais bien souvent Dieu s’efface comme & dessein derriére les
hommes, auxquels il délégue ses pouvoirs et par 'intermé-
diaire desquels il communique avec nous. Celui qui n’aime
point son frére qu’il voit, comment peut-il aimer Dieu qu’il ne
voit pas? (1. Jean IV, 20.) Bien souvent, sous prétexte d’ob-
server la loi divine, nous obéissons & nos convenances et nous
cherchons & les imposer égoistement aux autres sous ce
titre ; de telle sorte que pour suivre une prescription secon-
daire et contestable, nous violons la loi fondamentale de la
charité. Avec plus de conscience et d’empire sur nous-mémes,
nous aurions compris que le sacrifice de notre maniére de voir
individuelle & celle de nos freres était ce que nous pouvions
faire de plus conforme & la loi divine, ou, comme on dit, de
plus agréable & Dieu. _

Jusqu’ici, nous n’avons qu’une application de cette vérité
mentionnée plus haut: qu'il y a dans chaque homme une plu-
ralité de mobiles contradictoires, d’ot1 peut résulter une plura-
lité de devoirs opposés. En particulier, ’homme n’est pas
seulement un individu, il est aussi membre d’unesociété; il doit
tenir compte, non-seulement de sa conscience et de son intérét
individuel, mais encore de la conscience et de l'intérét de la
société. Jusqu’ici, nous n’avons que des prescriptions pure-
ment morales. ’homme, & mesure que sa conscience se déve-
loppe, apprend & ne pas agir seulement suivant ses mobiles,
mais & tenir compte aussi des circonstances, au nombre des-
quelles se trouvent les intéréts et les veeux d’autrui. Il ne



440 HENRI BROCHER

cesse pas de régler sa conduite d’aprés ses convenances et sa
conscience individuelles, lors méme qu’il se conforme & celles
de la société. Malheureusement, cette harmonie qui serait la
perfection, est loin de toujours exister.

Nous avons montré comment les volontés entrent en conflit,
et comment les plus puissantes s’imposent aux plus faibles.
Celles-ci ne consentent pas, elles subissent. Ce malheur n’est
pas absolument sans compensation; il a ’avantage de dégager
la responsabilité. C’est 14 peut-étre ce qui explique l'accueil
facile qu’a recgu et la ténacité avec laquelle s’est maintenue
I'idée qui voit un jugement de Dieu dans l'issue des combats.
Sans doute, il ne manque pas de protestations et de déclama-
tions en sens contraire ; mais on peut se demander si les plus
violentes d’entre elles au moins ne sont pas dues précisément
au dépit d’avoir vu tourner contre soi le moyen de justifica-
tion sur lequel on comptait le plus. Assurément, il s’en faut
bien que la volonté la plus forte, la mieux pourvue de moyens
d’action, soit aussi la meilleure, la plus sage et la mieux inten-
tionnée. Mais le contraire est encore moins démontré. Ni le
vainqueur, ni le vaincu ne sont infaillibles. Mais le vainqueur
croyant, qui peut assurer le succés de sa cause et qui ne le fait
pas, est en faute. La position du vaincu est toute différente.
Lorsqu’il a fait tout ce qui dépend de lui, §’il n’atteint pas son
but, la faute n’en est pas a lui, mais aux circonstances qui lui
opposent des obstacles insurmontables. On peut dire qu’en
accordant aux uns et en refusant aux autres ce dont ils ont
besoin pour réaliser leurs vues, Dieu, manifesté par la force
des choses, montre lequel des deux adversaires est linstru-
ment de sa volonté; ces jugements sans doute ne sont pas
définitifs. La cause du vaincu peut étre excellente, seulement
I'heure de son triomphe n’est pas encore venue. Il faut alors
accepter cet arrét et se réserver pour des temps meilleurs. En
tout cas, nul n’est tenu & 'impossible. C’est un devoir de per-
sévérer dans le bien, mais c’est une faute de persévérer dans
le mal, dans ce qui ne nous procure que revers et souffrances
et de regimber contre 'aiguillon.

Unefois établi que la force majeure dégage la responsablhte,



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 441

il resterait & préciser dans quels cas elle la dégage. Nous
avons la une délicate question d’application, sur laquelle nous
aurons peut-étre a revenir plus tard, mais que pour le moment
nous devons nous borner & mentionner. Disons seulement
qu’il n’est nullement nécessaire que la force majeure aille
jusqu’a’anéantissement. On ne demande pas & un soldat de se
laisser fusiller pour ne pas prendre part & une guerre injuste.
Ce serait méconnaitre les conditions de la nature humaine et
construire en théorie, sur des bases qui n’existent pas, une
morale irréalisable. On admet gqu’un homme peut sans per-
fidie et méme sans faiblesse abandonner un drapeau pour
un autre; on verra dans I’énergie avec laquelle il les aura
défendus 'un et 'autre une preuve de la sincérité de sa con-
version.

11 résulte en tous cas de ce que je viens de dire que ’homme
n’agit pas toujours librement. Sa conduite est déterminée, soit
par des nécessités physiques, soit aussi par des nécessités juri-
diques, c’est-a-dire des nécessités extérieures qui ont leur
source-dans d’autres étres moraux. L’homme ne doit pas étre
rendu responsable de ce qu’il fait sous ’empire de ces deux
ordres de nécessités, a condition toutefois que ’existence de
ces nécessilés soit bien établie. Aussi est-il tres important de
distinguer entre ce qu’on fait librement ou ce que I'on fait soit
pas nécessité physique, soit par nécessité juridique, ou, comme
Ion dit, par ordre. On ne peut pas rendre un homme respon-
sable de ce qu’il a fait dans ces deux derniers cas. Cest la le
point de rapport entre les deux nécessités, point de rapport
compris par Pantiquité, tandis que les temps modernes insis-
tent davantage sur les différences.

Iv

Ainsi, aprés avoir appris & connaitre la nécessité physique
et la nécessité morale, laquelle, considérée d’'un certain cote,
prend les formes et les noms d’utilité et de liberté, nous arri-
vons a la nécessité juridique, qui est une combinaison des
deux précédentes, et le premier des objets désignés par le



442 HENRI BROGHER

terme & plusieurs sens de droit. Aux yeux de beaucoup d’au-
teurs, la contrainte, I'action physique exercée ou mise en
perspective par une personne vis-2-vis d’'une autre est le carac-
tére indispensable du droit ; la méme idée est exprimée dans
T'adage : C’est la force qui fait la loi. Ces auteurs et cet adage
ont raison si I'on prend les mots dans le sens qu’ils leur don-
nent; ce qui ne veut pas dire qu’il n’y ait pas plusieurs sens.
Si, comme on le fait quelquefois, on entend par droit, le bien,
ce qui doit étre, les affirmations ci-dessus ne s’y appliquent
plus comme elles s’appliquent & la régle des relations humaines,
~La force n’est pas le droit, mais elle est le fondement du
droit. La force est pour le droit un élément primitif et brutal,
destiné & rendre possible quelque chose de mieux; elle est
nécessaire & son existence, sans étre suffisante & son perfec-
tionnement.
~ Le droit suppose la force physique au service d’étres moraux.
Ces derniers se distinguent des étres naturels beaucoup moins
en ce (qu’ils sont dés le principe qu’en ce qu’ils sont sus-
ceptibles de devenir. L’élément moral doit finir par se déga-
ger, pai‘ prendre la force physique & son service ; mais il n’en
est pas ainsi & l'origine. Le droit prend naturellement part &
ce développement ; il ne posséde pas, des son point de départ,
tous les attributs qu’il revétira plus tard, et qui, au point d’ar-
rivée, feront oublier, sans toutefois la supprimer, la substance
‘primitive. Le droit est une nécessité qui tend & devenir en
outre un bien. Si I’on avait distingué ces deux éléments, on se
serait évité bien des discussions. |

Nous aurons 4 examiner comment s’opére et & quel résultat
aboutit cette transformation. Mais il nous faut encore aupara-
vant vider quelques questions relatives aux rapports de la
force, de la morale et du droit.

D’abord, est-il moralement permis d’imposer sa volonté a
autrui par la force? Le probleme se complique par les solu-
tions mémes qu’on lui donne. Certaines personnes justifient
Pimposition de leur volonté par la force, en disant qu’elles ne
font qu’exécuter la volonté divine. Mais qui les autorise i se
donner comme représentants de Dieu? Nous avons montré



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 443

plus haut comment, jusqu’a preuve du contraire fournie par le
défaut de force, chacun prend naturellement sa volonté pour
celle de Dieu. Pour qu’il en soit autrement, il faut un dévelop-
pement de la conscience exceptionnel, qu’on doit ticher de se
procurer & soi-méme, mais qu’on ne peut pas exiger des au-
tres. On ne peut pas empécher les relations des hommes de se
régler par la force. (’est une fatalité gu’il nous faut subir; il
faut nous résigner aussi & employer pour nous défendre Ile
moyen employé pour nous attaquer. On ne discute pas la légi-
timité d’une fatalité; on cherche le meilleur parti & en tirer.
C’est 4 ce point de vue qu’il faut se placer pour comprendre
des affirmations comme celles de Machiavel et de Spinoza.
« Dieu est avec les forts, qui n’ont ni honte ni crainte. » « Le
droit naturel diun étre & lexistence trouve son expression
dans la force dont I'étre dispose pour maintenir et dévelop-
per cette existence.» En s’exprimant de la sorte, les deux
auteursont constaté un fait, et I'indignation qu’ils ont soulevée
ne peut se comparer qu’a la coléere de gens qui rendraient un
medecin responsable d’'une épidémie qu’il aurait annoncée et
mis en état de combattre:

v

Ainsi, pour qu’il y ait droit, il faut plusieurs volontés qui
s’imposent les unes aux autres. Il a donc lieu de distinguer
entre les volontés dominantes et les volontés servantes, bien
que la méme puisse remplir les deux roles & la fois; nous fai-
sons pour le moment, afin de simplifier nos recherches, ab-
straction de cette possibilité. Si maintenant nous considérons
les rapports de la morale et du droit, nous nous convaincrons
que les deux choses rentrent I’'une dans I’autre pour les volontés
maitresses, tandis qu’elles s’opposent I'une & l'autre pour les
volontés servantes. Le droit que les premieres imposent est
une application de leur liberté ; celui que les autres subissent
est une restriction de la leur. Aussi n’y a-t-il proprement de
droit que pour les volontés servantes; pour les volontés domi-
nantes il n’y a que de la morale, de la morale privée ou de la



444 HENRI BROCHER

morale publique qui prend le nom de politique. Si 'on parle
d’un droit auquel est soumis le souverain, c’est que celui qui
porte ce titre ne le mérite pas en réalité de tous points. Saisis-
sons cette occasion pour attirer l'attention sur la différence
entre le point de vue juridique et le point de vue politique, dif-
férence que les circonstances actuelles tendent & faire oublier
et qui se présente ici plus nettement peut-étre que jamais.

Le droit est imposé par la volonté dominante & la volonté
servante, laquelle perd une partie de sa liberté, mais se trouve
déchargée d’une partie de sa responsabilité. Ce dernier point,
toutefois, ne doit pas étre un prétexte pour manquer de vigi-
lance et d’attention. Car on pourrait se trouver grevé de
lourdes responsabilités pour des actes que 'on croyait & tort
rentrer dans le"lomaine du droit. La nécessité de reconnaitre
les limites des deux sphéres impose & la conscience des volon-
tés servantes un travail souvent trés considérable.

Le droit est imposé par la volonté dominante suivant ses
convenances, déterminées elles-mémes par ses besoins, ses
circonstances, ses croyances, etc., en d’autres termes suivant
un point de vue gu’on appelera égoiste. Seulement, il pourra
rentrer dans ces convenances égoistes de faire la place des vo-
lontés soumises. L’intérét de ces derniéres sera donc pris en
considération; mais il le sera seulement a tire de moyen, su-
bordonné al'intérét de la volonté dominante. L’adjonction d’un
nouveau point de vue se trouve ainsi, non point contrarier,
mais compléter I’ancien. Cette subordination harmonique est
fondée dans la nature des choses, d’ol1 elle s’introduit dans la
morale, dans la politique et dans le droit. La volonté dominante
peut étre un individu, un prince vis-a-vis de ses subordonnés;
elle peut étre aussi une société vis-a-vis de ses membres. Dans
I'un et Pautre cas, la volonté dominante prospére, déchoit et
périt avec les volontés servantes qui lui appartiennent. La vo-
lonlé dominante est donc tenue moralement, c¢’est-a-dire par
son propre intérét bien entendu, de ménager les volontés
particuliéres, et de ce fait vont découler d’'importantes consé-
quences.

La volonté dominante non-seulement permet & la volonté



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 44D

servante d’avoir sa sphére d’action particuliére, mais encore
elle la lui garantit quelquefois. Cette garantie constitue un pas
trés important. On peut dire que désormais la volonté ser-
vante dispose dans une certaine mesure des forces de la vo-
lonté dominante; elle en dispose peut-étre d’'une maniére trés
précaire, mais enfin elle en dispose. Le droit n’est plus seule-
ment pour elle quelque chose qu’elle subit, il est aussi quelque
chose dont elle profite. Elle ne connaissait jusqu’ici que le
droit, maintenant elle connait encore la part qui lui appartient
dans le droit, la sphére d’action dont elle jouit sous sa protec-
tion et elle appelle cela sorn droit. C’est ainsi que surgit une
nouvelle acception du mot. Il et été bien préférable d’avoir
deux termes différents pour désigner deux choses bien dis-
tinctes, Mais la plupart des langues ont fait le contraire, et
nous ne pouvons pas ne pas tenir compte de la terminologie
existante, pour défectueuse qu’elle puisse étre. Seule peut-
étre, la langue grecque a su trouver pour la nouvelle accep-
tion du mot droit le terme ovsiz, qui signifie faculté, puis-
sance. Les autres se tirent d’affaire avec des adjectifs; c'est
ainsi qu’on distingue le droit objectif ou absolu, et les droits
subjectifs ou relatifs. La langue francaise aurait pu utiliser ici
les mots tombés en désuétude de libertés ou franchises.

Nous aurons & revenir sur les droits subjectifs, & rechercher
les facteurs qui en déterminent les limites. Notons seulement
ici qu’eux aussi ont la force pour condition indispensable. Je
n’entends pas la force du dominateur, mais celle des volontés
servantes. Le fondement des droits subjectifs, c’est Pintérét
du souverain & faire prospérer ses sujets, afin d’augmenter
sa propre prospeérité. Le sujet qui serait complétement dénué
de force, pour le présent et pour I’avenir, dontil n’y aurait rien
d craindre et rien a espérer, n’aurait aucun titre ala protection
du souverain. Et si dans certains cas, assez nombreux peut-
étre, le souverain le protége quand méme, cela tient & la néces-
sité sur laquelle nous nous expliquerons plus tard, d’établir des
régles de droit dont I’exactitude doit étre sacrifiée a la simpli-
cité et a la généralité.

Etablissons encore, puisque nous en sommes aux droits



446 HENRI BROCHER

subjectifs, leur position vis-a-vis des devoirs. Les sujets peu-
vent faire, soit un bon, soit un mauvais usage des droits qui
leur sont conférés; ils peuvent s’en servir pour leur bien ou
pour leur perte. En cas de mauvais usage, le souverain peut
tenir deux lignes de conduite différentes; il peut intervenir,
ne fit-ce qu’en cessant de protéger les droits dont on abuse;
il peut respecter les droits jusque dans les abus qu’on en fait.
L’histoire nousmontre '’homme passant d’un systéme & I'autre,
en commencant par celui de I'intervention. On le comprend.
C’est librement, dans mon propre intérét que moi souverain je
garantis des droits & mes sujets; je reste libre de retirer ma
garantie, si 'on en use contrairement & mes convenances. Et
comme je suis seul juge de mes convenances, je me trouve
étre en méme temps seul juge de I'usage que les sujets doivent
faire de leursdroits, s’ils ne veulent pas s’exposer & les perdre.
Ce point de vue est d’autant plus facilement accepté dans les
époques primitives qu’il y a, en fait de lumiéres, un abime
entre le souverain et les sujets, qui ne soupgonnent pas méme
la possibilité d’avoir raison contre leur dominateur. Plus tard,
la position change. Les lumiéres s’égalisent. On comprend, en
outre, que chacun est mieux placé que personne pour con-
naitre ses propres besoins, fut-il méme dans une notable
infériorité & d’autres égards, en pariiculier quant aux moyens
de satisfaire ses besoins. Le souverain, de son coté, arrive a
comprendre qu’il n’est pas infaillible, que ses sujets peuvent
avoir raison contre lui, en particulier quand il s’agit de leurs
besoins. Ces besoins, dont le souverain veut la satisfaction,
peuvent P’obtenir de deux maniéres : en suivant la maniére de
voir du souverain, ou en suivant celle des sujets. De ces deux
indications, aucune n’est infaillible; il s’agit seulement de
savoir avec laquelle on a le plus de chances d’étre dansle
vrai.

On donne deux solutions & cette question suivant les temps,
suivant la maniére dont on comprend I'accés & la vérité.

Les époques hiérarchiques, & révélations exclusives, qui
donnent & certains hommes, et spécialement aux volontés
dominantes , le role d’intermédiaires nécessaires entre les



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 447

autres et Dieu, se décideront en faveur de la maniére de voir
du souverain. Les époques universalistes, suivant lesquelles,
dans des mesures diverses, chacun a part & la révélation di-
vine, et sous lesquelles la volonté dominante est celle de la
société vis-a-vis de ses membres, et non pas d’un individu vis-
a-vis d’autres, ces époques-la se prononcent en faveur de la
maniére de voir des sujets. Il résulte de 14, comme on va le
voir, que la distinction de la morale et du droit, comme celle
des devoirs et des droits, reste trés imparfaite aux époques
hiérarchiques et ne peut s’opérer complétement qu’aux épo-
ques démocratiques. A ces époques, le souverain sent le be-
soin de donner aux sujets, non-seulement une sphére maté-
rielle, mais encore une sphére morale. Il comprend qu’on ne
peut pas attendre d’étres mécanisés autant que de sujets
habitués & faire usage de leur intelligence et de leur volonté.
Il faut donner & ces facultés I'occasion de s’exercer, et pour
cela, il faut leur laisser I'occasion de se tromper, au moins
dans une certaine mesure.

(’est dans ce but qu’on permet aux sujets de faire de leurs
droits un mauvais usage, qu’on leur permet, comme on dit, de
manquer & leurs devoirs. On le leur permet, non pas afin
qu’ils manquent & leurs devoirs, mais afin qu’ils apprennent &
les remplir librement. C’est ainsi qu’il peut y avoir des actes
que le souverain désapprouve et que cependant, non-seule-
ment il tolére, mais encore il protége. Ce sera le cas toutes les
fois que le sujet aura violé ses devoirs sans sortir des limites
de son droit. Il aura agi contre les prescriptions de la morale
et pourra en étre puni par la sanction morale ; mais il n’a pas
agi contre le droit. On voit par 14 qu’'on n’a pas fait tout ce
quon doit quand on s’est conformé au droit; il faut encore
chercher dans ce vaste champ ’étroit sentier du devoir.
~ Cette distinction trouve encore sa raison d’étre dans la ne-
cessité d’établir, pour régler les relations des particuliers entre
eux, des prescriptions fixes, fussent-elles méme défectueuses.

On peut avoir commis une action répréhensible au point de
vue de la morale, et cependant parfaitement conforme aux
prescriptions du droit.



448 HENRI BROCHER

Le droit n’est pas la morale, il ne faut pas oublier toutefois
quwil est un produit de la morale. La distinction des deux
sphéres peut étre considérée comme un mal nécessaire, comme
un effet des difficultés que 'on rencontre, des inconvénients
auxquels on s’expose quand on veut imposer par la contrainte
les prescriptions de la morale. Au fur et & mesure qu'il se
perfectionne, le droit apprend & surmonter ces difficultés, &
parer a ces inconvénients, et il se met de la sorte en état de se
rapprocher toujours plus de la morale.

Il v a donc entre les deux domaines, non-seulement une
distinction, mais encore une communication que nous aurons
4 chercher.

Le droit est l'effet d’'une volonté qui s’impose aux autres.
Toutes les volontés cherchent le bien, et c’est la morale qui
leur enseigne & le chercher. L’influence de la morale sur une
volonté se retrouvera toujours dans le droit qui émane de
cette volonté; elle serait méme beaucoup plus grande, n’é-
taient les obstacles dont nous avons parlé déja.

Il résulte de 14 que lorsqu’on veut améliorer un droit, il est
indispensable de commencer par moraliser la volonté dont
il émane. Lorsque la souveraineté appartient au peuple, c’est
le peuple tout entier qu’il s’agit de moraliser.

Cette action moralisatrice est encore importante & un autre
point de vue, qui a probablement été ’occasion de sa nais-
sance. On ’emploie pour réconcilier les sujets avec un droit
qu’ils n’ont pas ou guére contribué & former, pour les déter-
miner & l'observer d’eux-mémes, sans y étre contraints. On
leur présente la loi humaine comme une atténuation de la loi
divine, aux rigueurs de laquelle elle permet de se soustraire.

VI

Une fois établi que la force est une condition du droit, cher-
chons 'usage qu’il en faut faire.

Pour faire prévaloir sa volonté contre les autres, le premier
moyen qui se présente a ’esprit, c’est la réparation du mal
fait. Lorsque l'effet d'une autre volonté nous contrarie, on



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 449

pourrait, semble-t-il, se borner & le supprimer. Mais un tel
moyen est souvent impossible, et presque toujours insuffisant.
Je ne puis rappeler & la vie 'ami tué, ni remplacer la récolte
détruite.

Il est plus facile de relever le mur renversé ; mais je ferai
mieux d’y renoncer, sije reste toujours exposé a de nouvelles
démolitions.

On est contraint d’attaquer le mal dans sa racine, d’agir sur
1a volonté qui est 1a cause des effets & supprimer. Agir sur une
volonté, c’est la déterminer; or la maniére dont une volonté se
détermine dépend des lois de sa nature. La loi fondamentale de
toute volonté consiste & rechercher la jouissance et a fuir la
souffrance. Pour agir sur une volonté, il faut lui mettre en
perspective des jouissances et des souffrances.

L’homme qui commence toujours par les plus mauvais
moyens pour s’élever de la aux plus parfaits, part de plus bas
encore. Il débute en exterminant, quand il le peut, les volontés
qui lui portent ombrage. Puis, il arrive & comprendre, 'expé-
rience aidant, qu’il se prive de la sorte de précieux auxiliaires.
Tout en continuant la guerre d’extermination vis-a-vis des
étres de qui il n’y a que du mal & attendre, il cherche & con-
server les autres, et se borne a les modifier pour les empécher
de nuire. On les modifie, nous I'avons dit, en leur mettant en
perspective des jouissances et dessouffrances, qui prennent les
noms de peines et de récormpenses, et qui produisent les deux
sentiments de la crainte et de ’espérance.

La crainte et I’espérance sont moins des mobiles différents
que des directions opposées que peuvent prendre nos mobiles;
comme elles se confondent I'une dans 'autre a leurs degrés
inférieurs, il n’est pas possible de les distinguer absolument.
Elles ont cependant des effets tout différents. Aussi est-il trés
important de connaitre leurs vertus respectives, atin de pou-
voir les mettre chacune & leur place.

L’espérance est féconde et positive ; elle crée l'action en
proposant des buts et mettant en jeu des mobiles. La crainte,
au contraire, est stérile, négative ; elle se borne a arréter I'ac-
tion sans la produire; car on ne peut pas donner le nom

THEOL, ET PHIL. 1875, 29



450 HENRI BROCHER

d’action, & une fuite dans laquelle on est fixé seulement sur
I’endroit ol I'on ne veut pas étre, tout en ignorant d’ailleurs
ou I'on va. Ainsi ’'emploi de la crainte implique une déperdi-
tion de forces; il détruit, non-seulement la force qui se trouve
neutralisée, mais encore toute celle qu’il a fallu employer pour
neutraliser la premiére.

La crainte est donc & certains égards trés inférieure & 1'es-
pérance, et on n’en userait pas, si d’autres circonstances ne
militaient en sa faveur.

L’emploi de 'espérance rencontre quelquefois des obstacles
qui contraignent & y renoncer. Ces obstacles se trouvent soit
du co6té de la volonté sur laquelle il faut agir, soit du coté de
celle qui doit agir.

Du co6té de la volonté sur laquelle il faut agir : il est de fait
que la perspective des maux a beaucoup plus de prise que
celle des biens sur les esprits incultes, les plus nombreux de
beaucoup. Les gens qui croient & enfer et au paradis ont tous
peur du premier, mais bien souvent pensent s’ennuyer dans
Pautre.

L’homme naturel craint toujours la mort et la douleur; la
perspective de la gloire, d’affections pures, d’une existence
retirée et sereine, de l'extension de ses connaissances, peut
le laisser parfaitement indifférent.

Du coté de la volonté qui doit agir sur les autres: pour
récompenser un autre, pour lui procurer un avantage qu'il
ne puisse pas se procurer sans nous, il faut avoir sur cet autre
une supériorité bien plus grande que celle qui permet de
nuire. Les bienfaiteurs de ’humanité sont toujours des hom-
mes supérieurs ; les criminels le deviennent presque toujours
par impuissance de mieux faire. Bref, c’est en général faute de
pouvoir se faire aimer que 'on cherche a4 se faire craindre. La
crainte est donc un pis aller. Il faut chercher dans quel cas on
peut employer ’espérance; les autres seront la part de la
crainte. Le dualisme que nous constatons ici est au fond le
méme que celui de la loi et de la grice, dont parlent les théo
logiens.

La crainte, avons-nous dit, a prise sur tous les hommes,



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 454

tandis que pour l'espérance, il faut un degré de dévelop-
pement particulier. L’action de I’espérance doit donc étre
préparée par les corps chargés de I'éducation, ainsi la famille
et I'église.

On comprend que cette action de I’espérance combinée avec
Iéducation soit excessivement lente ; dans les cas urgents, dans
ceux ol il y aurait péril & ne pas agir sans retard, on est forcé
de recourir & d’autres moyens. C’est pour cela qu’on emploie la
crainte, d’abord dans les relations internationales. Les divers
états ne sont pas placés pour faire I'’éducation les uns des
autres. I’idéal de transformer les ennemis de la veille en amis
du lendemain n’est pas toujours réalisable. On arrive lente-
ment.a comprendre, il est vrai, que les états ont besoin les uns
des autres comme les individus. Mais la position d’un état vis-
a-vis de ses co-états est tout autre que celle d’un état vis-a-vis
de particuliers qui ne peuvent se passer de lui et qu’il peut
anéantir & son gré. Les autres états disposent d’'une puissance
telle, gqu’'on n’a pas avec eux le choix des moyens ; on doit
user de toute son énergie et de toute sa vigilance pour con-
server sa propre existence. (’est pour cela que le premier
devoir des états, encore plus que des individus, est de déve-
lopper sa force. Je dis encore plus que des individus: ces
derniers en effet peuvent & la rigueur se faire protéger par les
états, tandis que ceux-ci ne peuvent compter sur personne
que sur eux-meémes.

La crainte et la peine sont aussi & leur place dans le droit
criminel, vis-a-vis de volontés perverties, sur lesquelles I'édu-
cation n’a pas eu d’effet, et aux exces desquels il s’agit de
couper court.

L’espérance au contraire est le moyen employé par ’écono-
mie politique et le droit civil. L’économie politique veut aug-
menter la production, et par conséquent créer de l’activité.
Le moyen principal qu’elle emploie consiste & faire assurer a
chacun, par le droit civil, la jouissance de ce qu’il a produit.
Jadis, on a essayé de faire jouer les ressorts de la crainte.
C’est ce qui a donné lieu & I'esclavage, aux corvées, etc. Mais
Pexpérience a montré les défauts de ces institutions, a fait



452 HENRI BROCHER

comprendre que la perspective d’un avantage est un ressort
incomparablement plus productif que la crainte d’un mal.
C’est ce qui a conduit & reconnaitre & tout homme un droit a
la liberté et & la propriété, et & employer la force publique a la
protection de ces droits. Le droit civil est un systeme de récom-
penses offertes au travail, & ’économie, & Pintelligence. Mais
ce systéme n’est possible que si le souverain a la force d’écar-
ter les atteintes que 'on voudrait porter & la personne et aux
biens des sujets. Si cette force fait défaut, il n’y a plus ni
liberté, ni propriété. Aprés la mort d’Hector, Andromaque
est esclave, Troie détruite. Il nous en arriverait autant si notre
civilisation venait & étre vaincue par la barbarie, par celle qui
régne encore sur des contirées éloignées, ou par celle qui fer-
mente dans les bas-fonds de notre société.

La force est la condition nécessaire du droit, son moyen
d’existence, sa matiére. Elle n’est pas, bien s’en faut, sa forme
parfaite, son idéal, sa régle: il nous reste & les chercher.

VII

Jusqu’ici nous avons distingué absolument entre les volontés
dominantes et les volontés servantes, sans tenir compte de
Pinfluence de ces derniéres et de leur participation a la for-
mation du droit. Nous allons revenir sur cette face de la
question.

Le droit reste toujours la volonté la plus forte : mais il est
“d’abord la volonté du plus fort et tend & devenir la volonté
générale. Comme volonté du plus fort, il est défectueux, arbi-
traire ; il est le droit dans sa réalité; il ne ’est ni dans son
idéal, ni dans sa perfection.

Il se transforme & son avantage en devenant la volonté géhé-
rale. Nous avons vu comment nous n’avons pas d’autre critére
de la vérité que l'absence de contradiction. Cette assertion
s’applique aussi au vrai bien, qui doit étre ce que tous s’ac-
cordent & désirer.

Sans doute, le consentement universel méme perpétuel
n’est pas infaillible; mais nous ne prétendons pas a linfaillibi-



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 453

lité. Nous cherchons seulement & nous rapprocher graduelle-
ment de la vérité ; et dans ce travail, il ne peut étre qu’avanta-
geux de tenir compte du plus grand nombre possible de
volontés.

Aprés avoir considéré la société comme un groupe de
volontés qui subissent I’ascendant de la plus forte d’entre elles
et sont entrainées dans son orbite, nous allons l’envisager
comme un groupe de volontés indépendantes, qui cherchent &
se mettre d’accord et finissent par engendrer une résultante.
Il v a tout lieu de croire que chaque société présente ces deux
caractéres, & la fois distincts et inséparables, combinés il est
vrai dans des proportions diverses, et qui donnent naissance,
le premier au droit privé, et le second a la politique. J’emploie
3 dessein le mot politique, et non pas celui de droit public;
nous aurons en effet 'occasion de montrer que le droit public
a un caractére mixte, qu’il participe a la fois de la politique et
du droit privé. Quant a ce dernier, il faut ’entendre ici dans
un sens large, en y faisant rentrer tout le droit international et
pour les premiers temps au moins, une grande partie du droit
criminel.

Nous voici donc en face de plusieurs volontés qui, naturelle-
ment, entrent en conflit les unes avec les autres. La solidarité
humaine fait que ces conflits ne se bornent pas aux deux par-
ties primitivement et directement intéressées. Celles-ci se
cherchent des alliés, et c’est ainsi que les différends gagne-
raient de proche en proche, comme un incendie, si I'on n’y
mettait ordre. On arrive en effet & comprendre qu’un conflit
entre particuliers trouble la paix publique et intéresse la so-
ciété tout entiére. C’est ainsi que la société est amenée a s’in-
terposer; le droit privé qui s’'oppose & certains égards a la
politique et au droit public en est & d’autres égards une des
applications.

Bien qu’elle prenne souvent une part directe au prononcé
comme al’exécution de la sentence, par exemple sous la forme
de Uopinion publique, la société se voit pour:ant obligée de
charger spécialement certains individus du réglement des con-
flits. Ces fonctionsde juge échoient généralement, dans les épo-



454 HENRI BROCHER

ques primitives surtout, au prince, & cet individu plus fort qui
a réussi a s'imposer aux autres et & faire de sa volonté la vo-
lonté publique. 11 semble gqu’alors toute différence doit s’ef-
facer entre le droit privé et le droit public. Il n’en est rien
pourtant : nous avons affaire & une union personnelle, et non
pas & une union réelle ; les deux fonctions restent distinctes,
lors méme qu’elles sont réunies sur la téte du méme individu.
On sent que le prince doit prendre vis-&-vis de son peuple une
tout autre position, suivant qu’il s’agit de combattre I’ennemi
commun, ou de régler des conflits intérieurs. On ne peut pas
lui demander d’observer dans le premier cas tous les ménage-
ments qu’il peut et doit avoir dans le second. Ici, nous le
verrons s’imposer au peuple, il ’entrainera ; 13, il en écoutera
Popinion pour la mettre & exécution. Aussi lorsque, par le fait
de la complication des problémes juridiques, une nouvelle
division du travail deviendra nécessaire, nous verrons appa-
raitre une nouvelle catégorie de juges, chargés, non plus
d’exécuter la sentence, mais de la formuler; il s’agit de repré-
senter, non plus la force publique, mais 'opinion publique. Ces
fonctions-12 incombent aux sages, aux prétres, aux vieillards
qui ont de l'expérience, aux riches qui ont du loisir. Plus
tard, & la suite d’un développement séculaire, elles ont lobjet
d’éducations et de carriéres spéciales, et donnent naissance 2
la classe des jurisconsultes. |

Le sentiment général s’affirme encore autrement. La confor'-
mité des besoins, des maniéres de voir, etc., fait que la con-
science des divers individus leur dicte dans les occasions
semblables généralement & tous la méme ligne de conduite.
Il s’établit dans la pratique une certaine uniformité, qui n’est
pourtant point exclusive des variations commandées par la
diversité des circonstances, des temps, des lieux, des croyances,
etc. C’est ainsi que se constituent, sous les noms de mceurs,
d’'usages, de coutumes, certains modes de vivre qui dans le
principe ne sont pas méme formulés verbalement. Le juge,
moralement obligé, nous 'avons vu, de se conformer dans le
réglement des conflits entre particuliers au sentiment public,
se trouve conduit par 12 méme 4 consulter la coutume, qui en



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 455

est 'expression la plus fidéle. De la sorte, les contestations se
trouvent vidées, non pas d’aprés des théories abstraites qui
dépassent la portée du peuple, mais au contraire, d’aprés des
notions qul lul sont familieres et qui ont déja dicté la conduite
des individus dans une foule de cas. Ce point est trés impor-
tant. Le droit privé, en effet, a de tout autres exigences que la
politique ; il ne comporte ni le mystére, ni I'improvisation. En
politique, le chef de I’état décide, et les sujets n’ont qu'a exé-
cuter passivement les ordres qu’on leur donne; il n’est pas
nécessaire, il n’est pas méme bon qu’ils les connaissent d’a-
vance. Mais en droit privé, les sujets doivent décider eux-
mémes leur conduite et la décider conformément aux regles
du droit. Il faut donc que ces régles leur soient connues, et
- pour cela qu’elles aient une certaine stahilité.

Ainsi, dans le réglement des contestations, le juge se dirige
sur la coutume. Celle-ci toutefois n’est pas infaillible; elle
n’est pas toujours ’expression, ni de ce qui est bon, ni de ce
que le peuple trouve bon. Que fera le juge lorsqu’il se trou-
vera tiraillé entre sa conscience et une coutume qu’il désap-
prouve ?

Constatons d’abord qu’il ne se trouve pas dans un cas de
force majeure. L’opinion publique n’est pas toujours évidente ;
le juge chargé de la découvrir peut avoir des doutes, et le
doute méme rend la liberté de choisir.

La coutume n’est donc pas obligatoire pour le juge, et ne
supprime pas sa responsabilité. Le juge se trouve toujours en
face de sa conscience, qui elle aussi peut étre considérée
dans une certaine mesure comme une manifestation du sens
public, par lequel il est impossible qu’elle n’ait pas été influen-
cée. Le juge est donc naturellement appelé & s’adresser en
‘premiére ligne & sa conscience. Seulement, pour peu que cette
conscience soit délicate et prévoyante, qu’elle ait l'intelligence
de la responsabilité qu’elle assume, elle se trouvera embar-
rassée, elle doutera de ses propres lumiéres et cherchera & les
compléter par celles d’autres personnes. C’est ainsi qu’elle
recourra aux autorités, a la tradition, & la coutume. Celles-ci
n'ont gqu'une valeur purement consultalive, et se distinguent



456 HENRI BROCHER

nettement par la des ordres impératifs imposés par une force
majeure.

La nécessité de cette différence se fait sentir encore a un
autre point de vue. La force majeure n’a qu’un temps; elle
passe et emméne avec elle I'ordre impératif qu’elle portait, et
dont la valeur n’est jamais que provisoire.

L’autorité de la tradition n’est pas attachée & une telle con-
dition; elle ne porte pas en elle le germe de sa ruine. Sil'on
était contraint de s’y conformer, il n’y aurait pas d’améliora-
tion possible; un principe erroné une fois admis devrait étre
suivi jusqu’a la fin des siécles.

On sort de cette déplorable orniére en limitant le role de la
tradition & faire des propositions, entre lesquelles le juge reste
toujours libre d’opérer son choix. Ce dernier prononcera, non
pas sulvant la coutume, mais suivant la bonne coutume, la
coutume qu'il trouve bonne; il apprendra & dégager le bon
sens des données du sens commun.

D’un autre coté, ce systeme présente I'inconvénient de lais-
ser trop de jeu & l'arbitraire du juge. Celui-ci pourra en abuser
au profit de son égoisme. Le peuple se voit amené & mettre
des limites a cette liberté, & ne pas s’en rapporter exclusive-
ment & sa conscience. C’est ainsi qu’il arrive & imposer au
juge des régles que celui-ci est tenu d’observer. Mais pour
que cela ait lieu, il faut que le peuple se soit emparé du pou-
voir politique, et le fasse intervenir dans la sphére du droit
privé. Le souverain s'impose jusque dans ce domaine, et c’est
ainsi que nous noustrouvons ramenés au droit impératif. Il ne
faut pas croire toutefois que celui-ci supplante le droit consul-
tatif, il ne fait que s’y ajouter pour le compléter. En effet, il y
a toujours beaucoup d'imprévu dans les relations des hommes,
beaucoup de choses qu’on ne peut pas régler d’avance ; ce qui
est réglé méme ne peut jamais I'étre que d’une maniére tres
incompléte. Il restera toujours des lacunes, plus ou moins
grandes, que le juge sera appelé a combler suivant les con-
seils de sa conscience appuyée par les autorités.

Le droit impératif se présente combiné avec le droit consul-
tatif ; ce dernier est la forme primitive, & la fois indispensable



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 457

et imparfaite. Le droit impératif est la forme artificielle, secon-
daire, donnant & certains besoins une satisfaction plus com-
pléte, mais ne satisfaigant qu’un petit nombre de besoins.

On comprend qu’en cas de conflit entre les deux droits,
c’est le droit impératif qui doit 'emporter; il s'impose, ce que
I’autre ne fait pas. Le droit consultatif se trouve donc réduit &
un role secondaire.

VIII

Pour compléter ma pensée, je dois aborder ici un probléme
souvent agité. Une disposition du droit impératif, ou comme
on dit, une loi, peut-elle étre annulée par une disposition du
droit consultatif, par une coutume ? La réponse négative res-
sort nécessairement de ce que nous avons dit; le droit impé-
ratif 'emporte sur le droit consultatif ; il peut en étre complété,
mais non pas modifié.

Seulement, c’est ici le cas de se rappeler qu’il ne faut pas
conclure de ce qui doit étre & ce qui est. Les hommes ne rem-
plissent pas toujours leurs devoirs, ils ne sont pas toujours
dans l'ordre, et cela est vrai en particulier du droit impératif,
qui est une manifestation compléte de la volonté humaine.
Le droit impératif est destiné a se perfectionner ; il peut re-
venir sur ses anciennes dispositions, les modifier, les suppri-
mer au besoin, Mais il doit le faire d’'une maniére expresse, il
doit délier formellement ceux qu’il a formellement liés. Sinon
il s’abandonne et se ruine lui-méme, il cesse de rendre les
services qu'il est appelé a rendre, il se dépouille de sa raison
d’étre et prépare sa suppression.

Il n’en reste pas moins vrai que cela arrive, et du moment
ou cela arrive, il faut en subir les conséquences. On voit sou-
vent le droit impératif se dérober et fausser compagnie; il faut
connaitre les cas dans lesquels cela a lieu, afin de se conduire
en consequence. Ainsi, ’abrogation d’une loi par une coutume
ne devrait pas avoir lieu; mais elle a lieu. La morale et la
politique la réprouvent, mais la jurisprudence la reconnait et
doit en tirer les conséquences.



458 HENRI BROCHER

On comprend que le droit consultatif et le droit impératif
doivent étre interprétés différemment. Le droit impératif s’im-
pose; en face de deux dispositions émagant de deux pouvoirs
différents, la question est une simple question de force, il
s'agit de savoir lequel des deux pouvoirs est en état d'im-
poser au besoin sa volonté & l'autre, et de s’attacher & ses
prescriptions. )

Le droit consultatif se borne & proposer et & conseiller, en
laissant la liberté de choix. Il s’agit, avec lui, de chercher ce
qui est le meilleur. De plusieurs exemples (u’on me proposera,
je devrai m’attacher & celul qui se rapproche le plus de I'espéce
sur laquelle j’ai & prononcer. C’est ainsi que je me trouve
appelé &4 donner & la régle spéciale la préférence sur la régle
générale, & la coutume particuliére la préférence sur la cou-
tume de droit commun. .

On voit combien il importe de distinguer les deux-classes de
droit. Et cependant, il est impossible de les séparer; & chaque
instant nous les voyons se combiner 'un avec l'autre. Ainsi
les principes fondamentaux de l'interprétation des lois, du
droit impératif par conséquent, sont posés par le droit con-
sultatif. De méme les lois, les lois criminelles surtout, réser-
vent une certaine latitude & ’appréciation du juge et font ainsi
la part du droit consultatif.

Il nous faudrait ici faire I’énumération des diverses espéces
du droit consultatif et de Uimpératif. Les espéces variant sui-
vantles temps et les lieux, une telle énumération ne peut étre
qu’exemplaire et approximative.

Nous trouvons dans le droit consultatif, & coté des usages
extrajudiciaires, la jurisprudence des arréts et celle des au-
teurs, qu'il faut consulter, mais qui ne sont point obligatoires.
Dans le droit impératif nous trouvons les lois, les réglements,
tous les ordres émanant des pouvoirs, et ' méme les traités et
conventions entre particuliers. Ici toutefois, nous nous trou-
vons déja sur un terrain vague. Les traités et conventions ne
sont pas toujours soutenus par une force suffisante; lors
méme qu’il est bon de les observer, cela n’est pas toujours
nécessaire. On ne peut pas toujours compter sur leur exécu-



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 459

tion. Ensuite, il faut se rappeler que parfois le droit impératif
se dérobe, se retire devant le droit consultatif. Les lois ne sont
pas toujours mises & exécution.

La combinaison des deux systémes est d’autant plus fré-
quente et plus importante que chacun d’eux a ses avantages
qui lui sont propres.

IX

La distinction du droit consultatif et du droit impératif, ou
comme on dit en termes plus courants que bien choisis, du
droit non écrit et du droit écrit, n’est pas la seule qu'on puisse
etablir entre les sources du droit. Nous pouvons distinguer
encore entre les faits et les théories. Je fais rentrer dans les
faits, d’abord tout le droit impératif en tant qu’il est en vigueur,
que la volonté souveraine se tient préte a Pappuyer de sa
force. Les dispositions impératives tombées en désuétude ne
font plus partie du droit.

Prennent encore place dans la catégorie des faits les arréts
des tribunaux, la coutume proprement dite, que j’appellerai la
coutume extrajudiciaire, la maniére dont les gens se conduisent
d’eux-mémes, sans que cette conduite leur soit imposée par
les tribunaux.

Les lois (dans le sens large du mot), la coutume, les arréts
des tribunaux sont des éléments constitutifs et par conséquent
des indices du dreit, dont il faut tenir compte, de diverses
maniéres peut-étre. Ils ne présentent sans doute pas toujours
le droit dans sa perfection a laquelle nous ne devons pas pré-
tendre étre arrivés. Mais ils le présentent dans sa réalité, dans
sa possibilité, ce qui est déjd important. Ce qui s’est fait est
possible ou tout au moins I’était au moment ou cela s’est fait.
Or, on sait que c’est la premiére condition du droit que d’étre
possible.

Notons, pour étre parfaitement exact, qu’il peut se faire
qu'une loi ou un arrét soit inexécutable ; alors ils restent inexé-
cutés et ne font pas plus partie du droit qu’une loi tombée en
désuétude. Seulement, étant donnée une loi ou un arrét,



460 HENRI BROCHER

jusqu’a preuve du contraire, on présume leur mise 4 exécution.

Il résulte de 14 que ce qui conslitue et indique le droit, c’est
le fait d’étre mis en pratique. On doit au contraire user d’une
sévérité impitoyable & I'endroit des théories, en raison de
Pépouvantable abus qu’on en a fait. Chacun se croit qualifié
pour en formuler, surtout en maliére de droit public, depuis
le pilier d’estaminet qui n’a jamais rien fait, ni rien appris,
jusqu’au songe-creux le plus étranger aux exigences de la vie.
Ces innombrables théories ne sont pas nécessairement de tous
points fausses ; mais elles ne sont pas non plus, bien s’en faut,
de tous points justes, et leur masse est telle qu’il faut renoncer
a en faire la critique. Ces théories, du reste, sont toutes enta-
chées du péché originel qui affecte toutes les théories, et dont
elles ne s’affranchissent jamais d’une maniére compléte ; elles
prennent leur idéal pour la perfection, et méme pour la réa-
Iité. Leurs auteurs se représentent les choses telles qu’ils les
désirent. Les théories en matiére de droit présentent, non pas
le droit tel qu'il est, ni le droit tel qu’il doit étre, mais le droit
tel que le désire 'auteur de la thécrie, I'idéal particulier de cet
esprit, idéal qui est tout autre chose que la perfection. Elles
sont, il est vrai, quelquefois les symptdmes précurseurs des
changements qui se préparent dans le droit; elles méritent
Pattention & ce titre-l14, d’autant plus que le droit se trans-
forme toujours, et que celui d’aujourd’hui n’est qu’'un com-
promis entre celui de hier et celui de demain. Il ne faut pas
oublier d’autre part que les théories destinées a faire avec le
temps partie du droit sont trés rares.

Nous avons mentionné lajurisprudence des auteurs au nom-
bre des sources du droit. Que peut-on entendre par la, sinon
des théories ? Cela est vrai. Aussi y a-t-il une classe de théo-
ries qui échappe & la réprobation que je viens de prononcer.
Ce sont celles qui renoncent d’emblée & formuler le droit, &
dire ce qu’il doit étre, qui le prennent comme il est et se bor-
nent & l'expliquer, & en faciliter I'intelligence. Ces théories-la
ne prétendent jouer, comme sources du droit, qu'un role tout
a fait secondaire, et c’est leur modestie méme qui les sauve.



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES REGLES 461

Il semble au premier abord que, dans ces conditions-l3, les
auteurs ne soient pas des sources de droit. Ils le sont pourtant,
et voici comment.

Les véritables sources du droit ont toujours été jusqu’ici
trés imparfaites. Sur bien des points elles se taisent et sur
d’autres elles s’expriment obscurément; sur d’autres encore
elles se contredisent. Il faut alors les compléter et les épurer.
Ces deux opérations peuvent se faire de deux maniéres. On
peut combler les lacunes au moyen de sa propre maniéere de
voir alors, il ne peut plus étre question de droit ; il n’y a plus
que des opinions personnelles qui n’ont aucun moyen de se
faire respecter. C’est la faute que commettent toujours ceux
qul ne savent pas ce que c’est que le droit.

L’autre méthode consiste & imposer silence & sa propre
maniére de voir pour chercher a rétablir indirectement la
maniére de voir de cet étre abstrait qu’'on appelle le légis-
lateur, & déterminer comment il aurait réglé 'espéce en ques-
tion s’il en avait eu connaissance, de combler la lacune, non
pas d’aprés le bon plaisir de 'interpréte, mais d’une rmaniere
qui soit en harmonie avec les autres données du droit.

On comprend que cette seconde méthode se propose une
tache infiniment plus délicate et plus compliquée que la pre-
miere ; mais elle résout le probléeme d’une maniere bien plus
satisfaisante. Au lieu de présenter sa propre volonté que rien
n’appuie, le théoricien présente la volonté législatrice qui a les
moyens de s’imposer, et il lui laisse le soin de le faire.

Le théoricien peut donc se proposer de découvrir la volonté
latente du législateur existant, accepté ou subi. C’est ainsi que,
sans créer lui-méme le droit, il est pouriant un facteur du
droit, puisqu’il y a certaine parties, souvent méme des parties
trés importantes qu’on ne peut connaitre que par son interme-
diaire. Les auteurs sont une source de droit dans un certain
sens, et dans un autre sens ils ne le sont pas. Cela méme ne
s’applique qu’a une certaine catégorie d’auteurs, & ceux qui
cherchent & dégager la volonté du législateur, et non pas ay
substituer la leur.



HENRI BROCHER 426

X

Cela dit revenons aux éléments pratiques du droit, en parti-
culier & la coutume et & la loi. Chacune de ces formes a des
avantages qui lui sont propres. Le droit coutumier est celui
des peuples dans I’enfance; ses allures trés lentes, sa vae trés
courte le rendent insuffisant dés que les circonstances se com-
pliquent et que la rapidité devient nécessaire. On recourt alors
a la loi, mais celle-ci donne souvent lieu & des erreurs et & des
malentendus. Le législateur peut se tromper, substituer ces
convenances a celles du pays. La précaution méme de faire
accepter les lois par le peuple ne pare pas toujours a ces
- inconvénients, Le plébliscite, lors méme qu’il représente le
sentiment populaire, ce qui n’est pas toujours le cas, peut ne
représenter que le sentiment d’un jour. Il peut y avoir contra-
diction entre le pays légal et le pays moral. Un tel danger n’est
guére a craindre avec la coutume, qui érige les meeurs mémes
en loi, et qui est le produit d’une élaboration trés longue, le
plus souvent séculaire. A supposer méme que la contradiction
n’existe pas, c¢’est toujours un mal, un mal souvent nécessaire,
il est vrai, quand le droit est trop savant pour que le peuple
puisse le comprendre.

Les deux systémes ont leurs avantages. Il faut chercher & les
concilier pour produire un droit qui suffise a toutes les exi-
gences d’'une civilisation avancée, tout en poussant de profon-
des racines dans la conscience des masses. On n’atteindra ce
but qu’en faisant progresser a la fois la science juridique et
I’éducation populaire.

H. BROCHER.




	Le droit, ses motifs, ses moyens et ses règles

