
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: Le droit, ses motifs, ses moyens et ses règles

Autor: Brocher, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE DROIT,

SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES EEGLES

PAR

HENRI BROCHER

I

Nous avons vu surgir du conflit des mobiles un mobile qui
s'impose aux autres et qui prend le nom de volonté.

Nous allons retrouver un phénomène analogue à un degré
supérieur de l'échelle et avec des proportions plus vastes.

Comme il y a plusieurs mobiles clans un individu, il y a dans

le monde plusieurs volontés qui se contrarient et qu'il s'agit de

concilier.
Appelés à jouir en commun du monde, les hommes peuvent

s'entraver ou s'aider. Leur intérêt leur commande impérieusement

de s'aider ; et cependant ils commencent par se nuire.
Ils le font, non par malveillance mais par ignorance, faute de

savoir comment s'y prendre pour faire leur chemin sans
entraver celui d'autrui.

Les volontés des individus se contrarient, soit qu'elles
poursuivent des buts différents :

Pour un âne enlevé deux voleurs se battaient,
L'un voulait le garder, l'autre le voulait vendre,

soit qu'elles poursuivent le même but, mais d'une manière
exclusive, chacune pour soi :

Deux coqs vivaient en paix ; une poule survint :

Et voilà, la guerre allumée.

La tendance qui pousse chaque homme à réaliser et à maintenir

sa volonté le pousse à l'imposer aux autres hommes.



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 435

Chacun voudrait faire de ses convenances la loi universelle,
et cette tendance est le germe du droit. Elle commence par
produire des effets tout différents de ceux qu'elle aura plus
tard. Elle enfante la guerre de tous contre tous, avec le besoin
de vengeance qui est la première manifestation de l'idée de

justice dans la conscience humaine.
Cette lutte des volontés se poursuit avec les épisodes les

plus divers. Un certain nombre de volontés réussissent à

s'imposer à leur entourage, à devenir la loi d'un petit nombre de

personnes. Il se crée ainsi plusieurs groupes, qui ont chacun
leur centre. Ces volontés maîtresses, c'est en général le père
vis-à-vis de sa femme et de ses enfants, entrent à leur tour en

conflit les unes avec les autres. Comme il est toujours donné
à celui qui a, les plus puissants étendent leur domination sur
leurs voisins, et les petits groupes sont absorbés dans de plus
grands. Ceux qui réussissent à conserver leur indépendance
deviennent tous les jours plus rares. Une seule et même
volonté s'impose à un très grand nombre de personnes et
devient leur droit. Le droit commence donc par être la volonté
du plus fort. Mais ce n'est là qu'une forme primitive et
défectueuse, qui fera bientôt place à autre chose.

Les volontés les plus fortes s'imposent aux autres mais elles

ne réussissent pas à s'imposer de tous points. Ceux qui
succombent conservent leur indépendance à certains égards.

Le même individu verra sa conduite déterminée par
plusieurs volontés, par la sienne, par celle de son maître direct,
par celle du maître de son maître, et ainsi de suite.

Plus est grand le groupe soumis à une volonté maîtresse,
plus seront nombreuses ou puissantes les volontés sous-maîtresses

qui subsistent à côté de la première. Toute domination
perd en intensité ce qu'elle gagne en étendue ; elle prépare sa

dissolution en élargissant sa sphère d'action.
En outre, les vaincus réussissent souvent à modifier par

leur résistance les volontés des vainqueurs. Le droit qui
s'établit alors est une résultante à la formation de laquelle les
diverses volontés en conflit ont contribué, pour des parts
inégales peut-être. Cette inégalité, très grande dans l'enfance des



436 HENRI BROCHER

sociétés et des individus, diminue à mesure des progrès de la
civilisation et de l'éducation. Le droit, qui était d'abord la
volonté du plus fort, tend à devenir la volonté de tous. Pourtant,

nous sommes encore très éloignés du but.
Le droit est donc une volonté collective, une volonté au

second degré. Il présente au second degré ce caractère vague,
dénué de précision, que nous avons constaté dans la volonté.
Il ne faut pas prétendre en donner une définition parfaitement
exacte, ni surtout nous étonner si les différents esprits le
comprennent différemment. Les malentendus sont d'autant plus
faciles que l'on a à faire à une conception qui comprend des

notions contraires.
Le droit est la négation d'une volonté par l'affirmation d'une

autre volonté. Les différents peuples l'ont envisagé tantôt sous

l'un, tantôt sous l'autre point de vue. L'antiquité classique,
qu'on accuse d'avoir sacrifié l'individu à l'état, voyait dans le
droit un obstacle à la volonté, une nécessité. Ce point de vue
trouve son expression dans le mot latin jus, lequel, au dire
des philologues, signifierait un lien. Les peuples chrétiens
sont plus individualistes; en outre, ils se considèrent comme-
faisant le droit, plutôt que comme le subissant. Ils y voient
l'aspiration, et non pas la résistance. Notre mot français droit
est le Recht des allemands latinisé. Or Recht a la même racine

que Rache, vengeance, et rechnen compter. Dans l'opinion
courante, le droit est beaucoup moins ce qui est nécessaire

que ce qui est avantageux, satisfaisant. Cette conception s'est

conservée jusqu'à nos jours, et donne la clef de bien des

choses. Nous la retrouvons dans la tendance générale de la
révolution française, à laquelle M. Louis Rlanc reproche d'avoir
oublié les devoirs à force de donner de l'importance aux droits.
Elle nous explique pourquoi tant de gens ne comprennent
l'injustice que lorsqu'ils en souffrent directement ou
indirectement; pourquoi par exemple des gens qui trouvaient parfaitement

légitime d'aller s'établir chez des populations contre
lesquelles on ne peut pas avoir l'ombre d'un grief, de leur
prendre leurs champs et finalement de les exterminer, crient
à l'injustice quand on soumet des provinces à un gouverne-



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 437

ment qu'elles n'ont pas choisi, sans toucher du reste aux
propriétés des habitants.

II

Nous sommes assez avancés pour nous expliquer sur les

rapports du juste et de l'utile. Le mot utile désigne souvent
une chose qui peut produire un bien, sans en être toujours un

par elle-même. On dira par exemple que la richesse est utile,
mais qu'elle est un mal pour qui n'en sait pas user. Ce n'est

pas ainsi que l'on entend l'utile quand on l'oppose au juste;
personne ne doute que le juste n'ait sa grande utilité.

D'autres fois, l'utile est ce qui est immédiatement avantageux.

On peut alors l'opposer au juste et au devoir, qui l'un et
l'autre apportent leur récompense avec eux, mais qui souvent
la font longtemps attendre et commencent par être pénibles.
Ainsi l'utile est l'avantage direct, le juste un avantage plus
considérable, mais plus éloigné. Cette distinction s'applique
soit aux personnes soit aux espèces.

Aux personnes d'abord. Le juste ou le droit se présente
comme l'avantage et la volonté du plus fort, de celui qui me
domine : peu importe, du reste, que cette volonté soit celle de

Dieu, d'un homme, ou que ce soit la volonté générale que je
contribue pour ma part à former. L'utile, c'est mon avantage
individuel, ma volonté particulière, que je suis appelé parfois
à sacrifier pour ne pas encourir la colère du dominateur.

La distinction faite plus haut s'applique encore aux espèces.

Il conviendrait de régler un rapport juridique d'une certaine
manière ; on se trouve appelé à le régler tout autrement, parce

qu'il faut appliquer une disposition générale, établie en vue
de cas tout différents. Quelquefois on déroge à la règle générale

par une disposition spéciale prise, comme disent les
Romains, non ratione juris, sed utilitatis causa. On le voit : l'utilité,

c'est la convenance du cas particulier dont il s'agit ; la
raison de droit, c'est la convenance d'ordre supérieur qu'il y a

à régler tous les cas par un petit nombre de dispositions générales

; celles-ci sont observées religieusement malgré les



438 HENRI BROCHER

inconvénients de détail qu'elles peuvent présenter, en raison
des avantages majeurs qu'elles procurent.

Le juste etl'utilesont entre eux dans le rapport du tout et de

la partie. L'être borné, qui ne voit que son intérêt personnel,
dans une certaine mesure même, celui qui ne voit que l'intérêt
d'un parti, d'un pays, celui qui n'envisage qu'un seul point de

vue, ne peuvent pas avoir le sentiment de ce qui est juste ; ce

qu'ils décorent de ce nom sans s'en douter, c'est leur bon

plaisir particulier. La largeur et l'élévation de vue sont
indispensables à l'esprit de justice.

III

Avec l'apparition de la notion de droit, un grand changement

s'est opéré dans la position de l'homme. Notre conduite
est déterminée, avons-nous dit, par les considérations de

jouissance et de souffrance. Or, c'est la nature, ou, si on le préfère,
c'est Dieu qui fait que l'homme jouit d'une chose et souffre
d'une autre. Aussi peut-on dire que l'homme est primitivement

régi par une loi naturelle ou divine. Il est vrai que le mot
loi prend ici un sens différent de celui qu'il a quand il est

question de lois humaines : la notion de convention s'efface
derrière celle de nécessité. Nous voyons ici comment s'est

opérée la transition entre les deux acceptions, juridique et

scientifique, du terme.
Après avoir considéré l'homme isolé, seul en face de la

nature et de Dieu, de la loi naturelle ou divine, nous avons à

le considérer dans ses rapports avec ses semblables et avec
la loi humaine. Quel sera le rapport des deux lois?

Il semble au premier abord qu'il ne devrait pas y avoir de

désaccord entre elles, que la loi humaine devrait refléter la
loi divine en la complétant sur certains points indifférents.
Ainsi la loi naturelle veut qu'un droit dont on ne fait pas usage
se perde au bout d'un certain temps. Il est important que ce

laps de temps soit établi d'une manière invariable ; mais il est

assez indifférent qu'il soit de vingt-cinq ou de trente ans. La

loi naturelle se tait sur ce dernier point, qui doit être réglé



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 439

par des dispositions arbitraires. Il semble que la loi humaine
devrait se borner à cette fonction, qui lui a été assignée déjà

par Aristote. (Morale, liv. V, chap. 7e.) Mais la question se

complique par l'intervention d'un fait mystérieux, à la fois

inexplicable et incontestable, dont nous avons déjà eu l'occasion

de parler: l'homme ne connaît pas toujours la loi divine,
et quand il la connaît, il ne veut pas toujours l'observer.
C'est ainsi qu'il peut y avoir conflit entre la loi humaine et la
loi divine, et qu'il y a lieu de se demander la position à prendre
en pareil cas.

Sans doute, il vaut mieux obéir à Dieu qu'aux hommes.
Mais bien souvent Dieu s'efface comme à dessein derrière les

hommes, auxquels il délègue ses pouvoirs et par l'intermédiaire

desquels il communique avec nous. Celui qui n'aime

point son frère qu'il voit, comment peut-il aimer Dieu qu'il ne
voit pas? (1. Jean IV, 20.) Bien souvent, sous prétexte
d'observer la loi divine, nous obéissons à nos convenances et nous
cherchons à les imposer égoïstement aux autres sous ce

titre ; de telle sorte que pour suivre une prescription secondaire

et contestable, nous violons la loi fondamentale de la
charité. Avec plus de conscience et d'empire sur nous-mêmes,
nous aurions compris que le sacrifice de notre manière de voir
individuelle à celle de nos frères était ce que nous pouvions
faire de plus conforme à la loi divine, ou, comme on dit, de

plus agréable à Dieu.

Jusqu'ici, nous n'avons qu'une application de cette vérité
mentionnée plus haut: qu'il y a dans chaque homme une
pluralité de mobiles contradictoires, d'où peut résulter une pluralité

de devoirs opposés. En particulier, l'homme n'est pas
seulement un individu, il est aussi membre d'une société ; il doit
tenir compte, non-seulement de sa conscience et de son intérêt
individuel, mais encore de la conscience et de l'intérêt de la
société. Jusqu'ici, nous n'avons que des prescriptions purement

morales. L'homme, à mesure que sa conscience se

développe, apprend à ne pas agir seulement suivant ses mobiles,
mais à tenir compte aussi des circonstances, au nombre
desquelles se trouvent les intérêts et les vœux d'autrui. Il ne



440 HENRI BROCHER

cesse pas de régler sa conduite d'après ses convenances et sa
conscience individuelles, lors même qu'il se conforme à celles
de la société. Malheureusement, cette harmonie qui serait la

perfection, est loin de toujours exister.
Nous avons montré comment les volontés entrent en conflit,

et comment les plus puissantes s'imposent aux plus faibles.
Celles-ci ne consentent pas, elles subissent. Ce malheur n'est
pas absolument sans compensation ; il a l'avantage de dégager
la responsabilité. C'est là peut-être ce qui explique l'accueil
facile qu'a reçu et la ténacité avec laquelle s'est maintenue
l'idée qui voit un jugement de Dieu dans l'issue des combats.
Sans doute, il ne manque pas de protestations et de déclamations

en sens contraire ; mais on peut se demander si les plus
violentes d'entre elles au moins ne sont pas dues précisément
au dépit d'avoir vu tourner contre soi le moyen de justification

sur lequel on comptait le plus. Assurément, il s'en faut
bien que la volonté la plus forte, la mieux pourvue de moyens
d'action, soit aussi la meilleure, la plus sage et la mieux
intentionnée. Mais le contraire est encore moins démontré. Ni le
vainqueur, ni le vaincu ne sont infaillibles. Mais le vainqueur
croyant, qui peut assurer le succès de sa cause et qui ne le fait
pas, est en faute. La position du vaincu est toute différente.

Lorsqu'il a fait tout ce qui dépend de lui, s'il n'atteint pas son

but, la faute n'en est pas à lui, mais aux circonstances qui lui
opposent des obstacles insurmontables. On peut dire qu'en
accordant aux uns et en refusant aux autres ce dont ils ont
besoin pour réaliser leurs vues, Dieu, manifesté par la force
des choses, montre lequel des deux adversaires est l'instrument

de sa volonté; ces jugements sans doute ne sont pas
définitifs. La cause du vaincu peut être excellente, seulement
l'heure de son triomphe n'est pas encore venue. Il faut alors

accepter cet arrêt et se réserver pour des temps meilleurs. En
tout cas, nul n'est tenu à l'impossible. C'est un devoir de
persévérer dans le bien, mais c'est une faute de persévérer dans

le mal, dans ce qui ne nous procure que revers et souffrances
et de regimber contre l'aiguillon.

Une fois établi que la force majeure dégage la responsabilité,



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 441

il resterait à préciser dans quels cas elle la dégage. Nous
avons là une délicate question d'application, sur laquelle nous
aurons peut-être à revenir plus tard, mais que pour le moment
nous devons nous borner à mentionner. Disons seulement

qu'il n'est nullement nécessaire que la force majeure aille
jusqu'à l'anéantissement. On ne demande pas à un soldat de se

laisser fusiller pour ne pas prendre part à une guerre injuste.
Ce serait méconnaître les conditions de la nature humaine et

construire en théorie, sur des bases qui n'existent pas, une
morale irréalisable. On admet qu'un homme peut sans perfidie

et même sans faiblesse abandonner un drapeau pour
un autre; on verra dans l'énergie avec laquelle il les aura
défendus l'un et l'autre une preuve de la sincérité de sa

conversion.

11 résulte en tous cas de ce que je viens de dire que l'homme

n'agit pas toujours librement. Sa conduite est déterminée, soit

par des nécessités physiques, soit aussi par des nécessités

juridiques, c'est-à-dire des nécessités extérieures qui ont leur
source dans d'autres êtres moraux. L'homme ne doit pas être
rendu responsable de ce qu'il fait sous l'empire de ces deux
ordres de nécessités, à condition toutefois que l'existence de

ces nécessités soit bien établie. Aussi est-il très important de

distinguer entre ce qu'on fait librement ou ce que l'on fait soit

pas nécessité physique, soit par nécessité juridique, ou, comme
l'on dit, par ordre. On ne peut pas rendre un homme responsable

de ce qu'il a fait dans ces deux derniers cas. C'est là le

point de rapport entre les deux nécessités, point de rapport
compris par l'antiquité, tandis que les temps modernes insistent

davantage sur les différences.

IV

Ainsi, après avoir appris à connaître la nécessité physique
et la nécessité morale, laquelle, considérée d'un certain côté,

prend les formes et les noms d'utilité et de liberté, nous
arrivons à la nécessité juridique, qui est une combinaison des

deux précédentes, et le premier des objets désignés par le



442 HENRI BROCHER

terme à plusieurs sens de droit. Aux yeux de beaucoup
d'auteurs la contrainte, l'action physique exercée ou mise en

perspective par une personne vis-à-vis d'une autre est le caractère

indispensable du droit ; la même idée est exprimée dans

l'adage : C'est la force qui fait la loi. Ces auteurs et cet adage

ont raison si l'on prend les mots dans le sens qu'ils leur
donnent; ce qui ne veut pas dire qu'il n'y ait pas plusieurs sens.

Si, comme on le fait quelquefois, on entend par droit, le bien,
ce qui doit être, les affirmations ci-dessus ne s'y appliquent
plus comme elles s'appliquent à la règle des relations humaines.

La force n'est pas le droit, mais elle est le fondement du
droit. La force est pour le droit un élément primitif et brutal,
destiné à rendre possible quelque chose de mieux ; elle est
nécessaire à son existence, sans êlre suffisante à son
perfectionnement.

Le droit suppose laforce physique au service d'êtres moraux.
Ces derniers se distinguent des êtres naturels beaucoup moins
en ce qu'ils sont dès le principe qu'en ce qu'ils sont
susceptibles de devenir. L'élément moral doit finir par se dégager,

par prendre la force physique à son service ; mais il n'en
est pas ainsi à l'origine. Le droit prend naturellement part à

ce développement ; il ne possède pas, dès son point de départ,
tous les attributs qu'il revêtira plus tard, et qui, au point
d'arrivée, feront oublier, sans toutefois la supprimer, la substance

primitive. Le droit est une nécessité qui tend à devenir en
outre un bien. Si l'on avait distingué ces deux éléments, on se

serait évité bien des discussions.
Nous aurons à examiner comment s'opère et à quel résultat

aboutit cette transformation. Mais il nous faut encore auparavant

vider quelques questions relatives aux rapports de la

force, de la morale et du droit.
D'abord, est-il moralement permis d'imposer sa volonté à

autrui par la force Le problème se complique par les solutions

mêmes qu'on lui donne. Certaines personnes justifient
l'imposition de leur volonté par la force, en disant qu'elles ne
font qu'exécuter la volonté divine. Mais qui les autorise à se

donner comme représentants de Dieu? Nous avons montré



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES EÊGLES 443

plus haut comment,jusqu'à preuve du contraire fournie parle
défaut de force, chacun prend naturellement sa volonté pour
celle de Dieu. Pour qu'il en soit autrement, il faut un développement

de la conscience exceptionnel, qu'on doit tâcher de se

procurer à soi-même, mais qu'on ne peut pas exiger des

autres. On ne peut pas empêcher les relations des hommes de se

régler par la force. C'est une fatalité qu'il nous faut subir ; il
faut nous résigner aussi à employer pour nous défendre le

moyen employé pour nous attaquer. On ne discute pas la
légitimité d'une fatalité ; on cherche le meilleur parti à en tirer.
C'est à ce point de vue qu'il faut se placer pour comprendre
des affirmations comme celles de Machiavel et de Spinoza.
« Dieu est avec les forts, qui n'ont ni honte ni crainte. » « Le
droit naturel d'un être à l'existence trouve son expression
dans la force dont l'être dispose pour maintenir et développer

cette existence. » En s'exprimant de la sorte, les deux

auteurs ont constaté un fait, et l'indignation qu'ils ont soulevée

ne peut se comparer qu'à la colère de gens qui rendraient un
médecin responsable d'une épidémie qu'il aurait annoncée et
mis en état de combattre.

Ainsi, pour qu'il y ait droit, il faut plusieurs volontés qui
s'imposent les unes aux autres. Il a donc lieu de distinguer
entre les volontés dominantes et les volontés servantes, bien

que la même puisse remplir les deux rôles à la fois ; nous
faisons pour le moment, afin de simplifier nos recherches,
abstraction de cette possibilité. Si maintenant nous considérons
les rapports de la morale et du droit, nous nous convaincrons

que les deux choses rentrent l'une dans l'autre pour les volontés

maîtresses, tandis qu'elles s'opposent l'une à l'autre pour les

volontés servantes. Le droit que les premières imposent est

une application de leur liberté ; celui que les autres subissent
est une restriction de la leur. Aussi n'y a-t-il proprement de

droit que pour les volontés servantes; pour les volontés
dominantes il n'y a que de la morale, de la morale privée ou de la



444 HENRI BROCHER

morale publique qui prend le nom de politique. Si l'on parie
d'un droit auquel est soumis le souverain, c'est que celui qui
porte ce titre ne le mérite pas en réalité de tous points. Saisissons

cette occasion pour attirer l'attention sur la différence
entre le point de vue juridique et le point de vue politique,
différence que les circonstances actuelles tendent à faire oublier
et qui se présente ici plus nettement peut-être que jamais.

Le droit est imposé par la volonté dominante à la volonté
servante, laquelle perd une partie de sa liberté, mais se trouve
déchargée d'une partie de sa responsabilité. Ce dernier point,
toutefois, ne doit pas être un prétexte pour manquer de
vigilance et d'attention. Car on pourrait se trouver grevé de

lourdes responsabilités pour des actes que l'on croyait à tort
rentrer dans le^Iomaine du droit. La nécessité de reconnaître
les limites des deux sphères impose à la conscience des volontés

servantes un travail souvent très considérable.
Le droit est imposé par la volonté dominante suivant ses

convenances, déterminées elles-mêmes par ses besoins, ses

circonstances, ses croyances, etc., en d'autres termes suivant
un point de vue qu'on appelera égoïste. Seulement, il pourra
rentrer dans ces convenances égoïstes de faire la place des
volontés soumises. L'intérêt de ces dernières sera donc pris en

considération; mais il le sera seulement à tire de moyen,
subordonné à l'intérêt de la volonté dominante. L'adjonction d'un
nouveau point de vue se trouve ainsi, non point contrarier,
mais compléter l'ancien. Cette subordination harmonique est
fondée dans la nature des choses, d'où elle s'introduit dans la

morale, dans la politique et dans le droit. La volonté dominante
peut être un individu, un prince vis-à-vis de ses subordonnés;
elle peut être aussi une société vis-à-vis de ses membres. Dans
l'un et l'autre cas, la volonté dominante prospère, déchoit et
périt avec les volontés servantes qui lui appartiennent. La
volonlé dominante est donc tenue moralement, c'est-à-dire par
son propre intérêt bien entendu, de ménager les volontés
particulières, et de ce fait vont découler d'importantes
conséquences.

La volonté dominante non-seulement permet à la volonté



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 445

servante d'avoir sa sphère d'action particulière, mais encore
elle la lui garantit quelquefois. Cette garantie constitue un pas
très important. On peut dire que désormais la volonté
servante dispose dans une certaine mesure des forces de la
volonté dominante; elle en dispose peut-être d'une manière très

précaire, mais enfin elle en dispose. Le droit n'est plus seulement

pour elle quelque chose qu'elle subit, il est aussi quelque
chose dont elle profite. Elle ne connaissait jusqu'ici que le
droit, maintenant elle connaît encore la part qui lui appartient
dans le droit, la sphère d'action dont elle jouit sous sa protection

et elle appelle cela son droit. C'est ainsi que surgit une
nouvelle acception du mot. Il eût été bien préférable d'avoir
deux termes différents pour désigner deux choses bien
distinctes. Mais la plupart des langues ont fait le contraire, et

nous ne pouvons pas ne pas tenir compte de la terminologie
existante, pour défectueuse qu'elle puisse être. Seule peut-
être, la langue grecque a su trouver pour la nouvelle acception

du mot droit le terme sÇouoïa, qui signifie faculté,
puissance. Les autres se tirent d'affaire avec des adjectifs; c'est
ainsi qu'on distingue le droit objectif ou absolu, et les droits
subjectifs ou relatifs. La langue française aurait pu utiliser ici
les mots tombés en désuétude de libertés ou franchises.

Nous aurons à revenir sur les droits subjectifs, à rechercher
les facteurs qui en déterminent les limites. Notons seulement
ici qu'eux aussi ont la force pour condition indispensable. Je

n'entends pas la force du dominateur, mais celle des volontés
servantes. Le fondement des droits subjectifs, c'est l'intérêt
du souverain à faire prospérer ses sujets, afin d'augmenter
sa propre prospérité. Le sujet qui serait complètement dénué
de force, pour le présent et pour l'avenir, dont il n'y aurait rien
à craindre et rien à espérer, n'aurait aucun titre àia protection
du souverain. Et si dans certains cas, assez nombreux peut-
être, le souverain le protège quand même, cela tient à la nécessité

sur laquelle nous nous expliquerons plus tard, d'établir des

règles de droit dont l'exactitude doit être sacrifiée à la simplicité

et à la généralité.
Etablissons encore, puisque nous en sommes aux droits



446 HENRI BROCHER

subjectifs, leur position vis-à-vis des devoirs. Les sujets peuvent

faire, soit un bon, soit un mauvais usage des droits qui
leur sont conférés; ils peuvent s'en servir pour leur bien ou
pour leur perte. En cas de mauvais usage, le souverain peut
tenir deux lignes de conduite différentes; il peut intervenir,
ne fût-ce qu'en cessant de protéger les droits dont on abuse;
il peut respecter les droits jusque dans les abus qu'on en fait.
L'histoire nous montre l'homme passant d'un système à l'autre,
en commençant par celui de l'intervention. On le comprend.
C'est librement, dans mon propre intérêt que moi souverain je
garantis des droits à mes sujets ; je reste libre de retirer ma
garantie, si l'on en use contrairement à mes convenances. Et
comme je suis seul juge de mes convenances, je me trouve
être en même temps seul juge de l'usage que les sujets doivent
faire de leurs droits, s'ils ne veulent pas s'exposer à les perdre.
Ce point de vue est d'autant plus facilement accepté dans les
époques primitives qu'il y a, en fait de lumières, un abîme
entre le souverain et les sujets, qui ne soupçonnent pas même
la possibilité d'avoir raison contre leur dominateur. Plus tard,
la position change. Les lumières s'égalisent. On comprend, en

outre, que chacun est mieux placé que personne pour
connaître ses propres besoins, fût-il même dans une notable
infériorité à d'autres égards, en particulier quant aux moyens
de satisfaire ses besoins. Le souverain, de son côté, arrive à

comprendre qu'il n'est pas infaillible, que ses sujets peuvent
avoir raison contre lui, en particulier quand il s'agit de leurs
besoins. Ces besoins, dont le souverain veut la satisfaction,

peuvent l'obtenir de deux manières : en suivant la manière de

voir du souverain, ou en suivant celle des sujets. De ces deux

indications, aucune n'est infaillible ; il s'agit seulement de

savoir avec laquelle on a le plus de chances d'être dans le
vrai.

On donne deux solutions à cette question suivant les temps,
suivant la manière dont on comprend l'accès à la vérité.

Les époques hiérarchiques, à révélations exclusives qui
donnent à certains homines, et spécialement aux volontés
dominantes le rôle d'intermédiaires nécessaires entre les



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 447

autres et Dieu, se décideront en faveur de la manière de voir
du souverain. Les époques universalistes, suivant lesquelles,
dans des mesures diverses, chacun a part à la révélation
divine, et sous lesquelles la volonté dominante est celle de la
société vis-à-vis de ses membres, et non pas d'un individu vis-
à-vis d'autres, ces époques-là se prononcent en faveur de la
manière de voir des sujets. Il résulte de là, comme on va le
voir, que la distinction de la morale et du droit, comme celle
des devoirs et des droits, reste très imparfaite aux époques
hiérarchiques et ne peut s'opérer complètement qu'aux
époques démocratiques. A ces époques, le souverain sent le
besoin de donner aux sujets, non-seulement une sphère matérielle,

mais encore une sphère morale. Il comprend qu'on ne

peut pas attendre d'êtres mécanisés autant que de sujets
habitués à faire usage de leur intelligence et de leur volonté.
Il faut donner à ces facultés l'occasion de s'exercer, et pour
cela, il faut leur laisser l'occasion de se tromper, au moins
dans une certaine mesure.

C'est dans ce but qu'on permet aux sujets de faire de leurs
droits un mauvais usage, qu'on leur permet, comme on dit, de

manquer à leurs devoirs. On le leur permet, non pas afin
qu'ils manquent à leurs devoirs, mais afin qu'ils apprennent à

les remplir librement. C'est ainsi qu'il peut y avoir des actes

que le souverain désapprouve et que cependant, non-seulement

il tolère, mais encore il protège. Ce sera le cas toutes les

fois que le sujet aura violé ses devoirs sans sortir des limites
de son droit. Il aura agi contre les prescriptions de la morale
et pourra en être puni par la sanction morale ; mais il n'a pas

agi contre le droit. On voit par là qu'on n'a pas fait tout ce

qu'on doit quand on s'est conformé au droit ; il faut encore
chercher dans ce vaste champ l'étroit sentier du devoir.

Cette distinction trouve encore sa raison d'être dans la
nécessité d'établir, pour régler les relations des particuliers entre

eux, des prescriptions fixes, fussent-elles même défectueuses.

On peut avoir commis une action reprehensible au point de

vue de la morale, et cependant parfaitement conforme aux

prescriptions du droit.



448 HENRI BROCHER

Le droit n'est pas la morale, il ne faut pas oublier toutefois

qu'il est un produit de la morale. La distinction des deux

sphères peut être considérée comme un mal nécessaire, comme

un effet des difficultés que l'on rencontre, des inconvénients

auxquels on s'expose quand on veut imposer par la contrainte
les prescriptions de la morale. Au fur et à mesure qu'il se

perfectionne, le droit apprend à surmonter ces difficultés, à

parer à ces inconvénients, et il se met de la sorte en état de se

rapprocher toujours plus de la morale.

Il y a donc entre les deux domaines, non-seulement une
distinction, mais encore une communication que nous aurons
à chercher.

Le droit est l'effet d'une volonté qui s'impose aux autres.
Toutes les volontés cherchent le bien, et c'est la morale qui
leur enseigne à le chercher. L'influence de la morale sur une
volonté se retrouvera toujours dans le droit qui émane de

cette volonté ; elle serait même beaucoup plus grande,
n'étaient les obstacles dont nous avons parlé déjà.

Il résulte de là que lorsqu'on veut améliorer un droit, il est

indispensable de commencer par moraliser la volonté dont
il émane. Lorsque la souveraineté appartient au peuple, c'est
le peuple tout entier qu'il s'agit de moraliser.

Cette action moralisatrice est encore importante à un autre
point de vue, qui a probablement été l'occasion de sa

naissance. On l'emploie pour réconcilier les sujets avec un droit
qu'ils n'ont pas ou guère contribué à former, pour les déterminer

à l'observer d'eux-mêmes, sans y être contraints. On

leur présente la loi humaine comme une atténuation de la loi
divine, aux rigueurs de laquelle elle permet de se soustraire.

VI

Une fois établi que la force est une condition du droit,
cherchons l'usage qu'il en faut faire.

Pour faire prévaloir sa volonté contre les autres, le premier
moyen qui se présente à l'esprit, c'est la réparation du mal
fait. Lorsque l'effet d'une autre volonté nous contrarie, on



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 449

pourrait, semble-t-il, se borner à le supprimer. Mais un tel
moyen est souvent impossible, et presque toujours insuffisant.
Je ne puis rappeler à la vie l'ami tué, ni remplacer la récolte
détruite.

Il est plus facile de relever le mur renversé ; mais je ferai
mieux d'y renoncer, sije reste toujours exposé à de nouvelles
démolitions.

On est contraint d'attaquer le mal dans sa racine, d'agir sur
la volonté qui est la cause des effets à supprimer. Agir sur une
volonté, c'est la déterminer; orla manière dont une volonté se

détermine dépend des lois de sa nature. La loi fondamentale de

toute volonté consiste à rechercher la jouissance et à fuir la
souffrance. Pour agir sur une volonté, il faut lui mettre en

perspective des jouissances et des souffrances.
L'homme qui commence toujours par les plus mauvais

moyens pour s'élever de là aux plus parfaits, part de plus bas

encore. Il débute en exterminant, quand il le peut, les volontés

qui lui portent, ombrage. Puis, il arrive à comprendre, l'expérience

aidant, qu'il se prive de la sorte de précieux auxiliaires.
Tout en continuant la guerre d'extermination vis-à-vis des

êtres de qui il n'y a que du mal à attendre, il cherche à

conserver les autres, et se borne à les modifier pour les empêcher
de nuire. On les modifie, nous l'avons dit, en leur mettant en

perspective des jouissances et des souffrances, qui prennent les

noms de peines et de récompenses, et qui produisent les deux
sentiments de la crainte et de l'espérance.

La crainte et l'espérance sont moins des mobiles différents

que des directions opposées que peuvent prendre nos mobiles;
comme elles se confondent l'une dans l'autre à leurs degrés
inférieurs, il n'est pas possible de les distinguer absolument.
Elles ont cependant des effets tout différents. Aussi est-il très

important de connaître leurs vertus respectives, afin de pouvoir

les mettre chacune, à leur place.
L'espérance est féconde et positive ; elle crée l'action en

proposant des buts et mettant en jeu des mobiles. La crainte,
au contraire, est stérile, négative ; elle se borne à arrêter l'action

sans la produire; car on ne peut pas donner le nom
THÉOL. ET PHIL. 1875. 29



450 HENRI BROCHER

d'action, à une fuite dans laquelle on est fixé seulement sur
l'endroit où l'on ne veut pas être, tout en ignorant d'ailleurs
où l'on va. Ainsi l'emploi de la crainte implique une déperdition

de forces ; il détruit, non-seulement la force qui se trouve
neutralisée, mais encore toute celle qu'il a fallu employer pour
neutraliser la première.

La crainte est donc à certains égards très inférieure à

l'espérance, et on n'en userait pas, si d'autres circonstances ne
militaient en sa faveur.

L'emploi de l'espérance rencontre quelquefois des obstacles

qui contraignent à y renoncer. Ces obstacles se trouvent soit
du côté de la volonté sur laquelle il faut agir, soit du côté de
celle qui doit agir.

Du côté de la volonté sur laquelle il faut agir : il est de fait
que la perspective des maux a beaucoup plus de prise que
celle des biens sur les esprits incultes, les plus nombreux de

beaucoup. Les gens qui croient à l'enfer et au paradis ont tous

peur du premier, mais bien souvent pensent s'ennuyer dans

l'autre.
L'homme naturel craint toujours la mort et la douleur ; la

perspective de la gloire, d'affections pures, d'une existence
retirée et sereine, de l'extension de ses connaissances, peut
le laisser parfaitement indifférent.

Du côté de la volonté qui doit agir sur les autres : pour
récompenser un autre, pour lui procurer un avantage qu'il
ne puisse pas se procurer sans nous, il faut avoir sur cet autre
une supériorité bien plus grande que celle qui permet de

nuire. Les bienfaiteurs de l'humanité sont toujours des hommes

supérieurs ; les criminels le deviennent presque toujours
par impuissance de mieux faire. Bref, c'est en général faute de

pouvoir se faire aimer que l'on cherche à se faire craindre. La
crainte est donc un pis aller. Il faut chercher dans quel cas on

peut employer l'espérance ; les autres seront la part de la
crainte. Le dualisme que nous constatons ici est au fond le
même que celui de la loi et de la grâce, dont parlent les théo

logiens.
La crainte, avons-nous dit, a prise sur tous les hommes,



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 451

tandis que pour l'espérance, il faut un degré de développement

particulier. L'action de l'espérance doit donc être

préparée par les corps chargés de l'éducation, ainsi la famille
et l'église.

On comprend que cette action de l'espérance combinée avec
l'éducation soit excessivement lente; dans les cas urgents, dans

ceux où il y aurait péril à ne pas agir sans retard, on est forcé
de recourir à d'autres moyens. C'est pour cela qu'on emploie la

crainte, d'abord dans les relations internationales. Les divers
états ne sont pas placés pour faire l'éducation les uns des

autres. L'idéal de transformer les ennemis de la veille en amis
du lendemain n'est pas toujours réalisable. On arrive lentement

à comprendre, il est vrai, que les états ont besoin les uns
des autres comme les individus. Mais la position d'un état vis-
à-vis de ses co-états est tout autre que celle d'un état vis-à-vis
de particuliers qui ne peuvent se passer de lui et qu'il peut
anéantir à son gré. Les autres états disposent d'une puissance
telle, qu'on n'a pas avec eux le choix des moyens ; on doit
user de toute son énergie et de toute sa vigilance pour
conserver sa propre existence. C'est pour cela que le premier
devoir des états, encore plus que des individus, est de

développer sa force. Je dis encore plus que des individus : ces
derniers en effet peuvent à la rigueur se faire protéger par les

états, tandis que ceux-ci ne peuvent compter sur personne
que sur eux-mêmes.

La crainte et la peine sont aussi à leur place dans le droit
criminel, vis-à-vis de volontés perverties, sur lesquelles
l'éducation n'a pas eu d'effet, et aux excès desquels il s'agit de

couper court.
L'espérance au contraire est le moyen employé par l'économie

politique et le droit civil. L'économie politique veut
augmenter la production, et par conséquent créer de l'activité.
Le moyen principal qu'elle emploie consiste à faire assurer à

chacun, par le droit civil, la jouissance de ce qu'il a produit.
Jadis, on a essayé de faire jouer les ressorts de la crainte.
C'est ce qui a donné lieu à l'esclavage, aux corvées, etc. Mais

l'expérience a montré les défauts de ces institutions, a fait



452 HENRI BROCHER

comprendre que la perspective d'un avantage est un ressort

incomparablement plus productif que la crainte d'un mal.
C'est ce qui a conduit à reconnaître à tout homme un droit à

la liberté et à la propriété, et à employer la force publique à la

protection de ces droits. Le droit civil est un système de récompenses

offertes au travail, à l'économie, à l'intelligence. Mais

ce système n'est possible que si le souverain a la force d'écarter

les atteintes que l'on voudrait porter à la personne et aux
biens des sujets. Si cette force fait défaut, il n'y a plus ni
liberté, ni propriété. Après la mort d'Hector, Andromaque
est esclave, Troie détruite. Il nous en arriverait autant si notre
civilisation venait à être vaincue par la barbarie, par celle qui
règne encore sur des contrées éloignées, ou par celle qui
fermente dans les bas-fonds de notre société.

La force est la condition nécessaire du droit, son moyen
d'existence, sa matière. Elle n'est pas, bien s'en faut, sa forme

parfaite, son idéal, sa règle : il nous reste à les chercher.

VII

Jusqu'ici nous avons distingué absolument entre les volontés
dominantes et les volontés servantes, sans tenir compte de

l'influence de ces dernières et de leur participation à la
formation du droit. Nous allons revenir sur cette face de la
question.

Le droit reste toujours la volonté la plus forte : mais il est

d'abord la volonté du plus fort et tend à devenir la volonté
générale. Comme volonté du plus fort, il est défectueux,
arbitraire ; il est le droit dans sa réalité ; il ne l'est ni dans son

idéal, ni dans sa perfection.
Il se transforme à son avantage en devenant la volonté générale.

Nous avons vu comment nous n'avons pas d'autre critère
de la vérité que l'absence de contradiction. Cette assertion

s'applique aussi au vrai bien, qui doit être ce que tous
s'accordent à désirer.

Sans doute, le consentement universel même perpétuel
n'est pas infaillible; mais nous ne prétendons pas à l'infaillibi-



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 453

lité. Nous cherchons seulement à nous rapprocher graduellement

de la vérité ; et dans ce travail, il ne peut être qu'avantageux

de tenir compte du plus grand nombre possible de

volontés.
Après avoir considéré la société comme un groupe de

volontés qui subissent l'ascendant de la plus forte d'entre elles

et sont entraînées dans son orbite, nous allons l'envisager
comme un groupe de volontés indépendantes, qui cherchent à

se mettre d'accord et finissent par engendrer une résultante.
Il y a tout lieu de croire que chaque société présente ces deux

caractères, à la fois distincts et inséparables, combinés il est

vrai dans des proportions diverses, et qui donnent naissance,
le premier au droit privé, et le second à la politique. J'emploie
à dessein le mot politique, et non pas celui de droit public ;

nous aurons en effet l'occasion de montrer que le droit public
a un caractère mixte, qu'il participe à la fois de la politique et
du droit privé. Quant à ce dernier, il faut l'entendre ici dans

un sens large, en y faisant rentrer tout le droit international et

pour les premiers temps au moins, une grande partie du droit
criminel.

Nous voici donc en face de plusieurs volontés qui, naturellement,

entrent en conflit les unes avec les autres. La solidarité
humaine fait que ces conflits ne se bornent pas aux deux parties

primitivement et directement intéressées. Celles-ci se

cherchent des alliés, et c'est ainsi que les différends gagneraient

de proche en proche, comme un incendie, si l'on n'y
mettait ordre. On arrive en effet à comprendre qu'un conflit
entre particuliers trouble la paix publique et intéresse la
société tout entière. C'est ainsi que la société est amenée à

s'interposer ; le droit privé qui s'oppose à certains égards à la
politique et au droit public en est à d'autres égards une des

applications.
Bien qu'elle prenne souvent une part directe au prononcé

comme à l'exécution de la sentence, par exemple sous la forme
de l'opinion publique, la société se voit pounant obligée de

charger spécialement certains individus du règlement des conflits.

Ces fonctions de juge échoient généralement, dans les épo-



454 HENRI BROCHER

ques primitives surtout, au prince, à cet individu plus fort qui
a réussi à s'imposer aux autres et à faire de sa volonté la
volonté publique. 11 semble qu'alors toute différence doit
s'effacer entre le droit privé et le droit public. Il n'en est rien
pourtant : nous avons affaire à une union personnelle, et non
pas à une union réelle ; les deux fonctions restent distinctes,
lors même qu'elles sont réunies sur la tête du même individu.
On sent que le prince doit prendre vis-à-vis de son peuple une
tout autre position, suivant qu'il s'agit de combattre l'ennemi
commun, ou de régler des conflits intérieurs. On ne peut pas
lui demander d'observer dans le premier cas tous les ménagements

qu'il peut et doit avoir dans le second. Ici, nous le

verrons s'imposer au peuple, il l'entraînera ; là, il en écoutera

l'opinion pour la mettre à exécution. Aussi lorsque, par le fait
de la complication des problèmes juridiques, une nouvelle
division du travail deviendra nécessaire, nous verrons apparaître

une nouvelle catégorie de juges, chargés, non plus
d'exécuter la sentence, mais de la formuler; il s'agit de

représenter, non plus la force publique, mais l'opinion publique. Ces

fonctions-là incombent aux sages, aux prêtres, aux vieillards
qui ont de l'expérience, aux riches qui ont du loisir. Plus

tard, à la suite d'un développement séculaire, elles ont l'objet
d'éducations et de carrières spéciales, et donnent naissance à

la classe des jurisconsultes.
Le sentiment général s'affirme encore autrement. La conformité

des besoins, des manières de voir, etc., fait que la
conscience des divers individus leur dicte dans les occasions

semblables généralement à tous la même ligne de conduite.
Il s'établit dans la pratique une certaine uniformité, qui n'est

pourtant point exclusive des variations commandées par la
diversité des circonstances, des temps, des lieux, des croyances,
etc. C'est ainsi que se constituent, sous les noms de mœurs,
d'usages, de coutumes, certains modes de vivre qui dans le

principe ne sont pas même formulés verbalement. Le juge,
moralement obligé, nous l'avons vu, de se conformer dans le

règlement des conflits entre particuliers au sentiment public,
se trouve conduit par là même à consulter la coutume, qui en



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 455

est l'expression la plus fidèle. De la sorte, les contestations se

trouvent vidées, non pas d'après des théories abstraites qui
dépassent la portée du peuple, mais au contraire, d'après des

notions qui lui sont familières et qui ont déjà dicté la conduite
des individus dans une foule de cas. Ce point est très important.

Le droit privé, en effet, ade tout autres exigences que la
politique ; il ne comporte ni le mystère, ni l'improvisation. En

politique, le chef de l'état décide, et les sujets n'ont qu'à
exécuter passivement les ordres qu'on leur donne ; il n'est pas
nécessaire, il n'est pas même bon qu'ils les connaissent
d'avance. Mais en droit privé, les sujets doivent décider eux-
mêmes leur conduite et la décider conformément aux règles
du droit. Il faut donc que ces règles leur soient connues, et

pour cela qu'elles aient une certaine stabilité.
Ainsi, dans le règlement des contestations, le juge se dirige

sur la coutume. Celle-ci toutefois n'est pas infaillible; elle
n'est pas toujours l'expression, ni de ce qui est bon ni de ce

que le peuple trouve bon. Que fera le juge lorsqu'il se trouvera

tiraillé entre sa conscience et une coutume qu'il
désapprouve

Constatons d'abord qu'il ne se trouve pas dans un cas de

force majeure. L'opinion publique n'est pas toujours évidente ;

le juge chargé de la découvrir peut avoir des doutes, et le
doute même rend la liberté de choisir.

La coutume n'est donc pas obligatoire pour le juge, et ne

supprime pas sa responsabilité. Le juge se trouve toujours en
face de sa conscience, qui elle aussi peut être considérée
dans une certaine mesure comme une manifestation du sens

public, par lequel il est impossible qu'elle n'ait pas été influencée.

Le juge est donc naturellement appelé à s'adresser en

première ligne à sa conscience. Seulement, pour peu que cette
conscience soit délicate et prévoyante, qu'elle ait l'intelligence
de la responsabilité qu'elle assume, elle se trouvera embarrassée,

elle doutera de ses propres lumières et cherchera à les

compléter par celles d'autres personnes. C'est ainsi qu'elle
recourra aux autorités, à la tradition, à la coutume. Celles-ci

n'ont qu'une valeur purement consultative, et se distinguent



456 HENRI BROCHER

nettement par là des ordres impératifs imposés par une force
majeure.

La nécessité de cette différence se fait sentir encore à un
autre point de vue. La force majeure n'a qu'un temps ; elle
passe et emmène avec elle l'ordre impératif qu'elle portait, et
dont la valeur n'est jamais que provisoire.

L'autorité de la tradition n'est pas attachée à une telle
condition ; elle ne porte pas en elle le germe de sa ruine. Si l'on
était contraint de s'y conformer, il n'y aurait pas d'amélioration

possible ; un principe erroné une fois admis devrait être
suivi jusqu'à la fin des siècles.

On sort de cette déplorable ornière en limitant le rôle de la
tradition à faire des propositions, entre lesquelles le juge reste

toujours libre d'opérer son choix. Ce dernier prononcera, non
pas suivant la coutume, mais suivant la bonne coutume, la
coutume qu'il trouve bonne; il apprendra à dégager le bon
sens des données du sens commun.

D'un autre côté, ce système présente l'inconvénient de laisser

trop de jeu à l'arbitraire du juge. Celui-ci pourra en abuser
au profit de son égoïsme. Le peuple se voit amené à mettre
des limites à cette liberté, à ne pas s'en rapporter exclusivement

à sa conscience. C'est ainsi qu'il arrive à imposer au

juge des règles que celui-ci est tenu d'observer. Mais pour
que cela ait lieu, il faut que le peuple se soit emparé du pouvoir

politique, et le fasse intervenir dans la sphère du droit
privé. Le souverain s'impose jusque dans ce domaine, et c'est
ainsi que nous nous trouvons ramenés au droit impératif. Il ne
faut pas croire toutefois que celui-ci supplante le droit consultatif,

il ne fait que s'y ajouter pour le compléter. En effet, il y
a toujours beaucoup d'imprévu dans les relations des hommes,
beaucoup de choses qu'on ne peut pas régler d'avance ; ce qui
est réglé même ne peut jamais l'être que d'une manière très
incomplète. Il restera toujours des lacunes, plus ou moins

grandes, que le juge sera appelé à combler suivant les conseils

de sa conscience appuyée par les autorités.
Le droit impératif se présente combiné avec le droit consultatif;

ce dernier est la forme primitive, à la fois indispensable



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 457

et imparfaite. Le droit impératif est la forme artificielle, secondaire,

donnant à certains besoins une satisfaction plus
complète, mais ne satisfaisant qu'un petit nombre de besoins.

On comprend qu'en cas de conflit entre les deux droits,
c'est le droit impératif qui doit l'emporter ; il s'impose, ce que
l'autre ne fait pas. Le droit consultatif se trouve donc réduit à

un rôle secondaire.

VIII

Pour compléter ma pensée, je dois aborder ici un problème
souvent agité. Une disposition du droit impératif, ou comme
on dit, une loi, peut-elle être annulée par une disposition du

droit consultatif, par une coutume La réponse négative
ressort nécessairement de ce que nous avons dit; le droit impératif

l'emporte sur le droit consultatif ; il peut en être complété,
mais non pas modifié.

Seulement, c'est ici le cas de se rappeler qu'il ne faut pas
conclure de ce qui doit être à ce qui est. Les hommes ne
remplissent pas toujours leurs devoirs, ils ne sont pas toujours
dans l'ordre, et cela est vrai en particulier du droit impératif,
qui est une manifestation complète de la volonté humaine.
Le droit impératif est destiné à se perfectionner ; il peut
revenir sur ses anciennes dispositions, les modifier, les supprimer

au besoin. Mais il doit le faire d'une manière expresse, il
doit délier formellement ceux qu'il a formellement liés. Sinon
il s'abandonne et se ruine lui-même, il cesse de rendre les
services qu'il est appelé à rendre, il se dépouille de sa raison
d'être et prépare sa suppression.

Il n'en reste pas moins vrai que cela arrive, et du moment
où cela arrive, il faut en subir les conséquences. On voit
souvent le droit impératif se dérober et fausser compagnie; il faut
connaître les cas dans lesquels cela a lieu, afin de se conduire
en conséquence. Ainsi, l'abrogation d'une loi par une coutume
ne devrait pas avoir lieu; mais elle a lieu. La morale et la

politique la réprouvent, mais la jurisprudence la reconnaît et
doit en tirer les conséquences.



458 HENRI BROCHER

On comprend que le droit consultatif et le droit impératif
doivent être interprétés différemment. Le droit impératif s'impose

; en face de deux dispositions éma§ant de deux pouvoirs
différents, la question est une simple question de force, il
s'agit de savoir lequel des deux pouvoirs est en état

d'imposer au besoin sa volonté à l'autre, et de s'attacher à ses

prescriptions.
Le droit consultatif se borne à proposer et à conseiller, en

laissant la liberté de choix. Il s'agit, avec lui, de chercher ce

qui est le meilleur. De plusieurs exemples qu'on me proposera,
je devrai m'attacher à celui qui se rapproche le plus de l'espèce
sur laquelle j'ai à prononcer. C'est ainsi que je me trouve
appelé à donner à la règle spéciale la préférence sur la règle

générale, à la coutume particulière la préférence sur la
coutume de droit commun.

On voit combien il importe de distinguer les deux classes de

droit. Et cependant, il est impossible de les séparer ; à chaque
instant nous les voyons se combiner l'un avec l'autre. Ainsi
les principes fondamentaux de l'interprétation des lois, du
droit impératif par conséquent, sont posés par le droit
consultatif. De même les lois, les lois criminelles surtout, réservent

une certaine latitude à l'appréciation du juge et font ainsi
la part du droit consultatif.

Il nous faudrait ici faire l'énumération des diverses espèces
du droit consultatif et de l'impératif. Les espèces variant
suivant les temps et les lieux, une telle enumeration ne peut être

qu'exemplaire et approximative.
Nous trouvons dans le droit consultatif, à côté des usages

extrajudiciaires, la jurisprudence des arrêts et celle des

auteurs, qu'il faut consulter, mais qui ne sont point obligatoires.
Dans le droit impératif nous trouvons les lois, les règlements,
tous les ordres émanant des pouvoirs, et même les traités et

conventions entre particuliers. Ici toutefois, nous nous trouvons

déjà sur un terrain vague. Les traités et conventions ne
sont pas toujours soutenus par une force suffisante ; lors
même qu'il est bon de les observer, cela n'est pas toujours
nécessaire. On ne peut pas toujours compter sur leur exécu-



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 459

tion. Ensuite, il faut se rappeler que parfois le droit impératif
se dérobe, se retire devant le droit consultatif. Les lois ne sont

pas toujours mises à exécution.
La combinaison des deux systèmes est d'autant plus

fréquente et plus importante que chacun d'eux a ses avantages
qui lui sont propres.

IX

La distinction du droit consultatif et du droit impératif, ou
comme on dit en termes plus courants que bien choisis, du
droit non écrit et du droit écrit, n'est pas la seule qu'on puisse
établir entre les sources du droit. Nous pouvons distinguer
encore entre les faits et les théories. Je fais rentrer dans les

faits, d'abord tout le droit impératif en tant qu'il est en vigueur,
que la volonté souveraine se tient prête à l'appuyer de sa
force. Les dispositions imperatives tombées en désuétude ne
font plus partie du droit.

Prennent encore place dans la catégorie des faits les arrêts
des tribunaux, la coutume proprement dite, que j'appellerai la
coutume extrajudiciaire, la manière dont les gens se conduisent
d'eux-mêmes, sans que cette conduite leur soit imposée par
les tribunaux.

Les lois (dans le sens large du mot), la coutume, les arrêts
des tribunaux sont des éléments constitutifs et par conséquent
des indices du droit, dont il faut tenir compte, de diverses
manières peut-être. Ils ne présentent sans doute pas toujours
le droit dans sa perfection à laquelle nous ne devons pas
prétendre être arrivés. Mais ils le présentent dans sa réalité, dans

sa possibilité, ce qui est déjà important. Ce qui s'est fait est

possible ou tout au moins l'était au moment où cela s'est fait.
Or, on sait que c'est la première condition du droit que d'être
possible.

Notons, pour être parfaitement exact, qu'il peut se faire
qu'une loi ou un arrêt soit inexécutable ; alors ils restent inexécutés

et ne font pas plus partie du droit qu'une loi tombée en
désuétude. Seulement, étant donnée une loi ou un arrêt,



460 HENRI BROCHER

jusqu'à preuve du contraire, on présume leur mise à exécution.
Il résulte de là que ce qui constitue et indique le droit, c'est

le fait d'être mis en pratique. On doit au contraire user d'une
sévérité impitoyable à l'endroit des théories, en raison de

l'épouvantable abus qu'on en a fait. Chacun se croit qualifié
pour en formuler, surtout en matière de droit public, depuis
le pilier d'estaminet qui n'a jamais rien fait, ni rien appris,
jusqu'au songe-creux le plus étranger aux exigences de la vie.
Ces innombrables théories ne sont pas nécessairement de tous
points fausses ; mais elles ne sont pas non plus, bien s'en faut,
de tous points justes, et leur masse est telle qu'il faut renoncer
à en faire la critique. Ces théories, du reste, sont toutes
entachées du péché originel qui affecte toutes les théories, et dont
elles ne s'affranchissent jamais d'une manière complète ; elles

prennent leur idéal pour la perfection, et même pour la réalité.

Leurs auteurs se représentent les choses telles qu'ils les

désirent. Les théories en matière de droit présentent, non pas
le droit tel qu'il est, ni le droit tel qu'il doit être, mais le droit
tel que le désire l'auteur de la théorie, l'idéal particulier de cet
esprit, idéal qui est tout autre chose que la perfection. Elles

sont, il est vrai, quelquefois les symptômes précurseurs des

changements qui se préparent dans le droit ; elles méritent
l'attention à ce titre-là, d'autant plus que le droit se transforme

toujours, et que celui d'aujourd'hui n'est qu'un
compromis entre celui de hier et celui de demain. Il ne faut pas
oublier d'autre part que les théories destinées à faire avec le

temps partie du droit sont très rares.
Nous avons mentionné la jurisprudence des auteurs au nombre

des sources du droit. Que peut-on entendre par là, sinon
des théories? Cela est vrai. Aussi y a-t-il une classe de théories

qui échappe à la réprobation que je viens de prononcer.
Ce sont celles qui renoncent d'emblée à formuler le droit, à

dire ce qu'il doit être, qui le prennent comme il est et se

bornent à l'expliquer, à en faciliter l'intelligence. Ces théories-là
ne prétendent jouer, comme sources du droit, qu'un rôle tout
à fait secondaire, et c'est leur modestie même qui les sauve.



LE DROIT, SES MOTIFS, SES MOYENS ET SES RÈGLES 461

Il semble au premier abord que, dans ces conditions-là, les

auteurs ne soient pas des sources de droit. Ils le sont pourtant,
et voici comment.

Les véritables sources du droit ont toujours été jusqu'ici
très imparfaites. Sur bien des points elles se taisent et sur
d'autres elles s'expriment obscurément ; sur d'autres encore
elles se contredisent. Il faut alors les compléter et les épurer.
Ces deux opérations peuvent se faire de deux manières. On

peut combler les lacunes au moyen de sa propre manière de

voir; alors, il ne peut plus être question de droit ; il n'y a plus
que des opinions personnelles qui n'ont aucun moyen de se

faire respecter. C'est la faute que commettent toujours ceux
qui ne savent pas ce que c'est que le droit.

L'autre méthode consiste à imposer silence à sa propre
manière de voir pour chercher à rétablir indirectement la
manière de voir de cet être abstrait qu'on appelle le

législateur, à déterminer comment il aurait réglé l'espèce en question

s'il en avait eu connaissance, de combler la lacune, non

pas d'après le bon plaisir de l'interprète, mais d'une manière

qui soit en harmonie avec les autres données du droit.
On comprend que cette seconde méthode se propose une

tâche infiniment plus délicate et plus compliquée que la
première; mais elle résout le problème d'une manière bien plus
satisfaisante. Au lieu de présenter sa propre volonté que rien
n'appuie, le théoricien présente la volonté législatrice qui a les

moyens de s'imposer, et il lui laisse le soin de le faire.
Le théoricien peut donc se proposer de découvrir la volonté

latente du législateur existant, accepté ou subi. C'est ainsi que,
sans créer lui-même le droit, il est pourtant un facteur du

droit, puisqu'il y a certaine parties, souvent même des parties
très importantes qu'on ne peut connaître que par son intermédiaire.

Les auteurs sont une source de droit dans un certain

sens, et dans un autre sens ils ne le sont pas. Cela même ne
s'applique qu'à une certaine catégorie d'auteurs, à ceux qui
cherchent à dégager la volonté du législateur, et non pas à y
substituer la leur.



HENRI BROCHER 426

Cela dit revenons aux éléments pratiques du droit, en
particulier à la coutume et à la loi. Chacune de ces formes a des

avantages qui lui sont propres. Le droit coutumier est celui
des peuples dans l'enfance; ses allures très lentes, sa vue très
courte le rendent insuffisant dès que les circonstances se

compliquent et que la rapidité devient nécessaire. On recourt alors
à la loi, mais celle-ci donne souvent lieu à des erreurs et à des

malentendus. Le législateur peut se tromper, substituer ces

convenances à celles du pays. La précaution même de faire
accepter les lois par le peuple ne pare pas toujours à ces
inconvénients. Le plébliscite, lors même qu'il représente le
sentiment populaire, ce qui n'est pas toujours le cas, peut ne
représenter que le sentiment d'un jour. Il peut y avoir contradiction

entre le pays légal et le pays moral. Un tel danger n'est
guère à craindre avec la coutume, qui érige les mœurs mêmes
en loi, et qui est le produit d'une élaboration très longue, le
plus souvent séculaire. A supposer même que la contradiction
n'existe pas, c'est toujours un mal, un mal souvent nécessaire,
il est vrai, quand le droit est trop savant pour que le peuple
puisse le comprendre.

Les deux systèmes ont leurs avantages. Il faut chercher à les

concilier pour produire un droit qui suffise à toutes les

exigences d'une civilisation avancée, tout en poussant de profondes

racines dans la conscience des masses. On n'atteindra ce
but qu'en faisant progresser à la fois la science juridique et
l'éducation populaire.

H. Brocher.


	Le droit, ses motifs, ses moyens et ses règles

