
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: La théologie des réunions de l'alliance évangélique à New-York, en
1873

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THEOLOGIE
DES

KÉUNIONS DE L'ALLIANCE EVANGELIQUE

A NEW-YORK, EN 1873 '

I

La richesse, la variété de certains rapports dans les réunions
de l'Alliance à New-York a rendu les lacunes de quelques
autres plus sensibles et plus regrettables. Chose étrange! le

sujet qui a été le plus en souffrance, c'est la question de la
liberté religieuse. Il n'y a rien en cela toutefois qui ne soit
parfaitement dans la nature des choses. Lorsqu'on jouit à souhait
de tous les avantages que confère la fortune, on ne soupçonne
pas que de petits bourgeois aient souvent beaucoup de peine
à se procurer le plus strict nécessaire. Ensuite, derrière chaque

homme religieux anglais, vous êtes presque sûr de découvrir

un israélite ; c'est décidément dans le terrain théocratique
que l'évangélisme britannique plonge ses racines d'une façon

ou d'une autre. Ainsi, dans un rapport sur l'église et la nation,
un pasteur de Londres, M. W.-H. Fremantle, a cru le moment
très opportun pour faire briller à nos yeux les magnifiques
perspectives de l'avenir, alors que le monde entier étant
converti, chaque nation sera devenue tout simplement une branche

de l'église chrétienne. On veut bien nous concéder que la
réalisation de cet idéal n'est pas précisément à la porte ; nous
marcherions toutefois à sa rencontre d'un pied assez allègre.
Il est bien vrai que dans plus d'un pays on se révolte non pas
seulement contre la théologie du passé, mais contre toute

1 Voy. la livraison du mois d'avril 1875.



LA THEOLOGIE

théologie en général. En revanche, « ce n'est que fort
rarement qu'on rencontre le scepticisme moral. Rien des gens qui
ne peuvent accepter les doctrines chrétiennes n'en règlent pas
moins leur vie par un principe fondamental du christianisme,
le renoncement à soi-même. » Ce brave pasteur de Londres
avait-il donc besoin de regarder en dehors de son île pour nous
faire grâce de pareille idylle Un signe qui permettrait également

d'entrevoir l'aurore des jours millénaires ce serait
l'affaiblissement de l'esprit sectaire, se disposant à laisser le terrain
libre pour la formation d'une seule église chrétienne. Tout cela

n'empêche pas M. Fremantle de mettre ci et là la main sur tel
fait vrai, dût-il aller à l'encontre de sa thèse. «On tend toujours
plus, dit-il, à voir dans le christianisme non pas un système,
un ensemble d'opinions, mais une vie. Ce n'est pas à dire que le

dogme doive être abandonné et qu'il importe peu de savoir

ce qu'un homme pense sur Dieu et sur Christ, sur le péché et

sur le salut; seulement toutes ces doctrines sur ce point-là
doivent être mises en rapport avec le principe ceptral de la vie
et de l'amour. L'assertion la plus importante sur Dieu n'est

pas celle qui concerne son mode d'existence, mais celle qui
porte sur son essence qui est amour. L'assertion fondamentale

sur Christ comme fils de Dieu n'est pas celle qui porte sur ses

relations métaphysiques, mais celle qui déclare qu'il est

l'image fidèle, l'exposant de l'amour divin. Le péché n'est plus
alors considéré abstraitement comme un crime, mais comme
égoïsme, le salut ne consiste plus ci échapper ci la condamnation,

mais à vivre d'une vie d'amour. »

De ces prémisses l'auteur conclut que la religion devra

occuper une place toujours plus grande dans les cérémonies
publiques. Disciple de Rothe sur ce point, il rêve d'une fusion
de l'état et de l'église dans une nation se gouvernant
démocratiquement. Que parle-t-on d'alliance entre l'église et l'état? ce

rêve de la spéculation ne suppose-t-il pas deux choses
indépendantes et distinctes c'est bel et bien absorption qu'il faut
dire, fusion pleine et entière. Ne nous parlez pas des sectes.
« Ce qui assure la liberté de tout le monde, c'est une église
gouvernementale démocratiquement organisée. Rien sur la

terre n'est une image plus fidèle de celte Jérusalem qui est la



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 363

mère de nous tous. » C'est à faire pâmer d'aise les évêques
séculiers de Genève et de Neuchâtel. Ils n'ont pas eu à se mettre

en grands frais pour se voir dignement représentés aux
réunions de New-York. Ne vous récriez pas, car M. Fremantle
va vous prouver que l'autorité de droit divin du gouvernement
est plus expressément enseignée dans la Rible que celle du

pasteur. Dans un pays chrétien la vraie discipline ecclésiastique
c'est celle qui est exercée par le magistrat. Pourquoi appellerait-on

églises exclusivement les réunions pour le culte public?
Les magistrats réunis en cours de justice ne forment-ils pas
tout aussi bien une église Conclusion : bien loin de se

prononcer contre les églises d'état, la conférence de New-York doit
employer toute son influence à les faire réformer dans la bonne
direction qui est celle que le rapporteur vient d'indiquer. Nous
ferons grâce à nos lecteurs des réformes proposées pour l'église
anglicane, elles reposent sur la base du suffrage universel de

tous les Anglais sans garantie religieuse. On sait assez comme
la recette agit sur le continent. Et voilà en l'an de grâce 1873

ce qu'il peut entrer d'idées confuses dans la tête de ces

évangéliques anglais qui passent trop facilement pour être le sel de

la terre! Décidément le zèle et les meilleures intentions ne
sauraient suffire; la connaissance des choses dont on prétend
parler n'est jamais hors de saison. Il faudrait bien qu'on finît
par ranger le bon sens parmi les vertus chrétiennes; alors

peut-être les chrétiens s'efforceraient d'en avoir.
Nous n'avons pas encore vu le plus beau de l'affaire. A quoi

servirait une église d'état sans la base indispensable, l'état
chrétien En conséquence il a été demandé que la loi de Moïse,
le Décalogue, fût reconnue comme le code des états chrétiens.
Il est à peine nécessaire d'ajouter que cette thèse a été encore
mise en avant par un sujet de la reine Victoria. Un Anglais
bien authentique, c'est là son fort et son faible, ne doute de

rien. Il serait très possible que plus d'un brave anglican eût
hardiment bravé les tempêtes de l'Atlantique dans le ferme
espoir qu'il pourrait donner un bon coup d'épaule pour contribuer

à rétablir la théocratie dans les Etats-Unis.
Et, coïncidence des plus heureuses, il existe en Amérique

même, depuis quelques années, un parti de revenants qui agit



364 LA THÉOLOGIE

dans la même direction. S'apercevant un peu tard que la
constitution américaine ne reconnaît pas la vérité du christianisme,

ce parti s'agite pour obtenir du congrès un amendement

à la constitution qui proclamerait les Etats-Unis une
nation chrétienne. Jusqu'à présent ce mouvement n'a pas été pris
au sérieux ; rien n'indique qu'il doive l'être à l'avenir. Usant
cependant de tolérance, le bureau de l'Alliance n'a pas voulu
refuser aux représentants de cette tendance le privilège, qu'ils
n'avaient jamais eu, de soutenir leur théorie devant une
nombreuse assemblée. Cette séance a donc été du petit nombre de

celles dans lesquelles il y a eu discussion après la lecture des

rapports. Reproduire tout ce qu'il s'est débité d'excentricités

quant à l'obligation pour l'état de légiférer sur les sujets de

morale, serait vraiment fastidieux. Disons seulement qu'on a

été jusqu'à demander que l'état punît le blasphème. C'était à se

croire dans un tout autre monde, dans les salons de M. de

Maistre, en pleine chambre introuvable sous la Restauration,
alors qu'on discutait la loi du sacrilège. Les novateurs ont eu

un incontestable succès de fou rire. Cette séance a été de toutes

la plus gaie.
Un homme grave, ancien président du collège de Yale, à

New-Haven, et président des séances publiques de l'Alliance,
le Rév. docteur Woolsey, dans un travail sur les rapports de la
constitution et du gouvernement des Etats-Unis avec la religion,
avait déjà fait bonne justice de ces innocentes excentricités. La

constitution générale (fédérale) des Etats-Unis ignore entièrement

la religion. Le congrès ne peut ni l'interdire, ni l'établir.
Toute loi qui porterait sur des questions religieuses serait de

fait inconstitutionnelle.
Quoique la constitution ignore la religion, le gouvernement

ne peut s'empêcher d'entrer en contact avec elle sur quelques

points. Il y a des chapelains pour l'armée de terre et pour la
marine, dans les écoles militaires et au congrès. Le dimanche
est un jour férié pour la législature et pour les divers services

publics, bien qu'il puisse en être autrement dans des cas de

nécessité. Les tribunaux connaissent des litiges à propos d'objets

religieux ou de bienfaisance. Le pouvoir judiciaire doit
intervenir ici non parce que ces contrats sont religieux, mais



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 365

simplement parce que ce sont des contrats comme tous les

autres. C'est en vertu de ce principe qu'un tribunal peut
contraindre la société civile qui administre les biens d'une église
à remplir les obligations financières contractées envers le

pasteur et envers toute autre personne. Enfin, par une loi de

1862, la confédération interdit aux sociétés de main-morte,
religieuses ou non dans les territoires non encore organisés en

états, le droit de posséder au delà de 50 000 dollars en
immeubles. « Ainsi, conclut le rapporteur, la constitution des

Etats-Unis n'a absolument rien à démêler avec la religion. Le

peuple pourrait être mahométan sous la même constitution,

que de tels écarts du principe général qui consiste à ignorer
absolument toute foi religieuse particulière seraient également
possibles. »

La constitution fédérale n'a toutefois porté aucune atteinte

aux droits des états particuliers qui, s'ils le trouvent bon,
peuvent légiférer en matières religieuses. Le Mexique, avec une
église officielle et un clergé privilégié, pourrait demander son
admission dans l'Union sans que le congrès eût le droit de la
refuser de ce chef. La confédération n'aurait à intervenir qu'en
cas de conflit entre états par suite de l'application des lois
religieuses. Les Etats américains qui tous, — sauf celui de Rhode-
Island où la liberté religieuse la plus absolue fut dès le début
admise en théorie et en pratique, — débutèrent par la théocratie

et l'intolérance, ont aboli les églises officielles. Pour
retourner aux vieux errements il faudrait une révolution sociale
et politique. « Le sentiment général du pays, dit M. Woolsey,
depuis deux générations, est que la vraie notion du gouvernement

parmi nous implique l'entière et absolue séparation de

l'église et de l'état : la complète liberté, l'égalité parfaite de

toutes les communions chrétiennes, qui plus est de tous les

religionistes, que leurs vues soient ou non en accord avec la
Rible ; la liberté de quiconque veut propager une doctrine
quelle qu'elle soit; et l'inconvenance, l'injustice qu'il y aurait
à empêcher quelqu'un de publier ses opinions sur des sujets
de religion, de morale, de politique, aussi longtemps qu'en le
faisant on ne porte pas atteinte à des droits privés. Bien des

gens se demandent si nous sommes assez religieux, assez mo-



366 LA THÉOLOGIE

raux, assez solides, pour supporter notre prospérité et notre
liberté. Mais il est probable que, du moins parmi les protestants,
il ne se trouverait pas un seul individu s'imaginant qu'il pût
être question de nous sauver en renonçant à ces convictions,
particulièrement à celles qui concernent la liberté et l'égalité
religieuses. » Ce n'est pas sans peine et sans de grandes
appréhensions que les Américains, poursuit le rapporteur, en
sont venus là, mais les plus craintifs n'ont pas tardé à confesser

que la religion avait beaucoup gagné au nouveau régime.
« La rivalité entre les sectes, le développement de l'esprit
sectaire, le prosélytisme, les empiétements dans le champ d'autrui,
la faiblesse des églises nouvelles dans des pays à peine
colonisés, par suite du trop grand nombre de sectes, la raideur
et l'étroitesse résultant de la rivalité religieuse, voilà des

inconvénients certes bien grands du système, mais ils ne peuvent
être comparés à l'impuissance, à la mort qui menacent les

églises d'état exclusives. » Dans les états particuliers aussi, les

cours de justice tiennent la main à l'exécution des contrats
civils faits à l'occasion de matières religieuses.

Ce mode de vivre, en vertu duquel la liberté absolue est

considérée comme le plus salutaire des régimes pour l'église
et pour l'état, fait-il de l'Amérique un pays non chrétien Le

pays n'est pas plus irréligieux, répond le rapporteur, qu'une
académie des sciences sans confession de foi, ou qu'une maison

de commerce qui ne fait pas réciter tous les matins des

prières dans ses bureaux.
ce Le pays, dit M. "Woolsey, peut être appelé chrétien dans ce

sens que la grande majorité du peuple croit en Jésus-Christ et

en l'Evangile, que l'influence du christianisme est universelle,
que notre civilisation notre culture intellectuelle reposent
sur ce fondement et que dans l'opinion de presque tous les

chrétiens, les institutions sont réglées de façon à permettre
d'espérer que nous pourrons propager notre foi et notre morale
et les transmettre à la postérité.... Mais il n'en demeure pas
moins certain que sous aucun rapport on ne peut dire que le
christianisme soit la loi du pays.... Tous les Américains
deviendraient mahométans ou mormons, qu'il n'y aurait rien à chan-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 367

ger aux lois du pays, excepté pour ce qui concerne le mariage
et la division des propriétés. »

On imaginerait difficilement un contraste plus frappant que
celui qui règne entre la grande république et la France, jadis
le plus beau royaume du monde après celui du ciel. Qu'il
s'agisse de leurs institutions, de leur esprit, de leurs qualités ou
de leurs travers, vous pouvez être certain que les deux pays
occupent les deux pôles opposés. Il n'en est pas autrement

pour ce qui tient à la liberté religieuse. La France se livrant à

l'exportation de l'article, sans se demander s'il lui en restera
assez pour ses besoins journaliers, irait volontiers rétablir le

pouvoir temporel du pape, indispensable à la liberté de je ne
sais combien de millions de catholiques. Les Américains plus
pratiques, moins généreux, ou peut-être un peu dédaigneux,
ne semblent pas dévorés du besoin d'implanter, chez des peuples

qui ne leur en paraissent sans doute pas dignes, les

institutions dont ils jouissent chez eux. C'est évidemment ce

qui résulte de l'étrange attitude prise par l'opinion publique
américaine à l'égard du grand conflit qui a éclaté en Allemagne
entre l'empire et le catholicisme. Du point de vue américain
rien n'aurait été plus aisé que de prévenir l'antagonisme.
Bismarck n'aurait eu qu'à dire aux catholiques : autrefois, vous
n'étiez pas infaillibles, vous l'êtes devenus depuis peu ; cela

vous regarde seuls, mais, nouveaux faits nouveaux conseils ;

nos rapports ne sauraient être les mêmes que par le passé ;

vous avez trouvé bon de changer, c'est mon droit, mon devoir
même de changer aussi ; voici le nouvel arrangement que je
vous propose; j'espère qu'il vous agréera parfaitement, sans
cela nous serons obligés de faire ménage à part ; je reprendrai
mes concessions financières, ou autres, en vous laissant en

retour votre pleine et entière liberté, sous le régime du droit
commun. Voilà, semble-t-il, ce que les Américains auraient dû

crier sur les toits, répéter sur tous les tons ; c'était une occasion

unique de montrer la supériorité des principes de la

grande république en ces matières et d'intervenir ainsi d'une
manière aussi fructueuse que légitime dans ce conflit européen.

Eh bien, à notre connaissance, pas un seul organe de



368 LA THÉOLOGIE

l'opinion publique n'a tenu ce langage que l'esprit, les traditions

de l'Amérique, à défaut du bon sens, devaient mettre
dans la bouche de chacun. C'est aux Etats-Unis que la politique
religieuse du puissant chancelier compte ses plus chaleureux

admirateurs. A peine trouverez-vous quelques personnes
faisant leurs réserves et disant que toutes ces mesures pourraient
bien n'aboutir à rien. Mais ces vues-là, on les énonce sous le

manteau de la cheminée ; on se garderait bien de braver l'opinion

publique en les publiant dans les journaux. L'hiver dernier

quand il a été question de témoigner, disait-on, les

sympathies de l'Angleterre pour la politique religieuse de Bismarck,
on a vu figurer au premier rang, dans ce meeting dont le fiasco

est connu, un publiciste américain, homme d'esprit et de cœur,
qui autrefois, mieux inspiré, avait été des premiers à s'opposer

courageusement à l'invasion de l'esclavage.

Malgré tout le prestige que peuvent avoir sur les foules la

gloire militaire et le succès, cet engouement, bien loin de

s'excuser, ne se comprend même pas. On croit sans doute qu'il
s'agit des intérêts du protestantisme, en lutte avec son grand
adversaire la curie romaine. Mais que peut-il y avoir de commun

entre ce protestantisme américain protecteur de toutes
les libertés, ce protestantisme de l'avenir, et cette théocratie

protestante allemande dont M. de Bismarck est àia fois le
protégé et le champion ' L'un conduit à l'émancipation des peu-

' Rien ne montre mieux, au point de vue pratique et des pratiquants,
la différence entre le protestantisme allemand et le protestantisme
américain que le fait suivant : Berlin n'a que 100000 habitants de moins que
New-York, et cependant la métropole américaine possède 470 lieux de

culte, tandis que la capitale de l'empire allemand n'en a que 60. Voilà
de quoi éclairer l'enthousiasme américain qui se laisse un peu trop aller
a voir dans le nouvel empire un champion du protestantisme. Il est
évident qu'à Berlin et à New-York on n'attache pas précisément le même
sens aux mêmes mots. — M. le Dr Krummacher a remarqué ce grand
contraste entre les deux métropoles; ajoutons que Berlin est peut-être la
ville du monde la moins bien pourvue d'églises et de chapelles. Le nombre
des candidats pour le service de l'église, de l'école et des missions
intérieures, a diminué d'une façon alarmante. Le réveil qu'on espérait n'a
pas eu lieu; on compte sur la peur du socialisme pour le provoquer.
(Pag. 82.)



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 369

pies, des églises et des idées, l'autre fait tout ce qui est en son
pouvoir pour nous ramener à l'inquisition et aux guerres de

religion. La docte Allemagne impériale, ressuscitant une vieille
querelle du moyen âge aux applaudissements de la république
américaine voilà certes un trait qui manquait à la physionomie
déjà assez bizarre de notre XIXe siècle Que le tout-puissant
chancelier, ne doutant de rien dans l'enivrement de son triomphe

et en cela aussi marchant sur les traces de Napoléon Ier,

s'imagine pouvoir se fabriquer une bonne petite église catholique,

bien anodine, réconciliée avec le siècle, et cela après la
proclamation de l'infaillibilité et le syllabus, c'est déjà assez
difficile à comprendre. Mais que les Américains, oubliant leurs
principes, leurs mœurs, toutes leurs tendances, se mettent à

applaudir à de pareils projets, s'imaginant qu'il y va de l'honneur

du protestantisme, c'est vraiment trop fort. La jeune
république, il est vrai, ne célébrera son premier centenaire que
dans deux ou trois ans, mais par le |temps qui court c'est déjà
trop tard pour se livrer à de pareils enfantillages.

Il va sans dire que les assemblées de l'Alliance se sont
ressenties de ces bizarres dispositions du public américain à
exalter les hauts faits de la théocratie allemande. Déjà avant les
réunions, un des secrétaires du comité voyageant en Europe
pour réchauffer le zèle des délégués, avait pris sur lui d'aller
faire un bout de cour à Sa Majesté l'empereur d'Allemagne.
Votre frère, lui aurait-il dit, a fort bien reçu l'Alliance en son
château de Potsdam en 1857, cette société va se réunir à New-
York, n'auriez-vous rien à nous faire dire? Le moyen de

résister à de pareilles suggestions! L'heureux secrétaire a eu ce

qu'il voulait, un message à porter à New-York de la part du
très puissant monarque qui n'épargne pas ses vœux et sa

sympathie. Naturellement le même secrétaire n'a pas manqué de

rendre compte de son entrevue dans la séance consacrée à

l'Allemagne. Ce n'est pas tout : l'empereur paraît avoir la
mémoire excellente et la main des plus heureuses. Voilà-t-il pas,
coïncidence des plus charmantes qu'il arrive un télégramme
de Berlin, au moment même où on lit le rapport sur
l'Allemagne Il va sans dire qu'il émane de Sa Majesté. Aussi le

THÉOL. ET PHIL. 1875. 24



370 LA THÉOLOGIE

même secrétaire interrompt-il la lecture du rapport pour
annoncer l'événement à l'assemblée. Et celle-ci de s'émouvoir et
de s'émerveiller, avide de savoir ce que pouvait contenir le
précieux message. Le fameux pli est donc décacheté avec émotion.
Mais hélas Vanité des choses humaines : on s'était trop hâté
d'exhalter la prose du télégramme; il venait bien de Berlin,
mais il contenait moins que rien, quelques mots inintelligibles.
La confusion a été générale, chacun a cru à une mystification.
Tout ce que le bureau des télégraphes de New-York, dûment
interrogé, a pu faire, c'est de certifier que la dite dépêche
venait bien de Prusse et non de quelques mauvais plaisants de

New-York, comme on pouvait le croire. Le mystère paraît
être resté jusqu'à aujourd'hui enveloppé dans une profonde
obscurité; en effet on ne retrouve pas trace dans le rapport
écrit de cette dépêche cabalistique dont le chiffre aura
probablement été perdu sans retour '.

Peut-être serez vous curieux de savoir la contenance que
faisaient les Français qui avaient quelques raisons de ne pas trouver
le monarque allemand tout aussi vénérable qu'on le répétait
autour d'eux? Leur patience était mise à une épreuve d'autant
plus rude qu'un correspondant américain de Rerlin avait exalté
cette intervention de l'empereur Guillaume comme un grand
événement inaugurant l'alliance du potentat avec les chrétiens
réunis en Amérique. Aujourd'hui encore, on peut lire dans le

rapport imprimé que ces salutations de l'empereur Guillaume
« font honneur à son caractère personnel, qu'elles sont d'un
grand poids par suite de sa position officielle comme le royal
patron du protestantisme évangélique sur le continent
européen.... » Il va sans dire qu'un si haut personnage ne saurait

manquer d'être pieux : aussi le rapporteur sur l'état religieux
de l'Allemagne a-t-il découvert des preuves de la dévotion de

l'empereur jusque dans les télégrammes qu'il envoyait pendant

1 Voici cette fameuse dépêche venant de Berlin et datée toutefois de
Dresde : Dì-esden, thejeivel ofprice is with you. C'est à ne pas oser hasarder
une traduction. Aussi le journal la Tribune, moniteur de l'Alliance, ajou-
te-t-il: « Voilà le message dans son exactitude; il a évidemment mystifié
bien du monde. »



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 371

la guerre à la reine Augusta. Cette piété de leur prince tient
beaucoup à cœur aux Allemands ; ils y reviennent sans cesse

comme s'ils avaient le sentiment qu'elle n'est pas précisément
facile à prouver. En effet Hengstenberg, qui s'y connaissait,
appelait tout simplement le prince impérial, aujourd'hui empereur,
franc-maçon et autre chose encore. En 1848 on disait ordinairement

de lui à Berlin, dans le monde théologique, que quand
il serait roi il ferait la guerre et transformerait les églises en

casernes. Si la seconde partie de la prophétie ne s'est pas
accomplie, ce serait donc en vue de mieux assurer la réalisation
de la première. Le monarque aurait eu son chemin de Damas.

Il est seulement dommage que cette route passe d'abord par
Sadowa et par Sedan. Cet étrange mélange de la politique et
de la religion nous rappelle un mot d'un homme d'esprit qui
caractérise fort bien cette théocratie éminemment utilitaire :

« Quand on voit les Prussiens prier, chacun doit se garer,
car on peut être sûr qu'ils vont faire quelque mauvais coup. »

Il serait donc grand temps d'en finir avec ce caractère religieux
et de la politique prussienne et du monarque qui la dirige. A
force de revenir sur ce sujet favori, les hommes d'église
allemands risqueraient de faire suspecter leur propre piété plutôt
que d'établir leur thèse.

Il va de soi que l'Alliance évangélique réunie à New-York
ne pouvait avoir rien à dire sur la politique de la gracieuse
Majesté qui lui envoyait de si aimables salutations. Dès sa

formation, l'Alliance évangélique a cru qu'il entrait dans sa

mission d'agir en faveur de la liberté religieuse partout où elle
serait méconnue. Elle est donc intervenue, par lettre ou par
délégation personnelle, en Italie, en Espagne, en Turquie, en
Perse, en Russie, en Suisse : elle a plaidé la cause des bap-
tistes en Allemagne et étendu ses sympathies jusqu'aux chrétiens

opprimés du sud de l'Afrique. Siégeant clans le Nouveau

monde, cette terre classique de la liberté, l'Alliance n'a pas eu
le moindre mot de sympathie pour les catholiques de l'Allemagne.

Et cependant, toutultramontains qu'ils sont, en donnant le

spectacle salutaire de gens qui savent souffrir pour leurs
convictions, erronées tant que vous voudrez, ne font-ils pas plus



372 LA THÉOLOGIE

d'honneur à la cause du christianisme et de l'humanité que
bien des protestants dont on est obligé d'admirer la prestesse
avec laquelle ils réussissent à éluder le devoir de mettre leur
conduite d'accord avec leur profession? Tel est jusqu'à présent

le fruit le plus authentique de l'alliance de l'empereur
d'Allemagne avec les chrétiens du monde entier représentés
à New-York. Si nous avons bonne mémoire, dès la fondation
de l'Alliance évangélique, M. Agénor de Gasparin refusa de

s'y associer, prévoyant qu'on pourrait aboutir à quelque chose

comme la ligue des princes protestants des guerres de

religion. Il est'regrettable que sa voix autorisée en ces matières
ne soit plus là pour avertir les hommes qui, sans s'en douter,
se laissent entraîner sur cette pente glissante.

Une voix cependant a troublé le parfait accord qui paraissait
régner aux assemblées de New-York. Il s'est trouvé un homme
assez insensible aux charmes de la brillante hospitalité américaine

pour ne pas se croire obligé de lui sacrifier les principes

américains. Sous ce titre : l'Alliance évangélique et

l'empereur d'Allemagne, un grand journal américain et un journal
français de New-York ont publié une lettre dont nous
extrayons ce qui suit. « Sans doute les besoins de l'église exigent

que les chrétiens de tous les pays et de toutes les confessions

se rapprochent les uns des autres pour une guerre en commun
contre l'incrédulité et la superstition de notre époque. Il reste
à savoir si ce combat demeurera exclusivement spirituel, ou si

en plaçant un monarque à leur tête, les protestants entendent
se préparer pour une lutte à main armée. Les Allemands sont
seuls compétents pour décider s'il leur convient de renouveler
la guerre de Trente ans sur une grande échelle, mais je suis

bien certain de ne pas me compromettre en déclarant que
parmi les protestants de langue française, on trouverait peu de

personnes pour se joindre à une sainte ligue ayant à sa tête

l'empereur Guillaume avec son cortège inséparable de canons

Krupp et de fusils à aiguille.
» Si nous déplorons les intrigues des ultramontains

cherchant à restaurer la monarchie en France pour mettre ce pays
à la tête d'une croisade destinée à rétablir le pouvoir temporel



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 373

du pape, nous condamnons encore plus fortement toute
prétention de l'empire allemand à représenter les intérêts
évangéliques.

» Eh quoi ce monstrueux mariage se serait consommé à

New-York, sur cette terre classique de la séparation de l'église
et de l'état? Les Etats-Unis auraient tenu sur les fonts
baptismaux ce nouveau né, la sainte ligue protestante, ayant
Guillaume pour père et l'Alliance évangélique pour mère? En

quittant nos familles il y a quelques semaines, pour affronter
les périls de l'Atlantique, nous nous attendions sans contredit
à voir bien des choses nouvelles en Amérique, mais notre
attente a été dépassée : jamais nous n'aurions pu supposer
que nous allions prêter notre concours à la résurrection d'une
théocratie protestante sur une vaste échelle.

» Jusqu'à preuve du contraire, nous nous permettrons de

croire que l'Alliance évangélique n'est nullement responsable
des belles choses qu'on met sur son compte. Le fait qu'un
secrétaire de l'Alliance s'est chargé de solliciter et de porter les

salutations de l'empereur Guillaume ne me paraît pas suffisant

pour justifier les commentaires anticipés qu'un correspondant
de Rerlin (New-York Observer, septembre^ a cru devoir donner
de cet événement.

» S'il en était autrement, je protesterais de la manière la
plus énergique en mon nom, au nom de mon ami M. de Pres-
sensé et de tous les chrétiens évangéliques des pays de langue
française. Je crois connaître assez l'histoire de votre pays et
les idées régnantes parmi vous sur ces matières pour être en
état de déclarer que votre public partagerait notre opinion.
Non, il ne sera pas dit que sur la terre de la'libre Amérique
on ait pu songer un seul instant à établir une espèce de ligue
protestante ayant à sa tête l'empereur Guillaume.

» Jusqu'à présent, l'Alliance évangélique s'est bornée à

présenter d'humbles représentations aux gouvernements (Russie,
etc. qui ne faisaient pas respecter la liberté religieuse. U est

regrettable qu'à New-York on n'ait pas persévéré dans cette
voie excellente. Puisque l'empereur Guillaume croyait devoir
envoyer ses salutations à l'Alliance, celle-ci avait une bonne oc-



374 LA THÉOLOGIE

casion de lui rendre politesse pour politesse. Quant à moi, si le

règlement des séances l'avait autorisé et s'il avait été permis de

discuter le jour où on a communiqué à la réunion de l'Alliance
les salutations de l'empereur d'Allemagne, j'aurais proposé d'y
répondre par la résolution suivante: «Pour la plus grande gloire
du protestantisme qui doit toujours représenter la cause de la
liberté civile, religieuse et politique, en vue d'éviter les

horreurs d'une guerre religieuse qui menace d'ensanglanter
l'Europe, dans ce siècle d'incrédulité, Sa Majesté Guillaume
le victorieux, roi de Prusse et empereur d'Allemagne, est

respectueusement invité à considérer s'il ne conviendrait pas

que, dans ses rapports avec les diverses églises, sectes ou
partis, son gouvernement voulût bien s'abstenir d'intervenir
dans les affaires intérieures des diverses dénominations et se

borner à réprimer non la simple manifestation des doctrines

politiques, religieuses ou morales, mais exclusivement des actes

contraires au droit commun et cela conformément aux principes

de cette liberté religieuse qui, malgré les différences

dogmatiques et ecclésiastiques, assure dans la république des

Etats-Unis la paix confessionnelle et la tranquillité publique...»
Cette communication ne paraît pas avoir été du goût de tout

le monde. En vrai démocrate s'inclinant devant la toute
puissance de l'opinion, tel Américain l'a déclarée inopportune ; le
courant général en faveur de l'Alliance était à son sens trop
irrésistible pour qu'il pût s'élever aucune voix discordante.
Bien que l'auteur eût déclaré ne pas parler en leur nom, les

délégués de langue française ont, paraît-il, cru devoir
protester ' contre cette manifestation tout à fait isolée, et cela

' Nous lisons en effet dans l'Indépendant de New-York du 13 nov. 1873 :

« Je crois nécessaire de déclarer que les délégués à l'Alliance, français et
suisses m'ont exprimé leurs sincères regrets au sujet de cette protestation

et m'ont hautement déclaré qu'ils la désavouaient complètement. »

Le secrétaire ne dit pas expressément que tous les délégués français et
suisses ont protesté auprès de lui, ce qui nous paraît en effet peu
probable. Il n'est pas non plus exact, comme on peut le voir par ce qui suit,
qu'il n'y ait eu que cette note discordante provoquée par cet étrange
manque de tact d'un républicain de naissance trop absorbé par ses

devoirs envers l'empereur vainqueur pour songer à ménager les vaincus.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 375

auprès du secrétaire même qui, par son intervention déplacée,
avait nécessité cette note discordante au sein d'une fête
chrétienne dans laquelle on aurait dû se garder avec le plus grand
soin de rouvrir des plaies encore saignantes. On marche de

surprise en surprise dans cet épisode. N'a-t-on pas prétendu
que l'auteur de tous ces froissements était particulièrement
bien qualifié pour aller chercher une tête couronnée comme
trouble fête, par la circonstance que, républicain de

naissance, il a fait de la république des Etats-Unis sa seconde

patrie
Ajoutons que tous les Américains d'origine allemande n'ont

pas goûté cette manière de voir. Nous trouvons dans un
journal allemand qui se publie à New-York sous le patronage
de la grande Société américaine des Traités, une énergique
protestation contre cette idée malheureuse défaire intervenir
l'empereur Guillaume dans les réunions de l'Alliance. « N'étant

pas initiés aux secrètes pensées des directeurs de

l'Alliance, nous ne pouvons comprendre qu'il fût utile pour les

réunions de l'Alliance d'aller solliciter le concours d'un prince
temporel. Nous l'avouons ouvertement, il nous paraît tout à

l'ait superflu d'être allé demander les sympathies de Sa Majesté

l'empereur d'Allemagne Avec la meilleure volonté du
monde il nous est impossible de comprendre que « l'approbation

cordiale et les encouragements de l'empereur » pussent
être d'une si haute portée et d'une telle importance pour le
succès des efforts de l'Alliance en général et pour la réussite
des réunions de New-York en particulier. Dans le royaume de

Dieu et de Jésus-Christ il n'y a pas de princes. En outre la

parole de Dieu nous exhorte à ne pas nous confier aux princes
qui ne sont que des hommes et qui ne peuvent être
d'aucun secours. L'histoire nous enseigne au contraire que
toutes les fois que la cause de Dieu a été remise à la puissance
et à la faveur des princes, elle en a spirituellement souffert, en

dépit de la prospérité extérieure. Pourquoi l'Alliance
attendrait-elle, ne serait-ce qu'au moindre degré, le résultat de ses

efforts du concours d'un prince terrestre? Malheur à elle s'il
lui arrivait de le faire Elle montrerait par là qu'elle fait de la



376 LA THÉOLOGIE

chair son bras. Pour le faire, comme chacun sait, on doit s'être
détourné du Seigneur par le cœur Et ce n'est pourtant pas le
cas de l'Alliance. Qu'on nous comprenne bien. Nous ne disons

pas que la demande de l'approbation impériale ait été en réalité

se confier en la faveur des princes, mais nous disons que
la démarche en a presque l'air et qu'elle peut être facilement
interprétée de cette manière. La lettre de Gastein favorise même
cette interprétation. Celui qui l'a écrite insiste sur « l'approbation

cordiale, » des efforts de l'Alliance par l'empereur
d'Allemagne, le royal protecteur du protestantisme en Europe, »

comme nous ne l'aurions jamais attendu d'un professeur de

théologie américain. Pour les vrais Américains il est anti-républicain

de se tourner vers les princes, de solliciter leur haute,
très haute, et suprême faveur ; quant au chrétien américain il
voit une haute inconvenance, une faute, un péché même dans

le fait d'aller réclamer les faveur des princes pour avancer
l'œuvre de Christ '. »

Ainsi parlent les gens qui savent demeurer maîtres d'eux-
mêmes au milieu des bruyants éclats d'une fête. Et il ne faut

pas croire au moins que ce soit là le langage d'un démocrate
allemand que ses convictions politiques ont contraint d'émi-

grer en Amérique. Celui qui s'exprime ainsi croit savoir « ce

qui est dû à l'empereur d'Allemagne aussi bien qu'aucun
enfant de la Suisse. »

On voit que les vrais spiritualistes, à quelque pays qu'ils
appartiennent, réussissent sans peine à s'entendre. Quant la
réconciliation entre les protestants français et les protestants
allemands s'effectuera, ce sera grâce à leur intervention. Il ne
faut pas l'oublier en effet, l'éloignement actuel est résulté non
pas du fait que les Allemands ont été vainqueurs, mais de ce

qu'ils ont oublié de triompher en chrétiens.
Il importe de remarquer ici que le pasteur allemand, M.

Leopold Witte, chargé de présenter un rapport sur Yultramonta-
nïsme et les quatre lois prussiennes 2, ne partage pas précisé-

1 L'empereur d'Allemagne et l'Alliance évangélique, Deutscher Volksfreund,
New-York, 4 octobre 1873, n° 40, pag. 316.

' La première proclame le droit de l'état a exercer un contrôle suprême



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 377

ment l'enthousiasme inconsidéré des Américains pour la
politique religieuse de Bismarck. Il déclare expressément qu'après
le concile du Vatican, la Prusse aurait dû mettre le marché àia
main à la papauté et lui proposer de traiter sur de nouvelles
bases. La seule circonstance atténuante qu'il plaide c'est la

guerre qui, absorbant toute l'attention, fit oublier les questions
religieuses. Ce n'est qu'après la victoire, dit notre auteur, que
« Bismarck aurait saisi toute la portée de la nouvelle politique
romaine dont antérieurement il n'aurait pas été suffisamment
effrayé. » Et M. Witte ajoute l'aveu suivant qui est une
condamnation expresse de toute la conduite du gouvernement
prussien: « En laissant passer la bonne occasion, le gouvernement

prussien s'était presque fermé la voie pour arriver à un
règlement convenable des affaires ecclésiastiques. Après avoir
tacitement reconnu le nouvel état de choses pendant deux

ans, il était un peu déplacé de venir déclarer tout à coup :

nous avons découvert que l'ancienne église catholique avec
laquelle nous avons traité n'existe plus. A tout risque, il fallait
répondre aux agressions romaines. Et cette réponse a été
donnée par les quatre lois en question. »

Ici on voudrait poser une question des plus indiscrètes.
Comment se fait-il qu'il ait fallu deux ans à un homme aussi

intelligent que M. Bismarck pour s'apercevoir tout à coup de

ce que les prétentions de Rome avaient de dangereux? Serait-
ce peut-être qu'après ses victoires et conquêtes, éprouvant le
besoin de donner une assiette nouvelle à la politique de l'Aile-

sur l'éducation du clergé; la seconde maintient le droit de l'état de
surveiller la discipline exercée par l'église sur le clergé; la troisième fixe
les limites du pouvoir disciplinaire de l'église sur les laïques; la
quatrième fixe quelques règles à suivre quand on quitte l'église.... L'observation

de ces lois offrant des difficultés dans la pratique, il a fallu depuis
édicter des ordonnances nouvelles. A mesure que le conflit s'envenimera,
le gouvernement sera obligé d'aller demander de nouvelles armes au
parlement, dont les dernières élections ont déjà eu lieu sur la question
religieuse. Le gouvernement est fatalement condamné à ne s'arrêter dans
cette voie que quand il aura été assez loin pour tourner contre lui, par
l'odieux de ces mesures, la majorité du public, d'ailleurs peu sympathique

par nature aux ultramontains.



378 LA THÉOLOGIE

magne, il a trouvé bon de déclarer de son chef fort dangereux
ces empiétements de Rome que jusqu'alors il avait tenus pour
innocents?

L'histoire seule, après des révélations qui ne manqueront

pas d'avoir lieu, pourra répondre à cette question capitale.
Elle seule pourra apprendre à nos petits-fils qui a commencé

cette vraie querelle d'Allemand entre Bismarck et Rome1. En

attendant il faut se borner à prendre acte des précieux aveux
du rapporteur de New-York.

Cette fameuse législation n'est donc qu'un pis-aller auquel
on s'est laissé acculer pour sortir à tout prix d'une situation
fausse dans laquelle on s'était engagé, faute d'avoir profité du
bon moment pour la dénouer convenablement. C'est là ce que
n'ont cessé de répéter les amis de la liberté religieuse. La lutte
entre Rome et la Prusse n'est plus qu'un conflit entre deux

despotismes également détestables ; elle doit laisser parfaitement

indifférent tout protestant qui fait passer les intérêts delà
justice et de la vérité avant ses prédilections et ses sympathies.
Disons toute notre pensée; nous sommes assez bon huguenot
pour qu'elle ne risque pas d'être mal comprise : nous sommes
fiers pour la cause du christianisme et de l'humanité de la ténacité

de ces ultramontains qui se font rançonner et emprisonner
pour de simples questions de discipline, tandis que la rougeur
nous monte au front quand nous songeons à la conduite de ces

protestants qui agissent comme si le moment n'était jamais
venu de se relever de leur systématique aplatissement devant
les caprices et les injures de l'état, décidé pourrait-on croire,
à ne plus laisser aucune vertu chrétienne intacte, sauf l'obéissance

servile.
Ajoutons en toute hâte que le rapport de M. Witte qui avait

si bien commencé, se perd dans le sophisme. On ne saurait,

1 N'est-ce pas peut-être parce qu'elles auraient pu jeter quelque jour
sur ce point capital que l'on a interdit avec tant de soin la publication
des pièces du conflit d'Arnim qui se rapportent à la question religieuse?
M. d'Arnim a eu beau avertir Bismarck, ce n'est que tard après la guerre
que cet homme si perspicace s'est aperçu que les décisions du concile du
Vatican pouvaient avoir de fâcheuses conséquences.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 379

dit-il, contester à la Prusse le droit de légitime défense contre
Rome. A merveille pourvu que cette défense soit conforme
au respect dû à la liberté, et M. Witte nous a déclaré que le

gouvernement prussien s'est mis dans son tort en laissant

passer la bonne occasion de porter la lutte sur ce terrain. Il
ne faut pas se placer dans une position déplorable, qui ne

permet de défendre l'état qu'en empiétant sur les droits de

l'église. C'est mal à propos, dit encore M. Witte, que les
ultramontains déclarent qu'il vaut mieux obéir à Dieu qu'aux
hommes; en réalité il n'y a pas Dieu d'un côté et l'homme de

l'autre, mais le pape qui se dit infaillible, prétend gouverner
la conscience de l'humanité, et le gouvernement prussien qui
a pour devoir sacré de sauvegarder la liberté de ses sujets.
Le malheur est que les sujets prussiens catholiques tiennent le

pape pour l'organe infaillible de la volonté de Dieu; et le
gouvernement prussien sort de sa mission et persécute, quand
sous prétexte de sauvegarder la liberté de ses sujets il prétend
leur interdire la liberté d'abdiquer entre les mains du pape.
Le sophisme est encore plus manifeste lorsque M. Witte
demande : Si le pape voulait organiser une saint-Barthélémy le

gouvernement devrait-il rester indifférent? le gouvernement
américain lui-même resterait-il les bras croisés en pareille
occurence Nul n'a jamais demandé à l'état d'abdiquer quand
l'église prétend troubler la paix publique et sortir du droit
commun. Mais il ne faut pas que l'état de son côté, sous
prétexte de se protéger lui-même, intervienne sur le terrain
ecclésiastique et persécute. Encore une fois mieux vaut un
bon divorce qu'un pareil mauvais ménage. Or pas plus d'un
côté que de l'autre on ne veut de cette solution. De part et

d'autre, en mettant en avant les intérêts de la liberté, on se

borne à combattre pour l'empire. Voilà pourquoi la querelle
menace de se prolonger longtemps encore, sans qu'on puisse
en entrevoir l'issue. Tout ce que les amis de la liberté peuvent
désirer, c'est qu'à la faveur des complications européennes il
ne sorte pas de ce conflit une affreuse guerre religieuse qui
serait la dernière honte de notre siècle sans foi.

Nous voulons bien croire qu'il existe en Allemagne des



380 LA THÉOLOGIE

esprits élevés faits pour comprendre la liberté religieuse, ut est

captus germanorum, mais jusqu'à présent il ne nous a pas été

donné d'en rencontrer. On peut être certain que dès qu'un
Allemand aborde ces matières-là il tombe dans les plus
monstrueuses hérésies. M. Witte par exemple trouve tout naturel que
le gouvernement prussien protège ses sujets contre les mesures

disciplinaires que Rome prend contre ses propres sectateurs.

C'est exactement comme ces Français voltairiens qui
sans pratiquer le catholicisme n'en jettent pas moins des cris
d'aigle en appelant à leur secours le bras séculier, chaque fois

qu'un curé refuse la sépulture ecclésiastique à un défunt qui
n'a pas voulu se confesser. Que l'état protège la vie de tous
ses sujets indistinctivement, de sorte que les peines spirituelles
ne puissent entraîner la mort; que l'état se refuse à reconnaître

les vœux perpétuels de façon à ce que l'église ne puisse
retenir dans un couvent une personne qui veut en sortir,
à la bonne heure en tout cela l'état ne sort pas de sa compétence.

Mais de quel droit irait-il protéger ses sujets contre le
déshonneur résultant d'une excommunication purement
ecclésiastique? C'est aux sujets à se protéger eux-mêmes en déclarant

qu'ils rompent avec l'église et ne font nul cas de sa

discipline. N'est-il pas monstrueux que de prétendus fidèles
invitent l'état à intervenir entre eux et leur église! M. Witte
ne tient nul compte de ces distinctions. Il veut que le gouvernement

prussien, transformé en moraliste et en théologien,
apprécie l'enseignement qui est donné dans les séminaires

catholiques et frappe les doctrines inspirant la haine du
protestantisme. On le voit, c'est l'inquisition pure et simple. De

plus, ce programme ne comprend rien moins que
l'extermination du catholicisme, car, pour si modérées qu'elles
soient, les doctrines de cette église ne cesseront d'inspirer la
haine du protestantisme. On ne sait plus où on s'arrêtera dès

que infidèle aux idées de l'état moderne, le gouvernement ne
se contentant pas de frapper l'acte reprehensible, prétend
descendre dans le fond des consciences pour apprécier les
doctrines mauvaises qui peuvent engendrer le fait délictueux.

Malgré tout cela M. Witte est obligé de faire des réserves.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 381

« Déterminer, comme le font les lois prussiennes, le degré de

connaissance que les ecclésiastiques romains doivent acquérir
en fait de science, de littérature, de philosophie, c'est dépasser
la compétence, de l'état. » Il déclare même que l'état devrait se

rappeler que le pouvoir spirituel ne saurait être vaincu par
des moyens extérieurs. Voilà qui est parler d'or 11 est fâcheux

que les savants allemands n'aient pas songé plus tôt à rappeler
cette vérité si simple à leur gouvernement. Peut-être auraient-
ils réussi à détourner la Prusse d'entrer dans une voie sans
issue. En y persévérant on ne peut manquer de rendre
intéressants des hommes qui le sont fort peu par eux-mêmes.

II
Si les rapports de l'Alliance ont été parfois plus que faibles,

étrangement rétrogrades pour tout ce qui tient à la liberté
religieuse, en revanche il en est d'autres qui ont fait une
pointe significative sur un terrain brûlant qu'on s'interdit
volontiers dans le monde religieux. Le fait est d'autant plus
significatif que l'Amérique est loin d'être le pays qui souffre
le plus du mal auquel il s'agit de porter remède. Les vastes
solitudes du nouveau monde offrent un travail rémunératif à

quiconque est doué d'énergie et de santé; les salaires sont
dans ce pays sensiblement plus élevés qu'ailleurs ; l'extrême
liberté dont on y jouit permet à chaque mécontent de se livrer
à de nouveaux essais sur l'organisation du travail. Grâce à

ces circonstances et à d'autres encore, la question sociale est
loin d'en être arrivée à cet état aigu et menaçant qu'on lui
connaît dans nos vieilles sociétés européennes. Un premier
capital n'est pas là-bas aussi indispensable qu'en Europe pour
se mettre en route sur le chemin qui conduit à la fortune ; et

puis on a vu aboutir très-haut tant de gens qui en partant
n'avaient pas le moindre sou vaillant, qu'on songe moins à exalter
ou à maudire le capital en le plaçant dans un antagonisme
insensé avec le travail.

Mais la question morale ne s'en pose pas moins ; elle se

présente même dans des circonstances heureuses qui peuvent

en faciliter la solution. Si nous vivions dans une époque



382 LA THÉOLOGIE

d'héroïsme chrétien on verrait briller les croyants à la tête
de ceux qui travaillent à résoudre ce difficile problème. Mais

malheureusement sur ce point-là comme sur bien d'autres,
l'église a perdu le gouvernement des esprits; elle s'est laissé

devancer. Les non-croyants se sont tellement emparés de la

question que les prétendus fidèles craindraient de ternir leur
réputation d'orthodoxie en y touchant du bout du doigt. Et
cependant que font la plupart de ces socialistes si mal famés?
Ils travaillant à la solution d'un problème que le christianisme
a lui-même posé en abolissant le servage et l'esclavage. On a

beau désavouer hautement les socialistes et leurs détestables

méthodes, il est impossible d'être assez étranger à l'esprit de celui

qui aimait particulièrement les pauvres et les petits pour ne

pas entendre de temps à autre une voix importune balbutier
confusément dans les dernières profondeurs de la conscience :

Ces gens là pourraient bien travailler fort mal à une tâche

qui te serait dévolue à toi-même, si au lieu de te croiser les
bras et de jouir en paix, tu étais plus jaloux de marcher sur
les traces de ce Jésus éminemment sympathique aux
malheureux que tu proclames ton maître. —Il faudra bien que les
chrétiens finissent par le reconnaître un jour. S'ils ont le droit
et le devoir de répudier les remèdes, souvent pires que le mal,
qu'on veut appliquer à la question sociale, ils sont tenus
d'avouer la plupart des aspirations de ceux qui s'en occupent.
Le chrétien, sous peine de renier la mission de l'Evangile
appelé à être le sel de la terre, ne saurait demeurer indifférent
à tout ce qui se rapporte à une plus équitable distribution des

fruits du travail, ou à la diminution des misères humaines.
Quand on aura compris cela, on sentira qu'en présence des

problèmes qui se posent il n'est pas permis de se renfermer

dans une neutralité hostile. Les générations futures
béniront comme saint tel hérétique qui, dévoré d'une noble

passion pour l'infortune, se consacre à relever dans les bas

fonds de la société les déshérités du monde, tandis qu'elles
auront dès longtemps oublié ceux qui trouvent moyen de faire
leurs affaires en conspirant avec les puissants pour maintenir
ce qui est, quand ils ne travaillent pas, sous prétexte de piété



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 383

chrétienne de haut goût, à creuser l'abîme déjà trop profond
qui sépare Lazare du mauvais riche, parfois le pauvre péager
du pharisien.

En abordant la question par ce bout-là, les conférences de

New-York ont donné un exemple qui ne devrait pas passer
inaperçu. Il faut bien le dire, c'est en bonne partie parmi les

riches et les puissants que les réunions de l'Alliance ont trouvé
de la sympathie. Aussi le professeur Taylor-Lewis, calviniste
d'ailleurs des plus foncés, est-il tout à fait le bienvenu quand
il rappelle en ces termes que les petits ne doivent pas être
perdus de vue. « Si nous estimons être en communion avec le

corps sacré de Jésus-Christ, dit-il, nous sentirons que le plus
humble, le plus ignorant, le moins cultivé, le chrétien qui
occupe le degré le plus inférieur de l'échelle sociale, nous touche
de plus près, doit être plus estimé, plus aimé, — et cela non
au point de vue de l'esthétique, de la condescendance ou de la

sentimentalité, — mais réellement, cordialement, pratiquement,

que l'homme le plus cultivé, le plus instruit, le plus
haut placé dans la société, qui n'appartient pas à la famille de

Jésus-Christ. » Recueillons encore la parole précieuse d'un
vieux pasteur episcopal, je crois, qui a blanchi dans les œuvres
de bienfaisance. Elle est à l'adresse de ces disciples raffinés du

charpentier, qui croiraient déroger s'ils frayaient avec d'autres
qu'avec des grands seigneurs, des dignitaires ecclésiastiques
ou des banquiers. « Les hommes comprennent la fraternité.
Ils la désirent, ils l'inventeront sous les formes qui leur
conviennent, loges de francs-maçons, clubs, etc. Qu'ils puissent
contempler la fraternité dans l'église, oui, même le socialisme
et le communisme. Que l'église fasse connaître toutes ces
choses sous leur vraie forme, en prenant avec toutes ses forces
la direction de tous les mouvements en faveur de la bienfaisance,

la direction de toutes les œuvres philanthropiques.
Qu'elle s'intéresse à ceux qui sont écrasés, opprimés; qu'en
les relevant elle fasse briller en eux l'humanité rachetée ;
qu'elle soit la première à défendre les justes droits de l'homme;
qu'elle ne se mette pas au service des riches el des puissants

pour exécuter docilement leurs caprices et proclamer que



384 LA THÉOLOGIE

l'homme riche et le Lazare de la parabole représentent l'état
normal de la société ; que, dans notre vie conventionnelle, il
doit nécessairement' y avoir un abîme impossible à franchir
entre le riche et le pauvre ; qu'elle ne laisse pas à l'état le soin
de relever les classes inférieures, comme si cela ne concernait

que lui seul ; qu'elle montre que les intérêts de l'humanité
sont les siens ; oserai-je le dire que l'église rende enfin justice

à son Christ en faisant contempler en lui le plus grand des

philanthropes, le Christ non pas des théologiens et des scribes,
mais le Christ de Matthieu, de Marc, de Luc et de Jean; le

Christ qui émancipe le nègre et brise les chaînes de la tyrannie,

rompt le joug des richesses iniques qui ensevelissent les

enfants du pauvre dans les trous et les bourbiers de la terre ;

qu'on comprenne que Christ est tout cela, aussi bien que le

puissant rédempteur de l'esclavage du péché introduisant les

siens dans la glorieuse liberté des enfants de Dieu. Voilà
comment l'église doit faire briller le socialisme et le communisme
chrétiens. Qu'elle se déclare aussi en faveur de la liberté, de

l'égalité et de la fraternité. Que ce congrès chrétien, — car qui
a plus de droit pour le faire — déclare à l'église que telle
est bien sa mission ; qu'elle soit mise en demeure de justifier
sa prétention à être la bienfaitrice de l'humanité. »

Ces déclarations, fort significatives en elles-mêmes, acquièrent

encore une plus haute portée en sortant de la bouche d'un
pasteur de l'église episcopale. On sait qu'en Amérique comme
ailleurs, c'est là l'église des privilégiés de la fortune auxquels
un ritualisme doucereux, éblouissant de lumières et parfumé
d'encens, sert à travers force litanies et génuflexions une dévotion

d'autant plus acceptable que cette austérité et cette
correction de formes plus ou moins catholiques détournent mieux
de la vraie spiritualité, dont un symbolisme artificiel serait la
forme la plus adéquate, au dire d'habiles avocats. Généralement

parlant, on s'arrange de façon à être les plus dévots et
les plus mondains de tous ceux qui se réclament du charpentier.

Toutefois les manifestations de ce bon pasteur episcopal ne

sont encore que des vœux, des indications accidentelles. Deux



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 385

rapporteurs, deux présidents de collège, position fort importante

en Amérique, ont abordé directement le grand problème
du jour. Dans une étude sur la question du travail, le docteur
William-H. Allen, président du collège Girard, à Philadelphie,
après avoir signalé les griefs légitimes des ouvriers qui se

plaignent en Amérique et encore plus en Europe, a conclu en ces
termes : « La coopération et l'arbitrage peuvent prévenir des

grèves et mettre un terme à bien des différends entre maîtres
et ouvriers; mais ce ne sont là que des palliatifs qui ne remontent

pas à la racine du mal. Les causes de la dépression du
travail sont de longue durée ; elles sont à tel point entrelacées
dans l'organisme de la société qu'elles ne sauraient être écartées

d'une manière soudaine sans entraîner des convulsions et
la ruine. Ces causes peuvent et doivent disparaître graduellement

et sûrement, au moyen d'une législation sage et conservatrice.

Parmi ces causes il faut signaler l'émission exagérée
du papier-monnaie, un intérêt exagéré de l'argent, les armées

permanentes, les guerres et les dettes nationales. Toules les

dépenses résultant de ces causes sont payées par le travail et

par le travail seul. Ce sont les ouvriers qui nourrissent et
habillent des millions de soldats et leur fournissent tous les

moyens de destruction modernes; pendant la guerre, les
ouvriers remplissent les rangs des bataillons décimés, pendant la
paix, ils paient les frais de guerre. Si l'association internationale

est réellement ce qu'elle prétend être, une société fraternelle

de toutes les nations, qu'elle emploie son influence et sa

puissance, si elle en possède, à propager la paix sur la terre
et la bonne volonté parmi les hommes. Qu'elle travaille à

déraciner les jalousies et les rivalités nationales; qu'elle s'essaie à

diminuer les craintes des faibles et à contenir l'ambition des

forts ; qu'elle enseigne aux gouvernants que la raison est un
meilleur arbitre que la force, et que les duels internationaux
sont aussi impuissants à trancher des questions de droit et de

justice que les duels entre particuliers. Cette société accomplira

alors une œuvre digne de son nom imposant. 11 sera
possible alors de licencier les armées permanentes ; les soldats

qui consument tout et ne produisent rien, pourront être enrôlés
THÉOL. ET PHIL. 1875. 25



386 LA THÉOLOGIE

dans la grande armée de l'industrie ; les dépenses énormes

que réclame la guerre pourront être consacrées à nourrir ceux
qui ont faim et à habiller ceux qui sont nus ; un lourd fardeau
sera enlevé de sur les épaules de millions de travailleurs ; les
nations professant le christianisme seront alors quelque peu
pénétrées de l'esprit de Christ. »

Le conseil est excellent. Mais M. Allen ne se trompe-t-il pas
d'adresse en l'envoyant à l'internationale Celte société pourrait

répondre qu'elle court au plus pressé : ventre affamé n'est
pas plus disposé à faire qu'à entendre de longs discours. La
société internationale croit devoir réclamer avant tout, à tort
ou à raison, ce qui est équitablement dû aux ouvriers; à d'autres

l'obligation de prêcher les sentiments qui doivent porter
les heureux de ce monde à être justes et équitables.

Ajoutons qu'un autre rapporteur s'est admirablement acquitté
de la tâche que M. le docteur Allen avait trop perdue de vue.
Dans un excellent rapport sur le bon usage de la richesse, M. le
docteur Anderson, président de l'université de Rochester (Etat
de New-York), traite exclusivement le côté religieux du
problème. D'après le rapporteur, l'obligation de travailler existe

pour tout le monde, indépendamment de l'usage qui peut être
fait des fruits du travail. L'homme qui vit sur le travail du

public sans ajouter rien pour sa part à la richesse ou au bien-
être moral de la communauté n'est qu'un misérable mendiant.
S'il est capable de travailler et s'il s'y refuse, il devient aussitôt

un criminel et le gouvernement l'oblige à travailler. C'est

ajouter le titre de voleur à celui de mendiant. Avec quelques
légères modifications, cette même loi peut être appliquée à

celui qui vit sur le travail de ses parents ou de ses ancêtres,
sans accroître par le sien la richesse ou le bien-être moral
de la société. La possession d'une richesse venue par héritage
ne saurait dispenser de l'obligation de travailler. La richesse
d'un homme lui permet de rendre ses efforts extrêmement
productifs ; s'il se soustrait à l'obligation du travail, il est par
conséquent plus criminel encore que s'il était pauvre. La
production de la richesse matérielle et de la richesse morale sont
réciproquement indispensables; l'une peut de plus se trans-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 387

former en l'autre. A mesure que le niveau moral s'abaisse la
capacité productrice de la richesse diminue dans la même
proportion. Le crédit, ce nerf du commerce moderne, n'est que
de la foi en l'honnêteté et en la capacité de ceux à qui il est
accordé. C'est là un fruit bien authentique du christianisme.
Le crédit, dans l'acception moderne du terme, était inconnu
aux anciens. Le marchand était jadis obligé d'accompagner sa

marchandise ou de la colporter. Le commerce, avec les magnifiques

dimensions qu'il a prises dans les temps modernes, ne

peut exister sans le contrôle des obligations morales dans l'esprit

de ceux qui s'y livrent. Il n'y a pas de système d'espionnage
ou de police, si bien réglé qu'il soit, qui puisse offrir les garanties

désirables. Quand la confiance dans le caractère des gens
fait défaut, le commerce est frappé de paralysie.

Aux yeux du chrétien, l'usage de la richesse est un des sujets
de première importance. La richesse n'a de valeur pour lui
que comme preuve de l'industrie et de l'abnégation de celui

qui la possède, et comme moyen d'élever, de sanctifier et de

sauver les hommes.
Accumuler des richesses, c'est accroître une puissance qui

n'a de valeur aux yeux de Dieu qu'en tant qu'elle sert à de

nobles fins. L'expérience universelle montre que lorsqu'un
homme accumule des biens hors de proportion avec ses
besoins raisonnables ou ceux des siens, cette fortune perd la
faculté de procurer le bien-être. Le travail et les soucis pour
garder ce qu'on possède sont souvent plus grands que ceux
qu'il a fallu pour l'acquérir. C'est ici une loi divine qu'on ne
peut avoir une vraie jouissance qu'en s'oubliant soi-même,
en usant de sa capacité de faire du bien aux autres. Que l'avarice

ne cherche pas à se déguiser derrière le devoir d'amasser

pour ses enfants. C'est leur rendre le pire des services que de
les dispenser d'arriver à cette vraie noblesse qui ne se conçoit
que comme un fruit du travail, de la peine et du dévouement.
Dans les pays où, faute de majorat, la fortune tend toujours à

se distribuer également, il est de notoriété que les plus
laborieux, les plus harassés et les plus fatigués sont les détenteurs
de fortunes immenses.



388 LA THÉOLOGIE

Il va sans dire que le christianisme garantit aussi fortement
que possible le droit de propriété et le droit à l'héritage. Mais

il contrebalance la sanction morale qu'il donne à ces institutions

par les devoirs attachés à la possession de la richesse,
devoirs qui ont le pas sur le droit de posséder. Le christianisme
garantit au savant et à l'artiste le droit de posséder les fruits
de ses pensées, mais en lui imposant l'obligation impérieuse
de se servir de ce qu'il possède pour le bien de ses frères. Au-
dessus de tout droit personnel ou politique, le christianisme
place un devoir correspondant. Plus un homme possède de

talents brillants ou de fortune, plus son obligation de faire du
bien augmente. Ces droits et ces devoirs peuvent être divisés
dans la pensée, mais non de fait ; ce sont des parties d'un même

système, ils se complètent les uns les autres. Ce rapport est

tellement fondamental qu'il est reconnu par l'utilitarisme sous
sa forme la moins relevée, comme dans la morale chrétienne
la plus sublime. La loi de l'abnégation doit être admise comme
la condition universelle de tout développement moral individuel

et de toute amélioration, de tout bien-être de la société.
La doctrine de l'altruisme, mise en avant par Comte et par ses

disciples comme une découverte scientifique, n'est qu'un
nouveau nom pour l'ancienne loi chrétienne qui a reçu sa plus
haute sanction sur la croix de la rédemption. C'est parce qu'on
méconnaît la. corrélation existant entre les droits et les devoirs

par rapport à la propriété qu'on voit surgir les grands et

dangereux conflits entre le travail et le capital.
L'économie politique et la morale s'accordent à déclarer que

l'état laissant décider la valeur du capital et du travail par la

loi de l'offre et de la demande, doit se garder d'intervenir en

rien dans les transactions. Mais alors qui se chargera donc de

résoudre les questions épineuses entre le travail et le capital?
Dans tous les pays chrétiens le capital s'accumule avec une
rapidité sans exemple dans le passé. Par suite d'une loi inflexible,
les plus habiles et les plus intelligents ne manqueront pas
d'avoir le contrôle de ces sommes considérables. Comment
empêcher que ces énormes accaparements ne deviennent un
danger et un moyen d'oppression? Quoi que puissent faire les



DES RÉUNIONS LE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 389

législateurs de l'avenir, la morale seule peut fournir une solution

complète et satisfaisante de la difficulté. Le mécontentement

très général des classes ouvrières indique qu'elles
commencent à pressentir les obligations incombant aux personnes
riches. Les ouvriers ne perdent que trop souvent de vue les
droits des détenteurs de la propriété. D'autre part, si les classes

riches sont très jalouses de leurs droits, elles oublient à un
degré effrayant les obligations diverses et importantes
attachées à la fortune. De là l'antagonisme entre le riche et le

pauvre. Pas plus d'un côté que de l'autre on n'a compris la
grande leçon de fraternité donnée par le christianisme : on
oublie que pour tout être moral les droits et les devoirs sont
dans une étroite corrélation. L'amour de Christ doit devenir
l'atmosphère commune dans laquelle se meuvent et le riche
et le pauvre. C'est le devoir des chrétiens et spécialement des

riches d'étudier ce problème avec le plus grand soin, de peur
qu'ils ne deviennent sans le vouloir des agents d'oppression.
Les aristocraties et la féodalité du passé ont disparu sans
retour, mais on en voit poindre une autre tout aussi puissante et
envahissante la féodalité qui consiste dans l'association du

capital. Le contrôle en est dans les mains de corporations dont
l'unique préoccupation est de défendre, d'accroître la puissance
dont elles sont déjà investies. Les corporations n'ont pas d'âme,
dit-on généralement. C'est déclarer que la loi leur accorde
tous les droits attachés à la richesse et les dispense des devoirs

correspondants.
C'est justement ici que se trouve un des grands dangers

menaçant la société moderne. On ne peut qu'être effrayé en

songeant à ce que les corporations posséderont avant un siècle;
si elles continuent à être dispensées des obligations morales
inhérentes à la fortune, on peut se faire à peine une idée de la
puissance de mal faire dont elles seront revêtues. Ne font-elles
pas déjà la hausse et la baisse au gré de leurs intérêts? Le désir
ardent de s'enrichir au plus vite ne conduit-il pas à des fraudes
financières qui finissent par porter la ruine et la désolation
dans l'humble chaumière? Il n'y a qu'un moyen de prévenir
ce mal qui ne peut aller qu'en croissant : le capital, comme



390 LA THÉOLOGIE

tout autre puissance, doit être mis sous le contrôle de la loi
chrétienne du sacrifice. Il est grand temps que, quand il s'agit
d'accumuler des richesses et de les administrer, on tienne

compte des règles élémentaires de la moralité chrétienne.
Aucun chrétien ne peut se permettre, comme directeur d'une
société financière, ce qu'il répugnerait à faire comme individu.
Il ne peut accepter sa part des profits acquis par l'oppression
des pauvres ou par d'habiles combinaisons en vue de dépouiller

le riche. On ne peut violer impunément les lois qui règlent
l'accumulation et l'administration de la propriété. Les grandes
crises financières, qui se sont propagées comme des pestes
depuis la fameuse entreprise de Law jusqu'à celles de nos

jours, sont autant d'exemples éclatants de la justice retributive
de Dieu.

« Si notre capacité de donner, dit le président Anderson en
faisant allusion aux circonstances particulières de l'Amérique,
ne dépasse pas notre faculté d'accumuler, l'ignorance, le mal
et la superstition prendront possession de notre beau pays.
Nous aurons beau nous vanter de notre liberté de penser et

d'agir, nous deviendrons un objet de risée pour toutes les
nations. »

Heureux pays où l'on peut donner tous ces avertissements
salutaires sans risquer de passer pour un révolutionnaire ou
un athée On se prend à espérer que dans ce nouveau monde
les classes conservatrices ont réellement appris quelque chose.

« Ce principe, poursuit M. Anderson, s'applique également à

l'Europe. Jusqu'à présent les institutions religieuses ont été

contrôlées et soutenues par l'état. Pas n'est besoin d'être
prophète pour prédire que tôt ou tard le lien entre l'église et l'état
sera rompu. Toutes les forces spirituelles et politiques de la

civilisation moderne semblent tendre à ce but. Le temps ne

paraît pas très éloigné où les chrétiens d'Europe devront
entreprendre l'œuvre de l'évangélisation à l'intérieur comme
celle des missions chez les païens.

» Ce nouvel état de choses provoquera, dans un avenir

prochain, un déploiement de bienfaisance chrétienne tel que
l'ancien monde n'a jamais rien vu de semblable. Les masses



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 391

ignorantes et non évangélisées, héritage de la féodalité, s'avancent

en colonnes serrées pour réclamer leurs droits politiques,
bien qu'elles ignorent les premiers éléments des devoirs
politiques. Il faut que ces souverains de l'avenir soient placés sous
le contrôle d'un christianisme intelligent, sans quoi leur
émancipation sera suivie de terribles catastrophes et pour eux et

pour l'ordre social. Ce ne sont pas ici des dangers imaginaires.
La France et l'Espagne déchirées et sanglantes sont là pour
nous apprendre le peu de valeur de la simple liberté d'action,
quand elle n'est pas guidée par l'amour chrétien et contenue

par la loi morale. Ce n'est qu'en élevant moralement et
intellectuellement les nouveaux dépositaires du pouvoir politique
qu'on pourra maintenir cet ordre social qui seul permet de

jouir en paix de la fortune.
» Le socialisme, ce spectre qui hante l'esprit des Européens,

se comprend fort bien. Il provient du sentiment de leur nouvelle

puissance politique chez des hommes qui ne connaissent

pas cette faculté de se contenir soi-même résultant de l'éducation

de la conscience. Quand ces millions d'hommes démoralisés

décideront de faire prévaloir leur terrible puissance, on
aura beau faire, ni système raffiné de police, ni armées permanentes

ne pourront les tenir en échec. »

Voilà les remèdes moraux que nous proposent les
conservateurs de la jeune Amérique. Quant aux hommes de nos
classes dirigeantes, ils se contentent de donner un tour de vis
de plus à la machine de compression, afin de pouvoir se garer
plus à leur aise de l'avènement des nouvelles couches sociales,
eux les petits-fils de ceux qui, à la fin du siècle dernier, ont
supplanté l'aristocratie. Puis, quand la peur les prend, ils se

jettent sur des spécifiques miraculeux : les eaux de Lourdes,
les merveilles de la Salette, etc., etc.

M. Renan lui-même, dans les jours mauvais, ne craint pas
de recourir à des recettes du même genre, comme le fait a été

signalé dans un des rapports lus à New-York. Cet illustre
écrivain nous déclarait dernièrement qu'il n'est pas possible

que tous les hommes jouissent, que tous soient bien élevés,
délicats, vertueux ; il regrette ce bon vieux temps « où le pau-



392 LA THÉOLOGIE

vre jouissait de la richesse du riche, le moine des joies du

mondain, le mondain des prières du moine... C'est à la religion,
ajoute-t-il, qu'il appartient d'expliquer ces mystères et d'offrir
dans le monde idéal de surabondantes consolations à tous les

sacrifiés d'ici-bas... Ne dites donc pas au pauvre qu'il est pauvre

par sa faute ; ne l'engagez pas à se délivrer de la pauvreté
comme d'une honte ; faites-lui aimer la pauvreté ; montrez-lui-
en la noblesse, le charme, la beauté, la douceur. Là est le
chef-d'œuvre de Jésus. L'exaltation de la pauvreté est son coup
de maître '.

» Au nom de l'Amérique libre et chrétienne, ajoute le rapporteur,

nous pouvons repousser une telle manière de voir comme
un crime de lèse-humanité et de lèse-christianisme. Grâce à

Dieu, dans votre heureux pays où la civilisation protestante est
en train de porter tous ses fruits, vous ne rêvez pas la restauration

fantastique du moyen âge. Votre idéal de société est en
avant et non en arrière ; à vous appartiennent les nobles
hardiesses, les sublimes témérités. Il y a place au grand soleil de

la liberté américaine et pour le prolétaire d'Europe, et pour ie

nègre de l'Afrique et bientôt pour le naturel de l'extrême
Orient. A tous, vous offrez les mêmes droits et les mêmes
chances. Bien loin de leur prêcher ce grand mensonge de

l'exaltation de la pauvreté par Jésus-Christ, vous les admettez

généreusement à jouir de tous les bienfaits de votre civilisation

; vous leur offrez le moyen de restaurer à tous égards en

eux les traits effacés de l'image de Dieu. Tandis que l'incrédulité

est inhumaine et fait l'apologie des souffrances sociales,
dont elle prend aisément son parti parce qu'elle se sent

impuissante à y porter remède, vous montrez victorieusement

que le christianisme est éminemment humain, ami de tous les

progrès et dispensateur des grâces temporelles et spirituelles,
à l'usage de tous les enfants d'Adam. Pour que l'Evangile
demeure une puissance sociale et civilisatrice, il faut, en tout
premier lieu, qu'il soit une vérité dont l'individu doit vivre.

1 Préface de la Vie de Jésus, édition illustrée. De la monarchie
constitutionnelle en France depuis la révolution de lévrier. Revue des deux
Mondes. 1er novembre 1869.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 393

Il ne peut être ravalé au rang de simple moyen, de frein
destiné à assurer le repos et les jouissances des grands et des

heureux, en maintenant les petits et les déshérités dans la
résignation, dans les souffrances et dans la superstition. De peur
d'être troublé dans la jouissance épicurienne des biens de ce

monde, indiquer du doigt le ciel et les espérances éternelles à

tous les sacrifiés d'ici-bas, en retenant à grand peine sur ses

lèvres le sourire du dédain transcendantal, c'est se moquer de

Dieu, des hommes et de soi-même. Prétendre recommander

l'Evangile par de telles considérations, ce n'est pas seulement
se rendre coupable d'une cruelle ironie, c'est justifier les
haines de tous les sacrifiés de ce monde. En effet, leur grand
grief contre les églises, c'est qu'elles prétendent les faire
renoncer à leur part légitime des jouissances de ce monde, en leur
promettant des biens spirituels et éternels auxquels ceux qui
les y renvoient ne croient plus eux-mêmes. Messieurs, c'est là la
lèpre qui nous ronge en Europe : la religion prétend demeurer
une force sociale alors qu'elle a cessé d'être pour l'individu une
puissance régénératrice; tout le monde veut une religion
officielle pour le peuple ; personne ne veut d'une religion personnelle

à son propre usage.
» Félicitez-vous, messieurs, de ce qu'en Amérique vous ne

connaissez pas cette hiérarchie sociale qui permet d'être à la
fois riche et pauvre, épicurien incrédule et chrétien livré aux
pratiques ascétiques, le tout en vertu d'une procuration.
Arrière de nous la poésie, l'idéal, la religion tant vantée d'une
société qui donnerait aux riches incrédules toutes les
jouissances d'ici-bas, en réservant les biens éternels pour les sacrifiés

de ce monde. Les conséquences d'un individualisme farouche

et irréligieux sont graves sans doute. Mais peuvent-elles
être comparées à celles d'une hiérarchie sociale qui recouvrirait

les mêmes calculs de l'égoïsme du venin d'une insigne
hypocrisie Bénissez Dieu de ce que, dans la civilisation
américaine, la religion n'est pas un simple instrument de police,
mais une puissance honorée et respectée, un pouvoir d'en
haut qui a des lois à dicter et au riche et au pauvre. A l'heureux

de ce monde égoïste et sans entrailles, qui ne saurait pas



394 LA THÉOLOGIE

sympathiser avec les malheureux, elle a le droit et le devoir
de dire comme à Caïn : Qu'as-tu fait La voix du sang de ton
frère crie de la terre à moi. liest interdit au chrétien de prendre

son parti des souffrances et des misères de ses frères, pour
si inévitables qu'elles puissent paraître, car il a foi en la
puissance du Rédempteur venu pour détruire ici-bas les

conséquences du péché et pour faire toutes choses nouvelles. »

Telle est la différence entre la civilisation protestante et la

civilisation catholique. On imaginerait difficilement un plus saisissant

contraste. Le tableau serait-il peut-être trop beau?
Aurait-on exagéré la portée du sentiment de la solidarité chez ces
individualistes du nouveau monde Ecoutons encore un sectaire

américain, — ce n'est qu'un baptiste, — qui en fait d'humanité

peut en remontrer à plus d'un grand philosophe.
« Pour conjurer ces dangers de l'avenir, il faut, dit-il, et cela

immédiatement, le déploiement d'une activité évangélique plus
intelligente, plus aimante que tout ce que l'on a pu voir depuis
le siècle apostolique. C'est la gloire de la confédération suisse

que, quand un coup de canon part sur une de ses frontières,
chaque Suisse est instantanément transformé en soldat. La
condition de l'ancien monde et du nouveau est telle qu'il n'est
ni homme ni femme qui puisse prétendre au titre de disciple
de Christ, s'il n'est prêt à être incorporé, d'une façon ou d'une

autre, à cette grande armée des ouvriers de l'Evangile. Tout
ce que le chrétien est, tout ce qu'il a, tout ce qu'il peut acquérir,

tout cela appartient à Christ et à l'humanité que Christ
représente en sa personne. »

Fidèle à son idée fondamentale de l'étroite connexion entre
le problème économique et le problème moral, M. Anderson
divise cette armée chrétienne en deux ailes : ceux qui travaillent

à augmenter la fortune matérielle, ceux qui soignent le

bien-être moral de la société moderne. Voici une idée
éminemment américaine qui risque de scandaliser ceux qui
estiment être d'excellents chrétiens, sous prétexte qu'ils consacrent

quelques bribes de leur superflu à maintenir des œuvres
orthodoxes. M. Anderson n'estime pas que le devoir de se

sacrifier en renonçant à tout bien-être matériel incombe à ceux



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 395

là seulement qui travaillent à augmenter la richesse morale et

intellectuelle, tandis que les autres n'auraient que le souci de

jouir à leur aise d'une fortune qu'ils pourraient augmenter
indéfiniment. « De part et d'autre, dit-il, on n'est digne de

porter le nom de chrétien qu'à condition de vivre de la vie
dont Christ a vécu et de travailler dans la mesure de ses forces
à réaliser son plan de miséricorde envers les hommes... Les
classes riches sont tenues de consacrer leur surplus au même

but... Le devoir du prédicateur de prêcher, du professeur
d'enseigner n'est pas plus impératif que l'obligation pour le
riche de consacrer une proportion égale de son avoir à des

objets de bienfaisance. »

On le voit, c'est un terrible égalitaire que cet Américain. Il
ose prétendre que tous les sacrifices ne doivent pas être
exclusivement supportés par ceux qui plaident la cause de l'esprit!
Dans nos pays, les représentants des idées morales et religieuses

pourraient se mettre en grève si les nécessités matérielles
les y forçaient, sans que personne songeât à parlementer avec

eux. Les favorisés de la fortune seraient les derniers à se

douter qu'il s'agit des bases mêmes de leur bien-être. Qui sait?

Avant longtemps peut-être, du train dont vont les choses, les

classes aisées seront obligées d'incliner légèrement dans la

direction de notre sectaire transatlantique. On peut prévoir le

moment où le nombre des ministres de la religion en Europe
sera complètement insuffisant pour les besoins du culte

public. Pour excuser sa parcimonie, on ne pourra plus
prétendre qu'on n'est que simple administrateur des biens que
l'on a reçus de Dieu, car il est impossible d'admettre que le
seul légitime propriétaire approuve une économie allant
jusqu'à laisser périr son église. Et puis il faudra se contenter de

l'unique protection du gendarme pour assurer aux heureux du
siècle la jouissance de leur fortune. Mais espérons que l'on aura
encore assez de clairvoyance pour se sauver. Du moment où on

en viendrait, dans notre vieux monde, à laisser se mesurer,
sans intervention de la morale et de la religion pour amortir
le choc, l'armée des vaches maigres et celle des vaches grasses,

l'issue, comme dit M. Anderson, ne saurait être douteuse.



396 LA THÉOLOGIE

Pour justifier sa théorie, le rapporteur américain remonte
jusqu'aux sommités de la doctrine évangélique, jusqu'au dogme
de l'expiation dont on a moins goûté jusqu'à présent les

conséquences morales et pratiques que le côté théorique et spéculatif.

« Cette doctrine de l'expiation est, dit-il, ce qui communique

sa puissance à l'exemple de Christ. Ce n'est que quand
l'église l'aura reconnu que le christianisme aura repris son
efficace primitive. Il ne faut pas s'imaginer avoir saisi l'exemple
du Sauveur quand on s'en est tenu aux formes négatives de la
vertu. Ce n'est qu'en réalisant la grande idée positive de vivre
pour les autres, qu'en consacrant tout ce qu'on peut faire,
souffrir, posséder, au salut des hommes qu'on approche de

Christ. Le monde a besoin de ce genre de piété qui enseigne à

consacrer entièrement toutes les forces et tous les talents à des

fins chrétiennes. Quand l'expiation sur le Calvaire sera reconnue

comme l'élément substantiel, la moelle dans l'exemple de

Christ, aussi bien que la condition objective de notre salut,
une ère nouvelle s'ouvrira pour l'église et pour l'humanité.
On ne se demandera pas alors à quoi puis-je réduire ce que je
dois faire pour la cause de Christ, mais plutôt : combien de

puissance puis-je acquérir en vue de la déposer sans réserve
aucune sur l'autel du sacrifice. »

» Il a été beaucoup question pendant les réunions de
l'Alliance de défendre la foi chrétienne. C'est fort bien ; mais
n'attachons-nous peut-être pas trop d'importance et aux attaques
des ennemis et aux défenses des amis? Il n'y a pas d'arme qui
puisse prévaloir contre, une charité divine semblable à celle de

Christ. La plus belle défense du christianisme ne consiste-t-elle

pas à le faire briller devant le monde dans toute sa pureté et
toute sa gloire? Quelle conception de la foi chrélienne émouvait

le cœur du grand apôtre quand il s'écriait : Je porte en
mon corps les flétrissures du Seigneur Jésus quand il pouvait
désirer « d'être séparé de Christ pour mes frères qui sont mes
» parents selon la chair? »

» Le christianisme n'a pas tant besoin qu'on le défende,
mais qu'on le montre. Le christianisme ne devra pas son salut
à la stratégie des théologiens. Quand toutes les formes de



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 397

l'activité chrétienne, toutes les puissances de l'Evangile auront
pris une attitude agressive contre le royaume des ténèbres, on
n'aura ni le loisir, ni le besoin de faire de l'apologétique... Si

la dîme des fortunes de tous les chrétiens des divers pays
représentés dans cette Alliance pouvait être simultanément
consacrée à l'avancement du règne de Dieu, cet événement
produirait un effet plus grand et plus immédiat sur les incrédules

que tous les ouvrages d'apologétique publiés depuis la renaissance

des lettres. Il n'y a qu'une chose qui puisse égaler en
importance le devoir de faire un bon usage de la fortune, celui
de bien employer ses talents dans l'œuvre de la prédication de

l'Evangile de Christ. »

III

Les divers rapports lus dans les séances de l'Alliance
évangélique à New-York ne reposent pas sur une seule et même
conception théologique. Toutefois nous en avons dit assez pour
montrer qu'il se dégage évidemment de plusieurs de ces travaux
une manière de voir qui ne manque pas d'unité: le christianisme

y est présenté comme une vie nouvelle qui n'a pas
d'autre preuve de son origine divine que sa valeur intrinsèque,

c'est-à-dire son admirable adaptation aux besoins de

l'individu et de la société. Et, chose bien digne de remarque,
on retrouve celte conception dans les travaux portant sur les

sujets les plus divers, depuis ceux qui s'occupent de dogmatique

jusqu'aux études sur les questions sociales, en passant

par les problèmes ecclésiastiques et les graves débats soulevés

par les difficultés de la critique et de l'apologétique. Les
protestants sont vraiment étranges de toujours se lamenter, à New-
York comme ailleurs, sur leur manque d'unité et de cohésion
Où trouver une unité plus réelle, plus authentique, de meilleur
aloi, produit manifeste de la spontanéité et de la liberté?
N'est-il pas remarquable de voir des hommes venus de tous
les coins du inonde, appartenant à des églises fort diverses
tomber d'accord, sans la moindre entente préalable et à propos

des questions les plus diverses, sur ce qui constitue
l'essence la plus intime du christianisme Quel besoin de courir



398 LA THÉOLOGIE

après une unité organique qui n'a jamais existé que dans le
monde des chimères, quand on a le bonheur de posséder
celle de l'esprit

Il va bien sans dire que tous ceux qui admettent cette
notion du christianisme sont loin d'en saisir les conséquences
nombreuses et bienfaisantes. La plupart même admettent des

idées qui sont en contradiction flagrante avec cette conception

de l'Evangile. Dès qu'on voudrait s'expliquer sur la

dogmatique, sur la morale, sur l'église, on serait loin de
s'entendre. Qu'on veuille bien remarquer toutefois que ces

divergences souvent choquantes ne découleraient nullement du

principe qu'on possède en commun, mais uniquement de
l'infidélité à ce principe. Ce qui a fait la faiblesse du protestantisme,

c'est, que, déjà à partir du seizième siècle, il a eu peur
de son principe exclusivement moral, religieux, spirituel et

qu'il s'est mis à singer Rome pour courir après une unité
extérieure, organique, résultant de l'accord dans la doctrine
et dans le gouvernement ecclésiastique. C'est là le venin que
la réforme en naissant a apporté du sein maternel. Développée
en dépit du bon sens et avec une logique impitoyable, cette
idée fausse de l'autorité et de l'unité a abouli à sa conséquence
la plus authentique, l'infaillibilité personnelle du pape. Mais

alors qu'on s'imaginait avoir fondé la plus solide des autorités
objectives, voilà-t-il pas que la pyramide échappe à ceux qui
croient la couronner, pour changer d'assiette et reposer désormais

sur la pointe Le bon sens et la raison ont largement
pris leur revanche. Dans cet acte de désespoir de l'autorité
faisant litière de l'Ecriture, de l'histoire, de la tradition, pour
ne plus écouter que les caprices d'un individu qu'on prend la

précaution de proclamer à tout jamais infaillible, peut-on voir
autre chose que le triomphe du subjectivisme le plus enfantin

' Le sophiste Protagoras s'était borné à proclamer l'individu

la mesure de toutes choses. Les ultramontains du XIXme

siècle le laissant bien en arrière proclament qu'un seul
individu, sans tenir compte des faits et de l'histoire, est pour tous

* Cette idée aussi originale que juste a été développée dans un rapport
de Dr Dorner.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 399

les autres la mesure de toutes choses. Jamais en croyant faire
de l'objectivité on n'avait nagé plus ouvertement dans les eaux
de la fantaisie subjective.

Ce principe d'autorité devait faire plus de mal encore au
protestantisme parce qu'il lui était plus hétérogène. L'ultra-
montanisme est absurde, mais il ne manque pas au moins
d'une certaine logique formelle, une fois les fausses prémisses
acceptées. En prétendant au contraire unir deux choses

incompatibles, les droits de la subjectivité et la recherche d'une
unité extérieure et organique le protestantisme est tombé
dans des inconséquences flagrantes ; il s'est condamné à un
morcellement sans fin qui l'a paralysé. Le moindre petit
sectaire donnant dans quelque lubie dogmatique ou ecclésiastique,

qu'il tient pour la pierre philosophale, vous déclare avec
un aplomb digne de Pie IX qu'il a, lui aussi, trouvé le moyen
de rétablir cette unité tant désirée ; car enfin si tout le monde
voulait bien s'incliner devant sa fameuse recette il serait mis

un terme aux divisions.
Tandis que le protestantisme infidèle à son esprit primitif

s'affaiblissait en poursuivant un idéal chimérique, la critique si

redoutée se disposait à lui rendre le plus eminent des services.
On commence à s'apercevoir, même en Amérique, qu'il n'y
a aucune constitution ecclésiastique qui soit de droit divin.
« Il est contraire au génie du christianisme, dit M. Hitchcock,
professeur au séminaire de New-York, d'accorder une telle
importance aux formes extérieures; ce qui a subi des changement

si profonds déjà dans le second siècle ne saurait avoir
une importance vitale. La critique historique est à peine sortie
de son berceau. Quand elle aura atteint sa maturité, cette
science fera voir clair comme le jour que nulle forme de

gouvernement ne saurait prétendre à être de droit divin. (Pag. 437.)
Se rendrait-on coupable d'optimisme en voyant un heureux

signe des temps dans la circonstance que tant d'hommes distingués

du protestantisme sont ainsi remontés à la vraie source de la
seule unité possible et désirable Au moment où le protestantisme

historique est en train de disparaître à grand pas, du
moins dans notre vieille Europe, il est intéressant de remar-



400 LA THÉOLOGIE

quer que tant d'hommes importants se trouvent ramenés à

l'idée mère de la réformation que l'église du XVIe siècle s'est
hâtée de renier dès qu'elle a voulu se constituer. Il faut le dire
hautement, le protestantisme catholique, beaucoup plus commun

qu'on ne croit, n'est pas moins nuisible que l'ultramonta-
nisme au progrès religieux. Le protestantisme ne reprendra sa

mission historique que quand il aura rompu avec les derniers
vestiges du catholicisme. Si notre vieux monde revient au
christianisme ce ne saurait être que lorsque celui-ci lui apparaîtra

sous la forme d'une foi vivante, morale, religieuse,
éminemment spirituelle. Qu'on ne nous objecte pas les foules se

rendant à Lourdes et à la Salette, car dès qu'on a fait la part
de la superstition et de la politique que reste-t-il encore pour
la religion et pour la morale dans tous ces pèlerinages

Voilà, à notre sens, les points délicats et décisifs, d'un intérêt

palpitant, sur lesquels auraient dû porter de grands et utiles
débats dans le sein de l'Alliance à New-York. Il aurait été

intéressant de voir si l'Amérique est à tous égards mieux partagée

que l'Europe. Malheureusement les discussions ont été très

rares et ce n'était pas sur ces articles-là que se portait l'attention.

Ensuite le comité n'ayant pas cru devoir donner suite à

un projet de rapport sur l'état religieux des Etats-Unis, tout
terme de comparaison a fait défaut; bon nombre d'Européens
ont vécu pendant plusieurs semaines sur le sol de l'Amérique,
sans se douter le moins du monde de la vraie cause de toutes
les grandes et belles choses qu'ils croyaient admirer. Ce n'est
non plus qu'accidentellement, d'une manière fragmentaire et

incomplète que ceux dont l'attention était portée sur ce point
délicat ont pu avoir quelques aperçus du réel état des choses.

A New-York, cela va sans dire tout était arrangé en vue
d'une fête, d'une réception officielle ; on s'était endimanché en

vues des visiteurs européens : tout a paru grand, beau, riche,
joyeux et prospère, à l'extérieur, exactement comme quand
des gens du nord annoncés à l'avance visitaient un domaine
dans le Sud du temps de l'esclavage. On voyait tout, sauf l'état
réel de la plantation et la condition des nègres. Le christianisme

américain est-il en réalité ce qu'il a paru être aux visi-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 401

teurs européens? Cet éclat, cette prospérité extérieure
incontestable ne recouvrent-ils aucune plaie profonde Nous avons

signalé un remarquable rapport sur le bon emploi de la

fortune ; un second portant sur la manière chrétienne de*I'acquérir

aurait-il été moins à sa place? A l'issue des conférences un

homme d'affaires se félicitait de ce que la sympathie manifestée

par la population prouvait au moins qu'il restait encore quelque

christianisme dans la grande ville. — Oui, up Town, dans

le haut de la ville, reprit un confrère établissant une réserve

pour le bas où se trouve concentré tout le mouvement des

affaires. C'était mettre le doigt sur une plaie qui ronge la
chrétienté tout entière, mais qui est surtout sensible dans les

centrées de commerce. Cette maxime qui est de tous pays : les

affaires sont les affaires, indique naïvement le divorce choquant

que les meilleurs laissent souvent s'établir entre le négoce, régi

par les lois, et la morale, l'équité, la religion qui ne sortent pas

assez souvent du sanctuaire pour faire invasion dans d'autres

domaines qu'elles ont cependant mission de conquérir. Or quoi
de plus choquant, dans un pays passant pour religieux, que de

voir des gens dont la principale préoccupation est de gagner de

l'argent, avoir la moralité du dimanche et celle de la semaine

On se demande parfois si ie Sabbâtfsrne anglais n'a pas uoiiiri-
bué à favoriser ce travers au moyen de son argument favori :

ce n'est pas trop d'accorder au moins à Dieu un jour sur sept.
Tout cela ne porte que sur les rapports du christianisme avec

la moralité générale ; la moralité ecclésiastique à son tour
laisserait aussi quelque chose à désirer. Non-seulement la
spiritualité générale n'est pas suffisante pour imprimer aux rapports
entre les sectes le caractère désirable de largeur et de charité,
mais le zèle des partis va jusqu'à compromettre les intérêts de

l'ensemble. Il n'est pas rare, paraît-il, de voir végéter dans une
localité trois ou quatre églises séparées par de simples
misères, alors que une ou deux prospéreraient à merveille. Dans
les grandes villes le mal aurait pris une autre forme. Tandis

qu'autrefois une église puissante se plaisait à jeter dans son

voisinage des essaims qu'elle se hâtait de déclarer indépendants

dès qu'ils se suffisaient à eux-mêmes, on serait plus dis-
THÉOL. ET PHIL. 1875. 26



402 LA THÉOLOGIE

posé aujourd'hui à les maintenir sous tutelle pour rehausser
d'autant la puissance et l'éclat de l'église mère. C'est le même
esprit hiérarchique qui, dans les premiers siècles, rangea les
églises locales autour des métropolitains siégeant dans les
grands centres. Cette confusion entre la force spirituelle et la
grandeur extérieure a pesé d'un grand poids pour amener, il y a
quelques années, la fusion des deux grandes branches de l'église
presbytérienne. Les spiritualistes attardés étaient péniblement
affectés en rencontrant trop fréquemment cette considération
que, grâce à cette union, l'église presbytérienne deviendrait la
dénomination la plus nombreuse, la plus puissante, que sais-je
encore Les ministres des églises américaines ne seraient pas
non plus toujours rétribués suivant leur travail et leur mérite
réel. Tandis que les hommes jouissant de la faveur populaire,
à côté d'autres avantages fort importants, auraient çà et là des
salaires de cent mille francs, les pasteurs seraient en majorité
payés d'une manière insuffisante. Il en est de même partout :

les pauvres ont plus de cœur que les riches. Tandis que en
Europe la gêne a conduit les églises libres à instituer une caisse

centrale, en Amérique, en dépit de la prospérité, on n'est pas
choqué par une inégalité qui va jusqu'à l'iniquité. Il convient
d'ajouter que ces maux-là sont particulièrement sensibles dans
les grandes villes et nulle part plus qu'à New-York. L'accroissement

extraordinaire que cette capitale a pris dans ces dernières
années, le haut prix des loyers qui en est résulté, ont eu pour
conséquence d'en chasser presque entièrement la classe

moyenne, pour ne plus y laisser que les pauvres et les riches.
Le personnel des églises sous l'action de ces circonstances

a été modifié de manière à affecter profondément la vie
religieuse. Les congrégations à la mode qui autrefois étaient une
exception sont devenues beaucoup plus nombreuses. Grâce aux
prix élevés qu'il faut payer pour avoir des places dans ces

élégants sanctuaires aux tapis moelleux, aux riches vitraux, les

privilégiés qui vont s'asseoir sur les bancs au dossier en acajou ou
en chêne sculpté ne sont nullement exposés à encourir les

reproches que saint Jacques adresse aux fidèles qui dans la maison

de Dieu font des acceptions de personnes. Ces édifices



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 403

sont en général concentrés dans la même région du haut de la
ville. Pour avoir une idée du monde qui les fréquente, il faut
se promener dans le haut de la Cinquième Avenue, entre Ma-

disson-Square et le Central Park, le dimanche, à la sortie des

offices, par un de ces beaux soleils du commencement de
l'automne comme on n'en voit qu'en Amérique. Ces fidèles étaient
hier encore en villégiature à New-Port, à Saratoga, à Long
Branch ou ailleurs, tandis que leurs conducteurs spirituels
étaient allés demander la délassement à une excursion en

Europe ou à quelque séjour de campagne en Amérique.
L'automne ramène troupeaux et pasteurs au bercail, car c'est le
moment où le beau monde commence à rentrer en ville. Les

églises du quartier fashionable, fermées pour la plupart pendant

les mois d'été, se rouvrent fraîchement remises à neuf

pour la saison d'hiver qui va commencer. Les flots de ces
fidèles nomades recouvrant les trottoirs de la magnifique
Avenue se croisent, les uns montant les autres descendant. Les

personnes marchant seules sont plutôt rares ; les familles
qui vont par groupes dominent. Les livres de cantiques du

presbytérien, les livres des prières liturgiques de l'anglican,
les uns et les autres recouverts de velours, richement dorés

sur tranche, au fermoir en argent ou en or qui laissent bien
loin en arrière les Heures des châtelaines du moyen âge, mêlent

si bien leurs chatoiements aux reflets des toilettes les plus
éclatantes que vous en êtes comme ébloui. L'attitude indique le
recueillement : tout ce monde marche d'un pas solennel, ferme,
quoique un peu raide, assez lent toutefois pour voir et pour
être vu, exhibant à la fois, sur ce Longchamps de ce pays-là,
sa dévotion raffinée, de haut goût et les modes les plus
ravissantes apportées de Paris par le dernier steamer. A chaque
rue nouvelle qui coupe à angle droit la belle Avenue, les flots
se renouvellent et la scène change. Tandis que des troupes
serrées de fidèles sortant des églises du voisinage viennent
déboucher dans la grande artère, ceux qui l'ont parcourue
pendant un certain temps la quittent pour prendre une voie

latérale, dès qu'ils sont arrivés à la hauteur de leurs
somptueuses demeures.



404 LA THÉOLOGIE

Ces changements de décoration se font dans l'ordre le plus
parfait et sans la moindre agitation. Rien ne rappelle ni les
boulevards de Paris, ni les corsos où se pressent nos populations

méridionales agitées et expansives. Le decorum le plus
irréprochable est constamment observé. D'ailleurs n'est-on

pas encore dans les pourtours des sanctuaires, presque dans
les parvis? Du reste, le caractère national n'est pas tellement
communicatif qu'il ait besoin d'être contenu par le strict
respect du repos dominical; on chuchote plutôt qu'on ne cause;
on se borne à échanger un salut froid, contenu, dirai-je, ou

canonique, avec les connaissances, ou les amis qu'on
rencontre. Vous ne remarquez que quelques rares équipages sur
la chaussée, car chacun s'arrange de façon à avoir son église
dans son quartier, presque à sa porte, afin de pouvoir par tous
les temps suivre aisément tous les offices. Le calme de ces

flots de promeneurs est si parfait qu'il vous permet de saisir
jusqu'au frôlement des riches étoffes de soie, qui n'ont pas encore
cédé la place aux velours de nuances variées, délicates, et aux
magnifiques fourrures. Çà et là la monotonie du tableau est

rompue par les groupes qui quittent le trottoir pour entrer
dans leurs habitations princières. Ils gravissent lentement les

marches de l'escalier aux lourdes rampes disgracieuses en grès
de New-Jersey multipliées à profusion, conformément aux
exigences de l'individualisme anglo-saxon qui ne saurait
admettre entre voisins une main-courante commune.

Si, ne craignant pas de passer pour un intrus ou pour un
homme d'un autre monde, vous vous hasardez au milieu de ces

flots pressés de fidèles qui ont tous un certain air de famille,
vous respirez un certain parfum... que dirai-je? de mondanité
pieuse ou de piété mondaine, tout à fait particulier à la grande
cité impériale ; nulle part ailleurs, à l'heure présente, on ne
saurait rien trouver de semblable. C'est à se croire transporté
à ces brillantes années du grand siècle, alors que l'élite de

la société française se répandait dans les jardins de Versailles
venant d'entendre une oraison funèbre de Bossuet ou allant
goûter en foule des émotions religieuses, heureusement relevées

par les jouissances littéraires et artistiques les plus exqui-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 405

ses, au pied de la chaire d'un orateur à la mode, tandis que
les dragons du grand roi pourchassaient dans les provinces les

huguenots assez osés pour chanter les psaumes de Marot en
vieux français et pour écouter un predicant leur annonçant
l'Evangile en style réfugié. Le progrès est toutefois
incontestable. Pour ce qui est du raffinement, de la recherche et
de l'élégance, de la rectitude de la tenue, l'aristocratie
républicaine, beaucoup plus nombreuse d'ailleurs, éclipse la grande
société du XVIIe siècle.

C'est qu'on a marché depuis cette journée mémorable du
16 décembre 1620, où les passagers du Mayflower
débarquaient tout transis, au milieu des frimats, sur une côte

inhospitalière pour affronter un rude hiver de la Nouvelle-Angleterre.

On les voit enveloppés de vêtements usés et trop étroits,
se rendant processionnellement à l'église, tambour en tête,
afin d'en finir avec les superstitions, qui se rattachaient à la
bénédiction et au baptême des cloches ; on entre dans cette
modeste maison de prière, meeting house, rectangulaire,
construite de solives mal équarries et disjointes; la lumière
pénètre tamisée par un papier huilé en guise de vitraux ; assis

sur ces bancs au dossier roide, sur ces planches en bois blanc
brutes ou grossièrement rabotées, on entend le bruit étrange

que fait sur un modeste plat de terre ou d'étain ce pain gelé

que les pèlerins rompent en souvenir du fils de Marie et du
charpentier Joseph, mort pour leurs offenses et ressuscité pour leur
justification,... et puis on se demande s'ils ne frémiraient pas
dans leurs tombeaux sur la colline déserte de Plymouth à la
vue d'un contraste si saisissant.

Ainsi se fondent les églises et les états ; voilà comment
arrivées à l'apogée de leur prospérité ces institutions se hâtent vers
leur déclin. Toutefois on ne peut ainsi parcourir la Cinquième
Avenue sans se dire qu'en disparaissant le puritanisme a laissé

toujours son pli, quelquefois sa marque. Ces fiers républicains

ont une pudeur qui est à leur louange. Ainsi qu'il
convient aux princes de la finance, ils font largement les honneurs
de ce culte somptueux, souvent trop artistique dont ils croient
avoir besoin ; il ne leur viendrait jamais à l'esprit de laisser



406 LA- THÉOLOGIE

collecter dans leur entourage ou dans la chrétienté, en vue de

leur procurer le confort et les jouissances de cette dévotion

luxueuse, artificielle, au risque d'enlever le pain de leur
ordinaire à des œuvres chrétiennes modestes et pauvres entrepri -

ses, non en vue de distraire des oisifs, mais pour distribuer
la parole dévie aux âmes affamées et altérées de la justice.

Que nous voudrions pouvoir transporter dans ces riches

quartiers de New-York, dont les églises qui s'élèvent à l'envi
sont le plus bel ornement, ces esprits timorés qui en sont

encore à s'imaginer que la séparation aurait pour effet
d'enlever à l'église ses moyens d'existence Ils en reviendraient

avec des craintes bien différentes. La démonstration est

faite, et faite sur une large échelle aux Etats-Unis. La prospérité
matérielle est, à l'heure présente, le grand danger et pour
l'église et pour l'état. C'est à tel point qu'après avoir laissé

établir à profusion des fondations ecclésiastiques sans se

préoccuper des expériences faites en Europe à l'occasion des

biens de mainmorte, on commence à prendre l'alarme.
L'opinion publique réclame à grands cris depuis quelque temps

que les biens d'église, qui s'accumulent trop rapidement,
ne soient plus exemptés d'impôt comme par le passé. Tenez,

pour dire toute ma pensée, le christianisme a si bien triomphé

des inconvénients censés inhérents à la séparation, que,
si l'expérience n'était pas déjà concluante et si l'histoire pouvait

se refaire, l'église se trouverait dans les conditions voulues

pour aller chercher un doux repos dans cette quiétude

que donne la protection de l'état : l'église par ses seules forces

a si bien conquis le nouveau monde comme elle a jadis conquis

l'ancien qu'elle commence à souffrir des inconvénients du

triomphe : en voyant le christianisme américain, il est difficile
de ne pas songer à ce qu'était l'église ancienne la veille du jour
où le bienheureux Constantin, pour parler avec les historiens
profonds, la fit asseoir à ses côtés sur le trône des Césars.

Le bien-être et la prospérité ne caractérisent pas seulement
à un haut degré la société américaine, ils menacent de la frapper

au cœur. Les entraînements du luxe et du plaisir paraissent

avoir provoqué dans cette jeune république pleine d'avenir



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 407

des mœurs qu'on ne s'attendrait à rencontrer que dans des

sociétés en décadence. Si l'émigration européenne ne fournissait

journellement un nombreux contingent, la population serait loin
de doubler tous les vingt-cinq ans. Si les populations françaises,
habiles à se décimer, mettent un correctif à la législation qui
établit le partage des héritages en rétablissant elles-mêmes une
espèce de droit d'aînesse, faute de cadets de famille, les

exigences du luxe et la soif du plaisir n'imposent pas en Amérique
des sacrifices moins sanglants. Nous nous sommes laissé dire

que le mal serait déjà assez répandu pour avoir attiré
l'attention des églises qui prennent au sérieux les devoirs de la
discipline ecclésiastique. Cette intervention, dont l'efficacité est

douteuse,n'a rien de prématuré. Ala grande surprise des Américains,

le dernier recensement (1870) accuse un accroissement
de la population inférieur de quatre millions au chiffre qu'on
était en droit d'attendre, trente-huit millions au lieu de

quarante-deux. Ce premier mouvement de recul devrait être
imputé moins aux conséquences de la guerre civile qu'à la
profonde modification introduite dans les anciennes mœurs par les

exigences du luxe, la recherche du confort et des jouissances
faciles que donne une vie dissipée et tout extérieure. Les
familles nombreuses seraient loin d'avoir le même prix aux yeux
des Américains qu'à ceux des patriarches de l'antiquité.

On est donc réduit à se rabattre sur ce lieu commun qui
veut que la nature humaine soit partout et toujours la même?
Faudrait-il céder au découragement et se dire qu'en dépit des

institutions, des progrès de tout genre et des réformes, elle
s'arrange en tout temps et en tout lieu de façon à avoir sa part
qui trop souvent est celle du lion Ah il est sans doute rude
et signalé par bien des rechutes et des traverses le combat que
l'Evangile livre au mal qui a élu domicile dans l'humanité Il
n'est pas plutôt expulsé sous une forme qu'il se déguise et
reparaît sous une autre plus subtile, ayant souvent pour alliés
ceux-là mêmes qui le combattaient hier encore, alors qu'il avait
été démasqué. Il faut certes que le christianisme ait la vie bien
dure pour avoir résisté aux déformations, aux inconséquences,
aux assauts de tout genre, aux trahisons éclatantes dont se ren-



408 LA THÉOLOGIE

dent souvent coupables ceux qui prétendent à l'honneur d'en
être les plus fidèles représentants. Bien loin de s'alarmer en
voyant le mal encore si peu contenu et dans le monde et dans
l'église, il faut voir une preuve éclatante de la divinité de
l'Evangile dans le fait qu'il est sorti victorieux jusqu'à aujourd'hui
des défaites que n'ont cessé de lui infliger ses représentants les
plus accrédités. Le passé répond de l'avenir. La foi demeure
pleinement convaincue qu'après avoir essayé de tous les
déguisements, abandonné tour à tour et repris les formes les

plus effrayantes, les plus bizarres et les moins attendues, le
Protée finira par se déclarer vaincu, grâce aux efforts incessants
de ceux qui jusqu'à la fin auront persévéré dans le bon combat.
Ayant eu autour de son berceau des lâches, un renégat et un
traître, n'a-t-il pas Je droit de dire que c'est pour lui un jeu
d'enfant que de surmonter de tels obstacles Cunarum labor
est angues superare mearum.

Il n'est pas hors de propos de constater ici à quelle phase
de la lutte l'Amérique est déjà parvenue. Bien que fort court
et nécessairement très incomplet, le rapport du révérend William

Warren, président de l'université de Boston, sur l'incrédulité

américaine, ses facteurs et ses causes, nous fournit une
indication précieuse et caractéristique. «Les divers genres
d'incrédulité, nous dit le rapporteur, qui ont plus ou moins fleuri
en Amérique, sont tous d'importation européenne. Ce n'est pas

que les Américains ne soient pas sujets à se tromper en matière

religieuse, mais les erreurs d'origine vraiment américaine
sont plutôt dans le sens de la superstition que dans celui de

l'incrédulité. » C'est bien ainsi que les choses doivent se passer
dans un pays qui n'a pas eu de XVIIIe sièle. La religion jouit
encore aux Etats-Unis de cette position honorable et honorée

qu'elle avait en Europe avant que les philosophes du XVIII"
siècle, vengeurs des persécutions et du bigotisme hypocrite du

XVIIe, en l'accablant de leurs sarcasmes l'eussent rendue méprisable

et trop souvent odieuse. Si dans nos vieux pays l'opinion
publique est généralement hostile au christianisme même
sincère et sérieux, en Amérique elle lui est favorable. La religion
est bien vue, bien portée. On se fait difficilement une idée



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 409

d'une atmosphère si différente quand on n'en a pas respiré l'air
pendant quelque temps. L'église se trouve à l'abri en Amérique
des préjugés qui la paralysent en Europe ; elle ne connaît pas
nos défaillances et nos misères, mais elle en a d'autres qui ne
sauraient fleurir chez nous. Tandis que nous avons assez

fréquemment des fanfarons d'incrédulité ou de libre pensée,

l'Amérique doit lutter plutôt contre les périls du formalisme

qui peut aller aisément jusqu'à l'hypocrisie religieuse consciente

ou non.
La liberté la plus absolue de propager une opinion

quelconque, aussi longtemps qu'on ne viole pas le droit commun,
donne également un aspect tout particulier à l'antagonisme de

la foi et de l'incrédulité. On est entièrement revenu en Amérique

de la manie étrange qui consiste à rendre intéressantes
les choses ridicules ou odieuses en les persécutant. « Notre
liberté sociale, politique et religieuse aussi large que possible,

donne, dit le rapporteur, aux incrédules de l'Amérique des

avantages marqués sur leurs frères d'Europe mais d'un autre
côté cette même liberté de penser ce qu'ils veulent, de le
professer ouvertement et de le propager, diminue de moitié leur
pouvoir de nuire. Le baril de poudre qui disperserait en mille
débris un édifice dans lequel il ferait explosion, peut éclater
sans faire du mal à quoi que ce soit en plein air et sur le haut
d'une colline. »

Les églises les toutes premières sont au bénéfice de cette
liberté absolue qu'elles ont le bon esprit de favoriser, bien loin
de la redouter comme chez nous. D'abord il peut s'en former
à tout moment de nouvelles pour répondre aux besoins
nouveaux qui se font jour ; ensuite l'administration intérieure des

églises se trouve admirablement simplifiée. On ne voit pas

comme trop souvent en France, de prétendus amis de la
liberté demander que les autorités civiles contraignent un prêtre
à ensevelir religieusement un voltairien qui a refusé de se

confesser à l'article de la mort, ni, comme en Prusse, des catholiques

réclamant l'intervention du bras séculier pour les protéger
contre les censures ecclésiastiques. Par suite de la complète
séparation des deux sphères, chacun est condamné à ne s'occuper



410 LA THÉOLOGIE

que de ce qui le regarde. Aussi grâce au fait qu'elle ne saurait
avoir la moindre sanction civile, l'excommunication spirituelle
existe-t-elle aux Etats-Unis exactement comme au XVIe siècle '.
Et, chose remarquable, elle est acceptée de tous, croyants ou
incrédules. Une église qui ne se ferait pas respecter en excluant
de son sein une personne qui la déshonore serait perdue dans

l'opinion publique. On ne sait rien en Amérique de ces
nouvelles églises démocratiques et autoritaires où se rencontrent
toutes les nuances de l'arc-en-ciel religieux ou irréligieux,
depuis le matérialisme grossier jusqu'au voltairianisme goguenard,

sans oublier l'orthodoxie fossile. On n'y connaît pas ces

grands jours d'élection populaire où ceux qui ne mettent pas
ordinairement le pied à l'église s'y portent en bataillons serrés,
dans le but unique de nommer un pasteur qui en chasse par
ses prédications ceux qui y vont encore.

En se sauvant elle-même, l'église a du même coup sauvé la

théologie. Les diverses églises d'Amérique ont une théologie
qui n'est autre que celle de la réformation. Les confessions de

foi du XVIe siècle ont conservé aux Etats-Unis, et cela sans

aucune sanction gouvernementale, une autorité aussi absolue

et incontestée qu'aux plus beaux jours du XVIIe siècle en

Europe. On peut faire ses réserves au sujet de la théologie de

la réformation, mais on ne saurait lui contester l'honneur d'avoir
fait, jusqu'à aujourd'hui de l'Amérique le pays du monde où la

religion est le plus en honneur. Il vaut la peine de traverser

l'Atlantique pour voir ce qu'a su faire le protestantisme du XVIe

1 L'excommunication n'existe pas seulement : il y a une manière régulière

de sortir d'une église quand on ne veut plus en faire partie. Ainsi
dans le courant de 1874 il s'est tenu à Brooklyn un concile, fort
remarquable, des principaux représentants du congrégationalisme. Il s'agissait
tout simplement de décider si l'église de Plymouth avait observé les

règles usitées en laissant sortir de son sein un de ses membres fortement
soupçonné d'avoir répandu des bruits calomnieux sur le compte de son

pasteur, M. H. W. Beecher, à l'occasion d'un grand scandale dont celui-ci
paraît avoir été la victime. Rien peut-être ne montre mieux la profonde
différence entre une église américaine s'épanouissant au soleil de la
liberté, et s institutions que nous appelons du même nom en Europe,
qu'elles soient d'ailleurs nationales ou libres.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 411

siècle dans le nouveau monde. Tirant hardiment toutes les

conséquences de son principe sous le régime de la liberté civile
et religieuse la plus absolue, il en a bénéficié à son tour après
l'avoir créé. On imaginerait difficilement un contraste plus
saisissant et plus instructif que celui que présentent à cet égard
l'Amérique et l'Europe. Tandis que là-bas les églises
nombreuses riches, prospères parfaitement bien organisées,
pleines de confiance en l'avenir n'ont pas de plus dangereux
ennemi qu'une trop grande prospérité, en Europe les
établissements ecclésiastiques, réduits à l'absurde, craquent de toutes

parts, ne pouvant ni mourir avec les églises officielles, ni
revivre avec les églises libres.

Il semble que les représentants de deux mondes religieux si

différents, bien qu'issus l'un et l'autre de la même mère, la

réformation du XVIe siècle, auraient dû avoir bien des choses

utiles et instructives à se dire en se rencontrant sur le sol de la
libre Amérique. Comment se fait-il qu'après être parti du
même point de départ on ait abouti à des résultats si
différents? Quand la déviation du principe commun a-t-elle
commencé? Comment pourrait-on tirer son profit des expériences
faites de part et d'autre, de façon à assurer à l'avenir le triomphe
de la cause dont les uns représentent jusqu'à aujourd'hui le
misérable échec, les autres la victoire incontestable ' Les

' Il a été répondu à ces questions dans un rapport dont nous donnons
ici quelques thèses qui en résument les idées principales : — 1. L'église
est la société de ceux qui, en communion personnelle avec Jésus-Christ'
le Sauveur du monde, professent ensemble leur foi et travaillent ~a

l'avancement du règne de Dieu. — II. Faute d'avoir suffisamment insisté
sur l'élément de la vie personnelle et pour avoir relevé trop exclusivement

celui de la doctrine, les églises protestantes d'Europe, bientôt
envahies par le monde, se sont confondues entièrement avec la nation. —
III. Sous l'influence du grand réveil du temps de Jonathan Edwards, les
églises américaines se sont distinguées de celles d'Europe, en se donnant
une constitution intérieure plus spirituelle qui a eu pour conséquence la
séparation de l'église et de l'état. — IV. Les églises officielles d'Europe,
faute d'avoir accompli la même évolution, se trouvent privées des avantages

qu'elles avaient au XVIe siècle, sans être en mesure de répondre
aux besoins nouveaux qui se manifestent. Elles tendent à tomber légalement

au pouvoir des adversaires du christianisme. — V. Les églises libres



412 LA THÉOLOGIE

Américains auraient eu sans contredit bien des choses importantes

à nous dire, mais d'un autre côté nous étions en position
de leur donner plus d'un avertissement salutaire. Est-il donc
bien à sa place d'exiger l'acceptation sans réserve des confessions

de foi éminemment théologiques du XVIe siècle, non-seulement

des pasteurs mais des simples laïques, de la jeune fille,
de tout membre faisant profession de piété personnelle, pour
entrer dans l'église Les hommes éclairés de l'Amérique sont
déjà suffisamment au courant de la distinction fondamentale
entre la foi et la théologie pour sentir qu'il est particulièrement
déplacé de les confondre dans des églises recrutées par la

profession de foi individuelle, éminemment populaires, à tant
d'égards différentes de celles qui au XVIe et au XVIIe siècle

étaient dominées par les théologiens. Sous ce rapport-là du
moins les églises libres du continent européen, à tant d'autres

nombreuses et diverses, sont une manifestation du malaise général, sans
être en mesure d'y porter remède. Leur mission est de proclamer, qu'avant

d'être une affaire sociale, la religion est en tout premier lieu une
affaire individuelle. — VI. Le christianisme ne pourra reprendre la position

qui lui appartient dans la société européenne, sans le concours de

tous les hommes évangéliques réunis pour travailler à la même œuvre.
— VII. La séparation de l'église et de l'état, qui semble inévitable, résultera

moins du triomphe des vrais principes réglant la constitution
intérieure de l'église chrétienne que de la force des choses. — VUE. Lorsque
la séparation de l'église et de l'état aura provoqué la lutte décisive entre
le christianisme et l'irréligion, le concours des églises évangéliques des

Etats-Unis sera indispensable à celles d'Europe. — IX. Les églises
américaines sont aujourd'hui l'expression la plus belle et la plus authentique
du mouvement religieux du XVIe siècle. — X. En travaillant à faire
triompher la cause de la liberté et du christianisme, les églises américaines

sont un encouragement et un modèle pour tous les hommes qui
voient dans la démocratie chrétienne la forme définitive de la société
moderne. — XL II faut voir une usurpation sur les droits imprescriptibles

de la conscience et un acheminement vers l'inquisition dans toute
législation gouvernementale qui prétend frapper non-seulement les faits
anti-sociaux, mais déjà les idées religieuses et morales. La réconciliation
entre la société européenne et le christianisme ne deviendra possible que
lorsque l'état et l'église auront accepté ces principes, déjà mis en
pratique par la civilisation américaine, proclamés par la constitution des

Etats-Unis et par les églises libres du continent européen.



DES RÉUNIONS DE l'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 413

égards attardées, ont quelque chose à apprendre à celles d'Amérique.

On l'a fait remarquer, dans un des rapports lus à New-
York. «Une plus grande largeur théologique est immédiatement
résultée de la fondation des églises libres. Si en Amérique chaque

conviction religieuse peut hardiment élever son drapeau,
assurée de rencontrer des partisans dans les rangs d'un
nombreux public qui s'intéresse aux'choses de la foi, il n'en est pas
de même en Europe. Aussi, lorsque parmi les membres des

églises libres, déjà en fort petit nombre, il s'est trouvé des

baptistes et des pédobaptistes, par exemple, il n'a pu être

question de se séparer pour constituer à part des congrégations
qui auraient été par trop insignifiantes en nombre. Force a donc
été de vivre ensemble dans le même troupeau, tout en se

supportant. Il n'est pas rare de voir, je parle surtout des pays de

langue française, des églises en majorité pédobaptistes ayant
un pasteur baptiste. Les membres du troupeau qui veulent
faire baptiser leurs enfants s'adressent à un ministre du voisinage.

Le même rapprochement s'est effectué entre d'autres
tendances. Comme les professions de foi des églises libres portent
sur les faits religieux plutôt que sur les principes théologiques,
comme elles supposent d'une manière plus ou moins consciente,
la distinction fondamentale entre la religion et la théologie, il
en résulte que des luthériens et des zwingliens, des arminiens
et des calvinistes peuvent se trouver dans la même église. Des

orthodoxes de la plus stricte observance ont même à s'accommoder

de la présence d'hommes évangéliques qui, à beaucoup
d'égards, s'éloignent de la théologie officielle du XVIe siècle. »

« Il faut bien l'avouer, ce mode de vivre a surtout été imposé
par la force des choses, par la nécessité ; il n'en est pas moins
considéré comme constituant un progrès important dans la voie
de la liberté et de la largeur. »

«Le même rapprochement a eu lieu sur le terrain
ecclésiastique. Les églises nouvelles ne sont ni strictement
presbytériennes, ni rigoureusement congrégationalistes. On a cru
pouvoir établir une autorité centrale suffisante pour constituer
un faisceau, tout en respectant à bien des égards la liberté des

congrégations particulières. »



414 LA THÉOLOGIE

Ce point-là et beaucoup d'autres encore pouvaient fournir
l'occasion de discussions réellement profitables, qui auraient
pu donner aux réunions de New-York une haute portée pour
l'histoire du protestantisme. Les organisateurs n'ont pas eu de

ces ambitions. On s'est exclusivement borné à chanter les
louanges du protestantisme extérieur, charnel et vulgaire, dans

un moment singulièrement inopportun du moins pour
l'Europe. Aussi chercherions-nous vainement un point de comparaison

entre le dernier concile romain et les réunions de New-
York. Le concile du Vatican a été l'expression officielle du
catholicisme tirant les dernières conséquences de son principe.
On ne saurait dire que le principe du protestantisme vrai et

idéal, qui en fait l'église des hommes arrivés à l'âge de majorité
en religion, ait triomphé à New-York. On n'y a vu célébrer

que le protestantisme historique, à tant d'égards illogique,
décrépit, paralysé, qui trop souvent n'est qu'un catholicisme
inconséquent, un protestantisme catholique.

Mais le protestantisme vrai et idéal, qui se confond avec le

spiritualisme chrétien,est-il jamais destiné à être de ce monde?
Peut-il se constituer en église? existera-t-il jamais autrement
qu'à titre de tendance, d'aspiration, de levain destiné à faire
lever plus ou moins la pâte inerte, sans réussir jamais à la

pénétrer tout entière C'est là une question capitale qui n'aurait

pas manqué de faire ouvrir de grands yeux aux nombreux
docteurs réunis à New-York, si tant est qu'elle eût même été

comprise par beaucoup d'entre eux. Ce protestantisme-là, seul

authentique parce qu'il se confond avec le christianisme lui-
même, est-il plus répandu en Amérique qu'ailleurs? Malgré-

une puissance et une prospérité extérieure des églises américaines

dont on ne peut se faire une idée sans l'avoir vue,
proportions gardées, le nombre de ceux qui ont la religion de la
vérité et non celle de la forme et de l'autorité est-il plus
considérable qu'ailleurs parmi ceux qui professent le christianisme?
Le spiritualisme chrétien a-t-il plus de représentants aux Etats-
Unis que dans le reste de la chrétienté



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 415

IV

C'est là sans doute que les experts nous attendent ; si ce point
n'est pas le seul qui les intéresse, c'est bien sans contredit celui
qui les préoccupe le plus. Reste à savoir si nous ne touchons

pas à un de ces problèmes importuns qui surgissent sans

cesse, sans qu'on puisse jamais arriver à les résoudre? Ayant
tant de peine à savoir à quoi s'en tenir pour son propre compte
personnel, comment se hasarder à trancher la question alors
qu'il s'agit de comparer des églises et des pays à tant d'égards
différents? Et cependant se récuser complètement, refuser
d'aborder même le problème sous prétexte que toutes les formes

peuvent être également bonnes ou également mauvaises suivant
les pays, les hommes, les circonstances, n'est-ce pas renoncer
non-seulement à toute église, mais à toute religion historique,
positive, pour se perdre dans un mysticisme vaporeux à l'usage
d'un couvent de nonnes et de leur directeur, mais tout à fait
insaisissable et impropre à mordre sur la nature humaine pour
la régénérer en agissant sur elle comme un tonique propre à

lui faire exsuder tout son venin Non, la question des institutions

et des formes ne saurait être indifférente. Quand on en est

là, sans une inconséquence flagrante, qui pour tant de gens est

une affaire de tempérament, on devrait dire que la question de

l'esprit ne l'est pas moins. Le scepticisme à l'endroit de la forme
ne sert trop souvent qu'à vouloir celui qui porte sur le fond.
S'il y a dans le monde une religion vraie, authentique, divine,
elle doit travailler sans relâche à se présenter sous une forme
qui lui corresponde toujours mieux, au risque de n'arriver peut-
être jamais au but ici-bas, tout en ne cessant de s'en approcher.

Il n'y a que les hommes prenant hardiment le problème par
ce côté-là qui contribuent à faire avancer la cause de l'humanité

et de la vérité. Mais, il faut en convenir, cette tâche, qui
n'existe pas même pour la multitude, est des plus rudes aux
yeux de ceux qui en ont entrevu l'importance capitale et les
nombreuses difficultés. Pour personne l'œuvre ne finit qu'avec
la vie : on ne possède pas d'une possession spirituelle ce qu'on
n'affermit pas en le conquérant chaque jour à nouveau. Et ce



416 LA THÉOLOGIE

travail doit recommencer, avec chaque individu, à chaque
génération nouvelle. On voudrait pouvoir léguer aux siens les
expériences que l'on a faites, les biens spirituels déjà acquis, mais

il faut hésiter sans cesse entre le danger d'engager les autres
dans les voies stériles et perfides du formalisme et la crainte de

ne pas exercer une influence suffisamment intense et étendue.
En constatant le peu d'action que l'on exerce au près et au loin
sur un monde distrait, comment ne pas se demander si l'on ne
serait peut-être pas trop ambitieux, si l'on ne poursuit pas un
idéal trop relevé pour l'humanité, un but chimérique Mais
cette chimère c'est ce qui doit être, le devoir strict, la vraie
spiritualité. Si l'on pouvait en douter un instant il suffirait de

voir ce qu'est devenu, ce que devient chaque jour l'Evangile
entre les mains de ceux qui, pour lui assurer un plus facile
accès, croient devoir pactiser avec les préjugés, les faiblesses

et les passions de la foule. Le nombre de ceux qui saisissent
la portée de la question n'est jamais bien considérable ; les

hommes qui après avoir entrevu l'idéal marchent d'un pas
ferme à sa réalisation sont rares dans tous les temps, quel
que soit le pays, quelle que soit l'église. C'est par dessus bien
des barrières et après avoir triomphé de nombreux préjugés
qu'ils réussissent à se comprendre et à se reconnaître. Ge fait
implique déjà que, tout en étant pleinement d'accord sur le

but, la nécessité de faire prédominer l'esprit sur la forme
et la lettre, ils sont loin de s'entendre sur les moyens. Tel
forme répudiée par Pun comme décidément réfractaire à

l'esprit, paraît à l'autre encore susceptible d'en être pénétrée.
Si l'on fait d'aventure plusieurs pas de compagnie dans la
même direction, il arrive toujours un moment où par suite
de la différence de culture, d'éducation, de caractère, l'élan
n'est plus le même. Ceux-ci s'arrêtent à moitié chemin, tanms

que d'autres, encouragés par les résultats obtenus, se sentent
animés d'une ardeur nouvelle. Heureux encore si dans ces

moments critiques où il faut décidément se séparer on est de

part et d'autre suffisamment spirituel et large pour savoir se

rendre mutuellement justice
De là l'impossibilité absolue de grouper tous les spiritualistes



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 417

d'une époque en une seule église ; il faut même renoncer a faire
marcher ensemble ceux qui appartiennent à la même dénomination.

Il semble qu'à mesure qu'on s'élève plus haut sur
l'échelle de la spiritualité, on soit condamné à sentir toujours
plus son isolement comme lorsqu'on gravit les hauteurs des

Alpes. A toutes les difficultés de la tâche viennent s'ajouter
celles qui résultent du manque de concours et de sympathie.
C'est alors que sonne l'heure de la tentation suprême. Tel qui
jusque-là avait marché d'un pas ferme, finit par céder aux
séduisantes sollicitations d'un quiétisme énervant. Il a sans
doute entrevu le but qui l'a fait tressaillir. Mais il s'autorise
de sa grandeur, de sa beauté même pour renoncer à l'atteindre.

Arrivent alors les faux frères plus habiles que droits:
profitant de toutes les défaillances, ils savent se prévaloir du
besoin de sauvegarder les résultats qui leur ont été imposés

pour se défendre d'en accomplir de nouveaux. Il faut alors se

résigner à chercher ses vrais auxiliaires souvent bien loin dans

le temps et dans l'espace, marchant isolés au sein des diverses

églises comme on doit avoir le courage de marcher soi-même.
Heureux celui qui de temps à autre a le privilège de pouvoir
en passage serrer la main d'un compagnon de voyage dont il
reconnaît l'air de famille, bien qu'ils tendent au même but par
des sentiers opposés.

Aquelle époque et à quelle dénomination qu'ils appartiennent,
ces hommes ont un trait commun. Ils gémissent et se lamentent

déplorant le triste état de l'église : chacun le croit à son
époque particulièrement lamentable ; ils ont tous raison et
c'est parce qu'ils gémissent, se lamentent et font d'incessants
efforts que le triomphe du mal ne va jamais jusqu'à éteindre le
lumignon qui fume encore

A côté de ces esprits chagrins on voit s'avancer heureux et
satisfaits les formalistes francs et naïfs, contents de leurs succès
extérieurs et appuyés sur la statistique. Etendre le filet de

l'Evangile sans trop s'occuper de la largeur ou de la solidité de
ses mailles est leur unique préoccupation. A les entendre tout
est bien pourvu que les règles soient observées. Grâce à eux,
sous les noms les plus divers, dans les églises en apparence

THÉOL. ET PHIL. 1875. 27



418 LA THÉOLOGIE

les plus opposées, on voit l'ombre du prêtre qui va grandissant
sans cesse, s'allongeant de toute la hauteur dont le laïque
s'abaisse. Avec cette douceur qui lui est particulière, le lévite est
toujours là au bon moment tenant le néophyte parla main pour
lui faire franchir les pas difficiles alors qu'il s'agit de passer
de l'opus operatum de la doctrine à celui de la forme, puis, par
l'idée magique du sacrement, à celui de l'église où il admire
alors sans contrainte son œuvre achevée. Tout formaliste en
religion est un papiste en germe. Dès que le sentiment
religieux s'éveille chez un homme élevé dans la religion de la
forme, il ne lui reste plus, s'il a l'esprit droit et s'il est libre
d'entraves extérieures, qu'à remonter vers les sources pures du
spiritualisme chrétien ou à aller chercher un refuge dans le
catholicisme qui a admirablement réussi à substituer la forme
au fond, la religion de l'autorité à celle de Jésus-Christ. Voilà
pourquoi, dans le pays classique du formalisme, en Angleterre,
on voit tant de personnes passer au catholicisme dès qu'elles
sentent le besoin de s'occuper de religion. La forme étant tout
pour ces hommes, il vont naturellement là où la plus belle part
lui est faite. Quant à ceux qui sont retenus par les préjugés de

naissance, les habitudes, et l'éducation, ils forment le gros monceau

des protestants catholiques ne se distinguant des autres

que par l'inconséquence. Que de protestants de naissance

jettent les hauts cris en voyant les scènes de Lourdes et de la
Salette sans s'apercevoir qu'ils ont leur fétichisme à eux, ne
différant pas beaucoup plus de l'autre que ne diffèrent entre
elles plusieurs espèces du même genre Le cœur humain a

toujours trouvé les charges de spiritualisme beauêoup trop
lourdes; voilà pourquoi dans tous les domaines on voit la routine

aspirer à supplanter la vie et, en religion, le formalisme, le
pli, le rite et le symbole, souvent l'apparence chercher, chez
les meilleurs et à leur insu, à se substituer à la vraie religion.
Même quand elles sont de droit divin, les formes toujours
indispensables risquent de bannir l'esprit. Le pharisaïsme nous
offre le plus tragique exemple de tout ce qu'il y a d'enivrant et de

fallacieux dans le formalisme. Au sein de la république d'Israël
rien n'était laissé à l'arbitraire humain ; l'institution dans tous



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 419

ses détails, les cérémonies, les moindres rites, tout était voulu
de Dieu ; la plus stricte observance de ces nombreuses
prescriptions n'en a pas moins conduit les Juifs à crucifier celui
dont toutes ces cérémonies et ces symboles avaient justement
pour mission d'annoncer, de préparer la venue.

Puisqu'il en est ainsi, les formes étant aussi dangereuses
qu'indispensables, le plus sage serait de les réduire au
minimum, de façon à ce qu'elles fussent condamnées à s'affaisser

sur elles-mêmes comme un sac vide dès qu'elles seraient
abandonnées par l'esprit. Du moment où la sève a cessé de circuler
dans l'arbre à l'entrée de l'hiver, les feuilles s'en détachent
tout naturellement pour joncher nos champs et nos promenades,

en attendant que le vent se charge de les disperser et
de les faire disparaître. Nul ne s'aviserait de les soigner dans

l'espoir qu'au premier printemps la sève voudrait bien les
ranimer à nouveau. On est moins intelligent quand il s'agit de la
vie spirituelle: la confiance en elle n'est pas suffisante pour la
croire de force à se créer à chaque jet nouveau la forme la plus
convenable. La circonstance que telle forme a un jour servi
d'expression à la vie fait espérer qu'il en sera de nouveau ainsi.
On la respecte, on la vénère, on la cultive, dans le vain espoir

que la vie consentira à venir déborder un jour de nouveau
dans ces canaux réguliers que l'on tient à sa disposition. Qui
n'a vu des hommes aussi simples qu'excellents travailler avec

une touchente piété à raffermir, à restaurer et à compléter les

institutions et les formes comme s'il était possible de retenir
dans des bandelettes cet esprit éminemment libre, qui comme le

vent, se plaisant à souffler où il veut, ne fait nulle part élection
de domicile d'une manière définitive, et est souvent chassé par
les efforts mêmes qu'on fait pour le retenir? De là le culte des

reliques, des édifices ', des localités où se sont passés des événe-

1 La ville de New-York offre un exemple très frappant d'un formalisme
de ce genre. Le dernier grand réveil des Etats-Unis (1857-1858) commença
dans l'église de Pulton-street, où se réunissaient depuis longtemps polirle

demander un petit nombre d'âmes pieuses et persévérantes. Eh bien,,

quoique l'on soit depuis longtemps rentré dans le calme, on n'en continue

pas moins à se réunir tous les jours dans le même lieu, à la même



420 LA THÉOLOGIE

ments remarquables ; combien peu de personnes ont saisi la

portée de cette parole profonde du Maître : « Femme, crois-moi ;
l'heure vient que vous n'adorerez le Père, ni sur cette montagne,
ni à Jérusalem... Mais l'heure vient, et elle est maintenant, que
les vrais adorateurs adoreront le Père en esprit et en vérité ; car
aussi le Père en demande de tels qui l'adorent. Dieu est esprit;
et il faut que ceux qui l'adorent, l'adorent en esprit et en
vérité. »

Le monde religieux des Etats-Unis n'est pas plus à l'abri de

ces travers que celui de la vieille Europe. Le prestige de la

prospérité y aidant et les tendances de l'esprit américain portant

toutes dans le même sens, on peut dire que le formalisme

en Amérique a des chances pour le moins aussi favorables que
celles qui lui sont fournies en Europe par les traditions, la

magie des souvenirs, ne s'alliant pas trop mal avec cette
indifférence en matières religieuses qui nous caractérise à un haut

degré. Deux faits cependant tiennent le formalisme en échec

et l'empêchent de tout envahir. La liberté religieuse absolue

permet d'une part atout esprit nouveau de se créer les formes

qui lui conviennent en même temps qu'elle facilite singulièrement

l'abandon des anciennes dès qu'elles ont fait leur
temps. Il est même une forme ecclésiastique, éminemment
américaine, qui mieux qu'aucune autre réduit le formalisme
à sa plus simple expression. D'abord le congrégationalisme
reconnaît à chaque église locale particulière les mêmes droits
qu'à un grand établissement national, ou régional, absorbant
les diverses unités. Ensuite, par l'absence de tout lien officiel
et artificiel, il garantit à chaque église le droit salutaire de

mourir de fait quand elle est morte en réalité ; de disparaître

heure, dans la pensée que quand il y aura un nouveau mouvement de

l'Esprit, il commencera exactement dans le même lieu et de la même
manière. Tant il est vrai que toutes les erreurs que l'on a vu s'épanouir a
leur aise dans l'église romaine ont de profondes racines dans le cœur
humain Si on constatait avec soin la présence des erreurs similaires dans
les deux églises, on aurait moins de peine à comprendre la rechute apparente

de bien des gens. Rien de moins commun dans toutes les communions,

et même chez les meilleurs, qu'une vraie spiritualité n'excluant
d'ailleurs ni le zèle ni la ferveur.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 421

comme simple forme dès qu'elle cesse d'exister comme fait
spirituel. La fiction qui consiste à traiter comme vivant un
corps mort, sous prétexte qu'il est partie intégrante d'un
organisme vivant, ne saurait exister.

Le formalisme par contre trouve un puissant auxiliaire dans
la couleur fortement intellectualiste dont la piété anglo-saxonne
est redevable aux défauts de l'esprit national et au rationalisme
prétendu orthodoxe. C'est ce dont nos lecteurs auront pu
s'apercevoir en lisant le remarquable article que la Revue a
publié dans son dernier cahier de 1874, sur la crise théologique
en Amérique. Ce travail est de nature à alarmer non pas tant
par la profondeur et l'étendue du mal qu'il signale, mais surtout

par l'étrange remède qu'il propose. L'auteur nous présente
l'Amérique religieuse sous un jour tout autre que les rapporteurs

un peu optimistes de l'Alliance évangélique. Appuyé sur
les faits, il jette un cri d'alarme motivé : « Le feu y est donc?
oui, les flammes ont déjà relui en tous lieux et se répandent
maintenant partout. Si les chrétiens américains, si les avocats
et hommes d'état, les hommes de lettres, et autres laïques
chrétiens de l'Amérique qui peuvent guider l'esprit public et
le clergé chrétien d'Amérique aussi, ne veulent pas en être
dans dix ans au point où en sont ces mêmes classes de chrétiens

en Europe, courant çà et là en se tordant les mains et se

déchirant le cœur à la vue de l'extension de cette désolation
terrible qui nous menace déjà, et cherchant presque affolés à

sauver la foi et le système chrétien d'une ruine et d'une
destruction plus complètes, il faut que quelque chose soit fait par
tous les amis de Christ au milieu de nous, et cela avec intelligence,

promptement, et efficacement. » Ce n'est pas ce côté
de l'état religieux des pays anglo-saxons (le mal est encore
plus avancé en Angleterre qu'en Amérique) que nous présentent

nos journaux, bien persuadés de s'acquitter de leur devoir
en s'en tenant à relever ce qui plaît à leurs lecteurs et à jeter
un voile discret sur tout ce qui pourrait les troubler. Se

bornant à relater les faits et gestes de l'évangélisme aussi bruyant
que superficiel, on s'imagine que l'Evangile de l'inspiration
plénière se chargera d'arrêter le flot qui monte. Et on ne s'a-



422 LA THÉOLOGIE

perçoit pas qu'en se contentant de crier et de se compter alors
qu'il faudrait chercher à comprendre pour répondre ensuite
d'une manière intelligente, les chrétiens anglo-saxons travaillent,

autant qu'il est en leur pouvoir, à amener ce funeste
divorce qui a pour effet de rejeter les classes intelligentes dans
l'incrédulité à mesure que les autres s'enfoncent dans la superstition

et le bigotisme.
Malheureusement le remède que propose M. Rlauvelt ne

ferait qu'augmenter le mal. Il accepte naïvement la lutte sur le
terrain non pas religieux et moral, mais exclusivement
scientifique qu'il convient aux adversaires de proposer. « Ils (les
savants) se bornent à réclamer, dit-il, ce qui est parfaitement
raisonnable, que chacun de ces dogmes soit positivement
appuyé sur des preuves et des raisonnements semblables à ceux
qui réclament notre adhésion aux propositions scientifiques
ordinaires, et qu'ils prennent ainsi leur place légitime comme
partie de la science; ou bien que l'on accorde franchement

que ces dogmes n'ont pas de base scientifique, et qu'ils soient
ainsi repoussés comme n'ayant rien de commun avec la
science. » On le voit, à entendre notre théologien américain ce

n'est pas avec le cœur et avec la conscience qu'on ferait de la

religion, mais exclusivement avec l'entendement, avec cette
faculté qui est seule mise en jeu quand il s'agit de faire de

l'algèbre, de la géométrie ou d'étudier une science quelconque.
« Il faut dire en un mot, ajoute M. Blauvelt, que chacun des

dogmes reçus, pour si sacré et fondamental qu'il soit, est sommé
de comparaître au tribunal de la science pour être déclaré vrai
ou faux. Pour éviter toute possibilité d'erreur, tout l'examen
doit avoir lieu, comme le réclame avec raison M. Renan, dans

un esprit purement séculier et non religieux suivant la
méthode des grecs, des musulmans, des hindous, hommes étrangers

à toute théologie et qui ne songent ni à applaudir, ni à

décrier, ni à soutenir, ni à démolir les dogmes. La vérité et

rien que la vérité. La vérité non comme conséquence mais

comme cause ; la vérité seulement pour de solides raisons; la
vérité en exposant sans merci toutes les erreurs et tous les

sophismes; la vérité à tout prix et la vérité à tout hasard, tel



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 423

doit être toujours le seul mot d'ordre. » Ah que voilà bien ce
rationalisme orthodoxe avec toutes ses illusions, que les
théologiens vivants du XVIe siècle étaient loin de professer Il nous
semble entendre cet excellent M. Gaussen à la fois poëte et

géomètre, nous disant gravement qu'il fallait prouver la vérité
de l'Ecriture sans ouvrir le volume, comme quand il s'agit d'établir

l'authenticité des écrits d'Homère ou deVirgile. Dans la
controverse décisive on exclut tout simplement les organes appelés
à saisir la vérité, la conscience et le cœur, la vérité elle-même
qui seule en se montrant peut mettre un terme au débat.
Pascal et Vinet ont guéri de ces illusions-là tout homme qui
parmi nous comprend les premiers mots des questions
religieuses et théologiques. — « C'est le cœur qui sent Dieu dit
Pascal, et non la raison. Voilà ce que c'est que la foi : Dieu
sensible au cœur, non à la raison. » Ce n'est que dans la mesure
où on fait l'expérience personnelle et vivante du christianisme

qu'on le comprend. Ces choses-là ne s'apprécient pas du

dehors; entrez et vous verrez clair. « Il ne faut, dit Vinet, quand
il s'agit de décider de la vérité du christianisme, il ne faut faire
abstraction de rien de ce dont l'homme se compose. Il faut
apporter, il faut jeter dans la discussion ses craintes et ses

espérances, ses joies et ses douleurs, savie extérieure et sa vie
intérieure, l'esprit et l'âme, l'homme du temps et l'homme de

l'éternité. C'est ainsi, c'est-à-dire complet, vivant et personnel,

que de telles questions veulent nous trouver ; autrement, elles

se joueront de nos efforts et se riront de nos certitudes. » Par
ce côté-là la théologie devient à son tour une science relevant
de la raison. Elle est la science des faits moraux psychologiques,

religieux, — tout aussi incontestables que ceux de l'histoire

naturelle, — dont le chrétien a fait l'expérience. Les dogmes

chrétiens ne sont plus alors, comme le suppose M. Blauvelt
avec tous les supranaturalistes, des formules révélées de Dieu,
mais bien le résultat du travail scientifique de la conscience
chrétienne entrant en contact avec l'Evangile, que l'homme
est appelé à s'assimiler par toutes les facultés de son être. Le
dogme devient alors variable et soumis à toutes les vicissitudes
de la science, tandis que les faits évangéliques demeurent per-



424 LA THÉOLOGIE

manents. Il est impossible qu'un homme de la valeur de
M. Blauvelt, qui réagit à propos avec tant d'énergie et de

courage contre la vieille apologétique extérieure des Anglais,
ne s'aperçoive pas bientôt qu'il en conserve tout ce qu'elle a de

plus fâcheux, l'idée que le christianisme est essentiellement

un ensemble de connaissances révélées s'adressant avant tout à

l'intelligence. Il ne pourra agir efficacement sur ses compatriotes

en vue d'une réforme franche et radicale de la théologie
qu'à condition de leur ressembler moins. Avant d'entreprendre
de justifier au tribunal de la science l'ensemble de la théologie
traditionnelle, il faut en tout premier lieu faire le départ entre
l'élément religieux, relevant de la conscience et du cœur, et
l'élément éminemment humain et transitoire toujours justiciable

de la science chrétienne.
Il est intéressant de voir les réponses faites à M. Blauvelt

par le monde religieux. Comme il arrive toujours en pareil cas,
l'auteur s'est attiré plus de mauvais compliments et d'animad-
version que de réfutations. La revue toutefois qui avait d'abord

publié ces articles alarmants a donné plus tard quelques pages
destinées à rassurer. L'auteur, M. Lyman H. Atwater signale
d'abord quelques exagérations dans le travail auquel il répond.
Tout en reconnaissant que le scepticisme moderne a pris pied
en Amérique, il nie que les ravages soient déjà aussi étendus

et aussi profonds qu'on le prétend. M. Atwater relève également

ce qu'il y a de paradoxal dans l'assertion que les chrétiens

sont moins bien placés que personne pour défendre le
christianisme, sous prétexte qu'ils ont pris parti. M. Blauvelt
a pris en effet trop au sérieux le mot de M. Renan qui prétend
que pour rendre justice à une religion il faut y avoir cru et
ne plus y croire. S'il n'est que trop vrai que chez beaucoup
de chrétiens l'amour abstrait de la vérité, quelle qu'elle soit,
ne triomphe pas toujours du préjugé de l'éducation et de

l'habitude, les hommes de science ne sont pas plus à l'abri que les
autres de ce travers inhérent à la nature humaine. On a beau

dire, le préjugé invétéré contre le surnaturel n'est inspiré que
par une philosophie préconçue, ou par une science empirique
trop étroite qui au lieu d'être franchement décidée à enregistrer



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 425

docilement ce qui est, devient infidèle à son principe et
prétend trancher à l'avance ce qui doit être, sous prétexte de faciliter

sa tâche.
Mais ce qu'il importe surtout de relever, c'est que M. Atwater

n'accepte pas le critère de la vérité chrétienne proposé par
M. Blauvelt. Comme nous il estime que le christianisme doit
être abordé par l'homme tout entier, sans qu'aucune de ses

facultés et de ses besoins soit mis en charte privée. « Elle est

vaine, dit-il, la tentative de faire de la croyance en la vérité des

évangiles, le fait d'une pure gymnastique intellectuelle sans

aucune intervention de l'élément moral. Les vérités et les
considérations morales n'en sont pas moins intellectuelles ; elles

ne peuvent être perçues que par l'intelligence mais il faut se

garder d'en exclure l'élément moral et le discernement spirituel.

Cette mise en jeu de nos facultés morales relève à la fois
de l'intelligence et du sentiment... Quand on prétend, — et c'est
bien là l'idée des sceptiques modernes, — n'admettre pour
valables que les preuves sensibles, faisant appel au témoignage

des sens ou aux déductions logiques qui en découlent,
nous protestons avec tout le sérieux dont nous sommes susceptibles.

»

Il est à regretter que M. Atwater n'ait pas poussé plus loin
ses investigations. Il se serait peut-être aperçu alors qu'il était
sur le même terrain que son adversaire sans tirer les

conséquences logiques renfermées dans le principe commun. Les

deux auteurs nous font en effet l'impression de ce mouvoir
sur ce terrain stérile du supranaturalisme rationnel. C'est

encore là un de ces points sur lesquels les Américains auraient
eu à apprendre quelque chose surtout des Allemands, et

même des Français. Ce n'est qu'après avoir rompu en visière
à ce supranaturalisme superficiel qui règne un peu partout, du
moins dans la conception populaire des protestants qui le
confondent avec l'orthodoxie du XVIe siècle infiniment supérieure,
qu'on peut entrevoir la possibilité d'une théologie nouvelle

répondant aux besoins de l'époque. Qu'on se le dise bien, le

protestantisme ne sera à la hauteur de sa mission que lorsqu'il
usera hardiment de la faculté de se réformer lui-même. Les



429 LA THÉOLOGIE

théologiens du XVIe siècle lui ont donné à cet égard un bel
exemple que la routine humaine a fait trop tôt oublier. Il ne
s'agit ni de restaurer, ni de réformer, mais de fonder à nouveau

sur la base inébranlable posée par celui qui s'est appelé
le chemin, la vérité et la vie. En Amérique comme en Europe,
il importe de se mettre promptement à l'œuvre, sous peine de
voir s'établir le funeste divorce presque consommé dans nos
pays de langue française où la culture et l'intelligence aboutissent

à l'incrédulité d'une part et le christianisme et la piété
s'étiolent d'autre part dans l'ignorance, l'étroitesse et la
superstition.

Toute cette étude l'aura suffisamment montré le péril est

beaucoup moins grand aux Etats-Unis que chez nous. Mais il
est certain qu'il commence à poindre : bien loin de blâmer
M. Blauvelt d'avoir jeté le cri d'alarme, on ne saurait trop
l'en remercier. Ensuite l'Amérique est incomparablernent mieux
outillée que nous pour marcher à rencontre de la crise. Non-
seulement elle possède des églises nombreuses, respectées,
exerçant une grande influence dans le pays, mais elle a encore
une théologie. Celle-ci fût-elle défectueuse, elle vaut mieux que
rien ; on se trouvera à l'abri de cette grossière ignorance qui
chez nous provoque une foule de malentendus et paralyse tous
les efforts. Et puis n'oublions pas que l'Amérique est le plus
grand pays protestant du monde. Grâce à la liberté religieuse
absolue, à la flexibilité des institutions ecclésiastiques qui en
résulte, à ce grand nombre de sectes dont on ne sait pas
apercevoir les bons côtés, on s'y trouve à l'abri de cet isolement
absolu qui dans notre vieux monde rongé par l'indifférence
énerve tant de courages, alors qu'on se voit condamné à n'être
que la fraction imperceptible, la minorité inappréciable dans
le sein d'une minorité. Dans ce pays jeune il n'est pas d'idée,
fût-elle étrange et bizarre, qui ne soit sûre de rencontrer aussitôt

des amis et des partisans. Quand l'heure sera venue, la
réforme théologique ne saurait être moins bien partagée.

Ce que nous avons dit précédemment des tendances qui se
sont fait jour avec une remarquable unanimité dans les
réunions de l'Alliance évangélique à New-York indique assez que



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 427

le terrain est préparé. Rien ne peut arrêter cette évolution
éminemment salutaire qui doit s'effectuer dans la théologie,
quand on en est venu à voir dans le christianisme non plus un
ensemble de formules, de doctrines révélées, mais une vie
nouvelle, supérieure, divino-humaine apportée par Jésus avec mission

de renouveler la face de la terre. C'est bien évolution
théologique que nous disons. En effet, quand en présence des

avantages de tout genre dont jouissent les Américains on se

rappelle qu'ils sont un peuple éminemment pratique, comment
ne pas espérer qu'ils éviteront une révolution? Si la liberté
accomplissait cette nouvelle merveille, il ne resterait plus qu'à
s'incliner et à imposer silence à ses antipathies. Le succès tient
à peu de chose. Il suffirait de quelques hommes de talent et de

piété jouissant suffisamment de la confiance du peuple
religieux pour lui faire comprendre qu'il s'agit non pas de

renverser la foi, mais de l'asseoir sur des bases solides comme le

roc, sur l'esprit et non sur la lettre; de la faire reposer en plein
sur la conscience chrétienne désireuse d'accomplir toujours des

progrès nouveaux en s'appuyant sur l'Ecriture qui a déjà servi
à la former. Alors seulement les églises d'Amérique, retrempées
par ce nouveau souffle de l'esprit d'en haut, se trouveraient à

la hauteur de la grande tâche qui les attend l'avenir religieux
de la civilisation américaine serait assuré pour longtemps; elle
ne ferait pas la triste expérience du divorce entre les forces
religieuses et morales d'un part et la civilisation d'un autre qui, en

Europe, menace de nous faire reculer vers les plus sombres jours
de notre histoire. Qui sait? l'Amérique, qui s'est mise en route
beaucoup plus tard que nous, peut avoir effectué son évolution
avant que nous ayons échappé à l'indifférence et au marasme
de l'heure présente. Nos devanciers et nos maîtres pour tout ce

qui tient à la liberté politique et religieuse, les Américains
demain peut-être nous laisseront bien en arrière pour tout ce

qui tient à la théologie. Le sol de l'Europe semble parfois épuisé

sans retour. Çà et là on voit bien poindre quelques idées

grandes et généreuses, mais elles ne peuvent aboutir, il faut
de toute nécessité qu'elles traversent l'Atlantique pour prendre
leur développement et porter leurs fruits.



428 LA THÉOLOGIE

Ce contraste est une réponse à la grande question que nous
avons posée : les faits se sont chargés d'y répondre. Comment
ne pas admettre que les forces du spiritualisme ont été
relativement plus vigoureuses dans un pays qui a sauvé tout ce qui
lui était cher, foi, théologie, église, que dans les contrées qui
se sont laissé enlever presque tous ces biens? Si à cela venait
s'ajouter une évolution théologique s'accomplissant heureusement

le fait se trouverait deux fois prouvé Ce qui permet
d'espérer qu'il en sera bien ainsi c'est que, tout en ayant des

plaies profondes, sur lesquels nous nous sommes gardés de

jeter un voile, les Etats-Unis demeurent encore le pays où à

l'heure présente le christianisme exerce l'influence la plus
générale, la plus incontestée. Le passé et le présent semblent
être une garantie de l'avenir. Aujourd'hui encore le jugement
porté vers 1830 par Tocqueville demeure pleinement fondé.
« Il est permis, dit-il, de penser qu'un certain nombre d'Américains

suivent, dans le culte qu'ils rendent à Dieu, leurs habi-
tudes plus que leurs convictions. Aux Etats-Unis d'ailleurs le
souverain est religieux, et par conséquent l'hypocrisie doit être
commune ; mais l'Amérique est pourtant encore le lieu du
monde où la religion chrétienne a conservé le plus de véritable
pouvoir sur les âmes ; et rien ne montre mieux combien elle
est utile et naturelle à l'homme, puisque le pays où elle exerce
de nos jours le plus d'empire est en même temps le plus
éclairé et le plus libre. »

Voilà pourquoi l'Amérique demeure la gloire et l'espérance
du protestantisme auquel elle est redevable de tout ce qu'elle
est. Recueillons soigneusement cette parole précieuse: à l'heure
présente le pays le plus libre est aussi le plus religieux et le
plus franchement protestant dans le sens historique et positif du

mot. R ne saurait y avoir de fait plus propre à encourager ceux
qui ont l'intelligence assez ouverte pour s'apercevoir qu'ils
assistent en Europe aux dernières agonies des églises du XVIe
siècle. Infidèles à la fois à leur principe ecclésiastique et à leur
mission religieuse parce qu'elles sont devenues étrangères au
souffle profondément religieux et spirituel de la réformation,
elles sont dans cette position angoissante d'un malade qui ne



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 429

peut ni mourir ni vivre. Et cela dure depuis des années, et
cela peut durer encore longtemps. C'est en vain que le
catholicisme pousse la logique de son principe jusqu'à l'absurde;
ce spectacle est impuissant à redonner un élan général à son
adversaire décidément frappé à mort. Tandis que celui-ci se

meurt d'atonie, son antagoniste est en proie aux convulsions
du délire. Devenu le représentant le plus authentique de la

superstition et du fétichisme, le catholicisme n'a plus de

puissance que dans les mains des habiles qui s'en servent pour
leurs fins politiques ; les églises officielles protestantes, sont

déjà légalement, en bien des lieux du moins, entre les mains
des adversaires de toute religion; et çà et là au milieu de la

décomposition générale on voit surgir quelques rares églises
libres débiles, atteintes à leur tour du mal général et poussant,

ainsi que le disait déjà Vinet, sur le tronc des églises

nationales, comme l'agaric sur un tronc pourri.
Certes, pour quiconque s'intéresse encore à l'avenir religieux

de notre vieux monde, c'est un privilège inappréciable de voir
et de revoir l'Amérique religieuse. Non pas, encore un coup,
qu'elle nous offre l'image de la perfection, mais, en nous présentant

des défauts dont nous n'avons pas le moindre soupçon parce
qu'ils sont exactement l'opposé des nôtres, elle nous aide à

reprendre notre équilibre. Méconnus, sans puissance aucune,
les vrais chrétiens en Europe ne connaissent plus ces grandes,
ces saintes ambitions pour l'Evangile et pour l'église qui dans
les belles époques ont fait battre le cœur des fidèles intelligents.
Singulièrement modestes, nous acceptons d'assez bonne grâce
le triste sort qui nous est fait : on dirait que tout honteux et
heureux d'être encore tolérés, nous avons déjà pris le parti de

nous réfugier dans les villages obscurs, dans les réduits de

nos cités, comme faisaient dans les premiers siècles de notre
ère les païens dévots battant en retraite devant les lumières
chrétiennes. Et il se rencontre des esprits étroits, des sectaires
dont le zèle égale l'ignorance pour soutenir que tel est bien
l'état normal de l'église, destinée à un petit nombre d'élus; des
docteurs diserts exposant d'ingénieuses théories destinées à

justifier ce triste état des esprits. S'il fallait en croire ces fi-



430 LA THÉOLOGIE

dèles, il ne faudrait plus aller puiser la lumière dans les
portions les plus claires de la Parole de Dieu ; de prétendues
prophéties de l'avenir auraient réglé à l'avance le programme
minutieux des faits et gestes de l'église, des obligations des

chrétiens pendant le cours des âges. Comme dans toutes les

époques de défaillance, oubliant qu'il s'agit d'être ouvrier avec
Dieu, on attend que le Sauveur, acceptant cette fois la méthode
charnelle d'établir son règne que les Juifs ont prétendu lui
imposer, vienne par un grand coup de théâtre et avec déploiement

de puissance extérieure établir définitivement la religion
spirituelle, après avoir réinstallé le culte lévitique et tout ce

qui s'en suit. Notre théologie surannée tourne au judaïsme, la
moins spirituelle au pharisaïsme. On déclare hardiment que le
trésor du père de famille est décidément vide, pour ne pas

rompre avec l'esprit de routine, avec cette incurable paresse
qui empêchent d'aller y puiser des choses anciennes et des
choses nouvelles.

Nous voudrions que tout jeune chrétien intelligent, plein
d'enthousiasme pour l'idéal et désireux de ce consacrer au triomphe
de la vérité pût se soustraire pendant quelques années aux
influences débilitantes de cette atmosphère et aller respirer
l'air tonique de la société religieuse américaine. Il trouverait là
non une vieillesse chagrine charmant ses loisirs par les jeux de

l'enfance, mais des hommes, des chrétiens virils, vigoureux,
énergiques, étrangers à nos préoccupations seniles, étendant
chaque jour le royaume de leur Maître par de nouvelles
conquêtes, parce qu'ils ont une foi, une église, une théologie. Là
au moins on peut se dire franchement chrétien et porter la
tête haute si non devant Dieu du moins devant les hommes,
partager toutes les préoccupations de son peuple, marcher à

l'avant-garde de tous les progrès. Tandis que catholiques et

protestants rivalisant de zèle achèvent de compromettre le peu
de religion qui reste en Europe, en rêvant les uns d'une théocratie

jésuitique, les autres plus ridicules encore, d'une théocratie

libertine, on fonde en Amérique la seule théocratie vraiment
admissible,exclusivement spirituelle, répudiant toute contrainte
et n'acceptant que des gens de bonne volonté. Si le christia-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 431

nisme doit encore avoir un avenir, — et nul vrai chrétien ne
saurait en douter, — ce n'est que sous ce régime sain et fortifiant.

Quand donc on a le cœur assez bien placé pour ne pas
risquer d'emprunter à l'Amérique ses défauts, il vaut la peine
de traverser l'Atlantique. Les hommes qui prennent au sérieux
l'alliance du christianisme et de la liberté ne forment en
Europe qu'une minorité méconnue et sans grande influence. Il
ne peut avoir été inutile pour quelques-uns d'entre eux d'avoir
constaté qu'en Amérique les représentants des mêmes principes
forment une respectable majorité. On a beau être décidé à

aller de l'avant en marchant par la foi, il n'est pas superflu
pour l'humaine faiblesse d'avoir de temps à autre l'occasion de

marcher par la vue. En venant se perdre de nouveau dans les

rangs serrés de ces populations de l'ancien monde, hésitant
sans cesse entre une superstition honteuse et une incrédulité
désespérante, aussi humiliante l'une que l'autre pour la dignité
humaine, peut-être rapporteront-ils quelque chose de cette
confiance, de cet entrain avec lesquels des chrétiens intelligents

savant faire avancer une grande et noble cause : l'alliance
indissoluble de l'Evangile et de toutes les libertés, seul moyen
d'assurer le vrai progrès. Et qui sait? Tel qui aura débarqué
sur les rivages de l'Amérique incertain encore, désireux de

voir par lui-même ces églises si différentes des nôtres en sera

peut-être revenu convaincu, résolu à se joindre à ceux qui
travaillent à faire triompher dans notre vieux monde les principes

qui assurent la prospérité et l'avenir du nouveau. A la

fin du siècle dernier, alors que la république américaine était

encore au berceau, le philosophe allemand Kant, qui en suivait
les premiers pas avec la plus vive sympathie, avait l'habitude
de dire que les Américains se livraient à une expérience du
succès de laquelle dépendait le salut du genre humain. Grâce

à Dieu, les espérances du grand penseur se sont réalisées:

l'expérience à réussi. Il faut maintenant que le monde entier
en profite.

P.S. Voilà donc le travail que vous m'avez imposé ; il ne
m'a rien appris à moi-même ; il n'apprendra rien à personne



432 LA THÉOLOGIE

car, suivant l'usage consacré, il ne sera pas lu par ceux
auxquels il pourrait être de quelque utilité. Vous devez être fier
d'avoir obtenu un si beau résultat.

— Depuis quand êtes-vous si utilitaire? A ce compte-là vous

ne devriez pas aspirer à ce qui doit être, mais vous contenter

simplement de ce qui est possible. Cédant à une ambition

posthume et vous ravisant un peu tard, auriez-vous peut-être
l'espérance de réussir dans le monde? Il me semblait qu'à cet

égard vous ne redoutiez pas précisément de remonter le courant

général. Ayez donc le courage d'accepter sans arrière-
pensée toutes les conséquences de votre position. Si vous avez

raison dans le tableau que vous tracez de notre position
théologique actuelle vous ne devez pas être surpris de rencontrer
si peu de sympathie ; s'il en était autrement nous ne nous
trouverions pas dans cet état de marasme dont vous parlez,
sans théologie, sans église, bientôt peut-être sans foi. A mon
sens, dans votre étude sur les conférences de New-York, vous
vous êtes trop préoccupé de nos circonstances dans les pays
de langue française. Est-il nécessaire de vous rappeler que ce

qui importe ce n'est pas le succès mais l'accomplissement
consciencieux sinon joyeux de ce qu'on estime être son devoir?
Si vous savez trop bien ce que le succès coûte de nos jours pour
être disposé à le payer à son prix, prenez donc une bonne fois

pour toutes votre parti de ne pas' l'obtenir. Vous échapperez
alors à une certaine humeur chagrine qui s'est glissée dans ce
travail comme dans vos publications récentes. Cette disposition
d'esprit qui n'est que trop légitime peut se faire jour dans le
cercle étroit de quelques amis, mais convient-elle à la parfaite
objectivité, à la sérénité de la science? On ne choisit pas sa

tâche ; l'essentiel c'est de demeurer fidèle à celle qui vous a
été imposée. Et puis cette étude sur l'Amérique a-t-elle donc
été sans aucun profit pour vous? Après l'avoir lue il me semble

qu'elle détonne sensiblement avec la manière dont vous
vous exprimiez à votre retour des conférences. Je puis l'avouer
maintenant, si j'ai tant insisté pour obtenir de vous ce travail,
c'est un peu parce que je croyais vous voir dans les dispositions

voulues pour faire prédominer la critique sur l'éloge. En



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 433

effet tout en prisant fort les principes américains, je prends
moins aisément que vous mon parti de voir ceux qui les
professent rester trop au-dessous de leur idéal. Me suis-je trompé
en vous soupçonnant de reculer devant la nécessité d'avoir
trop à critiquer, ou vous est-il arrivé la même aventure qu'à
Ralaam?

Mais revenons à la question générale. Auriez-vous donc

complètement perdu votre temps, — puisqu'à tout prix vous
réclamez des considérations utilitaires, — si vous et vos amis,
en persistant à faire encore de la théologie alors que presque
tout le monde l'abandonne, à moins qu'il ne s'agisse de plaider
une cause dans l'intérêt d'un parti, vous aviez jusqu'à des jours
meilleurs empêché qu'il ne s'établît une espèce de prescription

contre elle? Serait-ce bien le moment de se décourager et
de perdre patience alors que, comme vous l'annoncez, la théologie

nouvelle pourrait nous arriver dans quelque temps par
la voie favorite des traductions de l'anglais? Puisque vous avez
osé placer votre vaisseau sur le promontoire le plus élevé du

rivage, — c'est là votre fort et votre faible, — sachez attendre

que la mer soit assez haute pour le faire flotter.

J.-F. Astié.

THÉOL. ET PHIL. 1875. '28


	La théologie des réunions de l'alliance évangélique à New-York, en 1873
	
	
	
	


