Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 8 (1875)

Artikel: Le libre arbitre : étude critique [suite]
Autor: Goens, van / Scholten, J.-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE LIBRE ARBITRE

ETUDE CRITIQUE
PAR

J.-H. SCHOLTEN*

CHAPITRE II

Développement psychologique de l'idée
de la liberté humaine.

En quoi la liberté consiste-t-elle? Quelle est son essence ?
Elle existe, pour un étre quelconque, l1a ol aucun obstacle ne
I’empéche de réaliser sa destination. Je dis un étre quelconque,
car il peut méme étre question de liberté dans les opérations
mécaniques. Le balancier d’'une pendule ne se meut pas libre-
ment, si on le fixe ou §’il y a un défaut dans le mécanisme. Le
balancier est libre, si rien ne I'empéche d’étre ce qu’il doit
étre comme tel. Il en est de méme du monde organique. La
plante, 'arbre sont libres, si aucune cause intérieure ou exté-
rieure ne les empéche d’étre ce qu’ils doivent étre conformé-
ment & leur nature. Refusez-leur I'air ou I’espace, qu'un mal
se déclare au tronc ou a la racine, leur développement cesse
d’étre libre. Nous en dirons autant de ’'homme captif ou malade.

En qualité d’étre raisonnable, ’homme n’est pas libre dans
sa pensée, lorsque, faute d’'un développement suffisant ou
aveuglé par les préjugés, il est lié a une autorité ecclésiastique
et ne peut mettre en ceuvre la réflexion, ou bien lorsque son
esprit est affaibli par la maladie ou troublé par la folie. Ld ou

un pareil empéchement n’existe pas, I'homme est libre quant a
la pensée.

! Voy. livraison d'avril 1875, pag. 254.
THEOL. ET PHIL. 1375, 21



322 J.-H. 8CHOLTEN

La liberté, d’ailleurs, n’existe pas non plus, du moins dans
toute la force du terme, 14 ol un étre ne peut pas encore réa-
liser ses facultés, chez un enfant, par exemple, qui ne peut
pas encore marcher, ou qui ne peut pas encore parler. Dans les
premiers cas le manque de liberté est anormal, dans les der-
niers naturel et normal, et T'on dit: 'enfant n’est pas encore
libre, mais rien ne 'empéche de le devenir un jour. Ici cepen-
dant il y a liberté, sinon comme état parfait, du moins comme
libre développemem.

Appliquée & I’église et & I’état, la notion de la liberté revét
le caractére de la liberté ecclésiastique et politique. L’église
n’est pas libre lorsque le pouvoir politique la géne dans son
gouvernement ou son développement, oulorsque ses membres,
quoique affranchis de l'influence de 1'état, sont empéchés par
les liens d’une autorité extérieure d’affirmer leurs convictions.
La liberté politique existe 1a olt aucune cause intérieure ou ex-
térieure nempéche le développement et la manifestation des
forces qui résident dans I'état et I'église. Un peuple n’est pas
libre lorsque la puissance de I'état, exercée par un seul ou par
plusieurs, empéche les citoyens de manifester leurs pensées
ou de se vouer sans entraves & leur métier ou a leur com-
merce. Cette liberté manque encore 1a ol, grice a I'anarchie,
chaque membre de I’état peut agir & son gré. Ici la liberté dé-
sordonnée des individus nuit & la liberté. Un état dans lequel
chacun serait libre de s’emparer du bien d’autrui, rendrait la
liberté de tous impossible par la liberté indisciplinée de tous;
Panarchie n’est pas seulement ’'abus de la liberté mais le con-
traire de la vraie liberté. C’est pourquoi il ne saurait y avoir
de liberté supérieure, véritable, dans le monde des animaux,
alors méme que rien n’empécherait 'animal de suivre sa na-
ture, parce que la liberté indisciplinée de I'un cesse d’étre
libre par linstinct également indiscipliné de 'autre. Une pa-
reille liberté ne peut exister que chez I'homme dans lequel
la raison s’est développée, puisqu’il appartient 4 ’essence d’un
étre raisonnable de restreindre sa liberté dans l'intérét des
autres ou de ’ensemble. La raison donne ici la loi commnie res-
triction de la liberté indisciplinée, mais comme c’est elle-méme



LE LIBRE ARBITRE 323

qui se donne cette loi, ’homme raisonnable se restreint volon-
tairement. La cessation de cet état d’indiscipline est la suite
naturelle du libre développement de ’homme. La restriction
émanée de la raison est une restriction que nous nous impo-
sons, par conséquent une liberté, en sorte que I’idéal d'un état
libre serait celui ou la loi serait 'expression naturelle de la
raison parfaitement développée de tous et serait observée de
tous volontairement. |

Nous passons au domaine de la moralité. Ici aussi on peut
se représenter un état de perfection qui s’appelle liberté. Sila
moralité consiste dans I’empire de I'esprit sur les instincts infé-
rieurs et si la réalisation de cet empire fait partie de la desti-
nation de ’homme, il est évident que celui-ci n’est pas mora-
lement libre aussi longtemps qu’une cause intérieure ou exté-
rieure I’empéche d’agir conformément & sa nature morale. Un
enfant nouveau-né n’est pas encore moralement libre, parce
faute de développement, il ne peut mener qu'une vie animale,
Plus tard, ’homme n’est pas non plus moralement libre, lors-
qu’il n’est dirigé que par une loi extérieure, loi civile, loi d’hon-
neur, loi de convenance, de telle sorte qu’il soit privé de la
faculté de vouloir et de faire le bien par lui-méme , indépen-
damment de causes extérieures. Dans ce sens Paul appelait la
vie sous la loi un esclavage. Il en est de méme de celui qui est
entrainé par le préjugé, la colere, la volupté, malgré la con-
naissance qu’il posséde d’une loi extérieure qui les condamne,
tant que sa meilleure nature morale gémit encore sous la do-
mination des convoitises. Débarrassé du frein d’une loi exté-
rieure, il peut posséder de la liberté et étre libre, quant a sa
nature animale, d’obéir, comme I'animal, & ses appétits, blesser
ses semblables et les dépouiller de leur propriété et de leur
vie; il n’est pas moralement libre, puisque , assujetti & la pas-
sion, il ne peut pas agir sans entraves comme étre moral. C’est
pourquoi Jésus dit : Celui qui fait le péché est un esclave. (Jean
VIII, 34.) Il ne peut pas, dit Paul, s’assujettir & la loi de Dieu.
(Rom. VIII, 7.) Il en résulte que I’homme est moralement libre
lorsque la vie spirituelle a atteint chez lui un tel degré de déve-
loppement, que le vrai et le bien qu’il est parvenu a reconnaitre



324 ' J.-H. SCHQLTEN

servent de régle a sa volonté et a sa conduite. Pouvoir étre sans
obstacle ce que '’homme doit étre conformément & sa nature
élevée, voila la liberté morale. Dans ce sens Jésus a dit: La
vérité vous rendra libres (Jean VIII, 32), et Paul: La ou est
I'Esprit du Seigneur, 1a est la liberté. (2 Cor. III,417.) L histoire
nous donne & contempler les images d’une pareille liberté dans
un Socrate que la crainte de la mort ne saurait contraindre de
renier son principe , dans un Caton qui est moralement libre,
en méme temps que, comme citoyen, il perd la liberté politi-
que, mais surtout en Jésus. Caiphe peut le menacer, le garrot-
ter, le maltraiter, le mettre & mort, mais il ne peut pas réprimer
I'esprit moral qui habite dans celui qu’il opprime; il ne peut
pas le forcer d’abandonner sa cause ni I'empécher de saluer
dans sa propre mort le triomphe de la vérité.

La liberté morale est la plus élevée. L’homme animal se li-
vrant sans obstacle & sa convoitise peut passer pour libre; il
ne 'est pas plus que 'animal, puisqu’il se voit restreint & plu-
sieurs égards dans sa liberté par le frein de la loi, par les cir-
constances, par l'arbitraire de ses semblables. Il y a plus de
liberté dans I'homme purement intellectuel, parce que les lu-
miéres qu’il a acquises lui permettent de lever des obstacles,
insurmontables pour 'homme animal, de garantir sa vie, d’aug-
menter la somme de ses jouissances, de satisfaire & ses désirs.
Mais sa liberté est loin d’étre parfaite , puisque l'intelligence la
plus pénétrante est hors d’état de réaliser tous ses voeux. Celle-
cl rencontre souvent une résistance hors d’elle ou en elle, par
exemple, dans le soin de sa réputation. Ici une passion en
réprime une autre. Ajoutons enfin que l'intelligence est sujette
a s’obscurcir par la passion. Ce n’est que lorsque 'homme
s’éleve par sa raison a4 ce qui est vrai et bon et 'accomplit
comme la régle de sa vie, qu’il est intérieurement libre , fit-il
du reste, comme Socrate, géné dans ses manifestations. La con-
voitise est soumise chrez lui & la raison et ne suscite pas d’ob-
stacle & ses veeux et & ses plans. Ne désirant pas le mal, il ne
peut pas sous ce rapport rencontrer d’obstacle dans une loi
extérieure. Il veut et désire ce que la raison approuve, c’est-
a-dire ce qu’il approuve lui-méme. Il n’obéit qu’a sa nature



LE LIBRE ARBITRE 325

morale, et quand méme une puissance extérieure ’empéche
de réaliser ce qu’il veut, il ne recule pas devant les circons-
tances et attend de l’avenir, avec une parfaite assurance, I’ac-
complissement de ses veeux. Persécuté, livré & la mort, il reste
libre, car il se laisse saisir et mettre & mort. La mort elle-
méme, tant qu’il y a possibilité physique d’échapper au danger
en abandonnant la bonne cause, est un acte de liberté. La
mort, comme chez Jésus, ne saurait empécher 'accomplisse-
ment de ses voeux, en sorte qu’en mourant il peut s’écrier:
Tout est accompli!

Une telle liberté est a la fois nécessité. Si le balancier n’est
pas arrété, il se meut librement; mais précisément parce qu’il
n’est pas empéché, il se meut nécessairement. L’oiseau qui
vole sans obstacle, est libre; mais comme la faculté de voler
tient a sa nature, il n’est pas possible dans 1’état de liberté qu’il
ne vole point, et laliberté coincide avec la nécessité. L’homme
animal, comme tel, est libre d’obéir a ses gotuts, si des causes
extérieures ne I’empéchent pas; mais c’est encore nécessaire-
ment qu’il y obéit dans cet état déterminé de la vie animale. Il
faut qu’il y obéisse. Désirer autre chose, dans l’état ou il se
trouve, ce serait vouloir I’absurde. Le Juvyuxic ne peut pas s’éle-
ver a I'invisible, tant que sa raison n’est pas suffisamment dé-
veloppée. (1 Cor. II, 14.) Les juifs ne pouvaient pas reconnaitre
en Jésus le Messie, parce que leur point de vue était trop sen-
suel, trop peu développé, trop inférieur. (Jean V, 44.) Et quand
I'apotre dit que ’homme sensuel ne se soumet pas & la loi, il
ajoute: Aussi ne le peut-il pas. (Rom. VIII, 7.) C’est toujours
le grand principe: Sil’arbre est bon, son fruit est bon; si I’ar-
bre est mauvais, son fruit est mauvais. (Math. XII, 38.) En re-
connaissant que les trois angles d’un triangle sont égaux & deux
angles droits, l'intelligence fait un acte de liberté, en tant
qu’'aucune puissance extérieure ne peut nous forcer ni nous
empécher mécaniquement de laffirmer et ue le manque de
développement n’en empéche pas la connaissance. Mais cette
liberté est encore nécessité, puisque ’homme, pour peu qu’il
soit développé, doit reconnaitre cette vérité en vertu de sa na-
ture intellectuelle. Il en est de méme de la liberté morale. C’est



326 J.-H. SCHOLTEN

ce qui faisait dire & Socrate que ’homme ne peut rien préférer
au bien qu’il a reconnu (Xenoph. Mém. 111, 9, 5) ; et aux apotres:
Nous ne pouvons pas ne pas dire ce que nous avons vu et en-
tendu. (Act. IV, 20.) L’homme moral est parvenu & une telle
hauteur de développement, que le mal lui est devenu impos-
sible, non parce qu’il ne le veut pas, mais parce qu’il ne peut
pas le vouloir. Une pareille nécessité est la plus haute liberté,
par la raison qu’ici le motif de la volonté et de I’action ne réside
pas hors de I'’homme, ni méme dans Tattrait du golt sensuel,
en un mot dans le non-moi, mais dans sa nature raisonnable,
¢'est-a-dire en lui-méme, dans le vrai moz,

Apres avoir considéré 'essence de la liberté, nous devons en
étudier la forme.

En effet, la liberté ne se révele pas dans tous les domaines
sous la méme forme. Le balancier est libre, mais conformeé-
ment a la forme du mouvement mécanique. L’arbre est libre,
mais sous la forme du développement végétal. L’animal est
libre, mais sous la forme de I'instinct. Etre raisonnable, ’homme
a une autre forme de liberté. Du moment qu’il s’est élevé au-
dessus du niveau de la vie animale, sa liberté prend la forme
de la réflexion et d’un choix qui en résulte. L’homme intellec-
tuel est libre parce (qu’il possede la faculié d’agir conformément
& ce que son intelligence choisit comme le meilleur; ce qui
souvent n’est autre chose que la meilleure maniére d’obéir a
son gott sensuel. Dans le domaine moral la liberté se présente
sous la forme de la raison la plus élevée aussitot que 'homme
a appris, a l'aide de sa raison, & distinguer entre le bien et le
mal et posséde la faculté de choisir entre I'un et l'autre. Sila
forme générale de la liberté est la spontanéité, la forme particu-
liere que la liberté revét chez '’homme en qualité d’étre raison-
nable consiste & étre libre parce qu’il veut et agit en vertu
d’un choix qu’il a fait. Cette spontanéité générale devient chez
Phomme un choix spontané (electio spontanea).

Cette faculté de choisir est en rapport intime avec la volonté.
Si l'intelligence ou la raison a choisi et que la représentation
de ce qui a été reconnu comme bien a fait une impression, le
sentiment s’éveille, et ce que la raison a reconnu opére par le



LE LIBRE ARBITRE 327

sentiment sur la volonté. Le choix accompli devient volonté. Si
I’on demande quelle est la faculté désignée par le terme de vo-
lonté, il faut bien se garder de confondre le sens propre et le sens
figuré. Dans le sens figuré on attribue aussi aux animaux une
volonté; on dit: le cheval ne veut pas marcher. On applique
méme cet usage aux objets inanimés: le vent souffle ou il veut ;
le feu ne veut pas braler. Mais ces expressions sont inexactes. La
volonté n’appartient qu’a ’homme, qui possede la faculté de
juger avec intelligence, de choisir et de conclure et ainsi de se
déterminer sciemment & agir. Du moment que ce que 'homme
fait ne repose pas sur une détermination rationnelle ou intel-
lectuelle, mais résulte uniquement d’un gott sensuel, on ne
peut pas affirmer , & parler exactement, qu’il veut; il faut dire
qu’il souhaite ou désire (appetitus, émbupix). Ainsi, en parlant
d’un affamé, il est plus exact de dire qu’il désire manger que
de dire: il veut manger. Cette derniere locution ne serait fidéle
que dans le cas ou l'appétit manquant, l'intelligence lui dirait
qu’il serait bon pour sa santé de prendre de la nourriture,
quoique l'appétit fasse défaut. Quoique ’homme encore pure-
ment animal posséde la faculté de vouloir, il faut dire cepen-
dant qu’en réalité il ne veut pas encore; il désire seulement.
Dans la période du conflit, s’éveille, & coté du désir du mal, la
conviction du bien et la volonté d’étre bon. Lorsque la mora-
lité est parfaite, tout dans I’homme devient détermination, vo-
lonté. 1l fait le bien parce qu’il le veut.

Mais, dit-on, il y a bien des hommes qui ne désirent pas seu-
lement le mal, mais qui le veulent. Ici il faut distinguer entre
volonté et volonté. Ce qui fait que ’homme immoral veut, c’est
I'application des moyens que son intelligence a choisis pour
réaliser ses désirs sensuels. La passion rend le tyran désireux
d’étendre son pouvoir. L’intelligence lui dit que, dans les cir-
constances ou il se trouve, le but peut étre atteint et que les
moyens sont & sa disposition. Pénétré de cette conviction, il
veut, résout d’accomplir ce que la passion lui fait désirer, il se
détermine a faire le mal aprés avoir été déterminé avant tout
par sa passion. On le voit, il n’y a pas ici de compléte détermi-
nation par le sujet lui-méme. Celle-ci n’existe que 1a ou la pas-



328 J.-H. SCHOLTEN

sion est entiérement soumise a la raison, la ou 'activité ration-
nelle de l'intelligence ne s’étend pas seulement aux moyens,
mais encore au but, bref, 1a ou tous les désirs et leur accom-
plissement sont devenus un fruit de la raison ou du véritable
moi. Le tyran qui veut s’est déterminé, par suite de la réflexion,
pour le parti auquel son égoisme I'a conduit. L’homme moral,
lui aussi, s’est déterminé, mais pour le parti qu’il avait pris sous
Pinspiration de sa raison. Ici tout est détermination du moi; but
et moyens émanent de la souveraineté de la raison. Ici la vo-
lonté n’est pas a coté du désir, mais au-dessus de lui. La raison
gouverne en souveraine.

Voila done la forme de la liberté humaine: elle consiste dans
la volonté fondée sur un choix intellectuel ou rationnel. Etre
libre c’est vouloir. Celui qui fait ce qu’il veut — non pas ce qui
lui plait — est libre. La spontanéité devient volontaire. La li-
berté n’est donc pas la faculté de vouloir sans aucune déter-
mination de la réflexion ou de la raison ; elle ne se manifeste
pas non plus sous la forme de la nécessité physique ou de l'in-
stinct ; mais elle se réalise par la volonté qui dépend d’un choix
fait par l'intelligence ou la raison.

Il résulte de cette définition que la faculté de vouloir, c’est-a-
dire de se déterminer, est proportionnée au développement in-
tellectuel et moral; la forme sous laquelle se produit la liberté
correspond & son essence; l'une est inséparable de l'autre;
elles se confondent et ne se distinguent que logiquement. L’en-
fant qui ne discerne pas ou pas exactement le bien d’avec le
mal ne peut pas choisir ou ne le peut qu’imparfaitement; il ne
peut pas vouloir, c’est-a-dire se déterminer pour le bien ou le
mal; les objets sensibles déterminent ses actions par I'influence
qu’ils exercent sur ses appétits. Il en est de méme de 'homme
Juymds. A cette période de 'enfance en succede une autre, celle
de la moralité qui s’éveille; le bien et le mal commencent & se
poser devant ’homme. Faute d’une connaissance morale suffi-
sante, il n’a pas encore pris de parti définitif. C’est la période
de la moralité naissante. On se trompe en admettant qu’icila
volonté soit entiére ; elle ne I'est que dans la mesure de la con-
naissance morale et du développement moral. L’homme pure-



LE LIBRE ARBITRE 339

ment charnel ne choisit pas du tout ; ’homme purement légal
ne choisit pas entre le bien et le mal, mais parmi leurs suites
respectives ; ’'homme 2 la moralité naissante, placé entre le
bien et le mal, choisira et voudra le bien dans un grand nom-
bre de cas, mais ne sera pas assez fort ou ne se représentera
pas toujours le bien avec une vivacité assez intense pour le
préférer dans tous les cas; il n’y a que ’homme parfait qui
choisisse toujours le bien.

Nous nous résumons. Qu’est-ce que la liberté morale ? C’est
la faculté de réaliser sa destination sans entraves. Sous quelle
forme cette liberté se manifeste-t-elle chez 'nomme ? Sous la
forme de la détermination du moi, sous la forme du choix et de
la volonté. La connaissance morale, le sentiment moral, en un
mot I’état moral ne suivent pas le choix et la volonté, mais les
précédent et les déterminent.

CHAPITRE III
Objections contre le libre arbitre.

La notion vulgaire du libre arbitre en fait une faculté qui
permet & ’homme, dans un moment donné, de choisir entre plu-
sieurs alternatives ’'une autant que Pautre, et notamment dans
le domaine moral, le bien autant que le mal. Le libre arbitre
est donc le contraire de la liberté morale. Ici la volonté de
I’homme est soumise & son état moral. L’homme moralement
libre ne peut que vouloir le bien qu’il a reconnu comme tel.
Liberté et nécessité sont identiques. Le libre arbitre, au con-
traire, exclut non-seulement la contrainte extérieure, mais
aussi la nécessité morale. La liberté morale est un état de dé-
termination ; le libre arbitre un état d’indétermination. C’est
I’arbitraire. Je ne connais point, dit-on avec Fénelon, d’autres
raisons de mon vouloir que mon vouloir méme.

On appelle cette théorie atomistique, parce qu’eile envisage
la vie individuelle comme un assemblage de volitions indépen-
dantes et purement accidentelles ; ¢’est dans le méme esprit que
Démocrite et Epicure considéraient le monde comme un assem-
blage d’innombrables atomes réunis par hasard en un ensem-



330 J.-H. SCHOLTEN

ble sans cohésion nécessaire. On Vappelle aussi indifférentiste
ou équilibriste, parce qu’elle affirme que la volonté se trouve
indifférente en face de chaque motif entre le bien et le mal,
comme la languette de la balance.

Cette théorie préte le flanc & des objections tres sérieuses.

101l en résulte que d’un moment & Pautre un coquin peut se
transformer en honnéte homme et un ange en démon; hypo-
thése qui ne blesse pas seulement la religion, mais qui brise
encore la continuité de la vie morale.

20 Elle est de plus en flagrante contradiction avec la con-
fiance dont les hommes & principes solides jouissent dans la
société. Celte confiance ne reposerait sur aucune base ration-
nelle, sila théorie était vraie; la vie sociale serait impossible et
I’homme de bien, aux yeux de ses semblables, ne 'emporterait
pas sur le méchant.

3o Une volonté libre au point de pouvoir se garder de tout
péché & chaque moment de la vie contredit le fait avéré de
Puniversalité du péché, car il est peu probable que la volonté
revétue du pouvoir de ne pas pécher ne 'efit jamais manifesté
chez personne.

4o Cette théorie blesse la nature humaine, puisque I’homme
qui peut vouloir le bien, mais ne le veul pas, serait non un
homme, mais un démon.

9" Sil'on considére le péché non comme la suite du dévelop~
pement défectueux de la vie spirituelle, mais uniquement
comme le fait de Phomme qui, quoique capable de ne pas vou-
loir le péché, veut pourtant s’y livrer, on suppose une perver-
sion et une méchanceté du moi qui ne se cong¢oit qu’en admet-
tant le péché comme un mauvais principe positif. Or cette
hypothése est en contradiction avec la thése constatée par 'ob-
servation, que ce qui est positif et réel est bon, tandis que tout
mal est une négation et tout péché non un principe , mais une
absence de principes. _

6° Si le libre arbitre appartenait & 1’économie de la nature
humaine, cette faculté devrait se maintenir dans ’état de la plus
profonde décadence morale comme dans celui de la moralité
la plus parfaite. Or l'expérience nous apprend le contraire.



LE LIBRE ARBITRE 331

Plus ’homme s’abaisse, moins il peut vouloir le bien et plus il
lui cotite d’éviter le péché. D’autre part, plus 'homme devient
moral, plus il perd la force de vouloir également le bien et le
mal et entre dans une condition spirituelle qui finalement ne
lui permet plus de faire le mal. Admettez le libre arbitre, et le
bien reste incertain méme dans la phase la plus élevée du dé-
veloppemeont moral : la vraie liberté meorale est rendue im-
possible.

7° Le libre arbitre place chaque manifestation de la vie mo-
rale en dehors de tout rapport avec ses manifestations et ses
conditions antérieures. Or, c’est placer la vie humaine dans un
isolement contraire a la loi du développement que ’expérience
nous révele dans le domaine moral comme dans tous les
autres.

8o Cette théorie ne résiste pas non plus & la loi logique bien
constatée de la causalité. A la question : pourquoi veux-tu ? on
répond: parce que je veux. A-la question: pourquol veux-tu
vouloir ? on répond : je veux vouloir, parce que je veux. Et
ainsi & l'infini. Or, nous nous trouvons ici en contradiction avec
I’expérience qui apprend que personne ne veut sans motifs,
c’est-a-dire sans une cause pour laquelle il veut ou ne veut
pas, veut ceci et non cela.

9° Le libre arbitre suppose un étre qui peut aussi ne pas
étre, une chose sans cause, par conséquent quelque chose qui
n’émane de rien. Or, comme rien n’émane de rien , il en ré-
sulte que le libre arbitre, produit de rien, n’est rien lui-méme
et n’existe point.

10° Vouloir et vouloir telle ou telle chose est une opération
de ’homme dans un moment donné. Donnons a4 'homme cqui
veut le nom de A. L’indéterminisme aboutira & la thése : A peut
aussi ne pas étre A et contredira le principe d’identité, suivant
lequel A = A et ne peut pas étre autre chose que A. D’ou il
résulte que 'homme ne veut et ne peut vouloir que ce qui
trouve en lui dans ce moment la cause déterminante.

11° Disons enfin qu’une volonté que rien ne détermine, ni
intellectuellement, ni moralement, est en contradiction avec la
notion de la liberté que nous avons puisée dans ’expérience.



332 J.-H. SCHOLTEN

La volonté, a la différence du désir, est une détermination prise
a la suite d’'un choix accompli par l'intelligence ou par la raison.
Celles-ci choisissent. Ce qui est approuvé et choisi s'imprime
dans le sentiment. Et c’est le sentiment.qui provoque la déter-
mination, c¢’est-a-dire la volonté. Loin d’étre indéterminée la
volonté est déterminée par le sentiment, comme celui-ci est
éveillé par le choix que la raison et l'intelligence ont fait. Vou-
loir indéterminément, vouloir uniquement parce qu’on veut,
est en conséquence une absurdité psychologique, repoussée
par Pexpérience. La ol lintelligence et la raison n’agissent
point, il n’y a pas de volonté; il n’y a que désir sensuel ou
convoitise. Stat pro ratione —non, comme on dit abusivement
voluntas — mais libido .

CHAPITRE IV

Examen des preuves alléguées en faveur
du libre arbitre.

Le libre arbitre, dit-on, échappe & toute démonstration, car
prouver,c’est indiquer les causes; or la liberté étant sans cause
ou, podr parler avec Descartes, étant une idée innée dont la
vérité est garantie par Dieu lui-méme, il est évident qu’on ne
saurait la prouver. L’aveu est significatit: le libre arbitre ne
saurait étre l'objet d’une recherche scientifique et l'on se
contente d’affirmer que personne n’en doute excepté le philo-
sophe, ’homme scientifique. A ce compte, on aurait pu prou-
ver, au moyen ige, la réalité des sorciéres et des revenants, en
montrant que personne n’en doute, & moins de s’étre convaincu
de leur inanité par des preuves philosophiques. Par un tel
aveu l'indéterminisme se juge lui-méme.

Cependant il recourt, comme Bossuet?, & des essais. Dites-
moi laquelle des deux mains je léverai, et je ferai exactement
le contraire. J'ignore quelle main vous nommerez, mais je
sais que je ferai le contraire de ce que vous dites et je vous
prouveral ainsi que je puis fairel’'un ou I'autre a mon gré et que

* Cic. de Finibus, 1, 6.
* Traité du hibre arbitre, chap. 2.



LE LIBRE ARBITRE 333

ma volonté est indéterminée. Eh quoi! indéterminée ? Nulle-
ment. Elle est déterminée d’abord par la résolution que vous
avez prise de me montrer 'indépendance de votre volonté. En-
suite ce n’est pas par hasard que vous levez telle main, ou telle
autre ; ceci dépend de celle que I'on nommera. J’ai nommé
la droite ; vous étiez donc obligé, pour prouver votre préten-
due indépendance absolue, de lever la gauche. Il y avait donc
une raison déterminante pour telle ou telle manifestation de la
volonté. ‘

Eh bien, dit I'indéterministe, j’al la conscience d’avoir une
volonté que rien ne détermine. Mais cette conscience suffit-elle?
Tel a la conscience d’avolir vu un revenant ; il y eut méme un
temps ol cette conscience était générale. En résulte-t-il que
I'existence des revenants soit fondée et réelle? Tout dépend
ainsi des bases rationnelles sur lesquelles repose cette con-
science. Or 'indéterministe déclare qu’il ne peut pas en four-
nir. Au reste, ou allons-nous, si dans le domaine de la vérité,
il suffit d’un simple appel au sentiment pour se dispenser de
toute preuve ? Quelle est 'erreur qui, & ce prix, ne puisse pas
prétendre & la vérité ? Cette conscience, dit-on, est universelle.
Soit. Mais cette universalité ne prouve rien. N'a-t-on pas gé-
néralement admis le dualisme qui fait de 'homme un com-
posé de deux substances? Et cependant la science a démontré
le contraire. Disons plutdot que plus une croyance est généra-
lement répandue, plusil y a danger a ce qu’elle ne soit pas
vraie, si elle ne peut pas se justifier convenablement. La vérité
n’appartient qu’au petit nombre. Le vote de la majorité est inad-
missible dans 'espéce et un Galilée protestera toujours contre
I'illusion de son siécle. Et c’est bien & une illusion que nous
avons affaire ici. Rappelez-vous la prétendue indépendance
qui, dans une gageure, leve a son gré la main droite ou la main
gauche. Mais d’ou vient-elle, cette illusion? S’explique-t-elle
psychologiquement? Sans doute. Généralement parlant, vous
pouvez lever la droite aussi bien que la gauche, si le jeu des
muscles ne vous empéche pas de le faire ; mais l'illusion con-
siste & soutenir que vous auriez pu faire le contraire de ce que
vous faites dans un moment donné. Ici vous étiez dominé par le



334 J.-H. SCHOLTEN

désir de faire preuve d’indépendance. Il n’en est pas autre-
ment dans le domaine de la moralité. Un homme s’est livré 2
la colére. Revenu & lui-méme, il a la conscience d’avoir la force
morale nécessaire pour résister a la tentation et il prouve par
sa conduile subséquente qu’il posséde effectivement cette
force d’ame. Mais I'illusion consiste & conclure de la conscience
d’aujourd’hui que dans des conditions toutes différentes, tant
intérieures qu’extérieures, il aurait pu vouloir et réaliser hier
exactement la méme chose. La conscience d’aujourd’hui est
abusivement confondue avec celle d’hier. Une sentinelle s’en-
dort & son poste. Le lendemain il demeure éveillé. Mais ne
comptez-vous donc pour rien Pexpérience de la veille et ne
faut-il pas dire que ce qu’il a fait anjourd’hui, il ne pouvait pas
le faire également hier ? — Le fait est donc que dans la période
de la moralité naissante, ’homme peut vouloir le bien, quoi-
quil fassele mal. Voila la donnée de I’expérience. Mais ce qui
lui est contraire, c’est de soutenir qu’on puisse, au milieu des
meémes circonstances intérieures et extérieures, vouloir et ne
pas vouloir, vouleir ceci autant que cela dans un moment
donné, Cette conscience repose sur une illusion.

Nous ne sommes pas au bout de l'apologie du libre arbitre.
Vouloir c’est commencer, disent les indéterministes avec Aris-
tote, qui appelait la volonté apyn mpafewv. Il en résulle que sans
libre arbitre la volonté ne se congoit pas. Mais ceci revient a
construire le libre arbitre & ’aide d’une définition aprioristique
de la volonté. Or P’expérience nous enseigne que la volonté ne
commence & se déployer que lorsque I’homme commence &
s’élever de I'état sensuel & I'état intellectuel et moral.

Le méme vice aprioristique régne dans la démonstration de
M. Jules Simon, qui déduit la réalité du libre arbitre de I’exis-
tence de son idée. Il en est ici comme d’Anselme et de Des-
cartes qui concluent de I'idée de Dieu & son existence. Nous
leur disons: Ne dites pas que vous avez I'idée, mais prouvez-
nous que vous avez le droit de lavoir, c’est-a-dire prouvez
que l'existence de Dieu est & la base de votre idée de Dieu. En
serait-il autrement de I'idée du libre arbitre? Prouvez la vé-
rité de cette idée, au lieu d’en appeler & des notions con-



LE LIBRE ARBITRE 335

damnées par l'expérience et de vous contenter pour toute
preuve de l'affirmation que vous avez 'idée. Ce procédé est
contraire a toute saine méthode philosophique.

Un philosophe allemand, M. Ritter ', s’est avisé d’établir le
libre arbitre sur un syllogisme, ce qui est assez étrange, au
reste, chez un indéterministe qui dit que le libre arbitre ne se
prouve pas. Dans chaque phase plus élevée de la perfection, dit-
i1, on a atteint un plus qu’on ne possédait pas dans celle qui la
précédait. On ce plus ne s’explique ni par une phase anté-
rieure, car rien ne peut étre la cause de ce qu’il ne porte pas en
lui-méme; ni par linfluence des circonstances, sans cela les
mémes circonstances devraient avoir aussi chez tous la méme
influence morale ; ni par une faculté latente en nous ou par une
inclination qui en serait la suite, car cette faculté n’est pas en-
core autre chose que la possibilité de I'action. Il en résulte que
le plus est le produit du libre arbitre. La conclusion est fausse.
De ce que le plus ne s’explique pas par les raisons alléguées,
il ne résulte pas qu’il soit di au libre arbitre. Il peut U'étre a
d’autres causes. La conclusion ne serait admissible, qu’apres
qu’on aurait prowvé que le plus est da au libre arbitre.

Signalons un dernier effort de nos adversaires. Ils repoussent
I’application de la loi de la causalité au libre arbitre. « C’est
une invention de la spéculation, disent-ils. La volonté est une
cause, mais elle-méme n’en a point. C'est ce que la spéculation
repousse parce qu’elle ne saurait admettre des phénomeénes
qui ne trouvent pas leur raison nécessaire dans d’autres phé-
nomenes. » L’accusation est gratuite. La spéculation n’a pas
inventé la loi de la causalité.

En effet, & priori, c’est-a-dire avant I’expérience, ’homme ne
possede que la raison a 1’état de faculté, capable de connaitre
les lois objectives de la nature et de s’approprier la logique
objective de l'univers, en d’autres termes de comprendre ce
qui est en nous et hors de nous. Nous ne trouvons pas notre
logique en nous toute faite, mais nous possédons la faculté -
d’apprendre lalogique par la nature et par celle de Dieu. Nous

* System der Logik und Metaphysik. 11, s. 129. f.



336 J.-H, SCHOLTEN

rejetons également la théorie de la table rase et celle des idées
innées. L’application de notre principe est fort simple.

Le savant instruit par I'observation a appris & connaitre des
lois générales qu’il applique partout ; la loi de la causalité oc-
cupe parmi elles la premiére place. L’anthropologue suit son
exemple, en sorte que, s’il postule une raison déterminante
pour la volonté, il n’agit pas autrement que I’astronome qui, en
observant certaines perturbations dans la marche des planétes,
en tire la conclusion que ces perturbations doivent avoir une
cause. Il est donc évident qu’en appliquant & la volonté la loi
de la causalité, le déterministie n’obéit pas & une spéculation
abstraite. On prétend que 'observation constate la présence de
phénomenes qui n’ont pas de cause. Il n’en est rien. L’expé-
rience prouve seulement gu’'un grand nombre d’hommes sou-
tiennent an nom de leur conscience ou, comme Leibnitz
I’'appelait, d’un prétendu sens vif et interne, c’est-a-dire s’ima-
ginent qu’ils ont un libre arbitre ; mais I’'expérience ne prouve
pas que la volonté soit réellement un phénoméne sans cause.
La simple question: Pourquot as-tu voulu ceci? prouve que la
volonté est soumise & la méme loi de la causalité que les phé-
noménes du domaine physique. — On soutient enfin gqu’en
admettant que chaque cause en a une, la loi de la causalité
commanderait un regressus in infinitum, et I'on en déduit 1’o-
bligation d’admettre une cause premiere qui n’en a point. Mais
iciil importe de remarquer d’abord qu’en admettant une cause
premiere libre, l'indéterministe ne peut pas admettre I'exis-
tence d’autres causes premiéres ou libres, en d’autres termes,
que l'idée de Dieu cong¢u comme cause libre exclut le libre ar-
bitre de I'homme. Observons ensuite qu'on confond ici la cause
premiere, la causa sufficiens de Leibnitz, avec la cause libre
dans le sens de l'indéterminisme. En effet, si la cause premiere
n’est pas dépendante d’une autre, elle ne laisse pas, en qualité
de cause premiére, que d’étre absolument nécessaire dans son
existence. La cause premiere parce qu’elle est cause doit néces-
sairement opérer quelque chose, sans quoi l'idée de cause
elle-méme s’évanouit. Le libre arbitre, au contraire, peut étre
également cause et ne pas I'étre, pur contingent qui appar-



LE LIBRE ARBITRE 38T

tient au domaine des éventualités. Si la cause premiére était
libre dans le sens de la volonté indéterministe, le monde ne
serait qu’'une contingence et toute la notion de cause premiére
s’évanouirait ; Dieu pourrait 8 son gré vouloir et ne pas vou-
loir, étre et ne pas étre, ce qui revient & dire que l'exis-
tence de Dieu, transformée en contingence, cesserait d’étre
nécessaire. Nous concluons donc qu’il n’y a pas le moindre
rapport entre 'idée d’une volonté indéterminable, qui peut
arbitrairement étre cause et ne pas I'étre, et I'idée d’'une cause
supréme, quai est déterminée par elle-méme dans ses opéra-
tions el opére en conséquence necessairement en vertu de
I’'idée méme de cause.

CHAPITRE V
Le libre arbitre et la moralité.

Nous n’avons pas encore poursuivi I'indéterminisme dans ses
derniers retranchements. Il prétend que le libre arbitre entrai-
nerait dans sa chute la moralité, les notions de vertu, péché,
conscience, repentir, honte, coulpe, responsabilité. S’il en était
ainsi, 1l se trouverait que la raison rejette ce que la moralité
postule. Nous avons donc en vertu du principe de la philoso-
phie moderne de omnibus dubitandi, & soumettre les notions
morales traditionnelles & un contrdle rigoureux. Ici encore,
comme partout, regne un dogmatisme dont le point de départ
demande & étre examing.

1. Nous commencons par la vertu. Elle est, dit-on avec I’'an-
cienne Académie, le fait du libre arbitre. Avant de I'admettre,
il faut évidemment constater ce que c’est que la vertu. La
vertu est I’état de 'homme ou sa nature morale se réalise.
L’homme est vertueux lorsque la raison domine en lui les goats
inférieurs de son étre. Cette notion de la vertu laisse la ques-
tion du libre arbitre intacte. Cette question ne se présente (ue
du moment qu’on recherche comment 'homme devient ver-
tuenx. Or la vertu nait 1a ol la raison reconnait le vrai moral
c’est-a-dire le bien, et ol la volonté est portée & agir conforme-
ment & Pimpression qu’elle a regue de ce qui est reconnu vrai

THEOL. ET PHIL. 1875. 22



338 J.-H, SCHOLTEN

et bon, c’est-a-dire conformément au sentiment moral. L’homme
vertueux, lorsqu’il s’est approprié la vérité, se voit obligé,
en vertu de sa nature morale, par la vérité elle-méme, de
Paimer et de la pratiquer. La vérité, du moment qu’elle est dé-
gagée de tout préjugé, ne peut pas ne pas inspirer de 'amour
pour elle et cet amour détermine la volonté et la vie morale. 11
nait ici un effort, une lutte, grace a lanature animale de 'homme;
mais la vérité, reconnue par la raison et acceptée par le sen-
timent, pousse & cette lutte, au renoncement. Y a-t-il ici trace
de libre arbitre? Y a-t-il ici une volonté indéterminée dont il
dépend de reconnaitre ou de ne pas reconnaitre arbitraire-
ment la vérité ? Ne voyons-nous pas ici, au contraire, la suite
du rapport o 'homme doué de raison se voit placé avec les
objets qui se présentent & elle et que I’éducation et I'enseigne-
ment lui expliquent? Reconnais-je ici la vérité parce que je
veux la reconnaitre? ne faut-il pas dire plutot que je swis obligé
dans la mesure de mon développement & la reconnaitre, des
qu'elle se présente rayonnante d’évidence & mes yeux? Pre-
nons un homme qui ne saisit pas la vérité du théoréme de
Pythagore. Dira-t-on: il ne le saisit pas parce qu’il ne veut
pas le saisir, quoiqu’il le puisse ? Non, on dira: il ne le saisit
pas parce qu’il n’est pas assez avancé pour pouvoir le saisir.
Et s’il le saisit, on affirmera qu’il ’accepte, non parce qu’il le
veut, mais parce que, griace a un développement sérieux, fruit
de la recherche et de 'enseignement, il est obligé de 1'accep-
ter. En serait-il autrement de la reconnaissance de la vérité
morale? N’est-ce pas par suite de son éducation et de son
expérience que les facultés morales d’'un homme sont forcées
de se rendre a la vérité ? La reconnaissance de la vérité n’est-
elle pas 'effet nécessaire du rapport dans lequel le sujet qui
reconnait se trouve placé vis-a-vis de la vérité, objet de la con-
naissance? Lorsqu’'un objet se présente & mes yeux et que
mes yeux sont bons, dépend-t-il de moi de ne pas voir? Et si
le sentiment, comme la raison, appartient aux facultés de
I’ame, ’'homme ne sentira-t-il pas dans la mesure du dévelop-
pement du sentiment moral, ce que sa raison reconnait, et ce
qu’il sent vivement ne le voudra-t-il pas? La vertu n’est donc



LE LIBRE ARBITRE 339

pas un effet arbitraire, mais le résultat du développement en-
tier de ’homme.

Dira-t-on que la lutte par laquelle se réalise la vertu soit
incompatible avec le déterminisme et qu’il ne lui reste que le
laisser-aller ? Ce serait oublier que si, dans la premiére période,
la chair régne sans conteste, il s2 déclare plus tard, par le dé-
veloppement de la vie spirituelle, un conflit entre la convoitise
et la raison, et que 'esprit de 'homme parvenu a un certain de-
gré de développement est obligé, en vertu de sa nature, de rom-
pre les fers de I’égoisme. Les luttes de la vertu sont les douleurs
inséparablesde’enfantement de I’esprit qui aspire & se dégager,
avec une neécessite morale, des liens de la nature sensuelle.
Dans le développement spirituel la nécessité morale remplace la
contrainte physique et repousse la possibilité de toute autre
chose. Pour Paul, qui déclarait que la nécessité (dvéyxn) d’évan-
géliser lui était imposée (1 Cor. IX, 16), la prédication de I'évan-
cile était aussi nécessaire qu’il 'est pour 'arithméticien que
deux fois deux font quatre ou qu’il P’est pour la pierre lancée
dans les airs de retomber sur la terre. La nécessité est la
méme. La différence consiste en ce que dans un cas elle est
morale et dans l'autre physique.

Mais, s’il en est ainsi, la vertu n’a pas de prix, nous dit le
partisan du libre arbitre. Quoi! le bien dans le domaine moral
n’est-il pas tout aussi objectif que le beau dans le domaine
esthétique ? Si le bien se réalise dans '’homme, 'homme ver-
tueux n’a-t-il pas son prix parce qu’il est objectivement bon,
autant que le tableau qui répond a l'idéal du beau? Le prix
s’évanouit-il du moment que le bien s’acquiert par la voie du
développement et conformément & la loi de la causalité ? Non,
le déterminisme ne prive pas la vertu de son prix, mais de
tout caractére méritoire et il le fait au nom de la moralité elle-
merme.

2. On insiste et on prétend qu’en supprimant le libre arbitre,
le déterministe rend‘le péché inévitable ; car, dit-on, la douleur
du péché consiste dans la conscience d’avoir pu agir autrement.
Il faut évidemment ici expliquer la nature du péche.

Animal et d’abord semblable aux animaux, '’homme apporte



340 J.-H. SCHOLTEN

avec lui un principe supérieur, destiné dans son. développe-
ment 4 se soumettre les désirs et les appétits inférieurs. La
ol la domination de I'esprit sur la chair n’existe pas, la ou
manque le rapport requis entre la raison et le sentiment mo-
ral, 'homme n’est pas ce qu’'il doit étre en vue de sa destina-
tion, I'idée humaine n’est pas réalisée et il existe un état que
nous appelons péché, auupriz, c’est-a-dire déviation du vrai mo-
ral, du bien. Cet état d’imperfection morale engendre les pé-
chés c’est-a-dire des actes qui, rapprochés de la vérité objective,
de la loi morale, sont contraires a ce qu’ils doivent étre. La ou
le péché existe comme condition, comme domination des ap-
petits sur 'esprit, les péchés en sont la suile nécessaire. Cest
dans cet état que se trouvaient les Juifs, dont Jésus déclare
quils ne pouvaient pas croire. (Jean V, 44.) C’est P'affection de
la chair dont Paul a dit qu’elle ne peut pas se soumettire a la
loi’de Dieu. (Rom. VIII, 7.) Le péché présente ici le caractére
d’un égoisme animal, inséparable de la vie animale. Il subsiste
donc nécessairement tant que, faute de développement suffi-
sant, la raison n’a pas fait comprendre & '’homme que la ten-
dance égoiste a s’isoler et & ne vivre que pour soi, comme
I’animal, est contraire & la vérité ; que chaque membre de la
société ne doit étre rien de plus et rien d’autre que cela et qu’il
agit contrairement a la vérité, lorsqu’il prétend a vivre et &
jouir uniquement pour lui-méme aux dépens de la société.
Legoxsme est donc nécessairement la ol la raison n’a pas
encore saisi la vérité du contraire et n’a pas substitué a 1'é-
goisme la loi de I'amour, c’est-a-dire le désir de maintenir
I’ensemble et de vivre pour le bien du prochain. Cet état de
développement spirituel défectueux rend lactivité égoiste ou
le péché nécessaire. Ici le péché n’est pas leffet d’un libre
arbitre qui n’a qu’a vouloir pour ne pas pécher, mais le résultat
d’un développement encore défectueux de 'homme dans le
domaine de la vie morale. :
Comment 'homme est-il parvenu & cet® état o, de l'aveu
méme des indéterministes, le péché en est la suite nécessaire?
En vertu de son libre arbitre ! disent-ils. On leur objecte qu’on
ne saurait trouver dans la vie individuelle de 'homme un seul



LE LIBRE ARBITRE 341

moment ol il péchait uniquement parce qu’il le voulait quoiqu’il
elt pu également ne pas le vouloir. On leur objecte encore que
dans la vie humaine chaque manifestation de la volonté se
trouve en rapport intime avec un certain degré de développe-
ment spirituel qui modifie nécessairement la volonté & chaque
moment donné. Que font-ils alors? Les uns imaginent un état
paradisiaque ot ’homme, sans étre sous l'influence d’un état
déterminé, veut ou ne veut pas & son gré. Les autres, repous-
sant une fiction psychologiquement inadmissible, postulent un
état de libre arbitre ot chaque homme se serait trouvé avant
sa naissance. Cette derniére idée est adoptée par Julius Miiller
4 'exemple de Platon. Mais chacun sent qu’une pareille pré-
existence ne possede pas la moindre indication psychologique
et que d’ailleurs la question est renvoyée, non résolue.

L’apdtre Paul a donné une autre réponse & la question : d’olt
vient le péché ? Le premier homme, dit-il, est de la terre, par
conséquent animal, non spirituel. (1 Cor. XV, 45-49.) Le péché
est ainsi, selon lui, la suite nécessaire du fait que ’homme,
animal dans ses origines, devait s’élever peu a peu par la vie
légale & la vie spirituelle et parvenir par la période du péché et
de I’égoisme au régne de l'esprit. Ce qui est spirituel, dit-il,
n’est pas le premier, mais ce qui est animal ; ensuite vient ce
qui est spirituel. (1 Cor. XV, 46.) Le péché, selon lui, ne résulte
pas plus d’une volonté indéterminée que d’un état primordial
de liberté. 11 est I’effet naturel du développement de espéce
humaine s’élevant de ’état de nature, qui est animal, vers la
liberté et le régne de lesprit. C’est ainsi que s’explique I'uni-
versalité du péché, inexplicable au point de vue indétermi-
niste, puisqu’il est absurde d’admettre que, tandis que tous les
hommes pouvaient ne pas pécher, aucun d’eux ne s’en soit
abstenu.

Il résulte de ces données que le péché de I'humanité et de
Findividu consiste & ne pas étre ce qu’ils doivent étre en vertu
de leur destination, négation destinée a se résoudre dans une
phase plus élevée de la vie spirituelle. En effet, I'idée du péché,
comme antinomie absolue du bien moral, comme mal absolu,
est chimérique, puisque lemal étant un ens negativum, un non-



342 J.-H. SCHOLTEN

étre, pour parler avec les anciens théologiens réformés !, on ne
saurait lui attribuer 1'étre comme s’il était quelque chose de
positif. On ne peut pas plus parler du principe du péché que du
principe des ténébres ou du froid. Les ravages que fait un
homme par égoisme partent sans doute de quelque chose de
positif, ¢’est-a-dire de la prédominance de la chair, comme les
dévastations opérées par’orage ou par les bétes féroces; mais ce
positif, celte puissance de la chair n’est chez luipas plus que chez
Yanimal quelque chose de mauvais en soi, mais au contraire
quelque chose de naturel. Sidansun étreraisonnable la réflexion
se joint & ces manifestations de la nature animale, cette puis-
'sance positive obtient un caractére encore plus dévastateur que
chez 'animal ; mais cette activité positive de I'intelligence en
soil n’est pas non plus quelque chose de mauvais. Il n’y a de
mal moral dans I'un et Pautre cas que lorsque ces ravages de
I'égoisme et la réflexion destinés & accomplir les désirs de la
chair se rencontrent dans un étre, qui, comme ’homme, est
appelé & dominer par la raison sur les passions. Cependant le
mal qui régne ici est négatif, une absence de ce que 'homme
doit étre selon sa destination, une absence du vrai caractére
humain, non une puissance, mais une impuissance morale.
Les forces chimiques qui se déploient dans le cadavre sont, en
sol, positives, naturelles et bounes, mais envisagé en rapport
avec la vie organique, ’état de la mort est un mal, comme né-
gation. Il en est de méme du péché ou du mal moral: il est négatif,
une absence de ce que I’homme doil étre comme étre moral.
Gardons-nous de penser que, par ce que le péché n’est pas
un principe positif, '’homme qui a acquis la conscience de cette
negation, se refusera soit & rejeter cet état négatif destiné a
disparaitre et contraire a la vérité de I’idée, soit & céder au pou-
voir du bien qu’il a reconnu pour aspirer & un état supérieur,
quoiqu’il ait la conscience de s’étre trouvé jusqu’ici dans une

' Cf. par exemple, Calv. Cons. Gen. apud Niemeyer, Coll. Confess. in
Eccl. Ref,, pag. 229:Vere ab Augustino dictum amplector in peccato s.
in malo nihil positivam esse. — Maresius syst. theol. 64: Coram Deo
peccatum non est quid substantiale. — Wendelinus Christ. theol. syst.
majus 153: Malum non est ens, sed entis alicujus privatio et negatio.



LE LIBRE ARBITRE 343

condition inférieure. Ceux qui pensent que la conviction de
cette nécessité conduit 'homme & lindifférence & I'égard
du bien moral partent de la supposition erronée que le bien
moral en soi manque de valeur ou d’attrait. §’il en manque,
il n’y a pour personne une raison d’y aspirer; s’il n’en manque
pas, il ne pourra pas ne pas déployer sa vertu, en sorte que
I’homme qui a appris & connaitre le bien moral 'appréciera et
Iaimera en vertu de sa nature morale et souhaitera de le réaliser
dans sa vie. [Vaffirmation si universelle : si le péché est néces-
saire, il m’est indifférent d’étre vertueux ou non! atteste une
grande irréflexion et une déplorable mollesse morale. Le mal-
heureux atteint d’une souffrance corporelle se laissera-t-il en-
trainer par la conviction que sa souffrance résulte nécessai-
rement de telle ou telle cause, jusqu’a dire : peu m’importe !
et en conséquence ne se souciera-t-il pas d’appliquer des
moyens ? — Voila un homme que les accords d’une belle musi-
(que ravissent, mais qui se sent faible musicien, nécessairement
faible pav les obstacles qu’il a rencontrés dans son éducation.
Dira-t-il en conséquence : que je fasse ou non de la musique,
peu m’importe ! Et lorsque l'occasion s’en présente, négligera-
t-il de cultiver son talent? Certainement pas. Et pourquoi ?
Parce que l'idée de la santé fait une telle impression sur le
malade, la beauté de la musique en fait une si profonde sur
'homme musical, qu’ils ne peuvent pas rester indifférents,
mais veulent devenir I'un sain, 'autre musicien, puisque, dé-
terminés par la puissance qu’exerce la représentation objective
sur le sentiment et la volonté, ils sont obligés de le vouloir.
N’en sera-t-il pas de méme dans le domaine moral? Je suppose
que vous ayez la conviction que votre état moral défectueux
résulte nécessairement de vos conditions extérieures et inté-
rieures. Cette conviction vous laissera-t-elle froids & I’égard du
bien, s’ll est vivement présent & votre esprit et si vous possé-
dez la conscience de pouvoir devenir bons, tout pécheurs que
vous étes? Ceux qui le soutiennent n’ont jamais appris a con-
naitre le mal dans sa vraie forme, ni le bien dans tout son prix
et dans tout son irrésistible attrait. Ils méconnaissent la na-
ture morale de I’homme, qui justifie la parole de Jésus : qui-



344 J.-H. SCHOLTEN

conque est de la vérité entend ma voix; il 'entend comme
I'oreille percoit le son.

3. Nous abordons maintenant la question du repentir. Celui-
ci, dit I'indéterministe, n’est possible que dans la conviction
qu’'on aurait pu agir autrement dans un moment déterminé.
Ici il conviendra, avant tout, de fixer la vraie notion du re-
pentir.

Se repentir d’une chose, c’est en ressentir de la douleur.
Un homme a fait un achat; réflexion faite, il doit s’avouer
qu’il n’en retirera pas les avantages qu’il s’en était promis. Il
s’en repent, c’est-a-dire cet achat lui cause de la douleur.
En résulte-t-il que cet homme ait la conscience d’avoir pu
agir autrement dans les circonstances ou il se trouvait et
avec la lumiére qu’il possédait au moment ou l'achat s’est
fait? Nullement. Disons plutét que lors méme qu’il est con-
vaincu qu’il n’aurait pas pu agir autrement qu’il ne I'a fait
et qu’il agirait de la méme maniére dans les mémes circons-
tances, il éprouvera néanmoins de la douleur apres avoir ac-
quis la conviction de ces dommages. Il n’en est pas autrement
au moral. Pierre se repent. Ceci ne suppose pas qu’il fut con-
vaincu qu’au moment ou il renia Jésus, il et eu la force de
ne pas tomber; cela ne suppose pas non plus gu'il renia son
Maitre, parce qu’il le voulait et le voulait quoiqu’il etit pu ne
pas le vouloir dans ce moment. Chez un Pierre une pareille
supposition serait psychologiquement absurde. Mais Pierre
pleure sa faute parce que, rentré en lui-méme, il reconnait
sa mauvaise conduite et déplore la faiblesse, qui, malgré son
ardent amour pour Jésus, I’avait porté dans ce moment a s’ou-
blier lui-méme. Le repentir, c’est la douleur, la douleur sin-
cére que cause le péché comme condition, tristesse selon Dieu
qui a pour effet la conversion (2 Cor. VII, 10); mais cette tris-
tesse n’est pas liée, du moins chez I’homme rationnel, 4 l'idée
abstraite enfantée par l'imagination, qu’on eit pu vouloir au-
trement dans tel moment-la. Un pareil repentir dit avec raison:
On ne change pas les faits accomplis ; prends garde de ne pasy
retomber. — On réplique : Toute douleur n’est pas repentir! J’é-
prouve la douleur lorsque sans le vouloir, j’ai offensé mon ami



LE LIBRE ARBITRE 345

ou qu’a la chasse je I'ai blessé par mon fusil qui est parti méme
sans aucune imprudence de ma part, mais je n’en éprouve pas
de repentir ! Ces exemples prouvent, en effet, que toute dou-
leur n’est pas repentir, mais ne prouvent point que le repentir
soit encore autre chose. La douleur est une idée générique dont
le repentir est une espéce. Le repentir consiste dans la tris-
tesse que c’est mot qui l'ai fait et que par conséquent il man-
que quelque chose 2 mon état moral. Dans les cas cités je ne
me repens point parce que ce n’était ni ma volonté, ni mon
intention, ni ma passion, & moi, qui causérent I'offense ou la
blessure de mon ami; ce n’est que dans le cas quej’en suis la
cause, que j'éprouverai la repentance ; je I’éprouverai non pas
‘dans la conviction que j'aurais pu agir autrement dans ce mo-
ment déterminé, rgais au contraire, dans la conscience que ma
condilion morale était encore si défectueuse que j’étais obligé
d’agir ainsi dans ce moment-la, en sorte que revenu & moi-méme
je ne pleure pas seulement sur mon amst mais aussi sur moi-
meéme, sur mon péché. Mais pourquoi, dit-on, s’attrister de ce
qui est inévitable? Je réponds que pour I’homme moral, en
vertu de sa nature morale, cette douleur est aussi nécessaire
que celle qu’on ressent d’'une blessure, quoiqu’on ait la convic-
tion que cette blessure est nécessairement dtie a telle ou telle
~cause. Le déterministe pleure ainsi ses péchés, parce que la na-
ture humaine est faite de maniére que la douleur morale s’allie
nécessairement a la conscience du péché. Le repentir, au point
de vue indéterministe, ne peut concerner que Paction, qu'on
condamne, qu'on maudit lorsqu’on en trouve les suites désas-
treuses pour soi, ou nuisibles, désagréables aux autres. Un tel
repentir finit par plonger dans un déraisonnable désespoir le
pécheur, qui, quoi qu’il le désire, ne peut pas anéantir son ac-
tion. Il n’y a pas de place ici pour la douleur sur soi-méme, car
puisque 'action n’est pas la suite nécessaire d’un état de péché,
mais uniquement celle du libre arbitre, I'indéterministe consé-
quent n’a pas & s’inquiéter de son état. S’il a risqué une somme
au jeu, il saffligera s'il perd, non s’il gagne, mais il ne déplo-
rera pas la passion qui le porte au jeu, comme détestable en
elle-méme, soit qu'on gagne, soit qu'on perde. Qu’il en est



346 J.-H. SCHOLTEN

autrement du déterministe! Ici le cas peut se présenter que le
pécheur, déplorant son état de péché, finisse par ne plus éprou-
ver de douleur & cause de l'action qui en résulta, si elle I'a dé-
couvert & lui-méme et lul a suggéré une nouvelle force morale.
Qui ne songe ici & la chute de Pierre? n’a-t-elle pas été un
moyen de convertir le disciple présomptueux et étourdi en un
serviteur humble, prévoyant et fidéle, sur lequel le Seigneur
pouvait batir son église ?

Mais, continue-t-on, que deviennent avec le systeme de la
nécessité, les reproches qu'on s’adresse aprées une action im-
morale? Elles ne sont compatibles qu’avec le libre arbitre.
Examinons. Reprocher quelque chose & quelqu’un, c’est lui
attribuer quelque chose de mauvais. Si la condition morale
défectueuse d’un homme est la cause de ce qu’il ne veut pas
le bien, cet homme est la cause du mal et je lui reproche
le mal qui a été fait. Sa condition morale défectueuse ne I'em-
péche pas d’étre la cause, lui, du mal accompli. Dans ce
sens, Jésus pouvait reprocher aux Juifs de ne pas venir a lui,
tout en reconnaissant que, grice a leur état moral, ils ne le
pouvatent pas. (Jean V, 44; VI, 44.) C’est ainsi qu’on reproche
a quelqu’'un sa maladresse qui a fait avorter une ceuvre qui
lui avait été confiée, quoiqu’on soit convaincu que cette mala-
dresse n’a pas été die & un acte arbitraire de sa volonté, mais
4 son incapacité.

Jusqu’ici on peut admettre le reproche. Mais si, allant plus
loin, on ne se contente pas d’attribuer & un homme la faute
qu’il a commise, mais qu’on 'c¢ccuse, comme s'il n’etit dépendu
que de lui de I’éviter, qu’on lui impute toutes les suites qui en
découlent, on agit immoralement. Est-ce la faire aux autres ce
que nous voudrions qu’ils nous fissent? kst-ce la ce que Jésus a
fait? Il n’a pas reproché dans ce sens aux Juifs leur état moral
qui les porta a le livrer & la croix, car il était convaincu qu’ils
agissaient ainsi parce qu’égarés par le préjugé et la passion, ils
ne savaient pas ce qu'ils faisaient, et que, mieux éclairés, ils ne
auraient pas crucifié. Au lieu de les accabler dans ce sens de
reproches, il pria pour eux. Il en résulte que si la douleur mo-
rale peut se manifester sous la forme d’accusations qu’on s’a-



LE LIBRE ARBITRE 347

dresse, cette forme n’a pas de raison d’étre ; logiquement, elle
conduit au désespoir. Aussi celui que la douleur a amené a la
conversion est-il élevé au-dessus de ces reproches-la et con-
naissant leur faiblesse, il n’en adresse pas non plus a ses fréres.

On a dit: si chaque action mauvaise est nécessaire dans un
moment donné, je puis dire adieu au remords. Ici encore, il faut
distinguer. Si l'on entend par remords la douleur morale que
cause la conscience ou le souvenir du mal qu’on a fait, nous
dirons que 'homme moral ne s’en dispensera pas, par la sim-
ple raison que psychologiquement parlant, il ne le peut pas.
Que si 'on entend par remords quelque chose qui tient du dé-
sespeére, « furiis agitatus Orestes, » nous ne saurions l'accepter,
caril est contraire & la vraie douleur qui, tristesse selon Dieu,
jette le pécheur entre les bras du supréme amour en sorte
gu’au lieu de remords, il a le bonheur de sentir la paix. Le
remords étranger 4 ’homme religieux, au chrétien, appartient
au serviteur du monde qui, sans vraie douleur sur le péché lui-
méme, est tourmenté soit par les sombres images d’une imagi-
nation épouvantée, soit par la frayeur de la colére de Dieu, au
pardon duquel il ne saurait croire, soit par la crainte d'étre
atteint par lejuge terrestre, ou par ’opinion publique. Un Judas
a du remords. Un Pierre a du repentir.

Mais, continue-t-on, vous identifiez des douleurs trés di-
verses. Autre est celle que cause le péché, autre celle quirésulte
d’'un défaut corporel ou de I’absence d’une qualité de I'ame.
C’est une erreur. Toute douleur, selon nous aussi, n’est pas la
meéme. La conscience d’'un défaut moral excite une tristesse
toute différente de celle qu’inspire la conscience d’étre dénué
d’un talent musical. La moralité étant ce qu’il y a de plus élevé
dans 'homme, la douleur qui en résulte doit étre la plus pro-
fonde. La douleur qui saisit un Paul au souvenir de son passe
est beaucoup plus grande que celle qui résulte pour Thémisto-
cle des trophées de Miltiade, ou pour Démosthenes de la supé-
riorité d’'Isée. La douleur qui se ressent dans le domaine moral
differe d’ailleurs de celle qui résulte de défauts corporels ou
psychiques parce qu’on peut remédier au premier mal, tandis
que les autres sont souvent irréparables. lci la douleur est ac-



348 J.-H. SCHOLTEN

compagnée de mauvaise humeur, ou, si I’on est religieux, de
résignation. L’homme alors s’éléve au-dessus de sa destinée et
est grénd. La conscience de ne pas étre moralement bon dé-
prime; ici on ne se résigne pas au mal comme s’il n’y avait
rien & changer, mais sachant qu’on peut devenir meilleur on
soupire aprés la délivrance et poursuit un état supérieur. On
le voit, la différence existe, selon nous, mais le libre arbitre n’a
rien & voir ici. ‘

4. Au point de vue déterministe, dit-on, on peut sympathiser
avec le pécheur, mais on ne saurait le reprendre ni le punir.
Point de colére sainte, point d’indignation. C’est une erreur. Le
péché, considéré objectivement, n’est-il pas une imperfection et
ne peut-on pas y rendre le pécheur attentif, tancer le mal et
rejeter les actions mauvaises ? ’homme moral, au point de vue
déterministe, n’est-il pas obligé de le faire? pourra-t-il s’en dis-
penser? sa nature morale ou son amour du prochain le déter-
minent & combattre le mal par la censure et le blame. Et il le
fait dans la juste attente que ce procédé exercera une influence
déterminante sur la volonté de son prochain. L’indéterministe
peut reprendre lui aussi, mais pourquoi le ferait-il ? selon lui, la
volonté est libre, c’est-a-dire indéterminable. La colére et
I'indignation ne sont pas non plus exclues dans le systéme du
déterministe. Il hait et doit hair le péché, tandis qu’il a pitié
du pécheur, comme ’homme esthétique ressent et doit ressen-
tir une horreur pour ce qui est laid, quoiqu’il ne soit pas au
pouvoir de cet objet de ne pas I’étre. L’indéterministe, s’il est
conséquent, haira le pécheur qui peut le bien, mais qui ne le
veut pas; qui, tandis qu’il peut rester debout, ne tombe que
parce qu’il veut tomber. S’il y avait un démon, nous n’aurions
pas pitié de lui.

Le phénoméne de la honte a été exploité aussi en faveur du
libre arbitre. On rougit plus, a-t-on dit, de défauts inévitables
et qui n’ont rien de commun avec la volonté que d’une négli-
gence volontaire. Ainsi 'on rougira plus d’étre un parvenu que
d’étre immoral, plus de l'ignorance qui résulte de la faiblesse
~de lintelligence que de celle qui découle de notre propre faute.
Comment cela s’explique-t-il? par le libre arbitre, dit 'indéter-



LE LIBRE ARBITRE 349

ministe; grace a la volonte libre, on peut mettre fin, a4 son gré,
aux défauts moraux, non 2 ceux de la condition sociale ou de
I’étroitesse d’esprit. On a plus honte de l'inévitable que de ce
qui ne l'est pas.

Le fait est incontestable, mais il ne prouve pas ce qu’on veut
lui faire prouver, c’est-a-dire le libre arbitre. Ce phénomeéne
s’explique par lirréparabilité de tel défaut et la réparabilité de
tel autre. \

On rougira d’étre borgne ou sourd, et 'on tichera de ca-
<cher soigneusement ces défauts; mais on ne rougira pas d’avoir
une migraine ou la fievre. Pourquoi ? parce que réputés incu-
rables, les premiers défauts amoindrissent aux yeux de nos
semblables la valeur du corps auquel nous attachons du prix
tandis que la migraine et la fievre ne sont que des indisposi-
tions passagéres qui ne décident guére du prix de notre corps.
Or, résulte-t-il de la honte qu’inspirent les premiers défauts,
tandis que les seconds n’en Inspirent point, qu'on a la con-
science de tenir la migraine et la fievre du libre arbitre? Il en
résulte seulement que la migraine et la fievre sont des affec-
tions passageéres, tandis que les infirmités du borgne et de
Iaveugle ne le sont pas. Il en est de méme du fait que ’homme
rougit moins de ses défauts moraux que de sa difformité cor-
porelle : c’est qu’on peut surmonter les premiers, non la se-
conde. Ajoutons, au reste, que la honte que l'on vient de
signaler est la fausse honte, qu’elle n’appartient qu'aux ames
vulgaires et est indigne de I’homme moral. La seule honte
admissible dans le domaine moral a pour objet non les dé-
fauts du corps mais le péché.

5. Mais c’est surtout au nom de la conscience que 'on défend
le libre arbitre. Le déterminisme, dit-on, n’en laisse rien sub-
sister. Il importe de s’entendre sur la notion de conscience. La
conscience, I'étymologie I'indique, oweiSnarg, est une science,
une connaissance; la connaissance de soi-méme, scientic sui,
conscire sibit. La conscience n’enseigne ni n’ordonne en impé-
ratif catégorique ce qui est bon ou mauvais; c¢’est 1 la mission
de la raison ; mais elle déclare & ’homme, si, jugé d’apres la
régle du bien et du mal que la raison lui révele, il a agiou non



350 J.-H. SCHOLTEN

en conformité avec elle. Dans ce sens la conscience peut étre
appelée témoin,; en tant qu’elle témoigne que I’homme, jugé
d’apres le degré de connaissance morale qu’il posséde, a agi
bien ou mal; accusateur, puisqu’elle témoigne contre moi que
j’al mal agi ; juge, lorsqu’elle absout ou condamne. Elle devient
méme bourreau, lorsque la conviction d’avoir mal agi fait une
impression douloureuse sur le sentiment moral. Concue de
cette maniére, la conscience n’a rien affaire avec la question
du déterminisme ou de son contraire. Elle ne décide pas si telle
ou telle action, résultat d’une prétendue cause libre, aurait
pu étre évitée aussi bien qu'accomplie dans un moment donné.
Cette décision appartient 4 la raison qui recherche le pourquoi
et le comment de chaque action par la voie expérimentale.

Il s’agit spécialement de s’expliquer ici sur la culpabilité. On
appelle coupable celui qui, dans le domaine 1égal ou moral, a
été la cause d’'un mal de propos délibéré, volontairement et I'on
dit: c’est sa faute! Un homme tombe d’'un étage supérieur et
écrase un enfant dans sa chute. Sa chute est la cause de la
mort de ’enfant, non sa réflexion, sa volonté et je dis: ce n’est
pas sa faute. En revanche, si une mauvaise passion, une délibé-
ration méchante se méle & une action désastreuse, je dis: c’est
sa faute! Icile déterminisme et 'indéterminisme sont d’accord.
Le déterminisme éthique explique J’action mauvaise par le
mauvais état moral de 'homme ; il est donc forcé de dire : tel
malheur eut lieu parce que A était imprévoyant, colere, cupide,
ambitieux ou lache, c’est-a-dire parce qu’il manquait quelque
chose & sa moralité, C’est sa faute !

Mais 'usage va plus loin dans 'acception de la culpabilité et
suppose que 'homme & chaque transgression aurait pu agir
autrement, en vertu du libre arbitre qui permet, dit-on, 2
I'homme, en face de la loi, de vouloir ou de ne pas vouloir
ceci ou cela, a son gré, & chaque instant de la vie. 1l s’agit de
savoir si cette notion de la culpabilité est exacte.

Au point de vue du code civil, le bien est un acte extérieur,
1égal, que 'homme est tenu d’observer sous peine de soufirir
en cas de transgression. Ce point de vue juridique se transporte
dans le domaine moral: 'accomplissement du bien est une obli-



LE LIBRE ARBITRE 35%

gation légale, la transgression une dette contractée et Dieu est
le juge qui réclame la dette non payée a I'aide de la punition.
Ici la faute devient coulpe. Or, Paul affirmait déja que ce point
de vue est transitoire et subjectif. Il montre que I’homme
comme Juymds — et voila ce qu’il est avant que sa vie spiri-
tuelle se réveille — ne peut pas accomplir la loi (Rom. VIII,
3, 7); d’ou 1l résulte qu’au point de vue légal, qui suppose que
I’homme peut accomplir la loi, tous sont sous le coup de la
justice de Dieu, punissables, coupables. (Rom. III, 19.) Admet-
tons avec ceux qui veulent qu’au moment ou 'on accomplit
une action on aurait pu agir et vouloir differemment, 1’objec-
tivité de la coulpe, il faudra admettre aussi que Dieu réclamera
la dette, car il ne peut ni sacrifier sa justice, ni considérer
comme non avenu ce qui existe objectivement; il faudra ad-
mettre de plus que tous périssent grice a 'objectivité de la
dette et I’insolvabilité des débiteurs. Il n’en est pas ainsi, dit
Paul. L’homme étant Juymds et par conséquent incapable d’ac-
complir la loi, Dieu n’impute point la coulpe, qui n’existe qu’'au
point de vue légal et n’a pas de réalité objective.

Cependant cette non-imputation n’est pas un acte accompli
dans le temps, comme si Dieu avait d’abord réclamé la dette
pour en dispenser plus tard , mais un acte fondé de toute
éternité dans ’essence divine. 1l en résulte que, tandis que
I’homme au point de vue légal avec 'objectivité de la coulpe
se représente Dieu comme un créancier, de méme que ’enfant
dans I’état de minorité se représente sa relation vis-a-vis de
son pere comme celle du serviteur vis-a-vis de son maitre
(Gal. IV, 1-4), Dieu n’impute point la coulpe, puisqu’elle n’est
qu’une représentation subjective de 'nomme. Voila la vérité
que le christianisme enseigne, selon Paul. La conscience que
Christ nous a donnée de notre vrai rapport avec Dieu a anéanti
le point de vue légal et avec lui la notion et le sentiment de
la culpabilité légale. C’est pourquoi le chrétien ne se considére
plus dans le domaine moral comme un damné, mais comme
un étre faible ; libéré, par I'amour paternel de Dieu, des liens
de Ia chair, il se sent appelé a étre formé et élevé pour la
vie spirituelle et implore le pardon avec la confiance que Dieu



352 J.-H. SCHOLTEN

n’est pas pour lui un créancier qui insiste sur l'acquittement
de la dette, mais un pére vis-a-vis de son faible enfant qu’il
veut élever & sa communion. Au point de vue légal, qui est
celui de l'indéterminisme, le paiement de la dette doit étre ré-
clamé ; il peut y étre question de w4pesis — d’une non punition
qui passe aux hommes leurs péchés commis précédemment, —
non de d&geais, de pardon. (Rom. III, 25.) Au point de vue évan-
gélique, ’homme qui a acquis la conscience de ne pas paraitre
devant Dieu comme un accusé devant son juge, mais comme
un enfant devant son pére, s’écrie: heureux celui & qui les
péchés sont pardonnés! La foi lui fait voir 'acte de la loi dont
les clauses lui étaient contraires, cloué a la croix et lui per-
met de se glorifier dans I'anéantissement de sa coulpe, non,
comme si Christ avait changé les dispositions de Dieu, mais
parce que grice au Christ le point de vue 1égal a été anéanti
et que la conscience que celui-ci avait créée a changé.

(C’est pour avoir conservé l'ancienne notion légale de la
coulpe, malgré le nouveau point de vue introduit par le chris-
tianisme, que 'église chrétienne a provoqué la doctrine de la
satisfaction qui est contraire & I’évangile.

En effet, maintenez I'idée de coulpe dans son sens objectif,
conformément au point de vue légal; admettez que chaque
transgression, ceuvre arbitraire, peut également ne pas se
commettre, — il est évident que 'homme qui en transgressant
la loi a contracté une dette, la doit payer. Or, comment ce
paiement se fera-t-il ? Il est impossible que ce qui est fait ne le
soit pas! Se corriger et témoigner désormais de I'obéissance,
ne sert a rien : car cette obéissance est toujours die ; 'ancienne
dette demeure. Ajoutez que le débiteur Paugmente toujours
par une transgression journaliére. Il faut donc recourir a la
punition. Mais, comme ’homme ne peut jamais satisfaire pour
la dette accumulée et la rend toujours plus considérable, il doit
rester toujours digne de punition, ce qui justifie la théorie des
peines éternelles. Pour que le transgresseur y échappe, il ne
reste que la substitution d’un autre, qui soit puni & sa place.
Ici un simple homme, pécheur lui-méme, ne suffit pas. Il doit
souffrir pour lui-méme. Si c’est un juste qui accomplit toute la



LE LIBRE ARBITRE 353

loi, il ne fait que ce qui est d. D’ailleurs faire subir & une
créature les peines dlies a d’autres créatures, est en contradic-
tion avec la justice légale. Il faut donc ici un étre qui soit a la
fois Diew et homme: Dieu, puisqu’'un simple homme ne peut
pas porter la peine et y succomberait ; homme, parce que la
nature humaine doit satisfaire. Dieu devait donc se faire homme
pour se charger de la peine et payer la dette contractée par
Phumanité. Cette théorie du moyen 4ge a été maintenue par la
Réforme. Elle repose sur l'idée judaique légale de la culpabi-
lité que Paul a déclarée subjective. S1 quelques indéterministes
de nos jours abandonnent celte théorie tout en conservant la
notion de la coulpe sur laquelle elle repose, ils sont tout sim-
plement inconséquents comme I’étaient autrefois les sociniens
justement repris des orthodoxes. De deux choses 'une: ou il
faut déclarer la coulpe objective, mais alors aussi adopter toute
la doctrine orthodoxe: ou bien si cette doctrine est inadmis-
sible, abandonner le terrain sur lequel elle repose et déclarer
que la notion vulgaire de coulpe, appartenant & un point de
vue aboli par le christianisme, est fictive et doit étre remplacée
par une meilleure.

Cette notion meilleure la voici. L’homme est obligé de réa-
liser 'idée de sa nature, c’est-4-dire d’obéir & la loi morale.
Mais il n’est pas tenu de le faire dés & présent, parce qu’il ne
le peut pas. Ici régne la loi du développement intérieur et de
la réalisation successive. Ce n’est pas & 'aide de menaces et de
punitions mais par I’éducation que ’homme quitte peu & peu
I’état animal, puis I'état 1égal, pour réaliser progressivement,
sous la puissance croissante de 'esprit, I'idée de sa destination.
Cet idéal sera un jour réalisé, cette dette, b ¢p:zidewv, sera payée.
L’ordre moral triomphera. Ce qui garantit ce triomphe c’est la
nature morale de I’homme en rapport avec tous les moyens
destinés & son développement, notamment avec ’apparition de
Jésus-Christ. L’idéal moral réalisé en Christ est la garantie de sa
réalisation en tous. C’est dans ce sens qu'il a été satisfait &
Pordre moral, & Dieu. Si cette idée est vraie, I'indéterministe
n’a pas le droit de prouver le libre arbitre par une notion fic-

tive de la coulpe. Il ne lui est pas non plus permis de dire que
THEOL. ET PHIL. 1875, 23



354 J.-H. SCHOLTEN

le libre arbitre et son acception juridique de la coulpe servent
la moralité plus que le déterminisme. L’acception que nous
venons d’exposer n’enleve rien & la valeur objective du bien, et
I'inévitabilité du péché dans le domaine moral n’encourage pas
plus Pindifférence que la conviction de I'inévitabilité de la ma-
ladie ne rendra le malade indifférent & la santé, ni le portera
d repousser les remédes propres & la recouvrer.

Et que faites-vous de 'imputation ? demande-t-on. Ne sup-
pose-t-elle pas le déploiement du libre arbitre ?— Remarquons
que si 'on combine avec 'idée d’imputation celle de rétribu-
tion, 1l faut la repousser comme appartenanl au point de vue
légal, incompatible avec le point de vue éthique. La vraie mo-
rale défend d’appliquer dans ce sens l'imputation & nos sem-
blables. L’homme parfait, qui « injurié, ne rendait pas l'injure
et qui maltraité, ne faisait pas de menaces, » n’imputait point
a ses ennemis leurs péchés quoiqu’il les considérat morale-
ment comme péchés, mais il implora pour eux le pardon dans
la conviction qu’ils ne savaient pas ce qu'’ils faisaient. L’homme
religieux est convaincu que, comme il est disposé a ne pas im-
puter & ses fréres leurs fautes, Dieu ne lui impute pas non
plus les siennes. (Math. VI, 12.) Que si l'indéterministe de-
mande ce qu’on fait donc de Vimputation, Paul lui répond:
Dieu a réconcilié le monde avec lui, en n’imputant point aux
hommes leurs péchés (2 Cor. V, 19) et il en a donné la preuve
la plus convaincante dans ’envoi du Christ. Insiste-t-on en di-
sant que, si le péché n’est pas imputé, son imputabilité subsiste,
nous répondons que ce qui est censé imputable au point de
vue légal qui envisage Dieu comme un juge, n’est pas imputé
au point de vue évangélique, puisqu’ici regne la conviction que
Dieu sait de quoi nous sommes faits (Ps. CIII, 14) et que si
I’homme avait été mieux éclairé, il n’aurait pas commis le mal
qu’il a fait. Si le péché était effectivement imputable, comment
serait-il possible que Dieu ne l'imputit pas & I'’homme, sans
abandonner sa justice ou sans créer un équivalent dont I'évan-
gile ne sait rien ? Si 'indéterministe insiste tant sur I'ancienne
notion de I'imputation, c’est qu’elle résulte nécessairement de
sa théorie: Dieu doit condamner sans miséricorde celui qui



LE LIBRE ARBITRE 355

peut vouloir le bien, mais qui ne le veut pas. Au point de vue
éthico-religieux Dieu n’impute pas le péché d’une part parce
qu’il nous comprend et que tout comprendre c’est tout pardon-
ner (1 Jean III, 19, 20), et de l'autre, parce que I'ordre moral
est organisé de maniére que le principe moral dont ’homme
est doné peut céder d’abord & la puissance de la sensualité,
mais est destiné finalement & se manifester dans toute sa force.
Iciil n’y a plus de place pour le juge; il n’y en a que pour le
Pére, le Pére saint. ‘

S’il en est ainsi, de quel droit le pécheur est-il puni? Cette
question demande un examen sérieux. Il faut fixer la notion de
la punition. Prise dans le sens de rétribution, la punition appar-
tient comme tant d’autres idées aux anciennes notions juridiques
que T'on a transportées malencontreusement dans le domaine
moral. Ici Dieu n’est pas un juge qui punit, mais un pére qui
pardonne et sanctifie. Quelques passages du Nouveau Testa-
ment qui expriment le contraire n’empéchent pas d’affirmer
que l'idée religieuse du christianisme ne permet pas la notion
d’une punition juridique appliquée & Dieu. Cela se voit bien
dans le quatriéeme évangile ou I’Esprit de vérité nous présente
les idées religieuses du Maitre, dégagées de leur forme tempo-
raire. Il n’y est question ni de géhenne, ni d’un tribunal seusu
forensi, nid’une zardxpais ¢’est-a-dire d’'une condamnation, mais
du jugement xpicic que le péché entraine en vertu de sa nature
par I'impuissance et la misére qui 'accompagnent et qui fina-
lement, & moins d’étre arrétées, aboutissent & une négation
totale du principe moral dans 'homme, & la mort morale
- (8varos.) Ce jugement qui se manifeste sur la terre par la dété-
rioration de la vie morale (Jean III, 18) ne finit pas, du moins
dans I'espéce, par son anéantissement total, puisque Christ, Ja
résurrection et la vie, ranime ceux qui sont moralement morts,
par la puissance de son esprit en faisant pénétrer jusque dans
leurs tombeaux (Jean V, 25) sa voix, qui pour étre peu entendue
d’abord, n’en finira pas moins par attirer tous les hommes par
la puissance de la vérité. (Jean XII, 32.) Celui qui croit en
Christ n’est point jugé. (Jean III, 18.) Christ le délivre du juge-
ment, inévitable pour le pécheur livré & lui-méme; il n’est pas



356 J.-H. SCHOLTEN

venu pour juger de monde, mais pour le sauver. (III,17.) Si
son avénement améne un jugement (V, 22; IX, 39) en révélant
par la vérité au monde impur son impuissance et son néant (III,
19), ce jugement, qui s’accomplit par la puissance de la vérité
(XII, 48), n’est pas une condamnation dans I’ancienne accep-
tion juridique, mais ou une perte totale de la vie morale ou
une phase dans son développement, de telle sorte que le pé-
cheur qui a appris & connaitre par sa propre expérience le péché
comme la voie de la perdition, est amené & Christ. Le Saint-
Esprit convaincra un jour le monde de péché et de jugement
c’est-a-dire de la misére du péché (XVI, 8, 9) et 'heure sonnera
ol toute 'humanité ne sera qu’un seul troupeau sous un seul
berger. D’aprés cette conception morale du monde, le péché
dans son apparition temporaire est un non-pouvoir aussi né-
cessaire (V, 44; VI, 44 ; XII, 39) que la rédemption est un re-
veil nécessaire de la mort spirituelle & la vie véritable. Ou est
ici la place que l'on pourrait assigner & la notion juridique de
la punition? '

Il nous reste & dire un mot de la responsabilité. Sans le libre
arbitre , dit-on, elle n’existe pas. Ici encore, définissons le
terme. La responsabilité est l'obligation de »épondre a la
question pourquoi 'on a agi de telle ou telle maniére, par
exemple, comme directeur dans une administration, comme
accusé¢ devant le tribunal. Dans le domaine moral, cest la
réponse a la question si nos actes peuvent supporter 'applica-
tion de la lol morale reconnue par la raison. L’homme est tenu
d’agir de telle sorte que sa conduile puisse se justifier devant
la raison. Il doit pouvoir répondre & la question: As-tu agi
conformément a la raison, c’est-a-dire, as-tu bien agi? S’il ne
le peut pas, on est fondé & lui dire: Tu ne pourras pas te justifier,
si tu réfléchis rationnellement sur ta conduite. Le déterministe
accepte une pareille responsabilité. Mais I'indéterministe sup-
prime la vraie responsabilité, puisque avec sa théorie il est
impossible de répondre, c’est-a-dire de donner les molifs de sa
conduite, de dire pourquoi 'on a agi de telle maniére ou de
telle autre. Il ne peut pas dire: Jai agi ainsi parce que cette
maniére m’a paru la meilleure, car la considération de ce qui



LE LIBRE ARBITRE 307

est meilleur n’est pas pour lui une raison déterminante pour
la volonté. Il ne peut jamais rendre compte de ses actions. A
la question: pourquoi as-tu voulu cela? il ne peut donner
qu’'une seule réponse: je 'ai voulu parce que je I’ai voulu!

6. Pour achever notre démonstration de I'incompatibilité de
Iindéterminisme c’est-a-dire du hasard dans le domaine moral,
nous voulons montrer qu’il combat la vraie moralité et la rend
méme impossible.

Et d’abord il autorise l'orgueil, qui porte 'homme & mé-
priser ses semblables et & se dire: O Dieu! je te rends grice
de ce que je ne suis pas comme le reste des hommes. (Luc
XVIII, 11.) La saine morale condamne I’orgueil par la raison
qu’un homme, quels que soient ses avantages, ne se les doit
pas, & lui, mais a sa nature, & son éducation, & ses destinées, aux
circonstances par lesquelles il est devenu ce qu’il est. Il doit
toujours se dire: Qu’as-tu que tu ne l'aies re¢cu? L’indéter-
ministe qui en derniére analyse fait dériver tout ce qu’il est
de son libre arbitre, a lieu d’en étre fier. Il doit considérer
ses semblables comme des étres méprisables, qui ne sont pas
ce qu’ils doivent étre parce qu’ils ne 'ont pas voulu, tandis
qu’ils auraient pu vouloir le contraire. Le pharisien est parfai-
tement dans son droit. Eh quoi ? tous les indéterministes sont-
‘ils donc orgueilleux ? Non, sans doute. Mais cela est dii, mal-
gré la théorie, aux meilleures inspirations de leur nature.

Un autre effet inévitable de l'indéterminisme, c’est 'absence
de ¢harité. Qui est-ce qui pourra étre touché du sort d’un
frere qui ne veut ce qu’il veut que parce qu’il le veut? Qui est-
ce qui pourra sympathiser avec un homme dont la conduite est
déréglée, non parce qu’il est faible, mais parce qu’il I'a voulu?
Qui est-ce qui pourra s’empécher de le hair? Il y a plus. Pour
s’'intéresser au bien-étre moral de son semblable, il faut croire
a la possibilité de pouvoir contribuer & sa conversion. L'indé-
terministe peut-il y croire, lui, qui déclare la volonté indéter-
minable? Rien ne peut la plier, ni motif, ni exemples. Le triom-
phe de la vérité ne dépend que de la volonté qui la reconnait
ou ne la reconnait pas & son gré. A ce point de vue, travailler
a la conversion de ses fréres, est une ceuvre oiseuse. Tout ce



358 J.-H. SCHOLTEN

quon peut faire, c’est de fournir au pécheur I'occasion de se
convertir ; mais le convertir on ne le peut pas, puisqu’on a
affaire & une volonté indéterminable en présence des conseils,
des motifs, des exhortations qu’on lui offre.

On en peut dire autant de la constance qui veut habituellement
le bien. Comment peut-elle étre le partage de celui dont la
volonté n’est déterminée par rien, pas méme par le caractére
de l'individu ? Dans 'hypothése du libre arbitre, 'inconstance
dans le bien n’est pas un défaut, au contraire, elle est natu-
relle. La mobilité est inhérente & tout ce qui est dt au hasard.
Est-il vraisemblable que le dé tombe vingt fois de suite sur le
meéme chiffre ? |

On reproche au déterminisme de nourrir une funeste sécu-
rité. Cette objection peut s’adresser & un prédestinatianisme
qui enseigne que ’homme est passif et qui absorbe l'activité
humaine dans 'activité divine. Elle ne regarde pas le détermi-
nisme moral. Ici la conscience morale est éveillée, puisque le
déterministe éthique, en vertu de sa nature morale, peut tout
aussi peu rester indifférent en présence du bhien, qu’un déter-
ministe affamé peut I’étre en présence de la nourriture qui lui
est offerte. Disons plutdt que c’est 'indéterminisme qui conduit
a la sécurité. N’a-t-on pas, en vertu du libre arbitre, la conver-
sion & chaque moment entre ses mains ? Aujourd’hui autant
que dans une année? Supposez un homme qui peut toujours
se procurer de I’argent ; y aurait-il pour lui des motifs d’écono-
mie ou de soucis & ’égard de ses finances ? La seule considé-
ration qui puisse engager l'indéterministe & ne pas renvoyer
sa conversion, consiste (si c’est 1a sa croyance religieuse) dans
la crainte d’étre surpris par la mort et de ne plus avoir I'occa-
sion de se convertir. Le déterministe, au contraire, qui est
convaincu que sa volonté dépend de son état moral, a grande
raison de s’alarmer: le péché n’empire-t-il pas chaque jour
son état moral? Sa conversion ne devient-elle pas chaque
jour plus difficile? La banqueroute morale n’est-elle pas pos-
sible ?

Mais il faut insister surtout sur lintolérance. De quel coté
sera-t-elle ? En jugeant ses semblables l'indéterministe ne



LE LIBRE ARBITRE 359

se met pas a leur point de vue. Il nadmet pas que tel pense
autrement que lui en vertu d’une nécessité intérieure ; en con-
séquence il ne cherche pas & le comprendre ; il ne voit dans
la différence d’opinion qu’un acte arbitraire de la volonté qui
s’obstine & ne pas entrer dans la méme voie par la simple rai-
son qu’elle ne le veut pas. Ici l'intolérance est inévitable. Le
déterministe, au contraire, cherche & saisir chaque conviction
dans ses causes; ce qui lul permet, tout en la rejetant, de
rester tolérant et de ne recourir & d’autres armes qu’a celle de
la persuasion, en abandonnant tout, du reste, au temps et &
Pascendant de la vérité.

I’église romaine, partisan du libre arbitre, voit dans quicon-
que s’écarte d’elle un réfractaire qui ne s’attache pas a elle,
parce qu’il ne veut pas croire. Si Calvin avait compris qu’il y
avait pour Servet des raisons en vertu desquelles il ne pouvait
pas embrasser la doctrine de I'église sur la Trinité; s’il était
resté fidele a4 son principe religieux que la foi ne dépend pas
du libre arbitre, mais qu’elle est un don de Dieu, il aurait
taché de convaincre Servet; il n’aurait pas consenti & sa mort
et n’aurait pas qualifié ceux qui pensaient autrement queluide
chiens et d’insensés. L’intolérance envers les personnes résulte
du fait qu’on ne les comprend pas et on ne les comprend pas
parce qu’on part de 'idée d’une volonté indéterminée, suspen-
due en I'air comme un effet sans cause. Je ne comprends pas
que cet homme pense et agisse ainsi! C’est ainsi qu'on parle
et on se fiche. Si 'on comprenait pourquoi il pense et agit
ainsi, on pourrait tout en rejetant cette pensée et cette con-
duite, tacher de les corriger, mais on ne s’en ficherait pas.
Lorsque Spinosa, selon Auerbach!, trainé devant le tribunal
de la synagogue et accablé des malédictions des rabbins, fut
sommé d’abjurer ses opinions : Je ne puis pas autrement, dit-il,
ni vous non plus; c’est pourquoi je ne vous maudis pas! Voila
la vraie tolérance, digne de celle du Crucifié qui pria pour ses
bourreaux au lieu de les maudire.

Disons, enfin, que la théorie du libre arbitre anéantit la
morale elle-méme dans son objectivité.

' Spinosa. Ein Denkerleben, pag. 367. -



360 J.-H. SCHOLTEN

La morale est la science du bien moral et des obligations
qui en dérivent pour I’homme. Elle suppose !'existence objec-
tive et invariable d’un ordre moral, comme les sciences natu-
relles supposent celle des lois éternelles de la nature. En
conséquence, si chaque action dépend du libre arbitre, si la
volonté est un commencement qui n’a pas de prius determi-
nans, il en résulte qu’il n’y en pas non plus pour la volonté de
Dieu et que Dieu ne veut et ne commande pas le bien parce
qu’il est bon et parce que la volonté du bien est nécessaire-
ment fondée dans sa sainte et invariable nature, mais unique-
ment, parce que et tant qu’il le veut. Si Dieu cesse de le vouloir
(et cela est, au point de vue indetérministe, aussi possible que
le contraire), le bien cesse d’éire bien. Le bien et le mal ne
reposent plus sur la vérité éternelle et immuable, mais sur
le libre arbitre de Dieu qui peut commander aujourd’hui ce
qu’il a défendu hier. Voila la morale des nominalistes scolasti-
ques appliquée par les jésuites. Selon eux, Dieu qui défend le
meurtre dans sa loi, a pu ordonner par ’église & un assassin de
tuer Guiillaume d’Orange. Ici la dispense de tous les comman-
dements moraux est possible et il faut dire avec M. Sécretan ':
Dieu peut & son gré vouloir ou non vouloir. Sa volonté est
supérieure a toutes les lois. Si 'ordre moral préexistait a
Dieu, il n'y aurait plus de Dieu libre. Dieu ne trouve en lui-
méme aucun motif d’action. La logique elle-méme (ajoutons:
la morale) est contingente et dépend du libre arbitre de Dieu.
Avec de pareils principes, il est évident que c’en est fait d’un
ordre moral objectif, nécessaire, immuable et par conséquent

de la morale elle-méme.
VAN GOENS.

(A suivre.)

t Philosophie de la Uberté, 11, 6, 14, 17, T4,




	Le libre arbitre : étude critique [suite]

