
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: Le libre arbitre : étude critique [suite]

Autor: Goens, van / Scholten, J.-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE LIBRE ARBITRE
ÉTUDE CRITIQUE

PAR

J.-H. SCHÖLTEN l

CHAPITRE II

Développement psychologique de l'idée
de la liberté humaine.

En quoi la liberté consiste-t-elle? Quelle est son essence?

Elle existe, pour un être quelconque, là où aucun obstacle ne

l'empêche de réaliser sa destination. Je dis un être quelconque,
car il peut même être question de liberté dans les opérations
mécaniques. Le balancier d'une pendule ne se meut pas
librement, si on le fixe ou s'il y a un défaut dans le mécanisme. Le
balancier est libre, si rien ne l'empêche d'être ce qu'il doit
être comme tel. Il en est de même du monde organique. La
plante, l'arbre sont libres, si aucune cause intérieure ou
extérieure ne les empêche d'être ce qu'ils doivent être conformément

à leur nature. Befusez-leur l'air ou l'espace, qu'un mal
se déclare au tronc ou à la racine, leur développement cesse
d'être libre. Nous en dirons autant de l'homme captif ou malade.

En qualité d'être raisonnable, l'homme n'est pas libre dans

sa pensée, lorsque faute d'un développement suffisant ou
aveuglé par les préjugés, il est lié à une autorité ecclésiastique
et ne peut mettre en œuvre la réflexion, ou bien lorsque son
esprit est affaibli par la maladie ou troublé par la folie. Là où

un pareil empêchement n'existe pas, l'homme est libre quant à

la pensée.

1 Voy. livraison d'avril 1875, pag. 254.

THÉOL. ET PHIL. 1875. 21



322 J.-H. SCHÖLTEN

La liberté, d'ailleurs, n'existe pas non plus, du moins dans
toute la force du terme, là où un être ne peut pas encore
réaliser ses facultés, chez un enfant, par exemple, qui ne peut
pas encore marcher, ou qui ne peut pas encore parler. Dans les

premiers cas le manque de liberté est anormal, dans les
derniers naturel et normal, et l'on dit : l'enfant n'est pas encore
libre, mais rien ne l'empêche de le devenir un jour. Ici cependant

il y a liberté, sinon comme état parfait, du moins comme
libre développement.

Appliquée à l'église et à l'état, la notion de la liberté revêt
le caractère de la liberté ecclésiastique et politique. L'église
n'est pas libre lorsque le pouvoir politique la gêne dans son

gouvernement ou son développement, ou lorsque ses membres,
quoique affranchis de l'influence de l'état, sont empêchés par
les liens d'une autorité extérieure d'affirmer leurs convictions.
La liberté politique existe là où aucune cause intérieure ou
extérieure n'empêche le développement et la manifestation des
forces qui résident dans l'état et l'église. Un peuple n'est pas
libre lorsque la puissance de l'état, exercée par un seul ou par
plusieurs, empêche les citoyens de manifester leurs pensées
ou de se vouer sans entraves à leur métier ou à leur
commerce. Cette liberté manque encore là où, grâce à l'anarchie,
chaque membre de l'état peut agir à son gré. Ici la liberté
désordonnée des individus nuit à la liberté. Un état dans lequel
chacun serait libre de s'emparer du bien d'autrui, rendrait la
liberté de tous impossible par la liberté indisciplinée de tous ;
l'anarchie n'est pas seulement l'abus de la liberté mais le
contraire de la vraie liberté. C'est pourquoi il ne saurait y avoir
de liberté supérieure, véritable, dans le monde des animaux,
alors même que rien n'empêcherait l'animal de suivre sa

nature parce que la liberté indisciplinée de l'un cesse d'être
libre par l'instinct également indiscipliné de l'autre. Une
pareille liberté ne peut exister que chez l'homme dans lequel
la raison s'est développée, puisqu'il appartient à l'essence d'un
être raisonnable de restreindre sa liberté dans l'intérêt des

autres ou de l'ensemble. La raison donne ici la loi comme
restriction de la liberté indisciplinée, mais comme c'est elle-même



LE LIBRE ARBITRE 323

qui se donne cette loi, l'homme raisonnable se restreint
volontairement. La cessation de cet état d'indiscipline est la suite
naturelle du libre développement de l'homme. La restriction
émanée de la raison est une restriction que nous nous imposons,

par conséquent une liberté, en sorte que l'idéal d'un état
libre serait celui où la loi serait l'expression naturelle de la
raison parfaitement développée de tous et serait observée de

tous volontairement.
Nous passons au domaine de la moralité. Ici aussi on peut

se représenter un état de perfection qui s'appelle liberté. Si la
moralité consiste dans l'empire de l'esprit sur les instincts
inférieurs et si la réalisation de cet empire fait partie de la
destination de l'homme, il est évident que celui-ci n'est pas
moralement libre aussi longtemps qu'une cause intérieure ou
extérieure l'empêche d'agir conformément à sa nature morale. Un
enfant nouveau-né n'est pas encore moralement libre, parce
faute de développement, il ne peut mener qu'une vie animale.
Plus tard, l'homme n'est pas non plus moralement libre, lorsqu'il

n'est dirigé que par une loi extérieure, loi civile, loi d'honneur

loi de convenance, de telle sorte qu'il soit privé de la
faculté de vouloir et de faire le bien par lui-même
indépendamment de causes extérieures. Dans ce sens Paul appelait la
vie sous la loi un esclavage. Il en est de même de celui qui est
entraîné par le préjugé, la colère, la volupté malgré la
connaissance qu'il possède d'une loi extérieure qui les condamne,
tant que sa meilleure nature morale gémit encore sous la
domination des convoitises. Débarrassé du frein d'une loi
extérieure il peut posséder de la liberté et être libre, quant à sa

nature animale, d'obéir, comme l'animal, à ses appétits, blesser
ses semblables et les dépouiller de leur propriété et de leur
vie ; il n'est pas moralement libre, puisque assujetti à la
passion, il ne peut pas agir sans entraves comme être moral. C'est

pourquoi Jésus dit : Celui qui fait le péché est un esclave. (Jean

VIII, 34.) Il ne peut pas, dit Paul, s'assujettir à la loi de Dieu.

(Bom. VIII, 7.) Il en résulte que l'homme est moralement libre
lorsque la vie spirituelle a atteint chez lui un tel degré de

développement, que le vrai et le bien qu'il est parvenu à reconnaître



324 J.-H. SCHQLTEN

servent de règle à sa volonlé et à sa conduite. Pouvoir être sans

obstacle ce que l'homme doit être conformément à sa nature
élevée, voilà la liberté morale. Dans ce sens Jésus a dit: La
vérité vous rendra libres (Jean VIII, 32), et Paul : Là où est

l'Esprit du Seigneur, là est la liberté. (2 Cor. 111,17.) L'histoire
nous donne à contempler les images d'une pareille liberté dans

un Socrate que la crainte de la mort ne saurait contraindre de

renier son principe, dans un Caton qui est moralement libre,
en même temps que, comme citoyen, il perd la liberté politique,

mais surtout en Jésus. Caïphe peut le menacer, le garrotter,

le maltraiter, le mettre à mort, mais il ne peut pas réprimer
l'esprit moral qui habite dans celui qu'il opprime ; il ne peut
pas le forcer d'abandonner sa cause ni l'empêcher de saluer
dans sa propre mort le triomphe de la vérité.

La liberté morale est la plus élevée. L'homme animal se

livrant sans obstacle à sa convoitise peut passer pour libre ; il
ne l'est pas plus que l'animal, puisqu'il se voit restreint à

plusieurs égards dans sa liberté par le frein de ia loi, par les

circonstances, par l'arbitraire de ses semblables. Il y a plus de
liberté dans l'homme purement intellectuel, parce que les
lumières qu'il a acquises lui permettent de lever des obstacles,
insurmontables pour l'homme animal, de garantir sa vie,
d'augmenter la somme de ses jouissances, de satisfaire à ses désirs.
Mais sa liberté est loin d'être parfaite, puisque l'intelligence la
plus pénétrante est hors d'état de réaliser tous ses vœux. Celle-
ci rencontre souvent une résistance hors d'elle ou en elle, par
exemple, dans le soin de sa réputation. Ici une passion en
réprime une autre. Ajoutons enfin que l'intelligence est sujette
à s'obscurcir par la passion. Ce n'est que lorsque l'homme
s'élève par sa raison à ce qui est vrai et bon et l'accomplit
comme la règle de sa vie, qu'il est intérieurement libre fût-il
du reste, comme Socrate, gêné dans ses manifestations. La
convoitise est soumise chez lui à la raison et ne suscite pas
d'obstacle à ses vœux et à ses plans. Ne désirant pas le mal, il ne
peut pas sous ce rapport rencontrer d'obstacle dans une loi
extérieure. Il veut et désire ce que la raison approuve, c'est-
à-dire ce qu'il approuve lui-même. Il n'obéit qu'à sa nature



LE LIBRE ARBITRE 325

morale, et quand même une puissance extérieure l'empêche
de réaliser ce qu'il veut, il ne recule pas devant les circonstances

et attend de l'avenir, avec une parfaite assurance,
l'accomplissement de ses vœux. Persécuté, livré à la mort, il reste

libre, car il se laisse saisir et mettre à mort. La mort elle-
même, tant qu'il y a possibilité physique d'échapper au danger
en abandonnant la bonne cause, est un acte de liberté. La
mort, comme chez Jésus, ne saurait empêcher l'accomplissement

de ses vœux, en sorte qu'en mourant il peut s'écrier :

Tout est accompli
Une telle liberté est à la fois nécessité. Si le balancier n'est

pas arrêté, il se meut librement; mais précisément parce qu'il
n'est pas empêché, il se meut nécessairement. L'oiseau qui
vole sans obstacle, est libre; mais comme la faculté de voler
tient à sa nature, il n'est pas possible dans l'état de liberté qu'il
ne vole point, et la liberté coïncide avec la nécessité. L'homme
animal, comme tel, est libre d'obéir à ses goûts si des causes
extérieures ne l'empêchent pas ; mais c'est encore nécessairement

qu'il y obéit dans cet état déterminé de la vie animale. Il
faut qu'il y obéisse. Désirer autre chose, dans l'état où il se

trouve, ce serait vouloir l'absurde. Le if/v^ixoç ne peut pas s'élever

à l'invisible, tant que sa raison n'est pas suffisamment
développée. (1 Cor. II, 14.) Les juifs ne pouvaient pas reconnaître
en Jésus le Messie, parce que leur point de vue était trop
sensuel, trop peu développé, trop inférieur. (Jean V, 44.) Et quand
l'apôtre dit que l'homme sensuel ne se soumet pas à la loi, il
ajoute : Aussi ne le peut-il pas. (Rom. VIII, 7.) C'est toujours
le grand principe: Si l'arbre est bon, son fruit est bon ; si l'arbre

est mauvais, son fruit est mauvais. (Math. XII, 38.) En
reconnaissant que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux

angles droits, l'intelligence fait un acte de liberté, en tant
qu'aucune puissance extérieure ne peut nous forcer ni nous
empêcher mécaniquement de l'affirmer et que le manque de

développement n'en empêche pas la connaissance. Mais cette
liberté est encore nécessité puisque l'homme, pour peu qu'il
soit développé, doit reconnaître cette vérité en vertu de sa
nature intellectuelle. Il en est de même de la liberté morale. C'est



326 J.-H. SCHÖLTEN

ce qui faisait dire à Socrate que l'homme ne peut rien préférer
au bien qu'il a reconnu (Xenoph. Mém. III, 9,5) ; et aux apôtres :

Nous ne pouvons pas ne pas dire ce que nous avons vu et
entendu. (Act. IV, 20.) L'homme moral est parvenu à une telle
hauteur de développement, que le mal lui est devenu impossible,

non parce, qu'il ne le veut pas, mais parce qu'ii ne peut
pas le vouloir. Une pareille nécessité est la plus haute liberté,
par la raison qu'ici le motif de la volonté et de l'action ne réside

pas hors de l'homme, ni même dans l'attrait du goût sensuel,

en un mot dans le non-moi, mais dans sa nature raisonnable,
c'est-à-dire en lui-même, dans le vrai moi.

Après avoir considéré l'essence de la liberté, nous devons en
étudier la forme.

En effet, la liberté ne se révèle pas dans tous les domaines

sous la même forme. Le balancier est libre mais conformément

à la forme du mouvement mécanique. L'arbre est libre,
mais sous la forme du développement végétal. L'animal est

libre, mais sous la forme de l'instinct. Etre raisonnable, l'homme
a une autre forme de liberté. Du moment qu'il s'est élevé au-
dessus du niveau de la vie animale, sa liberté prend la forme
de la réflexion et d'un choix qui en résulte. L'homme intellectuel

est libre parce qu'il possède la faculté d'agir conformément
à ce que son intelligence choisit comme le meilleur ; ce qui
souvent n'est autre chose que la meilleure manière d'obéir à

son goût sensuel. Dans le domaine moral la liberté se présente
sous la forme de la raison la plus élevée aussitôt que l'homme
a appris, à l'aide de sa raison, à distinguer entre le bien et le
mal et possède la faculté de choisir entre l'un et l'autre. Si la
forme générale de la liberté est la spontanéité, la forme particulière

que la liberté revêt chez l'homme en qualité d'être raisonnable

consiste à être libre parce qu'il veut et agit en vertu
d'un choix qu'il a fait. Cette spontanéité générale devient chez
l'homme un choix spontané (electio spontanea).

Cette faculté de choisir est en rapport intime avec la volonté.
Si l'intelligence ou la raison a choisi et que la représentation
de ce qui a été reconnu comme bien a fait une impression, le
sentiment s'éveille, et ce que la raison a reconnu opère par le



LE LIBRE ARBITRE 327

sentiment sur la volonté. Le choix accompli devient volonté. Si

l'on demande quelle est la faculté désignée par le terme de

volonté, il faut bien se garder de confondre le sens propre et le sens

figuré. Dans le sens figuré on attribue aussi aux animaux une
volonté ; on dit : le cheval ne veut pas marcher. On applique
même cet usage aux objets inanimés : le vent souffle où il veut ;
le feu ne veut pas brûler. Mais ces expressions sont inexactes. La
volonté n'appartient qu'à l'homme, qui possède la faculté de

juger avec intelligence, de choisir et de conclure et ainsi de se

déterminer sciemment à agir. Du moment que ce que l'homme
fait ne repose pas sur une détermination rationnelle ou
intellectuelle, mais résulte uniquement d'un goût sensuel, on ne

peut pas affirmer à parler exactement, qu'il veut ; il faut dire
qu'il souhaite ou désire (appetitus, imfopix). Ainsi, en parlant
d'un affamé, il est plus exact de dire qu'il désire manger que
de dire: il veut manger. Cette dernière locution ne serait fidèle

que dans le cas où l'appétit manquant, l'intelligence lui dirait
qu'il serait bon pour sa santé de prendre de la nourriture,
quoique l'appétit fasse défaut. Quoique l'homme encore purement

animal possède la faculté de vouloir, il faut dire cependant

qu'en réalité il ne veut pas encore ; il désire seulement.
Dans la période du conflit, s'éveille, à côté du désir du mal, la
conviction du bien et la volonté d'être bon. Lorsque la moralité

est parfaite, tout dans l'homme devient détermination,
volonté. Il fait le bien parce qu'il le veut.

Mais, dit-on, il y a bien des hommes qui ne désirent pas
seulement le mal, mais qui le veulent. Ici il faut distinguer entre
volonté et volonté. Ce qui fait que l'homme immoral veut, c'est

l'application des moyens que son intelligence a choisis pour
réaliser ses désirs sensuels. La passion rend le tyran désireux
d'étendre son pouvoir. L'intelligence lui dit que, dans les
circonstances où il se trouve, le but peut être atteint et que les

moyens sont à sa disposition. Pénétré de cette conviction, il
veut, résout d'accomplir ce que la passion lui fait désirer, il se
détermine à faire le mal après avoir été déterminé avant tout

par sa passion. On le voit, il n'y a pas ici de complète détermination

par le sujet lui-même. Celle-ci n'existe que là où la pas-



328 J.-H. SCHÖLTEN

sion est entièrement soumise à la raison, là où l'activité rationnelle

de l'intelligence ne s'étend pas seulement aux moyens,
mais encore au but, bref, là où tous les désirs et leur
accomplissement sont devenus un fruit de la raison ou du véritable
moi. Le tyran qui veut s'est déterminé, par suite de la réflexion,

pour le parti auquel son égoïsme l'a conduit. L'homme moral,
lui aussi, s'est déterminé, mais pour le parti qu'il avait pris sous

l'inspiration de sa raison. Ici tout est détermination du moi ; but
et moyens émanent de la souveraineté de la raison. Ici la
volonté n'est pas à côté du désir, mais au-dessus de lui. La raison

gouverne en souveraine.
Voilà donc la forme de la liberté humaine : elle consiste dans

la volonté fondée sur un choix intellectuel ou rationnel. Etre
libre c'est vouloir. Celui qui fait ce qu'il veut — non pas ce qui
lui plaît — est libre. La spontanéité devient volontaire. La
liberté n'est donc pas la faculté de vouloir sans aucune
détermination de la réflexion ou de la raison ; elle ne se manifeste

pas non plus sous la forme de la nécessité physique ou de

l'instinct; mais elle se réalise par la volonté qui dépend d'un choix
fait par l'intelligence ou la raison.

Il résulte de cette définition que la faculté de vouloir, c'est-à-
dire de se déterminer, est proportionnée au développement
intellectuel et moral ; la forme sous laquelle se produit la liberté
correspond à son essence; l'une est inséparable de l'autre;
elles se confondent et ne se distinguent que logiquement. L'enfant

qui ne discerne pas ou pas exactement le bien d'avec le
mal ne peut pas choisir ou ne le peut qu'imparfaitement ; il ne
peut pas vouloir, c'est-à-dire se déterminer pour le bien ou le
mal; les objets sensibles déterminent ses actions par l'influence
qu'ils exercent sur ses appétits. Il en est de même de l'homme
ij/u/txòì. A cette période de l'enfance en succède une autre, celle
de la moralité qui s'éveille ; le bien et le mal commencent à se

poser devant l'homme. Faute d'une connaissance morale
suffisante, il n'a pas encore pris de parti définitif. C'est la période
de la moralité naissante. On se trompe en admettant qu'ici la
volonté soit entière ; elle ne l'est que dans la mesure de la
connaissance morale et du développement moral. L'homme pure-



LE LIBRE ARBITRE 329

ment charnel ne choisit pas du tout ; l'homme purement légal
ne choisit pas entre le bien et le mal, mais parmi leurs suites
respectives ; l'homme à la moralité naissante, placé entre le
bien et le mal, choisira et voudra le bien dans un grand nombre

de cas, mais ne sera pas assez fort ou ne se représentera
pas toujours le bien avec une vivacité assez intense pour le
préférer dans tous les cas ; il n'y a que l'homme parfait qui
choisisse toujours le bien.

Nous nous résumons. Qu'est-ce que la liberté morale? C'est
la faculté de réaliser sa destination sans entraves. Sous quelle
forme cette liberté se manifeste-t-elle chez l'homme Sous la
forme de la détermination du moi, sous la forme du choix et de
la volonté. La connaissance morale, le sentiment moral, en un
mot l'état moral ne suivent pas le choix et la volonté, mais les
précèdent et les déterminent.

CHAPITRE III

Objections contre le libre arbitre.
La notion vulgaire du libre arbitre en fait une faculté qui

permet à l'homme, dans un moment donné, de choisir entre
plusieurs alternatives l'une autant que l'autre, et notamment dans
le domaine moral, le bien autant que le mal. Le libre arbitre
est donc le contraire de la liberté morale. Ici la volonté de

l'homme est soumise à son état moral. L'homme moralement
libre ne peut que vouloir le bien qu'il a reconnu comme tel.
Liberté et nécessité sont identiques. Le libre arbitre, au

contraire, exclut non-seulement la contrainte extérieure, mais
aussi la nécessité morale. La liberté morale est un état de

détermination ; le libre arbitre un état d'indétermination. C'est

l'arbitraire. Je ne connais point, dit-on avec Fénelon, d'autres
raisons de mon vouloir que mon vouloir même.

On appelle cette théorie atomistique, parce qu'elle envisage
la vie individuelle comme un assemblage de volitions indépendantes

et purement accidentelles ; c'est dans le même esprit que
Démocrite et Epicure considéraient le monde comme un assemblage

d'innombrables atomes réunis par hasard en un ensem-



330 J.-H. SCHÖLTEN

bie sans cohésion nécessaire. On l'appelle aussi indifférentiste
ou équilibriste, parce qu'elle affirme que la volonté se trouve
indifférente en face de chaque motif entre le bien et le mal,
comme la languette de la balance.

Cette théorie prête le flanc à des objections très sérieuses.
1° Il en résulte que d'un moment à l'autre un coquin peut se

transformer en honnête homme et un ange en démon; hypothèse

qui ne blesse pas seulement la religion, mais qui brise

encore la continuité de la vie morale.
2° Elle est de plus en flagrante contradiction avec la

confiance dont les hommes à principes solides jouissent dans la
société. Cette confiance ne reposerait sur aucune base rationnelle,

si la théorie était vraie ; la vie sociale serait impossible et

l'homme de bien, aux yeux de ses semblables, ne l'emporterait
pas sur le méchant.

3° Une volonté libre au point de pouvoir se garder de tout

péché à chaque moment de la vie contredit le fait avéré de

l'universalité du péché car il est peu probable que la volonté
revêtue du pouvoir de ne pas pécher ne l'eût jamais manifesté
chez personne.

4° Cette théorie blesse la nature humaine, puisque l'homme
qui peut vouloir le bien, mais ne le veut pas serait non un
homme, mais un démon.

5° Si l'on considère le péché non comme la suite du développement

défectueux de la vie spirituelle, mais uniquement
comme le fait de l'homme qui, quoique capable de ne pas vouloir

le péché, veut pourtant s'y livrer, on suppose une perversion

et une méchanceté du moi qui ne se conçoit qu'en admettant

le péché comme un mauvais principe positif. Or cette
hypothèse est en contradiction avec la thèse constatée par
l'observation, que ce qui est positif et réel est bon, tandis que tout
mal est une négation et tout péché non un principe mais une
absence de principes.

6° Si le libre arbitre appartenait à l'économie de la nature
humaine, cette faculté devrait se maintenir dans l'état de la plus
profonde décadence morale comme dans celui de la moralité
la plus parfaite. Or l'expérience nous apprend le contraire.



LE LIBRE ARBITRE 331

Plus l'homme s'abaisse, moins il peut vouloir le bien et plus il
lui coûte d'éviter le péché. D'autre part, plus l'homme devient
moral, plus il perd la force de vouloir également le bien et le
mal et entre dans une condition spirituelle qui finalement ne
lui permet plus de faire le mal. Admettez le libre arbitre, et le
bien reste incertain même dans la phase la plus élevée du
développement moral : la vraie liberté morale est rendue
impossible.

7° Le libre arbitre place chaque manifestation de la vie morale

en dehors de tout rapport avec ses manifestations et ses

conditions antérieures. Or, c'est placer la vie humaine dans un
isolement contraire à la loi du développement que l'expérience
nous révèle dans le domaine moral comme dans tous les

autres.
8° Cette théorie ne résiste pas non plus à la loi logique bien

constatée de la causalité. A la question : pourquoi veux-tu? on

répond: parce que je veux. A-la question: pourquoi veux-tu
vouloir on répond : je veux vouloir, parce que je veux. Et
ainsi à l'infini. Or, nous nous trouvons ici en contradiction avec

l'expérience qui apprend que personne ne veut sans motifs,
c'est-à-dire sans une cause pour laquelle il veut ou ne veut
pas, veut ceci et non cela.

9° Le libre arbitre suppose un être qui peut aussi ne pas
être, une chose sans cause, par conséquent quelque chose qui
n'émane de rien. Or, comme rien n'émane de rien il en
résulte que le libre arbitre, produit de rien, n'est rien lui-même
et n'existe point.

10° Vouloir et vouloir telle ou telle chose est une opération
de l'homme dans un moment donné. Donnons à l'homme qui
veut le nom de A. L'indéterminisme aboutira à la thèse : A peut
aussi ne pas être A et contredira le principe d'identité, suivant
lequel A A et ne peut pas être autre chose que A. D'où il
résulte que l'homme ne veut et ne peut vouloir que ce qui
trouve en lui dans ce moment la cause déterminante.

11° Disons enfin qu'une volonté que rien ne détermine, ni
intellectuellement, ni moralement, est en contradiction avec la
notion de la liberté que nous avons puisée dans l'expérience.



332 J.-H. SCHOLTEK

La volonté, à la différence du désir, est une détermination prise
à la suite d'un choix accompli par l'intelligence ou par la raison.
Celles-ci choisissent. Ce qui est approuvé et choisi s'imprime
dans le sentiment. Et c'est le sentiment qui provoque la

détermination, c'est-à-dire la volonté. Loin d'être indéterminée la

volonté est déterminée par le sentiment, comme celui-ci est

éveillé par le choix que la raison et l'intelligence ont fait. Vouloir

indéterminément, vouloir uniquement parce qu'on veut,
est en conséquence une absurdité psychologique, repoussée

par l'expérience. Là où l'intelligence et la raison n'agissent
point, il n'y a pas de volonté ; il n'y a que désir sensuel ou
convoitise. Stat pro ratione — non, comme on dit abusivement
voluntas— mais libido1.

CHAPITRE IV

Examen des preuves alléguées en faveur
du libre arbitre.

Le libre arbitre, dit-on, échappe à toute démonstration, car
prouverjc'est indiquer les causes ; or la liberté étant sans cause

ou, pour parler avec Descartes, étant une idée innée dont la

vérité est garantie par Dieu lui-même, il est évident qu'on ne
saurait la prouver. L'aveu est significatif: le libre arbitre ne
saurait être l'objet d'une recherche scientifique et l'on se

contente d'affirmer que personne n'en doute excepté le
philosophe, l'homme scientifique. A ce compte, on aurait pu prouver,

au moyen âge, la réalité des sorcières et des revenants, en

montrant que personne n'en doute, à moins de s'être convaincu
de leur inanité par des preuves philosophiques. Par un tel
aveu l'indéterminisme se juge lui-même.

Cependant il recourt, comme Bossuet*, à des essais. Dites-
moi laquelle des deux mains je lèverai, et je ferai exactement
le contraire. J'ignore quelle main vous nommerez, mais je
sais que je ferai le contraire de ce que vous dites et je vous
prouverai ainsi que je puis faire l'un ou l'autra à mon gré et que

' Cie. de Finibus, I, 6.
* Traité du libre arbitre, chap. 2.



LE LIBRE ARBITRE 333

ma volonté est indéterminée. Eh quoi! indéterminée? Nullement.

Elle est déterminée d'abord par la résolution que vous
avez prise de me montrer l'indépendance de votre volonté.
Ensuite ce n'est pas par hasard que vous levez telle main, ou telle
autre ; ceci dépend de celle que l'on nommera. J'ai nommé
la droite ; vous étiez donc obligé, pour prouver votre prétendue

indépendance absolue, de lever la gauche. Il y avait donc
une raison déterminante pour telle ou telle manifestation de la
volonté.

Eh bien, dit l'indéterministe, j'ai la conscience d'avoir une
volonté que rien ne détermine. Mais cette conscience suffit-elle?"

Tel a la conscience d'avoir vu un revenant ; il y eut même un
temps où cette conscience était générale. En résulte-t-il que
l'existence des revenants soit fondée et réelle? Tout dépend
ainsi des bases rationnelles sur lesquelles repose cette
conscience. Or l'indéterministe déclare qu'il ne peut pas en fournir.

Au reste, où allons-nous, si dans le domaine de la vérité,
il suffit d'un simple appel au sentiment pour se dispenser de

toute preuve Quelle est l'erreur qui, à ce prix, ne puisse pas
prétendre à la vérité? Cette conscience, dit-on, est universelle.
Soit. Mais cette universalité ne prouve rien. N'a-t-on pas
généralement admis le dualisme qui fait de l'homme un composé

de deux substances? Et cependant la science a démontré
le contraire. Disons plutôt que plus une croyance est généralement

répandue, plus il y a danger à ce qu'elle ne soit pas
vraie, si elle ne peut pas se justifier convenablement. La vérité
n'appartient qu'au petit nombre. Le vote de la majorité est
inadmissible dans l'espèce et un Galilée protestera toujours contre
l'illusion de son siècle. Et c'est bien à une illusion que nous
avons affaire ici. Bappelez-vous la prétendue indépendance
qui, dans une gageure, lève à son gré la main droite ou la main
gauche. Mais d'où vient-elle, cette illusion? S'explique-t-elle
psychologiquement? Sans doute. Généralement parlant, vous
pouvez lever la droite aussi bien que la gauche, si le jeu des

muscles ne vous empêche pas de le faire ; mais l'illusion consiste

à soutenir que vous auriez pu faire le contraire de ce que
vous faites dans un moment donné. Ici vous étiez dominé par le



33Ì J.-H. SCHÖLTEN

désir de faire preuve d'indépendance. Il n'en est pas autrement

dans le domaine de la moralité. Un homme s'est livré à

la colère. Bevenu à lui-même, il a la conscience d'avoir la force
morale nécessaire pour résister à la tentation et il prouve par
sa conduite subséquente qu'il possède effectivement cette
force d'âme. Mais l'illusion consiste à conclure de la conscience
d'aujourd'hui que dans des conditions toutes différentes, tant
intérieures qu'extérieures, il aurait pu vouloir et réaliser hier
exactement la même chose. La conscience d'aujourd'hui est
abusivement confondue avec celle d'hier. Une sentinelle s'endort

à son poste. Le lendemain il demeure éveillé. Mais ne

comptez-vous donc pour rien l'expérience de la veille et ne
faut-il pas dire que ce qu'il a fait aujourd'hui, il ne pouvait pas
le faire également hier? — Le fait est donc que dans la période
de la moralité naissante, l'homme peut vouloir le bien, quoiqu'il

fasse le mal. Voilà la donnée de l'expérience. Mais ce qui
lui est contraire, c'est de soutenir qu'on puisse, au milieu des

mêmes circonstances intérieures et extérieures, vouloir et ne

pas vouloir, vouloir ceci autant que cela dans un moment
donné. Cette conscience repose sur une illusion.

Nous ne sommes pas au bout de l'apologie du libre arbitre.
Vouloir c'est commencer, disent les indéterministes avec Aristote,

qui appelait la volonté àpyfr TtpàCem. Il en résulte que sans
libre arbitre la volonté ne se conçoit pas. Mais ceci revient à

construire le libre arbitre à l'aide d'une définition àprioristique
de la volonté. Or l'expérience nous enseigne que la volonté ne
commence à se déployer que lorsque l'homme commence à

s'élever de l'état sensuel à l'état intellectuel et moral.
Le même vice àprioristique règne dans la démonstration de

M. Jules Simon, qui déduit la réalité du libre arbitre de l'existence

de son idée. Il en est ici comme d'Anselme et de

Descartes qui concluent de l'idée de Dieu à son existence. Nous
leur disons : Ne dites pas que vous avez l'idée, mais prouvez-
nous que vous avez le droit de l'avoir, c'est-à-dire prouvez
que l'existence de Dieu est à la base de votre idée de Dieu. En

serait-il autrement de l'idée du libre arbitre? Prouvez la
vérité de cette idée, au lieu d'en appeler à des notions con-



LE LIBRE ARBITRE 335

damnées par l'expérience et de vous contenter pour toute
preuve de l'affirmation que vous avez l'idée. Ce procédé est
contraire à toute saine méthode philosophique.

Un philosophe allemand, M. Ritter ', s'est avisé d'établir le
libre arbitre sur un syllogisme, ce qui est assez étrange, au
reste, chez un indéterministe qui dit que le libre arbitre ne se

prouve pas. Dans chaque phase plus élevée de la perfection, dit-
il, on a atteint un plus qu'on ne possédait pas dans celle qui la
précédait. On ce plus ne s'explique ni par une phase
antérieure, car rien ne peut être la cause de ce qu'il ne porte pas en
lui-même ; ni par l'influence des circonstances, sans cela les
mêmes circonstances devraient avoir aussi chez tous la même
influence morale ; ni par une faculté latente en nous ou par une
inclination qui en serait la suite, car cette faculté n'est pas
encore autre chose que la possibilité de l'action. Il en résulte que
leplus est le produit du libre arbitre. La conclusion est fausse.
De ce que le plus ne s'explique pas par les raisons alléguées,
il ne résulte pas qu'il soit dû au libre arbitre. Il peut l'être à

d'autres causes. La conclusion ne serait admissible, qu'après
qu'on aurait prouvé que le plus est dû au libre arbitre.

Signalons un dernier effort de nos adversaires. Ils repoussent
l'application de la loi de la causalité au libre arbitre. « C'est

une invention de la spéculation, disent-ils. La volonté est une

cause, mais elle-même n'en a point. C'est ce que la spéculation
repousse parce qu'elle ne saurait admettre des phénomènes
qui ne trouvent pas leur raison nécessaire dans d'autres
phénomènes. » L'accusation est gratuite. La spéculation n'a pas
inventé la loi de la causalité.

En effet, à priori, c'est-à-dire avant l'expérience, l'homme ne
possède que la raison à l'état de faculté, capable de connaître
les lois objectives de la nature et de s'approprier la logique
objective de l'univers, en d'autres termes de comprendre ce

qui est en nous et hors de nous. Nous ne trouvons pas notre
logique en nous toute faite, mais nous possédons la faculté

d'apprendre la logique par la nature et par celle de Dieu. Nous

' System der Logik und Metaphysik. II, s. 129. f.



336 J.-H. SCHÖLTEN

rejetons également la théorie de la table rase et celle des idées
innées. L'application de notre principe est fort simple.

Le savant instruit par l'observation a appris à connaître des

lois générales qu'il applique partout ; la loi de la causalité

occupe parmi elles la première place. L'anthropologue suit son

exemple, en sorte que, s'il postule une raison déterminante

pour la volonté, il n'agit pas autrement que l'astronome qui, en
observant certaines perturbations clans la marche des planètes,
en tire la conclusion que ces perturbations doivent avoir une
cause. Il est donc évident qu'en appliquant à la volonté la loi
de la causalité, le déterministe n'obéit pas à une spéculation
abstraite. On prétend que l'observation constate la présence de

phénomènes qui n'ont pas de cause. Il n'en est rien. L'expérience

prouve seulement qu'un grand nombre d'hommes
soutiennent au nom de leur conscience ou, comme Leibnitz
l'appelait, d'un prétendu sens vif et interne, c'est-à-dire
s'imaginent qu'ils ont un libre arbitre ; mais l'expérience ne prouve
pas que la volonté soit réellement un phénomène sans cause.
La simple question : Pourquoi as-tu voulu ceci? prouve que la
volonté est soumise à la même loi de la causalité que les
phénomènes du domaine physique. — On soutient enfin qu'en
admettant que chaque cause en a une, la loi de la causalité
commanderait un regressus in infinitum, et l'on en déduit
l'obligation d'admettre une cause première qui n'en a point. Mais
ici il importe de remarquer d'abord qu'en admettant une cause

première libre, l'indéterministe ne peut pas admettre l'existence

d'autres causes premières ou libres, en d'autres termes,
que l'idée de Dieu conçu comme cause libre exclut le libre
arbitre de l'homme. Observons ensuite qu'on confondici la cause

première, la causa suffwiens de Leibnitz, avec la cause libre
dans le sens de l'indéterminisme. En effet, si la cause première
n'est pas dépendante d'une autre, elle ne laisse pas, en qualité
de cause première, que d'être absolument nécessaire dans son
existence. La cause première parce qu'elle est cause doit
nécessairement opérer quelque chose, sans quoi l'idée de cause
elle-même s'évanouit. Le libre arbitre, au contraire, peut être
également cause et ne pas l'être, pur contingent qui appar-



LE LIBRE ARBITRE 337"

tient au domaine des éventualités. Si la cause première était
libre dans le sens de la volonté indéterministe, le monde ne
serait qu'une contingence et toute la notion de cause première
s'évanouirait ; Dieu pourrait à son gré vouloir et ne pas vouloir,

être et ne pas être, ce qui revient à dire que l'existence

de Dieu, transformée en contingence, cesserait d'être
nécessaire. Nous concluons donc qu'il n'y a pas le moindre

rapport entre l'idée d'une volonté indéterminable, qui peut
arbitrairement être cause et ne pas l'être, et l'idée d'une cause
suprême, qui est déterminée par elle-même dans ses opérations

et opère en conséquence nécessairement en vertu de

l'idée même de cause.

CHAPITRE V

Le libre arbitre et la moralité.
Nous n'avons pas encore poursuivi l'indéterminisme dans ses

derniers retranchements. Il prétend que le libre arbitre entraînerait

dans sa chute la moralité, les notions de vertu, péché,
conscience, repentir, honte, coulpe, responsabilité. S'il en était
ainsi, il se trouverait que la raison rejette ce que la moralité
postule. Nous avons donc en vertu du principe de la philosophie

moderne de omnibus dubitandi, à soumettre les notions
morales traditionnelles à un contrôle rigoureux. Ici encore,
comme partout, règne un dogmatisme dont le point de départ
demande à être examiné.

1. Nous commençons par la vertu. Elle est, dit-on avec
l'ancienne Académie, le fait du libre arbitre. Avant de l'admettre,
il faut évidemment constater ce que c'est que la vertu. La

vertu est l'état de l'homme où sa nature morale se réalise.
L'homme est vertueux lorsque la raison domine en lui les goûts
inférieurs de son être. Cette notion de la vertu laisse la question

du libre arbitre intacte. Cette question ne se présente que
du moment qu'on recherche comment l'homme devient
vertueux. Or la vertu naît là où la raison reconnaît le vrai moral
c'est-à-dire le bien, et où la volonté est portée à agir conformément

à l'impression qu'elle a reçue de ce qui est reconnu vrai
THÉOL. ET PHIL. 1875. 22



338 J.-H. SCHÖLTEN

et bon, c'est-à-dire conformément au sentiment moral. L'homme

vertueux, lorsqu'il s'est approprié la vérité, se voit obligé,
en vertu de sa nature morale, par la vérité elle-même, de

l'aimer et de la pratiquer. La vérité, du moment qu'elle est

dégagée de tout préjugé, ne peut pas ne pas inspirer de l'amour

pour elle et cet amour détermine la volonté et la vie morale. Il
naît ici un effort, une lutte, grâce à la nature animale de l'homme;
mais la vérité, reconnue par la raison et acceptée par le
sentiment, pousse à cette lutte, au renoncement. Y a-t-il ici trace
de libre arbitre? V a-t-il ici une volonté indéterminée dont il
dépend de reconnaître ou de ne pas reconnaître arbitrairement

la vérité? Ne voyons-nous pas ici, au contraire, la suite
du rapport où l'homme doué de raison se voit placé avec les
objets qui se présentent à elle et que l'éducation et l'enseignement

lui expliquent? Reconnais-je ici la vérité parce que je
veux la reconnaître? ne faut-il pas dire plutôt que je suis obligé
dans la mesure de mon développement à la reconnaître, dès

qu'elle se présente rayonnante d'évidence à mes yeux?
Prenons un homme qui ne saisit pas la vérité du théorème de

Pythagore. Dira-t-on: il ne le saisit pas parce qu'il ne veut

pas le saisir, quoiqu'il le puisse? Non, on dira: il ne le saisit

pas parce qu'il n'est pas assez avancé pour pouvoir le saisir.
Et s'il le saisit, on affirmera qu'il l'accepte, non parce qu'il le

veut, mais parce que, grâce à un développement sérieux, fruit
de la recherche et de l'enseignement, il est obligé de l'accepter.

En serait-il autrement de la reconnaissance de la vérité
morale? N'est-ce pas par suite de son éducation et de son
expérience que les facultés morales d'un homme sont forcées
de se rendre à la vérité? La reconnaissance de la vérité n'est-
elle pas l'effet nécessaire du rapport dans lequel le sujet qui
reconnaît se trouve placé vis-à-vis delà vérité, objet de la
connaissance? Lorsqu'un objet se présente à mes yeux et que
mes yeux sont bons, dépend-t-il de moi de ne pas voir? Et si
le sentiment, comme la raison, appartient aux facultés de

l'âme, l'homme ne sentira-t-il pas dans la mesure du développement

du sentiment moral, ce que sa raison reconnaît, et ce

qu'il sent vivement ne le voudra-t-il pas? La vertu n'est donc



LE LIBRE ARBITRE 339

pas un effet arbitraire, mais le résultat du développement
entier de l'homme.

Dira-t-on que la lutte par laquelle se réalise la vertu soit
incompatible avec le déterminisme et qu'il ne lui reste que le
laisser-aller? Ce serait oublier que si, dans la première période,
la chair règne sans conteste, il se déclare plus tard, par le

développement de la vie spirituelle, un conflit entre la convoitise
et la raison, et que l'esprit de l'homme parvenu à un certain
degré de développement est obligé, en vertu de sa nature, de rompre

les fers de l'égoïsme. Les luttes de la vertu sont les douleurs
inséparables de l'enfantement de l'esprit qui aspire à se dégager,
avec une nécessité morale, des liens de la nature sensuelle.
Dans le développement spirituel la nécessité morale remplace la

contrainte physique et repousse la possibilité de toute autre
chose. Pour Paul, qui déclarait que la nécessité (àvâyx»i) d'évan-

géliser lui était imposée (1 Cor. IX, 16), la prédication de l'évangile

était aussi nécessaire qu'il l'est pour l'arithméticien que
deux fois deux font quatre ou qu'il l'est pour la pierre lancée

dans les airs de retomber sur la terre. La nécessité est la

même. La différence consiste en ce que dans un cas elle est

morale et dans l'autre physique.
Mais, s'il en est ainsi, la vertu n'a pas de prix, nous dit le

partisan du libre arbitre. Quoi le bien dans le domaine moral
n'est-il pas tout aussi objectif que le beau dans le domaine

esthétique? Si le bien se réalise dans l'homme, l'homme
vertueux n'a-t-il pas son prix parce qu'il est objectivement bon,
autant que le tableau qui répond à l'idéal du beau? Le prix
s'évanouit-il du moment que le bien s'acquiert par la voie du

développement et conformément à la loi de la causalité? Non,
le déterminisme ne prive pas la vertu de son prix, mais de

tout caractère méritoire et il le fait au nom de la moralité elle-
même.

2. On insiste et on prétend qu'en supprimant le libre arbitre,
le déterministe rend le péché inévitable ; car, dit-on, la douleur
du péché consiste dans la conscience d'avoir pu agir autrement.
Il faut évidemment ici expliquer la nature du péché.

Animal et d'abord semblable aux animaux, l'homme apporte



340 J.-H. SCHÖLTEN

avec lui un principe supérieur, destiné dans son développement

à se soumettre les désirs et les appétits inférieurs. Là
où la domination de l'esprit sur la chair n'existe pas, là où

manque le rapport requis entre la raison et le sentiment moral,

l'homme n'est pas ce qu'il doit être en vue de sa destination,

l'idée humaine n'est pas réalisée et il existe un état que
nous appelons péché, à^a.pzia, c'est-à-dire déviation du vrai moral,

du bien. Cet état d'imperfection morale engendre lespé-
chés c'est-à-dire des actes qui, rapprochés de la vérité objective,
de la loi morale, sont contraires à ce qu'ils doivent être. Là ou
le péché existe comme condition, comme domination des

appétits sur l'esprit, les péchés en sont la suite nécessaire. C'est
dans cet état que se trouvaient les Juifs, dont Jésus déclare

qu'ils ne pouvaient pas croire. (Jean V, 44.) C'est l'affection de

la chair dont Paul a dit qu'elle ne peut pas se soumettre à la
loi [de Dieu. |(Piom. VIII, 7.) Le péché présente ici le caractère
d'un égoïsme animal, inséparable de la vie animale. Il subsiste
donc nécessairement tant que, faute de développement suffisant,

la raison n'a pas fait comprendre à l'homme que la
tendance égoïste à s'isoler et à ne vivre que pour soi, comme

l'animal, est contraire à la vérité ; que chaque membre de la
société ne doit être rien de plus et rien d'autre que cela et qu'il
agit contrairement à la vérité, lorsqu'il prétend à vivre et à

jouir uniquement pour lui-même aux dépens de la société.

L'égoïsme est donc nécessairement là où la raison n'a pas
encore saisi la vérité du contraire et n'a pas substitué à

l'égoïsme la loi de l'amour, c'est-à-dire le désir de maintenir
l'ensemble et de vivre pour le bien du prochain. Cet état de

développement spirituel défectueux rend l'activité égoïste ou
le péché nécessaire. Ici le péché n'est pas l'effet d'un libre
arbitre qui n'a qu'à vouloir pour ne pas pécher, mais le résultat
d'un développement encore défectueux de l'homme dans le

domaine de la vie morale.
Comment l'homme est-il parvenu à cet*état où, de l'aveu

même des indéterministes, le péché en est la suite nécessaire?

En vertu de son libre arbitre disent-ils. On leur objecte qu'on
ne saurait trouver dans la vie individuelle de l'homme un seul



LE LIBRE ARBITRE 341

moment où il péchait uniquement parce qu'il le voulait quoiqu'il
eût pu également ne pas le vouloir. On leur objecte encore que
dans la vie humaine chaque manifestation de la volonté se

trouve en rapport intime avec un certain degré de développement

spirituel qui modifie nécessairement la volonté à chaque
moment donné. Que font-ils alors? Les uns imaginent un état
paradisiaque où l'homme, sans être sous l'influence d'un état
déterminé, veut ou ne veut pas à son gré. Les autres, repoussant

une fiction psychologiquement inadmissible, postulent un
état de libre arbitre où chaque homme se serait trouvé avant
sa naissance. Cette dernière idée est adoptée par Julius Müller
à l'exemple de Platon. Mais chacun sent qu'une pareille
préexistence ne possède pas la moindre indication psychologique
et que d'ailleurs la question est renvoyée, non résolue.

L'apôtre Paul a donné une autre réponse à la question d'où
vient le péché? Le premier homme, dit-il, est de la terre, par
conséquent animal, non spirituel. (1 Cor. XV, 45-49.) Le péché
est ainsi, selon lui, la suite nécessaire du fait que l'homme,
animal dans ses origines, devait s'élever peu à peu par la vie
légale à la vie spirituelle et parvenir par la période du péché et
de l'égoïsme au règne de l'esprit. Ce qui est spirituel, dit-il,
n'est pas le premier, mais ce qui est animal ; ensuite vient ce
qui est spirituel. (1 Cor. XV, 46.) Le péché, selon lui, ne résulte
pas plus d'une volonté indéterminée que d'un état primordial
de liberté. Il est l'effet naturel du développement de l'espèce
humaine s'élevant de l'état de nature, qui est animal, vers la
liberté et le règne de l'esprit. C'est ainsi que s'explique
l'universalité du péché, inexplicable au point de vue indéterministe,

puisqu'il est absurde d'admettre que, tandis que tous les
hommes pouvaient ne pas pécher, aucun d'eux ne s'en soit
abstenu.

Il résulte de ces données que le péché de l'humanité et de

l'individu consiste à ne pas être ce qu'ils doivent être en vertu
de leur destination, négation destinée à se résoudre dans une
phase plus élevée de la vie spirituelle. En effet, l'idée du péché,
comme antinomie absolue du bien moral, comme mal absolu,
est chimérique, puisque lemal étant un ens negativum, un non-



342 J.-H. SCHÖLTEN

être, pour parler avec les anciens "théologiens réformés ', on ne
saurait lui attribuer l'être comme s'il était quelque chose de

positif. On ne peut pas plus parler du principe du péché que du

principe des ténèbres ou du froid. Les ravages que fait un
homme par égoïsme partent sans doute de quelque chose de

positif, c'est-à-dire de la prédominance de la chair, comme les

dévastations opérées par l'orage ou par les bêtes féroces ; mais ce

positif, cette puissance de la chair n'est chez lui pas plus que chez

l'animal quelque chose de mauvais en soi, mais au contraire
quelque chose de naturel. Si dans un être raisonnable la réflexion
se joint à ces manifestations de la nature animale, cette
puissance positive obtient un caractère encore plus dévastateur que
chez l'animal ; mais cette activité positive de l'intelligence en
soi n'est pas non plus quelque chose de mauvais. Il n'y a de

mal moral dans l'un et l'autre cas que lorsque ces ravages de

l'égoïsme et la réflexion destinés à accomplir les désirs de la
chair se rencontrent dans un être, qui, comme l'homme, est

appelé à dominer par la raison sur les passions. Cependant le
mal qui règne ici est négatif, une absence de ce que l'homme
doit être selon sa destination, une absence du vrai caractère
humain, non une puissance, mais une impuissance morale.
Les forces chimiques qui se déploient dans le cadavre sont, en
soi, positives, naturelles et bonnes, mais envisagé en rapport
avec la vie organique, l'état de la mort est un mal, comme
négation. Il en est de même du péché ou du mal moral: il est négatif,
une absence de ce que l'homme doit être comme être moral.

Gardons-nous de penser que, par ce que le péché n'est pas
un principe positif, l'homme qui a acquis la conscience de cette
négation, se refusera soit à rejeter cet état négatif destiné à

disparaître et contraire à la vérité de l'idée, soit à céder au pouvoir

du bien qu'il a reconnu pour aspirer à un état supérieur,
quoiqu'il ait la conscience de s'être trouvé jusqu'ici dans une

' Cf. par exemple, Calv. Cons. Gen. apud Niemeyer, Coll. Confess, in
Ecel. Ref., pag. 229 : Vere ah Angustino dictum amplector in peccato s.

in malo nihil positivtim esse. — Maresius syst, theol. 64 : Coram Deo

peoeatum non est quid suhstantiale. — Wendélinus Christ, theol. syst,
rnajus 153 : Malum non est ens, sed entis alicujus privatio et negatio.



LE LIBRE ARBITRE 343

condition inférieure. Ceux qui pensent que la conviction de

cette nécessité conduit l'homme à l'indifférence à l'égard
du bien moral partent de la supposition erronée que le bien
moral en soi manque de valeur ou d'attrait. S'il en manque,
il n'y a pour personne une raison d'y aspirer; s'il n'en manque
pas, il ne pourra pas ne pas déployer sa vertu, en sorte que
l'homme qui a appris à connaître le bien moral l'appréciera et
l'aimera en vertu de sa nature morale et souhaitera de le réaliser
dans sa vie. L'affirmation si universelle : si le péché est nécessaire,

il m'est indifférent d'être vertueux ou non! atteste une

grande irréflexion et une déplorable mollesse morale. Le
malheureux atteint d'une souffrance corporelle se laissera-t-il
entraîner par la conviction que sa souffrance résulte nécessairement

de telle ou telle cause, jusqu'à dire : peu m'importe
et en conséquence ne se souciera-t-il pas d'appliquer des

moyens?—Voilà un homme que les accords d'une belle musique

ravissent, mais qui se sent faible musicien, nécessairement
faible par les obstacles qu'il a rencontrés dans son éducation.
Dira-t-il en conséquence : que je fasse ou non de la musique,
peu m'importe Et lorsque l'occasion s'en présente, négligera-
t-il de cultiver son talent? Certainement pas. Et pourquoi
Parce que l'idée de la santé fait une telle impression sur le

malade, la beauté de la musique en fait une si profonde sur
l'homme musical, qu'ils ne peuvent pas rester indifférents,
mais veulent devenir l'un sain, l'autre musicien, puisque,
déterminés par la puissance qu'exerce la représentation objective
sur le sentiment et la volonté, ils sont obligés de le vouloir.
N'en sera-t-il pas de même dans le domaine moral? Je suppose

que vous ayez la conviction que votre état moral défectueux
résulte nécessairement de vos conditions extérieures et
intérieures. Cette conviction vous laissera-t-elle froids à l'égard du

bien, s'il est vivement présent à votre esprit et si vous possédez

la conscience de pouvoir devenir bons, tout pécheurs que
vous êtes? Ceux qui le soutiennent n'ont jamais appris à

connaître le mal dans sa vraie forme, ni le bien dans tout son prix
et dans tout son irrésistible attrait. Ils méconnaissent la
nature morale de l'homme, qui justifie la parole de Jésus : qui-



344 J.-H. SCHÖLTEN

conque est de la vérité entend ma voix ; il l'entend comme
l'oreille perçoit le son.

3. Nous abordons maintenant la question du repentir. Celui-

ci, dit l'indéterministe, n'est possible que dans la conviction
qu'on aurait pu agir autrement dans un moment déterminé.
Ici il conviendra, avant tout, de fixer la vraie notion du

repentir.

Se repentir d'une chose, c'est en ressentir de la douleur.
Un homme a fait un achat; réflexion faite, il doit s'avouer

qu'il n'en retirera pas les avantages qu'il s'en était promis. Il
s'en repent, c'est-à-dire cet achat lui cause de la douleur.
En résulte-t-il que cet homme ait la conscience d'avoir pu
agir autrement dans les circonstances où il se trouvait et

avec la lumière qu'il possédait au moment où l'achat s'est
fait? Nullement. Disons plutôt que lors même qu'il est
convaincu qu'il n'aurait pas pu agir autrement qu'il ne l'a fait
et qu'il agirait de la même manière dans les mêmes circonstances,

il éprouvera néanmoins de la douleur après avoir
acquis la conviction de ces dommages. Il n'en est pas autrement
au moral. Pierre se repent. Ceci ne suppose pas qu'il fut
convaincu qu'au moment où il renia Jésus, il eût eu la force de

ne pas tomber ; cela ne suppose pas non plus qu'il renia son
Maître, parce qu'il le voulait et le voulait quoiqu'il eût pu ne
pas le vouloir dans ce moment. Chez un Pierre une pareille
supposition serait psychologiquement absurde. Mais Pierre
pleure sa faute parce que, rentré en lui-même, il reconnaît
sa mauvaise conduite et déplore la faiblesse, qui, malgré son
ardent amour pour Jésus, l'avait porté dans ce moment à s'oublier

lui-même. Le repentir, c'est la douleur, la douleur
sincère que cause le péché comme condition, tristesse selon Dieu
qui a pour effet la conversion (2 Cor. VII, 10); mais cette
tristesse n'est pas liée, du moins chez l'homme rationnel, à l'idée
abstraite enfantée par l'imagination, qu'on eût pu vouloir
autrement dans tel moment-là. Un pareil repentir dit avec raison :

On ne change pas les faits accomplis ; prends garde de ne pas y
retomber. — On réplique : Toute douleur n'est pas repentir!
J'éprouve la douleur lorsque sans le vouloir, j'ai offensé mon ami



LE LIBRE ARBITRE 345

ou qu'à la chasse je l'ai blessé par mon fusil qui est parti même

sans aucune imprudence de ma part, mais je n'en éprouve pas
de repentir Ces exemples prouvent, en effet, que toute douleur

n'est pas repentir, mais ne prouvent point que le repentir
soit encore autre chose. La douleur est une idée générique dont
le repentir est une espèce. Le repentir consiste dans la
tristesse que c'est moi qui l'ai fait et que par conséquent il manque

quelque chose à mon état moral. Dans les cas cités je ne
me repens point parce que ce n'était ni ma volonté, ni mon
intention, ni ma passion, à moi, qui causèrent l'offense ou la
blessure de mon ami; ce n'est que dans le cas que j'en suis la

cause, que j'éprouverai la repentance ; je l'éprouverai non pas
dans la conviction que j'aurais pu agir autrement dans ce
moment déterminé, ruais au contraire, dans la conscience que ma
condition morale était encore si défectueuse que j'étais obligé
d'agir ainsi dans ce moment-là, en sorte que revenu à moi-même
je ne pleure pas seulement sur mon ami mais aussi sur moi-
même, sur mon péché. Mais pourquoi, dit-on, s'attrister de ce

qui est inévitable? Je réponds que pour l'homme moral, en
vertu de sa nature morale, cette douleur est aussi nécessaire

que celle qu'on ressent d'une blessure, quoiqu'on ait la conviction

que cette blessure est nécessairement due à telle ou telle
cause. Le déterministe pleure ainsi ses péchés, parce que la
nature humaine est faite de manière que la douleur morale s'allie
nécessairement à la conscience du péché. Le repentir, au point
de vue indéterministe, ne peut concerner que l'action, qu'on
condamne, qu'on maudit lorsqu'on en trouve les suites
désastreuses pour soi, ou nuisibles, désagréables aux autres. Un tel
repentir finit par plonger dans un déraisonnable désespoir le
pécheur, qui, quoi qu'il le désire, ne peut pas anéantir son
action. Il n'y a pas de place ici pour la douleur sur soi-même, car
puisque l'action n'est pas la suite nécessaire d'un état de péché,
mais uniquement celle du libre arbitre, l'indéterministe conséquent

n'a pas à s'inquiéter de son état. S'il a risqué une somme
au jeu, il s'affligera s'il perd, non s'il gagne, mais il ne déplorera

pas la passion qui le porte au jeu, comme détestable en
elle-même, soit qu'on gagne, soit qu'on perde. Qu'il en est



346 J.-H. SCHÖLTEN

autrement du déterministe! Ici le cas peut se présenter que le

pécheur, déplorant son état de péché, finisse par ne plus éprouver

de douleur à cause de l'action qui en résulta, si elle l'a
découvert à lui-même et lui a suggéré une nouvelle force morale.
Qui ne songe ici à la chute de Pierre? n'a-t-elle pas été un

moyen de convertir le disciple présomptueux et étourdi en un
serviteur humble, prévoyant et fidèle, sur lequel le Seigneur
pouvait bâtir son église

Mais, continue-t-on, que deviennent avec le système de la

nécessité, les reproches qu'on s'adresse après une action
immorale? Elles ne sont compatibles qu'avec le libre arbitre.
Examinons. Reprocher quelque chose à quelqu'un, c'est lui
attribuer quelque chose de mauvais. Si la condition morale
défectueuse d'un homme est la cause de ce qu'il ne veut pas
le bien, cet homme est la cause du mal et je lui reproche
le mal qui a été fait. Sa condition morale défectueuse ne
l'empêche pas d'être la cause, lui, du mal accompli. Dans ce

sens, Jésus pouvait reprocher aux Juifs de ne pas venir à lui,
tout en reconnaissant que, grâce à leur état moral, ils ne le

pouvaient pas. (Jean V, 44; VI, 44.) C'est ainsi qu'on reproche
à quelqu'un sa maladresse qui a fait avorter une œuvre qui
lui avait été confiée, quoiqu'on soit convaincu que cette
maladresse n'a pas été due à un acte arbitraire de sa volonté, mais
à son incapacité.

Jusqu'ici on peut admettre le reproche. Mais si, allant plus
loin, on ne se contente pas d'attribuer à un homme la faute

qu'il a commise, mais qu'on l'accuse, comme s'il n'eût dépendu

que de lui de l'éviter, qu'on lui impute toutes les suites qui en

découlent, on agit immoralement. Est-ce là faire aux autres ce

que nous voudrions qu'ils nous fissent? Est-ce là ce que Jésus a

fait? Il n'a pas reproché dans ce sens aux Juifs leur état moral
qui les porta à le livrer à la croix, car il était convaincu qu'ils
agissaient ainsi parce qu'égarés par le préjugé et la passion, ils
ne savaient pas ce qu'ils faisaient, et que, mieux éclairés, ils ne
l'auraient pas crucifié. Au lieu de les accabler dans ce sens de

reproches, il pria pour eux. Il en résulte que si la douleur morale

peut se manifester sous la forme d'accusations qu'on s'a-



LE LIBRE ARBITRE 347

dresse, cette forme n'a pas de raison d'être ; logiquement, elle
conduit au désespoir. Aussi celui que la douleur a amené à la
conversion est-il élevé au-dessus de ces reproches-là et
connaissant leur faiblesse, il n'en adresse pas non plus à ses frères.

On a dit : si chaque action mauvaise est nécessaire dans un
moment donné, je puis dire adieu au remords. Ici encore, il faut
distinguer. Si l'on entend par remords la douleur morale que
cause la conscience ou le souvenir du mal qu'on a fait, nous
dirons que l'homme moral ne s'en dispensera pas, par la simple

raison que psychologiquement parlant, il ne le peut pas.
Que si l'on entend par remords quelque chose qui tient du
désespéré, «furiis agitatus Orestes,» nous ne saurions l'accepter,
car il est contraire à la vraie douleur qui, tristesse selon Dieu,
jette le pécheur entre les bras du suprême amour en sorte
qu'au lieu de remords, il a le bonheur de sentir la paix. Le
remords étranger à l'homme religieux, au chrétien, appartient
au serviteur du monde qui, sans vraie douleur sur le péché lui-
même, est tourmenté soit par les sombres images d'une imagination

épouvantée, soit par la frayeur de la colère de Dieu, au

pardon duquel il ne saurait croire, soit par la crainte d'être
atteint par le juge terrestre, ou par l'opinion publique. Un Judas

a du remords. Un Pierre a du repentir.
Mais, continue-t-on vous identifiez des douleurs très

diverses. Autre est celle que cause le péché, autre celle qui résulte
d'un défaut corporel ou de l'absence d'une qualité de l'âme.
C'est une erreur. Toute douleur, selon nous aussi, n'est pas la

même. La conscience d'un défaut moral excite une tristesse

toute différente de celle qu'inspire la conscience d'être dénué

d'un talent musical. La moralité étant ce qu'il y a de plus élevé

dans l'homme, la douleur qui en résulte doit être la plus
profonde. La douleur qui saisit un Paul au souvenir de son passé

est beaucoup plus grande que celle qui résulte pourThémisto-
cle des trophées de Miltiade, ou pour Démosthèues de la

supériorité d'Isée. La douleur qui se ressent dans le domaine moral
diffère d'ailleurs de celle qui résulte de défauts corporels ou

psychiques parce qu'on peut remédier au premier mal, tandis

que les autres sont souvent irréparables. Ici la douleur est ac-



348 J.-H. SCHÖLTEN

compagnée de mauvaise humeur, ou, si l'on est religieux, de

résignation. L'homme alors s'élève au-dessus de sa destinée et
est grand. La conscience de ne pas être moralement bon
déprime; ici on ne se résigne pas au mal comme s'il n'y avait
rien à changer, mais sachant qu'on peut devenir meilleur on
soupire après la délivrance et poursuit un état supérieur. On

le voit, la différence existe, selon nous, mais le libre arbitre n'a
rien à voir ici.

4. Au point de vue déterministe, dit-on, on peut sympathiser
avec le pécheur, mais on ne saurait le reprendre ni le punir.
Point de colère sainte, point d'indignation. C'est une erreur. Le

péché, considéré objectivement, n'est-il pas une imperfection et

ne peut-on pas y rendre le pécheur attentif, tancer le mal et

rejeter les actions mauvaises? l'homme moral, au point de vue
déterministe, n'est-il pas obligé de le faire? pourra-t-il s'en
dispenser? sa nature morale ou son amour du prochain le
déterminent à combattre le mal par la censure et le blâme. Et il le
fait dans la juste attente que ce procédé exercera une influence
déterminante sur la volonté de son prochain. L'indéterministe
peut reprendre lui aussi, mais pourquoi le ferait-il selon lui, la

volonté est libre, c'est-à-dire indéterminable. La colère et

l'indignation ne sont pas non plus exclues dans le système du
déterministe. Il hait et doit haïr le péché, tandis qu'il a pitié
du pécheur, comme l'homme esthétique ressent et doit ressentir

une horreur pour ce qui est laid quoiqu'il ne soit pas au

pouvoir de cet objet de ne pas l'être. L'indéterministe, s'il est

conséquent, haïra le pécheur qui peut le bien, mais qui ne le
veut pas; qui, tandis qu'il peut rester debout, ne tombe que
parce qu'il veut tomber. S'il y avait un démon, nous n'aurions

pas pitié de lui.
Le phénomène de la honte a été exploité aussi en faveur du

libre arbitre. On rougit plus, a-t-on dit, de défauts inévitables
et qui n'ont rien de commun avec la volonté que d'une
négligence volontaire. Ainsi l'on rougira plus d'être un parvenu que
d'être immoral, plus de l'ignorance qui résulte de la faiblesse
de l'intelligence que de celle qui découle de notre propre faute.
Comment cela s'explique-t-il? par le libre arbitre, dit l'indéter-



LE LIBRE ARBITRE 349

ministe; grâce à la volonté libre, on peut mettre fin, à son gré,
aux défauts moraux, non à ceux de la condition sociale ou de

l'étroitesse d'esprit. On a plus honte de l'inévitable que de ce

qui ne l'est pas.
Le fait est incontestable, mais il ne prouve pas ce qu'on veut

lui faire prouver, c'est-à-dire le libre arbitre. Ce phénomène
s'explique par l'irréparabilité de tel défaut et la réparabilité de

tel autre.
On rougira d'être borgne ou sourd, et l'on tâchera de

cacher soigneusement ces défauts; mais on ne rougira pas d'avoir
une migraine ou la fièvre. Pourquoi? parce que réputés
incurables, les premiers défauts amoindrissent aux yeux de nos
semblables la valeur du corps auquel nous attachons du prix
tandis que la migraine et la fièvre ne sont que des indispositions

passagères qui ne décident guère du prix de notre corps.
Or, résulte-t-il de la honte qu'inspirent les premiers défauts,
tandis que les seconds n'en inspirent point, qu'on a la
conscience de tenir la migraine et la fièvre du libre arbitre? Il en
résulte seulement que la migraine et la fièvre sont des affections

passagères, tandis que les infirmités du borgne et de

l'aveugle ne le sont pas. Il en est de même du fait que l'homme
rougit moins de ses défauts moraux que de sa difformité
corporelle : c'est qu'on peut surmonter les premiers, non la
seconde. Ajoutons, au reste, que la honte que l'on vient de

signaler est la fausse honte, qu'elle n'appartient qu'aux âmes

vulgaires et est indigne de l'homme moral. La seule honte
admissible dans le domaine moral a pour objet non les
défauts du corps mais le péché.

5. Mais c'est surtout au nom de la conscience que l'on défend
le libre arbitre. Le déterminisme, dit-on, n'en laisse rien
subsister. Il importe de s'entendre sur la notion de conscience. La
conscience, l'étymologie l'indique, mm&ncnç, est une science,
une connaissance ; la connaissance de soi-même, scientia sui,
conscire sibi. La conscience n'enseigne ni n'ordonne en impératif

catégorique ce qui est bon ou mauvais ; c'est là la mission
de la raison; mais elle déclare à l'homme, si, jugé d'après la

règle du bien et du mal que la raison lui révèle, il a agi ou non



350 J.-H. SCHÖLTEN

en conformité avec elle. Dans ce sens la conscience peut être

appelée témoin, en tant qu'elle témoigne que l'homme, jugé
d'après le degré de connaissance morale qu'il possède, a agi
bien ou mal ; accusateur, puisqu'elle témoigne contre moi que
j'ai mal agi ; juge, lorsqu'elle absout ou condamne. Elle devient
même bourreau, lorsque la conviction d'avoir mal agi fait une

impression douloureuse sur le sentiment moral. Conçue de

cette manière, la conscience n'a rien affaire avec la question
du déterminisme ou de son contraire. Elle ne décide pas si telle

ou telle action, résultat d'une prétendue cause libre, aurait

pu être évitée aussi bien qu'accomplie dans un moment donné.
Cette décision appartient à la raison qui recherche le pourquoi
et le comment de chaque action par la voie expérimentale.

Il s'agit spécialement de s'expliquer ici sur la culpabilité. On

appelle coupable celui qui, dans le domaine légal ou moral, a

été la cause d'un mal de propos délibéré, volontairement et l'on
dit : c'est sa faute Un homme tombe d'un étage supérieur et

écrase un enfant dans sa chute. Sa chute est la cause de la
mort de l'enfant, non sa réflexion, sa volonté et je dis : ce n'est
pas sa faute. En revanche, si une mauvaise passion, une délibération

méchante se mêle à une action désastreuse, je dis : c'est

sa faute Ici le déterminisme et l'indéterminisme sont d'accord.
Le déterminisme éthique explique l'action mauvaise par le
mauvais état moral de l'homme ; il est donc forcé de dire : tel
malheur eut lieu parce que A était imprévoyant, colère, cupide,
ambitieux ou lâche, c'est-à-dire parce qu'il manquait quelque
chose à sa moralité. C'est sa faute

Mais l'usage va plus loin dans l'acception de la culpabilité et

suppose que l'homme à chaque transgression aurait pu agir
autrement, en vertu du libre arbitre qui permet, dit-on, à

l'homme, en face de la loi, de vouloir ou de ne pas vouloir
ceci ou cela, à son gré, à chaque instant de la vie. Il s'agit de

savoir si cette notion de la culpabilité est exacte.
Au point de vue du code civil, le bien est un acte extérieur,

légal, que l'homme est tenu d'observer sous peine de souffrir
en cas de transgression. Ce point de vue juridique se transporte
dans le domaine moral : l'accomplissement du bien est une obli-



LE LIBRE ARBITRE 351

gation légale, la transgression une dette contractée et Dieu est
le juge qui réclame la dette non payée à l'aide de la punition.
Ici ia faute devient coulpe. Or, Paul affirmait déjà que ce point
de vue est transitoire et subjectif. Il montre que l'homme
comme ^X'"'-»? — et voilà ce qu'il est avant que sa vie
spirituelle se réveille — ne peut pas accomplir la loi (Rom. VIII,
3, 7) ; d'où il résulte qu'au point de vue légal, qui suppose que
l'homme peut accomplir la loi, tous sont sous le coup de la

justice de Dieu, punissables, coupables. (Rom. III, 19.) Admettons

avec ceux qui veulent qu'au moment où l'on accomplit
une action on aurait pu agir et vouloir différemment, l'objectivité

de la coulpe, il faudra admettre aussi que Dieu réclamera
la dette, car il ne peut ni sacrifier sa justice, ni considérer
comme non avenu ce qui existe objectivement; il faudra
admettre de plus que tous périssent grâce à l'objectivité de la
dette et l'insolvabilité des débiteurs. Il n'en est pas ainsi, dit
Paul. L'homme étant -fj^ixôç et par conséquent incapable
d'accomplir la loi, Dieu n'impute point la coulpe, qui n'existe qu'au
point de vue légal et n'a pas de réalité objective.

Cependant cette non-imputation n'est pas un acte accompli
dans le temps, comme si Dieu avait d'abord réclamé la dette

pour en dispenser plus tard mais un acte fondé de toute
éternité dans l'essence divine. 11 en résulte que, tandis que
l'homme au point de vue légal avec l'objectivité de la coulpe
se représente Dieu comme un créancier, de même que l'enfant
dans l'état de minorité se représente sa relation vis-à-vis de

son père comme celle du serviteur vis-à-vis de son maître
(Gai. IV, 1-4), Dieu n'impute point la coulpe, puisqu'elle n'est

qu'une représentation subjective de l'homme. Voilà la vérité

que le christianisme enseigne, selon Paul. La conscience que
Christ nous a donnée de notre vrai rapport avec Dieu a anéanti
le point de vue légal et avec lui la notion et le sentiment de

la culpabilité légale. C'est pourquoi le chrétien ne se considère
plus dans le domaine moral comme un damné, mais comme
un être faible ; libéré, par l'amour paternel de Dieu, des liens
de la chair, il se sent appelé à être formé et élevé pour la
vie spirituelle et implore le pardon avec la confiance que Dieu



352 J. H. SCHÖLTEN

n'est pas pour lui un créancier qui insiste sur l'acquittement
de la dette, mais un père vis-à-vis de son faible enfant qu'il
veut élever à sa communion. Au point de vue légal, qui est
celui de l'indéterminisme, le paiement de la dette doit être
réclamé ; il peut y être question de nipsmç — d'une non punition
qui passe aux hommes leurs péchés commis précédemment, —
non de âftmç, de pardon. (Rom. III, 25.) Au point de vue
évangélique, l'homme qui a acquis la conscience de ne pas paraître
devant Dieu comme un accusé devant son juge, mais comme
un enfant devant son père, s'écrie: heureux celui à qui les

péchés sont pardonnes! La foi lui fait voir l'acte de la loi dont
les clauses lui étaient contraires, cloué à la croix et lui permet

de se glorifier dans l'anéantissement de sa coulpe, non,
comme si Christ avait changé les dispositions de Dieu, mais

parce que grâce au Christ le point de vue légal a été anéanti
et que la conscience que celui-ci avait créée a changé.

C'est pour avoir conservé l'ancienne notion légale de la

coulpe, malgré le nouveau point de vue introduit par le
christianisme, que l'église chrétienne a provoqué la doctrine de la
satisfaction qui est contraire à l'évangile.

En effet, maintenez l'idée de coulpe dans son sens objectif,
conformément au point de vue légal ; admettez que chaque
transgression, œuvre arbitraire, peut également ne pas se

commettre, — il est évident que l'homme qui en transgressant
la loi a contracté une dette, la doit payer. Or, comment ce

paiement se fera-t-il? Il est impossible que ce qui est fait ne le

soit pas Se corriger et témoigner désormais de l'obéissance,
ne sert à rien : car cette obéissance est toujours due ; l'ancienne
dette demeure. Ajoutez que le débiteur l'augmente toujours
par une transgression journalière. Il faut donc recourir à la

punition. Mais, comme l'homme ne peut jamais satisfaire pour
la dette accumulée et la rend toujours plus considérable, il doit
rester toujours digne de punition, ce qui justifie la théorie des

peines éternelles. Pour que le transgresseur y échappe, il ne
reste que la substitution d'un autre qui soit puni à sa place.
Ici un simple homme, pécheur lui-même, ne suffit pas. Il doit
souffrir pour lui-même. Si c'est un juste qui accomplit toute la



LE LIBRE ARBITRE 353

loi, il ne fait que ce qui est dû. D'ailleurs faire subir à une

créature les peines dues à d'autres créatures, est en contradiction

avec la justice légale. Il faut donc ici un être qui soit à la

fois Dieu et homme: Dieu, puisqu'un simple homme ne peut

pas porter la peine et y succomberait ; homme, parce que la

nature humaine doit satisfaire. Dieu devait donc se faire homme

pour se charger de la peine et payer la dette contractée par
l'humanité. Cette théorie du moyen âge a été maintenue par la
Réforme. Elle repose sur l'idée judaïque légale de la culpabilité

que Paul a déclarée subjective. Si quelques indéterministes
de nos jours abandonnent celte théorie tout en conservant la

notion de la coulpe sur laquelle elle repose, ils sont tout
simplement inconséquents comme l'étaient autrefois les sociniens

justement repris des orthodoxes. De deux choses l'une : ou il
faut déclarer la coulpe objective, mais alors aussi adopter toute
la doctrine orthodoxe : ou bien si cette doctrine est inadmissible,

abandonner le terrain sur lequel elle repose et déclarer

que la notion vulgaire de coulpe, appartenant à un point de

vue aboli par le christianisme, est fictive et doit être remplacée

par une meilleure.
Cette notion meilleure, la voici. L'homme est obligé de

réaliser l'idée de sa nature, c'est-à-dire d'obéir à la loi morale.
Mais il n'est pas tenu de le faire dès à présent, parce qu'il ne
le peut pas. Ici règne la loi du développement intérieur et de

la réalisation successive. Ce n'est pas à l'aide de menaces et de

punitions mais par l'éducation que l'homme quitte peu à peu
l'état animal, puis l'état légal, pour réaliser progressivement,
sous la puissance croissante de l'esprit, l'idée de sa destination.
Cet idéal sera un jour réalisé, cette dette, zb òydhi-j, sera payée.
L'ordre moral triomphera. Ce qui garantit ce triomphe c'est la
nature morale de l'homme en rapport avec tous les moyens
destinés à son développement, notamment avec l'apparition de
Jésus-Christ. L'idéal moral réalisé en Christ est la garantie de sa
réalisation en tous. C'est dans ce sens qu'il a été satisfait à

l'ordre moral, à Dieu. Si cette idée est vraie, l'indéterministe
n'a pas le droit de prouver le libre arbitre par une notion
fictive de la coulpe. Il ne lui est pas non plus permis de dire que

THÉOL. ET PHIL. 1875. 23



354 J.-H. SCHÖLTEN

le libre arbitre et son acception juridique de la coulpe servent
la moralité plus que le déterminisme. L'acception que nous
venons d'exposer n'enlève rien à la valeur objective du bien, et
l'inévitabilité du péché dans le domaine moral n'encourage pas
plus l'indifférence que la conviction de l'inévitabilité de la
maladie ne rendra le malade indifférent à la santé, ni le portera
à repousser les remèdes propres à la recouvrer.

Et que faites-vous de l'imputation? demande-t-on. Ne sup-
pose-t-elle pas le déploiement du libre arbitre? — Remarquons
que si l'on combine avec l'idée d'imputation celle de rétribution,

il faut la repousser comme appartenant au point de vue
légal, incompatible avec le point de vue éthique. La vraie morale

défend d'appliquer dans ce sens l'imputation à nos
semblables. L'homme parfait, qui «. injurié, ne rendait pas l'injure
et qui maltraité, ne faisait pas de menaces, » n'imputait point
à ses ennemis leurs péchés quoiqu'il les considérât moralement

comme péchés, mais il implora pour eux le pardon dans

la conviction qu'ils ne savaient pas ce qu'ils faisaient. L'homme

religieux est convaincu que, comme il est disposé à ne pas
imputer à ses frères leurs fautes, Dieu ne lui impute pas non
plus les siennes. (Math. VI, 12.) Que si l'indéterministe
demande ce qu'on fait donc de l'imputation, Paul lui répond:
Dieu a réconcilié le monde avec lui, en n'imputant point aux
hommes leurs péchés (2 Cor. V, 19) et il en a donné la preuve
la plus convaincante dans l'envoi du Christ. Insiste-t-on en
disant que, si le péché n'est pas imputé, son imputabilité subsiste,
nous répondons que ce qui est censé imputable au point de

vue légal qui envisage Dieu comme un juge, n'est pas imputé
au point de vue évangélique, puisqu'ici règne la conviction que
Dieu sait de quoi nous sommes faits (Ps. CM, 14) et que si

l'homme avait été mieux éclairé, il n'aurait pas commis le mal

qu'il a fait. Si le péché était effectivement imputable, comment
serait-il possible que Dieu ne l'imputât pas à l'homme, sans
abandonner sa justice ou sans créer un équivalent dont l'évangile

ne sait rien? Si l'indéterministe insiste tant sur l'ancienne
notion de l'imputation, c'est qu'elle résulte nécessairement de

sa théorie : Dieu doit condamner sans miséricorde celui qui



LE LIBRE ARBITRE 355

peut vouloir le bien, mais qui ne le veut pas. Au point de vue
éthico-religieux Dieu n'impute pas le péché d'une part parce
qu'il nous comprend et que tout comprendre c'est tout pardonner

(1 Jean III, 19, 20), et de l'autre, parce que l'ordre moral
est organisé de manière que le principe moral dont l'homme
est doué peut céder d'abord à la puissance de la sensualité,
mais est destiné finalement à se manifester clans toute sa force.
Ici il n'y a plus de place pour le juge ; il n'y en a que pour le
Père, le Père saint.

S'il en est ainsi, de quel droit le pécheur est-il puni? Cette

question demande un examen sérieux. Il faut fixer la notion de

la punition. Prise dans le sens de rétribution, la punition appartient

comme tant d'autres idées aux anciennes notions juridiques
que l'on a transportées malencontreusement dans le domaine
moral. Ici Dieu n'est pas un juge qui punit, mais un père qui
pardonne et sanctifie. Quelques passages du Nouveau Testament

qui expriment le contraire n'empêchent pas d'affirmer

que l'idée religieuse du christianisme ne permet pas la notion
d'une punition juridique appliquée à Dieu. Cela se voit bien
dans le quatrième évangile où l'Esprit de vérité nous présente
les idées religieuses du Maître, dégagées de leur forme temporaire.

Il n'y est question ni de géhenne, ni d'un tribunal seusu

forensi, ni d'une xmâxpurtç c'est-à-dire d'une condamnation, mais
du jugement y.piaiç que le péché entraîne en vertu de sa nature

par l'impuissance et la misère qui l'accompagnent et qui
finalement, à moins d'être arrêtées, aboutissent à une négation
totale du principe moral dans l'homme, à la mort morale
(Qi-iazoç.) Ce jugement qui se manifeste sur la terre par la
détérioration de la vie morale (Jean III, 18) ne finit pas, du moins
dans l'espèce, par son anéantissement total, puisque Christ, la
résurrection et la vie, ranime ceux qui sont moralement morts,
par la puissance de son esprit en faisant pénétrer jusque dans
leurs tombeaux (Jean V, 25) sa voix, qui pour être peu entendue
d'abord, n'en finira pas moins par attirer tous les hommes par
la puissance de la vérité. (Jean XII, 32.) Celui qui croit en
Christ n'est point jugé. (Jean III, 18.) Christ le délivre du
jugement, inévitable pour le pécheur livré à lui-même; il n'est pas



356 J-H. SCHÖLTEN

venu pour juger de monde, mais pour le sauver. (111,17.) Si

son avènement amène un jugement (V, 22 ; IX, 39) en révélant

par la vérité au monde impur son impuissance et son néant (III,
19), ce jugement, qui s'accomplit par la puissance de la vérité

(XII, 48), n'est pas une condamnation dans l'ancienne acception

juridique, mais ou une perte totale de la vie morale ou
une phase dans son développement, de telle sorte que le
pécheur qui a appris à connaître par sa propre expérience le péché

comme la voie de la perdition, est amené à Christ. Le Saint-

Esprit convaincra un jour le monde de péché et de jugement
c'est-à-dire de la misère du péché (XVI, 8,9) et l'heure sonnera
où toute l'humanité ne sera qu'un seul troupeau sous un seul

berger. D'après cette conception morale du monde, le péché
dans son apparition temporaire est un non-pouvoir aussi
nécessaire (V, 44; VI, 44; XII, 39) que la rédemption est un
réveil nécessaire de la mort spirituelle à la vie véritable. Où est

ici la place que l'on pourrait assigner à la notion juridique de

la punition?
Il nous reste à dire un mot de la responsabilité. Sans le libre

arbitre, dit-on elle n'existe pas. Ici encore, définissons le
terme. La responsabilité est l'obligation de répondre à la

question pourquoi l'on a agi de telle ou telle manière, par
exemple, comme directeur dans une administration, comme
accusé devant le tribunal. Dans le domaine moral, c'est la

réponse à la question si nos actes peuvent supporter l'application

de la loi morale reconnue par la raison. L'homme est tenu

d'agir de telle sorte que sa conduite puisse se justifier devant
la raison. Il doit pouvoir répondre à la question : As-tu agi
conformément à la raison, c'est-à-dire, as-tu bien agi? S'il ne
le peut pas, on est fondé à lui dire : Tu ne pourras pas te justifier,
si tu réfléchis rationnellement sur ta conduite. Le déterministe
accepte une pareille responsabilité. Mais l'indéterministe
supprime la vraie responsabilité, puisque avec sa théorie il est

impossible de répondre, c'est-à-dire de donner les motifs de sa

conduite, de dire pourquoi l'on a agi de telle manière ou de

telle autre. Il ne peut pas dire: J'ai agi ainsi parce que cette
manière m'a paru la meilleure, car la considération de ce qui



LE LIBRE ARBITRE 357

est meilleur n'est pas pour lui une raison déterminante pour
la volonté. Il ne peut jamais rendre compte de ses actions. A
la question: pourquoi as-tu voulu cela? il ne peut donner
qu'une seule réponse : je l'ai voulu parce que je l'ai voulu

6. Pour achever notre démonstration de l'incompatibilité de

l'indéterminisme c'est-à-dire du hasard dans le domaine moral,
nous voulons montrer qu'il combat la vraie moralité et la rend
même impossible.

Et d'abord il autorise l'orgueil, qui porte l'homme à

mépriser ses semblables et à se dire : O Dieu je te rends grâce
de ce que je ne suis pas comme le reste des hommes. (Luc
XVIII, 11.) La saine morale condamne l'orgueil par la raison

qu'un homme, quels que soient ses avantages, ne se les doit
pas, à lui, mais à sa nature, à son éducation, à ses destinées, aux
circonstances par lesquelles il est devenu ce qu'il est. Il doit
toujours se dire: Qu'as-tu que tu ne l'aies reçu? L'indéterministe

qui en dernière analyse fait dériver tout ce qu'il est

de son libre arbitre, a lieu d'en être fier. Il doit considérer
ses semblables comme des êtres méprisables, qui ne sont pas
ce qu'ils doivent être parce qu'ils ne l'ont pas voulu, tandis

qu'ils auraient pu vouloir le contraire. Le pharisien est
parfaitement dans son droit. Eh quoi? tous les indéterministes sont-
ils donc orgueilleux? Non, sans doute. Mais cela est dû, malgré

la théorie, aux meilleures inspirations de leur nature.
Un autre effet inévitable de l'indéterminisme, c'est l'absence

de charité. Qui est-ce qui pourra être touché du sort d'un
frère qui ne veut ce qu'il veut que parce qu'il le veut Qui est-
ce qui pourra sympathiser avec un homme dont la conduite est

déréglée, non parce qu'il est faible, mais parce qu'il l'a voulu?
Qui est-ce qui pourra s'empêcher de le haïr? Il y a plus. Pour
s'intéresser au bien-être moral de son semblable, il faut croire
à la possibilité de pouvoir contribuer à sa conversion.
L'indéterministe peut-il y croire, lui, qui déclare la volonté
indéterminable? Rien ne peut la plier, ni motif, ni exemples. Le triomphe

de la vérité ne dépend que de la volonté qui la reconnaît

ou ne la reconnaît pas à son gré. A ce point de vue, travailler
à la conversion de ses frères, est une œuvre oiseuse. Tout ce



358 J.-H. SCHÖLTEN

qu'on peut faire, c'est de fournir au pécheur l'occasion de se

convertir ; mais le convertir on ne le peut pas, puisqu'on a

affaire à une volonté indéterminable en présence des conseils,
des motifs, des exhortations qu'on lui offre.

On en peut dire autant de la constance qui veut habituellement
le bien. Comment peut-elle être le partage de celui dont la
volonté n'est déterminée par rien, pas même par le caractère
de l'individu? Dans l'hypothèse du libre arbitre, l'inconstance
dans le bien n'est pas un défaut, au contraire, elle est naturelle.

La mobilité est inhérente à tout ce qui est dû au hasard.
Est-il vraisemblable que le dé tombe vingt fois de suite sur le
même chiffre

On reproche au déterminisme de nourrir une funeste sécurité.

Cette objection peut s'adresser à un prédestinatianisme
qui enseigne que l'homme est passif et qui absorbe l'activité
humaine dans l'activité divine. Elle ne regarde pas le déterminisme

moral. Ici la conscience morale est éveillée, puisque le
déterministe éthique, en vertu de sa nature morale, peut tout
aussi peu rester indifférent en présence du bien, qu'un
déterministe affamé peut l'être en présence de la nourriture qui lui
est offerte. Disons plutôt que c'est l'indéterminisme qui conduit
à la sécurité. N'a-t-on pas, en vertu du libre arbitrera conversion

à chaque moment entre ses mains? Aujourd'hui autant

que dans une année? Supposez un homme qui peut toujours
se procurer de l'argent ; y aurait-il pour lui des motifs d'économie

ou de soucis à l'égard de ses finances La seule considération

qui puisse engager l'indéterministe à ne pas renvoyer
sa conversion, consiste (si c'est là sa croyance religieuse) dans

la crainte d'être surpris par la mort et de ne plus avoir l'occasion

de se' convertir. Le déterministe, au contraire, qui est

convaincu que sa volonté dépend de son état moral, a grande
raison de s'alarmer : le péché n'empire-t-il pas chaque jour
son état moral? Sa conversion ne devient-elle pas chaque
jour plus difficile? La banqueroute morale n'est-elle pas
possible?

Mais il faut insister surtout sur l'intolérance. De quel côté
sera-t-elle En jugeant ses semblables l'indéterministe ne



LE LIBRE ARBITRE 3o9

se met pas à leur point de vue. Il n'admet pas que tel pense
autrement que lui en vertu d'une nécessité intérieure; en
conséquence il ne cherche pas à le comprendre ; il ne voit dans
la différence d'opinion qu'un acte arbitraire de la volonté qui
s'obstine à ne pas entrer dans la même voie par la simple raison

qu'elle ne le veut pas. Ici l'intolérance est inévitable. Le

déterministe, au contraire, cherche à saisir chaque conviction
dans ses causes ; ce qui lui permet, tout en la rejetant, de

rester tolérant et de ne recourir à d'autres armes qu'à celle de
la persuasion, en abandonnant tout, du reste, au temps et à

l'ascendant de la vérité.
L'église romaine, partisan du libre arbitre, voit dans quiconque

s'écarte d'elle un réfractaire qui ne s'attache pas à elle,
parce qu'il ne veut pas croire. Si Calvin avait compris qu'il y
avait pour Servet des raisons en vertu desquelles il ne pouvait
pas embrasser la doctrine de l'église sur la Trinité; s'il était
resté fidèle à son principe religieux que la foi ne dépend pas
du libre arbitre, mais qu'elle est un don de Dieu, il aurait
tâché de convaincre Servet ; il n'aurait pas consenti à sa mort
et n'aurait pas qualifié ceux qui pensaient autrement queluide
chiens et d'insensés. L'intolérance envers les personnes résulte
du fait qu'on ne les comprend pas et on ne les comprend pas

parce qu'on part de l'idée d'une volonté indéterminée, suspendue

en l'air comme un effet sans cause. Je ne comprends pas

que cet homme pense et agisse ainsi C'est ainsi qu'on parle
et on se fâche. Si l'on comprenait pourquoi il pense et agit
ainsi, on pourrait tout en rejetant cette pensée et cette
conduite, tâcher de les corriger, mais on ne s'en fâcherait pas.
Lorsque Spinosa, selon Auerbach', traîné devant le tribunal
de la synagogue et accablé des malédictions des rabbins, fut
sommé d'abjurer ses opinions: Je ne puis pas autrement, dit-il,
ni vous non plus ; c'est pourquoi je ne vous maudis pas Voilà
la vraie tolérance, cligne de celle du Crucifié qui pria pour ses

bourreaux au lieu de les maudire.
Disons, enfin, que la théorie du libre arbitre anéantit la

morale elle-même dans son objectivité.
1 Spinosa. Ein Denkerleben, pag. 367.



360 J.-H. SCHÖLTEN

La morale est la science du bien moral et des obligations
qui en dérivent pour l'homme. Elle suppose l'existence objective

et invariable d'un ordre moral, comme les sciences
naturelles supposent celle des lois éternelles de la nature. En

conséquence, si chaque action dépend du libre arbitre, si la
volonté est un commencement qui n'a pas de prius determi-
nans, il en résulte qu'il n'y en pas non plus pour la volonté de

Dieu et que Dieu ne veut et ne commande pas le bien parce
qu'il est bon et parce que la volonté du bien est nécessairement

fondée dans sa sainte et invariable nature, mais uniquement,

parce que et tant qu'il le veut. Si Dieu cesse de ie vouloir
(et cela est, au point de vue indetérministe, aussi possible que
le contraire), le bien cesse d'être bien. Le bien et le mal ne

reposent plus sur la vérité éternelle et immuable, mais sur
le libre arbitre de Dieu qui peut commander aujourd'hui ce

qu'il a défendu hier. Voilà la morale des nominalistes scolastiques

appliquée par les jésuites. Selon eux, Dieu qui défend le
meurtre dans sa loi, a pu ordonner par l'église à un assassin de

tuer Guillaume d'Orange. Tei la dispense de tous les commandements

moraux est possible et il faut dire avec M. Secretan ' :

Dieu peut à son gré vouloir ou non vouloir. Sa volonté est

supérieure à toutes les lois. Si l'ordre moral préexistait à

Dieu, il n'y aurait plus de Dieu libre. Dieu ne trouve en lui-
même aucun motif d'action. La logique elle-même (ajoutons:
la morale) est contingente et dépend du libre arbitre de Dieu.
Avec de pareils principes, il est évident que c'en est fait d'un
ordre moral objectif, nécessaire, immuable et par conséquent
de la morale elle-même.

Van Goens.

(A suivre.)

' Philosophie de la liberté, II, 6, 14, 17, 7-1.


	Le libre arbitre : étude critique [suite]

