
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: Séance d'ouverture de l'université de Madrid

Autor: Paulo Canalejas, Francisco de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SÉANCE D'OUVERTURE

DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID

La volonté et le déterminisme '.

Suivant une coutume vénérable, le corps universitaire
s'adresse aujourd'hui au public, non pour lui rendre compte de

ses doctrines, sous ce rapport il ne relève que de sa

conscience, mais pour montrer encore une fois l'importance de

la tâche que la famille lui confie, en envoyant des élèves à ses

cours et signaler le grand service qu'il rend à la société, en
l'enrichissant d'hommes habitués au travail, adorateurs de la
vérité, prompts à accomplir leur devoir.

Il ne sied pas à l'importance de la cérémonie de distraire
l'attention et de flatter la fantaisie des auditeurs avec des thèses

amusantes et fleuries ; ce n'est pas le moment de donner une

preuve de la sonorité et de l'élégance de la belle langue
espagnole, qui n'est aujourd'hui si maltraitée que parce qu'elle
reflète les malheurs sans fin de la nationalité qui lui donna
naissance. Non, lorsqu'un établissement d'instruction publique
s'adresse à la société dans une occasion solennelle, ce n'est pas
le moment de se livrer à des exercices et à des démonstrations
oratoires; le plus naturel et le plus rationnel c'est de rappeler
le problème du jour, car dans la vie il n'y a pas de jour qui
n'ait son problème. Ce qui importe lorsque le problème, —
et c'est le cas aujourd'hui, —écrase les intelligences et engendre

les malheurs que nous déplorons, c'est de l'aborder,
de le discuter et avecT'aide de Dieu de le résoudre, afin que le

1 Discours prononcé a l'ouverture des cours de l'université de Madrid
pour 1874-1875, par Don Francisco de Paulo Canalejas, docteur en
philosophie.

THÉOL. ET PHIL. 1875. 18



274 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

mal qu'il provoque ne détruise pas ce qui reste encore de

virilité, d'énergie à notre race, capable jadis de tous les hé-
roïsmes. Si les forces ne suffisent pas pour cette tâche, —
comme c'est le cas pour les miennes, — on doit se contenter
d'en esquisser le programme.

Il va sans dire qu'il ne s'agit pas de choisir le sujet, il s'impose

; quel autre problème aborderions-nous, si ce n'est celui
qui, comme une obsession fatidique, pèse lourdement sur
notre intelligence, ne lui laissant ni trêve ni repos?

Comme on le voit, je m'acquitte d'un double devoir. Je

parle y étant forcé, et je traite une thèse que le devoir m'impose.

Aussi votre indulgence doit-elle être double : même
alors elle ne sera ni tout ce que je réclame, ni tout ce dont j'ai
besoin.

Le manque de caractère, d'énergie, l'absence de courage, de

vigueur et d'effort est une vérité courante, admise de tout le
monde. Ce trait dépeint et caractérise la période historique que
nous traversons. Nous entendons répéter et nous répétons à

notre tour que jamais la volonté de l'homme ne s'est montrée
aussi faible, aussi abattue que de nos jours, et qu'il n'y a pas
dans le passé d'époque ayant connu cet abattement, cette

prostration, qui paralysent les générations présentes. L'intelligence

abonde, le génie ne manque pas, l'étude, la méditation

augmentent, le sentiment est cultivé ; mais atteinte par une
consomption évidente, la volonté n'est plus qu'une lampe qui
s'éteint et dont les lueurs intermittentes, au lieu d'éclairer,
remplissent nos âmes de ténèbres.

C'est là ce qui explique les déplorables accidents de la vie

publique et privée, le désir excessif d'atténuer, de transiger,
qui absorbe continuellement l'activité, en vue d'obtenir des

ajournements et d'inventer des prétextes, des formules
conciliatrices pour ce qui se fait ou ce qui doit se faire.

Je laisse le soin d'amplifier et de compléter le tableau à

celui qui le voudra, car il n'est pas agréable d'augmenter
les sujets de chagrin ; ce qui m'importe d'ailleurs c'est de

signaler la cause de ces tristes effets dont par malheur il est

impossible de méconnaître la réalité.



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 275

La cause, c'est une erreur philosophique. Ces nombreux et
affligeants phénomènes proviennent d'une doctrine qui a le

singulier privilège de trouver des adeptes dans les écoles,
dans les chaires, ennemies en apparence; elle s'étale dans

les livres mystiques et dans les ouvrages matérialistes; on
l'entend énoncer par des psychologues et des métaphysiciens,
et enfin par ceux qui (comme Littré) fondent leur métaphysique
sur la négation de la science métaphysique.

La cause de l'état moral que nous déplorons vient de ce

que l'on méconnaît les qualités et le prix de la volonté de

l'homme et de ce que par conséquent on nie sa liberté, son
arbitre. La spontanéité, la volonté, le libre arbitre, la volonté

libre, la faculté d'aimer sont, non-seulement objets de contestation,

mais les négations se succèdent dans les livres, dans les
discours sur une échelle effrayante ; et elles gagnent tellement
de terrain, soit dans l'opinion commune, soit parmi les

savants, qu'elles apparaissent à la fois dans les adages populaires

et dans les déclarations tenues pour très savantes des

congrès scientifiques.
Rappelez-vous la généralité de ces doutes et de ces

négations; rappelez-vous la série de sophismes qui pénètrent dès

le berceau dans notre esprit pour affaiblir le sentiment de la

liberté, et vous ne vous étonnerez pas du soin extrême que
nous mettons à esquiver les sévères sentences de la conscience

morale, lorsqu'il s'agit d'apprécier nos propres notions ou
celles de nos semblables.

Tout cela est l'effet naturel de l'application à tout homme
et dans chaque cas, d'idées aveugles et enthousiastes ; de

l'enseignement d'où découlent irrémédiablement les paralysies
spirituelles qui causent les passions et les fureurs qu'on
provoque chez l'homme sans intelligence ; car il est avéré, d'après
certaines données de la science, de l'art, des coutumes et de la
loi même, que les passions mauvaises sont comme l'ouragan, la
trombe ou le courant océanique qui entraîne et emporte devant

lui, comme si c'était de l'écume ou du sable, l'intelligence et la
liberté de l'homme. Et si de cette croyance superstitieuse, si

commune chez nous et si caressée par le romantisme littéraire,



276 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

nous passons à la chaire, et si nous interrogeons l'anatomie ou
la physiologie, qui sait jusqu'à quel point un vice de conformation,

quelque peu héréditaire, les effets ignorés d'une maladie

qui résiste au diagnostique, les influences d'une excitation
puissante dans les fonctions organiques, le climat, l'alimentation...,

qui sait, dis-je, jusqu'à quel point tout cela n'a pas
déterminé, avec une précision mécanique, le fait que nous
louons sans raison ou que nous blâmons injustement.

Ces jugements et ces considérations ont cours dans les

nombreuses manifestations du sens commun pareil aux eaux
d'un canal qui se précipitent en murmurant par mille issues

différentes. Confondant les idées et influencé par ces négations,
le vulgaire va jusqu'à disculper l'homme, répétant avec le

poëte : « Ce n'est pas lui..., c'est son siècle qui a fait cela. »

L'homme politique, le législateur expliquent leurs actes en en

appelant à une entité supérieure dont ils sont les simples

organes, à l'idée, au désir de la majorité, en un mot au courant
de l'opinion et du jugement public. Parfois, nous tous, nous
répétons que limités, contrariés, harcelés dans nos desseins et

nos résolutions nous abandonnons le courant propre et naturel
de nos idées pour embrasser les haines et les passions des

autres; il nous est impossible de rompre avec l'esprit dominant,

d'abandonner le mot d'ordre, la devise de notre parti
pour faire bande à part.

La loi, la discipline, la stratégie sociale et politique l'exigent
ainsi, nous disent un grand nombre de publicistes. Nous

pensons comme tout le monde, nous faisons ce que font les

autres, nous allons où ils vont, non par un assentiment et

une résolution réfléchie de notre volonté, mais entraînés,
enveloppés par le courant des événements, suivant l'expression
des historiens à la mode. Les jours des grands caractères
sont déjà loin, les énergies individuelles ne sont plus nécessaires,

répètent tous ceux qui commandent; la société est
mise en mouvement par des lois mécaniques, la volonté
individuelle est une force qu'on doit additionner ; isolée elle n'est

plus qu'une fraction très minime qu'on doit négliger comme
inutile pour le calcul, disent beaucoup d'économistes.



SÉANCE D'OUVEUTUKE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 277

L'opinion commune est comme l'abeille; elle puise dans le
calice de tous ces enseignements, elle construit ensuite, c'est-
à-dire induit, déduit et applique à la vie tout ce que lui
fournissent la politique, la science ou l'art. Cela fait, elle
met en circulation des critères moraux, des usages et des

mœurs. Comme dans tous ces actes, ces préceptes et ces

concepts de la politique et des sciences particulières, on aperçoit

à peine l'importance, le rôle de la volonté, la morale
pratique non-seulement ne l'estime pas, mais elle ne s'en préoccupe

même pas. Et alors on remarque, comme nous le faisons

aujourd'hui avec tristesse, la disparition de tout ce qui
constitue et caractérise le génie. Une uniformité monotone
étouffe tous les élans de la spontanéité, l'histoire humaine
suit le grand courant qui lui est tracé, avec la régularité d'un

corps dont le volume, le mouvement et le frottement sont
prédéterminés. On conclut de ce spectacle que la volonté ne
sert qu'à procurer des ennuis, qu'elle peut être supplantée
avantageusement par l'inflexible loi qui se manifeste dans les

masses.
Ne dirait-on pas une conspiration universelle contre la

liberté morale de l'homme?
Ce n'est pas assez que les préoccupations du vulgaire, la

politique, l'histoire, comme on les interprète généralement,
mettent dans tout son jour cette négation de la volonté qui
déjà sature l'esprit des générations présentes, voici venir
encore les philosophes. Ils se chargent de démontrer que la
volonté ne se détermine pas à agir sans cause, et que la seule

cause qui lui donne l'impulsion c'est la raison, en la portant
à l'accomplissement du bien ; ils la réduisent ainsi à l'activité
intellectuelle. D'autres soutiennent que les connaissances
obtenues par la raison ne sont que des phénomènes instantanés

d'un être, d'un esprit universel, supérieur à notre
énergie, s'épanouissant éternellement par des évolutions à

l'infini; nos actes ne sont plus que des reflets médiats du
savoir ou de l'être universel.

Et si nous fuyons les panthéismes logiques, nous tombons
de nouveau dans ce quiétisme tout à fait particulier à notre



278 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

race, qui s'étale sans cesse dans la plupart des traités sur la

grâce et le libre arbitre. On nous berce dans la contemplation
de la divinité ; cette divinité doit galvaniser notre existence,
opérer par notre moyen tout ce qui peut conduire à

l'accomplissement de ce que l'omniscience du créateur a prévu pour
remplir l'infini de sa gloire.

Tout conspire vers cette fin, la critique littéraire elle-même,
« emportée par le courant, » répète que le poëte est le cri de

son époque ; que le poëme est le symbole d'un âge ; la cathédrale,

la création spontanée et anonyme des générations qui
se succèdent comme les flots de la mer; que le génie est une

pure condensation accomplie par la pression des atmosphères
sociales d'un âge historique. Rien n'est plus facile que d'analyser

un poëme de Gœthe ou de Mickiewitz, de classer les
différentes parties qui le composent ; et après avoir rendu à la

réforme, à Schelling, à Herder ou à Hegel ce qui leur appartient,

à la révolution française ce qu'elle engendra, aux

prouesses de Napoléon ce qui est suggéré par la fantaisie

générale, la trame du poëme reste à nu, comme un pauvre
tissu patiemment ourdi avec les inspirations de l'histoire, grâce
à un travail habile de combinaisons de lignes et de couleurs.
Quoi d'étrange que nous nous défiions tous de la volonté et

que nous mettions en doute la liberté, lorsque l'on en nie à

l'envi l'existence ou les fruits? Pourquoi nous étonner du
relâchement moral et de l'abattement de l'âme, caractère de

l'époque présente, lorsque nous doutons si les actes que nous
accomplissons sont les nôtres ou ceux d'autrui?

Si la volonté libre est une illusion suggérée par l'orgueil ; si,
suivant les savants du jour, il n'y a pas d'acte humain qui ne
soit donné virtuellement mais nécessairement dans les antécédents

génériques et spécifiques, inséparables de notre nature
mtellectuelle ou physique, il ne sert à rien de parler d'élans,
véritables rébellions de notre être. Résignons-nous à notre sort,
avec notre automatisme plus ou moins déguisé, car dans les
jours de crise sociale le doute à l'endroit de la liberté
morale, sa négation est une doctrine douce, molle, énervante, qui
nous berce voluptueusement au fond des abîmes moraux où



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 279

le monde nous précipite. Que la science se borne à soupirer là-
haut dans les régions élevées où elle se confond avec l'art,
après une autre nature et un meilleur patrimoine; mais qu'elle
accepte la leçon de la science positive et qu'elle se garde
de demander à l'homme plus que ce que comportent les
fonctions, les appétits, les instincts de notre organisme!

Oh, non Ils ne sont pas réfléchis, raisonnables les
applaudissements que reçoivent les déterminismes de tout genre et de

toute espèce, depuis le mystique le plus raffiné, jusqu'au plus
grossier matérialiste : ils imaginent, ils inventent tous pour la
raison, pour la volonté, pour la fantaisie et le sentiment, je ne
sais combien d'organismes, piles, vertèbres, ligaments, fonctions

et syncopes reproduisant avec la fidélité de l'écho, mais
dans des proportions microscopiques, les mystères des cieux
ou les procédés inénarrables et les phénomènes du dynamisme
universel du Cosmos.

Ni les sciences d'observation, ni les écoles fatalistes et
déterministes ne sauraient démontrer de semblables erreurs ; la

leçon simple, facile et universelle de la conscience humaine nous
convainct du contraire ; aussi la langueur morale qui nous
afflige sera-t-elle passagère. Pour contribuer à cette renaissance
si désirable de la vertu publique, il faut, en appelant à notre
propre expérience des choses de la vie, sans apparat scientifique,

sous une forme claire, simple, sans faiblesse, sans orgueil
et sans abattement « nous proposer de connaître la volonté, » et
confesser, après l'avoir connue, « qu'elle est la cause unique,
absolue de tous les actes de la vie morale de l'homme. »

Il n'y a pas, dans les hauteurs de la science, de problème
plus obscur et plus hardi que celui-là, et toutefois la
conscience individuelle le résout dans ses points fondamentaux. 11

enfonce ses racines dans le cœur de l'unité de notre être et il palpite

jusque dans les derniers recoins de notre pensée : c'est le

point absolu où Dieu et l'homme se rencontrent, la dignité et
la noblesse des individus, des sociétés est en relation directe
avec les progrès que l'on fait dans cette spéculation souveraine,
et cependant la conscience humaine ne parie sur aucun sujet
avec plus de clarté que sur celui-là.



280 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

I

Je ne suis pas étonné d'entendre Vogt dire « qu'il existe
entre la pensée et le cerveau la même relation que celle qu'on
découvre entre la bile et le foie, l'urine et les reins ; je ne suis
pas non plus surpris de lire dans Moleschot « que la pensée est
un mouvement de la matière, et la volonté un mouvement de
la nature ; » aussi aurais-je été frappé de ne pas trouver chez
Büchner l'expression suivante : « l'activité de l'âme est une
fonction de la substance cérébrale. » Ce qui m'étonne c'est que
des philosophes tels que Spencer et Bain, chefs de l'école
anglaise, parlent encore d'esprit et qu'ils maintiennent la distinction

des substances, après avoir décrit l'organe de l'esprit et ses
fonctions et après avoir enseigné que la force nerveuse n'est

pas distincte du calorique et de l'électricité qui maîtrisent les
vastes organismes de la nature, montrant, dans le fluide
nerveux l'origine de tout acte humain, au point que le professeur
d'Aberden s'est écrié : « Sans fluide nerveux il n'y a pas d'esprit.

y>

C'est ainsi que les logomachies se perpétuent dans les
sciences. On n'a jamais entendu par esprit le résultat de l'action

et de la réaction de l'appareil cérébro-spinal ; on n'a jamais
appelé pensée les frottements ou les chocs des fluides le long
des cordons nerveux, pas même leur répercussion dans la
substance grise du cerveau : on appelle esprit l'être absolument
immatériel, spontané, conscient, simple et éternel.

La clarté est nécessaire pour celui qui parle ou qui écrit.
On ne doit pas méconnaître, quels que soient leurs noms,
qu'il existe entre les psychologues anglais et les naturalistes
allemands une fraternité consubstantielle sans d'autres
différences que celles qui proviennent du protestantisme, de l'urbanité

sociale de l'Angleterre et de la puérilité scolastique qui
consiste à faire briller des phrases originales, énergiques et qui
constitue l'obscurité bien connue de la science allemande.

Les études anatomiques, les curieuses observations
microscopiques surla constitution des nerfs, les expériences faites par
le moyen d'amputations ingénieuses et patiemment observées



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 281

par les docteurs italiens quisoutiennent le renom de leur école,
ne vont pas plus loin que cette découverte-ci : « Il y a une
relation étroite, intime, entre l'organisme, ses fonctions et les

actes qu'on appelle actes de l'âme. » Le fait est si certain que
des auteurs très spiritualistes l'expliquent en considérant
l'organisme du corps comme une création de l'âme, qui se continue

et se poursuit pendant la vie. Si ce n'est pas là la conclusion,

le résultat auquel les physiologistes arrivent l'est moins

encore, car la science ne se constitue pas avec des faits
multipliés même à l'infini. Ce qui importe avant tout, c'est de

découvrir comment la force nerveuse, centuplée si l'on veut,
par les combinaisons éleciro-chimiques qui s'effectuent pendant

la circulation, au moyen des ganglions, artères,
vaisseaux et cellules du système nerveux, comment, dis-je, la
force nerveuse suscite les états pathologiques, les réactions
thérapeutiques spontanées, qui selon Griessinger ou Schiff, ont
lieu dans l'économie cérébrale et de quelle manière cet état
morbide ou sain du sujet produit la résolution, l'enthousiasme,
l'intuition, ou au moins la simple perception de ce qui n'est pas
déjà compris dans le fluide nerveux. Inutile recherche entre
les filaments nerveux que, selon Kölliker, un puissant microscope

peut à peine découvrir, dont l'épaisseur n'atteint pas
0,011 de millimètre, et l'acte le plus plastique de la fantaisie
ou la plus confuse perception de l'entendement, il y a l'infini.
Il ne suffit pas de renouveler les théories mystérieuses de la
magie naturelle se perdant dans la contemplation du possible
qui se cache dans la cellule infinitésimale d'un filament
nerveux microscopique. Il ne suffit pas de signaler quelque suture
ou déchirure des lignes ou des couleurs dans le cervelet ou
dans la moelle allongée, pour se répandre en puériles « eurè-
kas » ce qui importe c'est de démontrer que l'acte moral surgit

de tels phénomènes et est régi par des forces de ce genre.
« C'est que l'expérimentation est insuffisante, dit Herzen ;

mais la loi de l'uniforme causation est l'unique hypothèse plausible

que les sciences confirment : — c'est que les phénomènes
psychiques ou bien se conforment à la loi, ou bien ne s'y
conforment pas. S'ils ne s'y conforment pas, la psychologie est im-



282 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

possible ; s'ils s'y conforment, tout ce qu'on dit de la volonté
du libre arbitre » est absurde, écrit H. Spencer. A la bonne
heure Si nous abandonnons le terrain des faits et si les fata-
lismes de tout genre s'introduisent par les méthodes de la

raison, en cédant à des propensions naturelles et légitimes,
faisant de la métaphysique non sans le savoir, mais sans le vouloir,

le terrain change et il est nécessaire de s'enquérir de ce

dont il s'agit.
Si la doctrine fataliste naît du raisonnement humain, examinons

encore une fois le procédé logique. Quant au dilemme
de Spencer, il n'y a personne qui nie l'existence d'une loi pour
la volonté ; mais la loi doit surgir de l'essence propre de la
volonté ; il est absurde de la chercher par analogie dans les
mécanismes concrets ou dans le dynamisme universel.

Qu'est-ce que la volonté comment est-elle la solution de

ces questions est facile, si l'on écoute attentivement la
conscience.

Ce que je puis dire de moi, avec la plus grande certitude,
c'est que je suis quelque chose qui veut et qu'au moment
d'accomplir ce que je veux, je ne trouve pas d'opposition ni de

divergence (en ce qui concerne les actes ordinaires), entre mon
vouloir et les muscles, les membres qui le manifestent, l'accomplissent,

et l'exécutent. Je vais, je viens, je m'arrête, je continue

mon chemin, je me lève ou je me couche sans que j'observe
contradiction ni lutte entre mon désir et les moyens physiques

ou physiologiques que je mets en jeu pour le réaliser.

Ainsi, le corps et ce qui le meut, le dirige, se présentent
unis ou mieux identifiées dans cette perception interne et
externe de mes actes, que j'exécute sans fixer l'attention sur
elle.

L'habitude me permet, au milieu de mon activité corporelle,
de m'occuper, de me distraire avec d'autres sujets ; de sorte

que je me promène et je lis, je médite et j'écris en me balançant.

Si par hasard il arrive un accident qui empêche ou
embarrasse mon action, je l'examine rapidement, j'augmente
l'énergie de mes muscles ou de mes nerfs avec l'intensité
nécessaire pour le vaincre et je retourne à ma méditation ou à



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 283

mon étude. Sila difficulté augmente, ou si l'obstacle grandit je
me décide à le franchir avec un effort, ou je m'arrête et je
change de direction et de sujet.

Alors dans le choc avec l'extérieur qui me limite et me
fait obstacle ou qui détruit ou nie mon effort ; dans le choc

produit par deux causes qui se rencontrent je reconnais
l'extérieure, mais j'acquiers pleine conscience delà mienne propre,
j'en mesure toute l'extension et j'en contemple toute l'importance.

Si on me demande le sens et la transcendance de ces

faits, je réponds avec le sens commun qu'ils appartiennent à

une mienne faculté qui veut; que c'est ma volonté qui agit ;

que si au moment où elle s'incarne dans le monde extérieur,
elle rencontre des obstacles insurmontables, elle régit d'une
manière souveraine toute l'activité de mon être, se mettant en
mouvement par son impulsion propre.

Si on me demande ce que supposent, ce qu'impliquent ces

actes, je réponds de la même manière, que c'est mon individualité

qui agit, se révélant dans ma volonté, degré supérieur
de la spontanéité de ma nature spirituelle dans le domaine
du conscient. Personne ne m'a appris à vouloir et personne ne
me l'apprendra, comme disait Sénèque. Cette faculté apparaît
subitement, commela respiration, commele mouvement musculaire

et se réalise dès que j'en ai conscience, sans que je me rende
compte de sa grandeur, jusqu'à ce que je vois ces actes repoussés

par le monde extérieur et que je sens qu'elle se réfugie en
se lamentant dans mon cœur. Je sais qu'elle se présente avec
énergie clans mon enfance, que je lutte avec désespoir contre
ce qui la contredit et l'entraîne; je sais, enfin, que dans les

premiers âges de ma vie, elle est maîtresse absolue et je puis
m'écrier : « Sic volo, sic jubeo ; sit pro ratione voluntas. »

La leçon est importante, parce que pour l'étude des facultés
humaines le livre de l'enfance est un livre précieux où brille
avec son éclat naturel ce que l'éducation par la suite polit et
perfectionne ou déforme et atrophie. Ainsi, cette volonté
détermine tout et n'est déterminée par rien, ni par personne;
elle est cette activité, cette faculté, cette force, cette tendance
à la fois, qui, comme unité suprême de mon être, préside à toute



284 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

l'activité de ma vie morale qu'elle dirige. Et il en est toujours
ainsi dans l'enfance comme dans l'âge mûr. Quand je prends
une résolution, j'ai conscience de ce que je vais faire, je le fais

parce que je veux et je puis ne pas vouloir savoir autre chose

sur le compte de mon action. Je sais seulement que je
suis la cause de mes actes. Avant de me demander si ce que
je fais est bon ou mauvais, licite ou coupable, je sais avec
évidence que c'est moi qui fais cela, par une décision de ma
volonté réalisant ainsi mon désir.

La volonté pure, implicite dans son action, c'est-à-dire dans
le vouloir, n'a pas besoin de secours ni de stimulants. Elle se
suffit à elle-même. Il n'y a rien dans son essence, dans son

caractère, ni même dans ses fonctions qui l'enchaîne à une
autre faculté ; rien qui diminue la propriété qui la caractérise,
« le vouloir. » Personne ne la détermine à vouloir, elle veut

parce qu'elle veut, manifestant ainsi l'activité native et

individuelle, dans ce qu'on peut concevoir de plus original et
de plus particulier dans l'individualité.

Cependant la volonté ne se confond ni avec l'activité ni avec
la spontanéité spirituelle, base de la volonté. On appelle
volonté la spontanéité individuelle et consciente. Le libre arbitre

n'est pas quelque chose de postérieur à la volonté, ni qui
en soit distinct. Il n'y a point d'actes volontaires qui ne soient
le résultat de mon libre arbitre. Dans l'acte humain le fond

est la volonté, la forme le libre arbitre ; fond et forme s'identifient

et l'un n'existe pas sans l'autre. Quand nous nous

décidons, nous regardons la volonté et le libre arbitre comme
identifiés dans l'acte et toute autre distinction est ici
abstraite.

Le libre arbitre n'exige non plus aucune donnée ou
éléments nouveaux procédant d'une autre faculté de l'être
humain. Le libre arbitre est la volonté elle-même se décidant,

comme la volonté est la spontanéité avec conscience. Nous ne

distinguons dans le vouloir, ni éléments ni aspects, comme
dans le connaître et le sentir, mais nous nous reconnaissons

dans nos actes comme unité indivisible, étant la faculté et l'effet

l'objet et le sujet du vouloir, de la volonté, vu que l'effet est



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 285

aussi bien à moi que la cause qui le détermine et les résolutions

et les forces qu'elle emploie dans son exécution. Mais mes
actes sont ma création volontaire.

L'essence de l'acte de la volonté consiste dans la résolution
de ma détermination à vouloir ou à ne pas vouloir. Peu

importe, pour apprécier mon acte et pour méjuger moi-même,

que je l'exécute ou non. L'exécution rentre déjà dans les
limites compliquées de la réalité sensible, mais elle n'exprime
pas la pure causalité de mon vouloir. Le monde de la liberté
absolue finit au moment où l'acte touche au monde sensible.

Ce n'est pas encore là toute la vérité. Le libre arbitre est la

cause, il peut aussi être la fin et l'objet de notre volition. Nous
voulons parce que nous voulons et nous ne voulons pas pour
jouir ou pour souffrir ; la plupart du temps l'unique fin que se

propose notre libre arbitre c'est de vouloir pour vouloir, afin

que notre individualité s'affirme, vive et se manifeste de mille
manières.

La liberté n'est pas le libre arbitre. La liberté est un terme
rationnel, supérieur, né de la finalité totale de l'être humain
et de ses relations théologiques ; c'est l'idéal de la vie, le salut,
la béatitude, non ce qui doit être, mais ce qui est, elle
constitue le sujet de l'observation psychologique.

Je tiens pour avéré qu'au fond de tout phénomène propre du
sentiment ou de l'intelligence, se trouve sous entendue la
perception de la volonté. C'est comme un substratum des autres
facultés. La volonté comme attention dans le monde sensible,
comme aspiration dans l'ordre intellectuel, communique la vie,
le mouvement à toutes nos facultés, engendre toules les fonctions

de l'intelligence et du senliment, répand partout les
notions d'être, de fondement ou de cause qui illuminent le champ
de la psychologie. Elle est la première dans l'ordre naturel des

facultés, et l'homme pourrait se définir d'une manière
plausible, au point de vue du sens commun comme au point de

vue scientifique en disant : « Je suis celui qui veux. »

Je veux, parce que je suis un individu, parce que j'ai la
faculté de vouloir et je veux plus ou moins ou je ne veux point.
Je suis l'unique cause de mes volitions. Ma conscience me



286 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

donne la ferme assurance de ce fait. Mes organes et mes
facultés peuvent me solliciter en m'exposant avec le langage de la
douleur leurs besoins, leurs appétits ; m'avertir par leur lassitude,

me prier par leur fatigue ; mais j'accède à leurs prières
ou je ne les écoute pas ; je vais à l'encontre de toutes mes
facultés, jusqu'au point où elles tombent inertes ou épuisées.
Alors sans doute je reconnais que vouloir n'est pas pouvoir,
que ma volonté a une limite dans la réalisation, limite qui
provient de ma nature finie, et si je connais par expérience la
limitation de ma nature, je connais aussi que ma volonté est
absolue. Voilà le mot exact : Ma volonté est absolue ; telle en
est l'essence, elle ne dépend de personne, n'obéit à personne.
Elle agit pour moi, ses déterminations ont leur origine en elle-
même, elles finissent en moi, leurs conséquences et leurs
résultats sont pour moi. L'essence surnaturelle, divine ou
satanique, mais en tout cas surnaturelle qui se trouve en notre
être, brille d'une évidence incontestable dans cette faculté
puissante, le libre arbitre de l'homme.

Lorsque mes membres, mes muscles sont épuisés, fatigués,
lorsque mes organes et mes sens sont troublés, inertes, ma
volonte se relève encore indomptable, superbe, et crée une série
infinie de volitions. Si mon intelligence se heurte à la limite, je
ne m'avoue pas vaincu, comme dit le vulgaire et la décision est
aussi tenace, persévérante, que l'obstacle est visible et
infranchissable; cette décision persiste encore avec le désespoir et
le remords, lorsque se réalise la conjoncture et le moment
tant désiré par ma volonté.

Le terme que signale la limite des opérations de ma volonté
ne se montre pas dans les fonctions de cette faculté qui sont
la disposition, la délibération et la résolution. Dans ce monde

interne ma volonté ne connaît jamais de limites. Mon

essence spirituelle se révèle dans toute sa pureté. Mes desseins

et mes projets aspirent très haut : je veux connaître Dieu,
m'unir à lui ainsi qu'à sa sainteté ; je veux m'élever à son
omniscience, pénétrer d'un rapide coup d'œil tous les mystères
de l'être et du savoir ; je veux accumuler chaque fois plus de

gloire, d'immortalité et de bonheur. C'est en vain que tout ce



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 287

qu'il y a dans notre nature spirituelle et corporelle se ligue
contre notre volonté ; c'est en vain que le bon sens, la

raison, la prudence, les croyances, les perspectives ou promesses

de récompenses ou de châtiments me conseillent,
m'ordonnent, me dissuadent ou prétendent m'intimider ; je veux,
et altier et superbe, je médite des projets innombrables sans

que la volonté se lasse ou se fatigue, sans qu'elle rencontre de

barrières qui l'arrêtent, sans que ma persévérance obstinée,
croissante, faiblisse un seul moment si ma volonté la soutient.

Je le répète, l'essence de la volonté est d'être absolue, elle
est cause libre et indépendante de toute nécessité interne et

externe, libre même d'être libre, elle se plaît dans le caprice
et l'arbitraire.

Ceux qui enseignent qu'il n'y a pas de connaissance qui dise
mieux et plus clairement que la volonté ce qu'est l'essence

humaine, ont raison ; ceux qui croient que la conscience de la
volonté est la meilleure et la plus complète démonstration de

la spiritualité humaine, doivent considérer leur croyance
comme un axiome, et ceux enfin qui voient dans la volonté
l'exposant propre et naturel de la substantialité individuelle,
assurent une base solide à ce principe d'individualisation (specification)

qui semble submergé dans la philosophie contemporaine
entre les flots et les courants du matérialisme et des écoles

panthéistes.
La volonté est comme l'individu, tenace et inconstante,

subite et irréfléchie dans ses résolutions ou bien distraite et
faible ; prompte et énergique dans la région spirituelle,
défaillante, timide et versatile dans la région sociale ; hier im-
domptable, demain elle sera molle, reflétant dans ses actes

toutes les conditions du sujet, celles qui sont permanentes et

propres aussi bien que celles qui sont accidentelles et
acquises. Les modes de la volonté sont aussi variés que la
vie est complexe dans les limites et les conditions des

facultés de l'homme. La volonté est sensible, rationnelle,
individuelle, générale, vague ou indéterminée, selon qu'elle choisit

pour champ ou pour objet tel ou tel sentiment, telle ou
telle idée ; ou bien associée à la fantaisie elle se donne libre



288 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

carrière se déployant dans de magnifiques créations de son

imagination.

II

Mais, disent les psychologues, la volonté a la faculté de

délibérer; c'est là une de ses fonctions. Ils ajoutent que quand
elle prend une décision ou forme un projet, elle délibère, pèse

ou mesure à l'instar de la balance et opte pour ce qui
l'entraîne avec le plus de force. — Oui, la délibération que les

psychologues analysent en faisant comme un moment antérieur
à la résolution, est contenue dans la volonté ; c'est un symptôme
très heureux. La volonté peut délibérer, mais elle ne délibère

pas toujours, la délibération n'est pas un fonction nécessaire

elle est virtuelle et libre. Si mon esprit délibère et écoute
attentivement l'intérêt et le devoir, qui me sollicitent en sens

contraire, c'est parce que je veux délibérer. Bien dans la

nature de la volonté ne m'impose cette délibération et je sais

avec le sens commun que j'ai exécuté beaucoup d'actes sans

y penser.
La délibération est virtuelle et, quel que soit le poids d'une

des tendances, la grandeur et l'attrait de ses motifs, je puis
écarter son avis et me déterminer en sens opposé. Si la
délibération était nécessaire, je ne pourrais agir contrairement
aux résultats auxquels elle aboutit ; après avoir constaté ce

qui est le plus juste, le plus honnête ou le plus convenable,
je puis néanmoins ne pas écouter la voix du devoir ou de

l'intérêt, ni lui obéir et agir comme il me plaît.
Comment nier, depuis saint Augustin, la lutte qui en

plusieurs occasions s'engage dans mon esprit entre les différents
éléments moraux qui concourent à la réalisation d'un fait?
Ce sont autant d'angoisses que, comme le docteur d'Hippone,
nous pourrions tous avouer; mais comment méconnaître
qu'après délibération, nous choisissons, nous optons et que
nous pouvons opter, choisir entre délibérer ou ne pas
délibérer? Comment méconnaître qu'il y a des degrés d'intensité
dans la volonté, et que la spontanéité qui est à la racine, se

refroidit, tourne à la réflexion, et que la délibération signale



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 289

ce moment-là; mais aussi que la volonté augmente en énergie
dans le courant de la vie?

La délibération n'est qu'un rapport entre la volonté et

l'intelligence par suite de la réflexion ; elle ne porte en rien atteinte
à l'intégrité du caractère absolu de la volonté. Mais, dira-t-on,
« c'est qu'il n'y a pas de volition sans motif, parce que la
volonté n'apparaît pas sans que quelque chose la force à agir. »

Ce point a été discuté d'une manière très subtile, très complète

par Descartes, Bossuet, Leibnitz, Kant, Beid et, de nos

jours par l'école spiritualiste française, depuis Jouffroy jusqu'au
dernier ouvrage de Janet. Si les convictions de Bossuet et
de Reid sont précises et claires, l'embarras est évident chez la

plupart des philosophes cités. Il n'est pas nécessaire de recourir
à la théorie de l'indifférence de la volonté, soutenue par
Bossuet, quoique les réfutations qu'on lit dans beaucoup d'ouvrages
de cette profonde théorie qui a le tort d'être incomplète, ne
soient pas convaincantes. Est-ce un fait que notre volonlé,
après mûre délibération, sollicitée d'agir en sens contraire par
des motifs puissants, décide de ne faire ni l'un ni l'autre? Le

cas est fréquent, aujourd'hui surtout. On ne peut nier qu'il n'y
ait ici résolution, et cependant elle n'est née d'aucun des

motifs qui sollicitaient contradictoirement. — C'est, dira-t-on,
qu'un troisième motif apparaît. Sans doute, mais ce motif n'est
ni la passion, ni l'idée, le bien ou le mal, le vice ou la vertu ;

c'est-à-dire aucune des réalités qui sont dans la nature
humaine ou que la raison de l'homme connaît et qui, depuis
Descarte et Spinosa, forment le cadre des motifs qui entraînent la
volonté.

Ce n'est pas un motif négatif, car le terme implique
contradiction, bien qu'il soit clair qu'il pousse à ne pas agir,
quand les autres sollicitent des actes. Le motif qui nie toute
la réalité qui sollicite activement l'homme, n'est pas le motif
qui détermine la cause, mais la cause elle-même. C'est un
concept, disent les kantiens, produit de mon entendement et sans

autre réalité que celle que lui prête l'opération de mon
entendement, et qui étant une pure abstraction, suffit pour nier
l'efficace des autres motifs réels, vivants, aussi vivants que les

THÉOL. ET PHIL. 1875. 19



290 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

passions, aussi réels que la loi morale. Si par motif on entend
le pur concept subjectif, à la bonne heure ; qu'on répète alors
l'axiome de l'école « sans motif il n'y a pas de volition; »

mais qu'on remarque que ce concept subjectif est forgé par la
volonté qui provient elle-même d'une soumission servile de

l'entendement, et est, comme on dirait vulgairement, un expédient

imaginé arbitrairement pour la circonstance. Il suit de là

que l'arbitraire propre du libre arbitre est la source de ces
résolutions, que Bossuet et Reid considèrent comme filles de

l'indifférence de la volonté, oubliant que l'absolu ne soutient

que des relations volontaires, qu'il est contradictoire avec
l'essence de l'absolu de supposer qu'il en soutient nécessairement.

S'il n'y pas de volition sans motif, il serait nécessaire

d'ajouter que la volition se décompose en trois moments, à

savoir la volonté qui crée le motif, le motif comme cause
seconde et l'acte motivé, ce qui est une pure logomachie. —
Mais la liberté n'est pas l'arbitraire, objecte-t-on : Dieu est

libre, mais non arbitraire. — Le sens commun ne confond pas
liberté avec libre arbitre. Le libre arbitre est un mot purement

humain. En Dieu réside la liberté, mais non le libre
arbitre. L'homme a le libre arbitre, et en se perfectionnant il
peut arriver à la liberté. Dieu est infini et absolu, et absolument

infini, et infiniment absolu, simple dans son essence, et
l'homme est fini, relatif, imparfait, perfectible, il est une
union d'essences, d'esprit et de nature. Cette diversité
d'essences qu'il renferme dans son être crée des oppositions, des

contradictions, des résolutions et des luttes. Dans ce combat
chacune des essences déploie ses forces comme des armées
et à partir de l'apparition de la vie dans l'organisme, jusqu'à
la vision béatifique, ces puissances font des évolutions et
agissent dans la conscience humaine ; le libre arbitre explique
énergiquement cette condition, cette nature dans toute
l'extension de sa redoutable vérité.

Comme l'individualité est supérieure aux purs états passagers
et inconscients du sentiment ou de la raison, ainsi le libre
arbitre est supérieur à chaque détermination des inclinations,



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 291

de la passion et de la vertu. L'individualité peut arriver à être
rationnelle et alors les motifs moraux la dirigent; ou bien elle

peut ne pas l'être et alors elle se démène sans loi ni frein, et
se détermine par elle-même, arbitrairement, ou en se livrant
à la passion, se mettant en servitude, se convertissant en
instruments de la colère, de la vengeance ou de l'avarice.

Quelle que soit la condition de l'homme dans cette existence
agitée, ce n'est que par la force de sa volonté qu'il est ce

qu'il est et ce qu'il deviendra un jour.
Mais, dit-on avec étonnement, le libre arbitre opte-t-il

entre le bien et le mal? Le fait de conscience, c'est que j'exécute

librement le mal. — Oh non s'écrie avec horreur la
philosophie spiritualiste de nos jours ; le libre arbitre choisit le

mal par erreur : l'intelligence cultivée ne choisit jamais le

mal; on commet le crime par ignorance; entre l'homme
coupable et l'homme vertueux il n'y a qu'une différence de

culture ; ce libre arbitre suppose dans la nature humaine une
tendance au mal, ce qui est une impiété et un blasphème.
Ce funeste enseignement, ajoute-t-on, implique l'idée absurde

que le mal est réel et même que le mal est aimable, perversion
dernière des doctrines et de l'enseignement! —Tout cela a été

écrit et amplifié de mille manières par d'éloquents psychologues

et surtout par des juristes et même par des

métaphysiciens dignes d'une profonde estime.

J'y réponds simplement : c'est un fait de conscience que,
entre ce que je dois faire et ce que je ne dois pas faire, je me
résouds pour ce dernier. A quoi bon d'hypocrites optimismes!
j'en appelle à la conscience honnête de mes auditeurs, et je
demande si ce n'est pas un fait de conscience que dans la vie
individuelle chacun de nous a fait le mal le sachant et le
voulant?

Ne nous abusons pas avec des distinctions puériles : la
volonté ne choisit pas, elle se décide pour le mal, même

quand elle le connaît et en présence même du bien. Il ne s'agit
pas de choisir, mais de prendre une résolution ; ce n'est pas
une comparaison d'essences et de modes comme celle qui préside

au jugement et au choix intellectuel ou esthétique, car la



292 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

volonté n'est pas l'intelligence; mais elle se décide pour le

mal, même après avoir écouté les conseils et les avertissements

de la raison. La raison est celle qui choisit entre la
vérité et l'erreur, une fois que l'on connaît l'une ou l'autre la
raison reste subjuguée par la vérité, le sentiment n'aime pas le
laid, il est assujetti par l'amour du beau une fois qu'il en a

goûté ; mais la volonté est une essence distincte ; s'il s'agit
de vouloir, nous suivons, dans l'acte du vouloir ce que la
volonté ordonne que nous voulions. — C'est que la volonté,
dira-t-on, réalise dans la série infinie des actes humains,
l'essence humaine. — Sans contredit, mais elle la réalise
librement. — La volonté, objectera-t-on, ne tendrait pas au
bien comme tout ce qui existe y tend? — Elle tend au bien;
mais elle peut nier et méconnaître sa loi, sa tendance et son
but.

Que réalise alors la volonté? quelle puissance, quel
substratum actualise-t-elle, à quelle matière donne-t-elle forme?
Elle change en actes le possible caché dans la virtualité
humaine, mais seulement dans la pure et absolue conception
individuelle.

Ou la volonté est une force qui pousse au mal ou au bien,
comme les fleuves courent à l'Océan, et alors le déterminisme
est clairement la négation de la volonté libre, ou le libre
arbitre est maître de lui et unique auteur des actes moraux
clans l'homme. Je sais que le mal ne m'entraîne pas, qu'il ne

me fascine pas et n'attire pas ma nature morale par la force
d'une virtualité secrète. Non ; ce n'est pas le mal qui m'entraîne,
c'est moi qui vais volontairement à lui. Est-ce parce que le
mal est attrayant? Non; c'est parce que sans l'aimer, en
faisant taire mes instincts naturels et mes intuitions divines, au

grand scandale de ma conscience morale, je fais le mal parce
que je le veux. — Mais le mal, poursuit-on, est une négation,
il n'a pas une substantialité — Eh bien soit! S'il ne l'a
pas je la lui donne avec ma volonté. L'homme rend le mal réel
en le créant individuellement. — Mais ce sera une abstraction,
un fla.tus vocis, un pur concept de mon entendement. — Oui :

ce sera ma création subjective, mais je déterminerai, s'il me



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 293

plaît, tous mes actes, par les suggestions de cette sombre

création de mon libre arbitre.
Elevons-nous autant, que possible, grâce à des distinctions

subtiles, par une chaîne de causes qui nous donnent le pourquoi

de nos actes, de l'effet à la cause, et de la cause seconde

à la cause première, nous reconnaîtrons toujours le libre
arbitre comme cause absolue de nos actes, à moins que, niant
le libre arbitre, nous ne cherchions la cause en Dieu ou dans

la nature.
Les psychologues contemporains ne réfléchissent pas en

répétant les uns après les autres, comme explication de ce choix

apparent du mal par le libre arbitre, que c'est l'égoïsme qui
égare les fonctions de mon entendement, et que je place mon

profit personnel au-dessus de l'idée pure et désintéressée du
bien.

Ils ne réfléchissent pas qu'en raisonnant de cette manière,
je mets l'intelligence au service de ma volonté et que je fais
des sophismes. Et c'est la tâche du remords de mettre à découvert

ma grossière supercherie, car elle est bien grossière celle
qui dit méconnaître les intuitions premières et universelles
dans la raison de l'homme. Par ces affirmations, disent certains

mystiques, il semble qu'on veuille faire croire que les
inclinations naturelles, les impulsions, la propension, tout ce qui
se trouve de spontané dans l'homme, comme expression de

ce qu'il y a d'essentiel chez lui, est touché par l'enfer et est

aveuglément inspiré par le mal. — Pour le cas présent il
est indifférent que l'inclination soit infernale ou céleste ; si

l'inclination est infernale et que je veuille la vaincre, je la

vaincs: il en est de même si elle vient du ciel. Autrement je
ne serais pas la cause absolue de mes actes : les inclinations
les détermineraient, les instincts seraient responsables de

mes actes.
Le péché et le crime ne sont pas des erreurs de l'intelligence,

et le savoir ne suffit pas pour chasser le mal. Tout en
connaissant le juste, nous commettons des injustices. L'histoire
est remplie d'exemples dans lesquels nous voyons que des

intelligences cultivées sont tombées dans le péché et le crime,



294 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

nous montrant ainsi, que la volonté n'est pas l'esclave de

l'intelligence, mais que l'intelligence conseille, exhorte, signale
les voies et les directions, rien de plus.

Entre l'homme vertueux et le méchant, il n'y a pas seulement

une simple différence de culture; il y a la différence
entre l'homme qui, par la répétition volontaire de bonnes
actions, acquiert la divine habitude de la vertu, et celui qui, par
la répétition volontaire d'actes mauvais, arrive, de récidive
en récidive, à commettre habituellement le crime. Les notions
et les idées qui importent à la vie morale se trouvent dans

toutes les intelligences ; elles sont le patrimoine universel et
le sens commun les connaît, sinon d'une manière scientifique,
du moins à un degré suffisant pour diriger la vie de la multitude

la plus éloignée de la réflexion philosophique. Il y aura
des circonstances aggravantes pour l'homme cultivé ; mais il
n'y en a pas d'atténuantes pour celui qui manque d'instruction.

Les systèmes optimistes consolent ; mais il faut y renoncer,

si la vérité réelle les contredit, et ce n'est pas en feignant
des consolations et en rêvant des progrès qu'on instruit et

qu'on dirige les peuples. D'un autre côté, cet optimisme
dépouille l'homme de sa grandeur morale, de sa couronne
véritablement surnaturelle dans l'ordre de la création. Cette
couronne est la volonté, cette grandeur est l'essence absolue,
l'essence absolue, répétons-le, de sa volonté. Si elle est absolue,

si elle est la cause libre de tous les actes de l'activité
morale, il n'y a personne dans le monde, ni hors de lui qui
puisse la régir, la dominer. Elle est cause absolue en ce

qui touche et concerne son monde individuel. Elle ne se

transforme pas en simple moyen, elle n'abdique pas, si ce
n'est lorsqu'elle veut se transformer ou abdiquer. Elle
consent, se soumet, obéit, il est vrai ; mais c'est lorsqu'elle veut
consentir, obéir, ou se soumettre. On la forme, on peut la
faire devenir douce et docile, de féroce et sauvage qu'elle
était: mais cette soumission, cette docilité est un mérite.

C'est un terrible privilège, mais aussi c'est une grandeur
souveraine que celle de l'homme, superbe et satanique :

reconnaissant, confessant la vérité, la sainteté, la beauté ineffable



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 295

de Dieu, sentant les tendres appels de son amour, il rompt
tout à coup ce merveilleux tissu d'extases célestes, puis
rebelle, sombre, se tire à l'écart, fuit ce qu'il sait être la vérité,
la bonté et la beauté parfaite ; s'il n'escalade pas les cieux, il
accumule dans son esprit ironies et sarcasmes, impiétés et

blasphèmes, contre l'Etre des Etres Grandeur merveilleuse

qui nous élève dans le monde moral comme un autre Dieu,
fierté impondérable que ni le dogme accablant des peines
éternelles, conception gigantesque, comme l'ennemi contre
lequel elle était dirigée, n'a pu ni vaincre ni dompter Oui

tout est nécessaire et rien ne suffit pour prévenir l'éruption
possible de ce volcan. Ce n'est pas guidé par l'orgueil humain
ni par le désir d'arracher l'homme aux séries zoologiques dans

lesquelles beaucoup le placent que je parle de ces traits dis-
tinctifs de la volonté humaine ; c'est le fait de conscience qui
m'oblige à affirmer que l'essence de la volonté est d'être cause
absolue de tous mes actes, c'est une vérité capitale qui est en
relation logique et réelle avec la connaissance de l'individu,
avec l'importance de l'individualité, dans la théologie et dans

l'anthropologie. Contestez pour un moment à l'individualité les
caractères que nous avons reconnus à la volonté; étudiez
l'individualité à la lumière des concepts que la sensibilité ou
l'intelligence nous procurent et vous ne découvrirez pas
l'individu, au contraire il s'évaporera dans quelqu'une des
involutions ou des évolutions de l'être ou du savoir universel, il
sera un organisme plus parfait que le gorille ou que l'anthropoïde

encore inconnu qui doit restaurer la série brisée par
l'injure de la nature. La volonté au contraire absolue, substantielle,

éternellement active, propre, spontanée, identique à

travers l'infini variété, libre et comme libre consciente, et

comme consciente personnelle, et comme personnelle responsable,

est de la plus haute importance pour l'individu.
Ce n'est pas une force comme le veut le fatalisme matérialiste

qui imite Spinoza en ce point là ; ce n'est pas une force
générale, gouvernée par la loi universelle, parce qu'elle est
cause absolue dans toute l'extension de l'individualité et par
son propre effet elle s'affirme comme une variété permanente



296 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

contenue dans les limites de l'espèce et du genre auxquels
l'individu appartient.

La théorie de la volonté ouvre non-seulement une large
place aux problèmes théologiques et métaphysiques, mais je
maintiens qu'elle est la seule qui cararactérise la morale ; et

lui donne un cachet sévère et pur, spécialement à la doctrine
des devoirs.

On mesure l'importance de la victoire par la grandeur de

l'ennemi ; et la plus remarquable des victoires que l'homme
puisse remporter, c'est de vaincre, de convertir la volonté ;

mais pour en arriver là il faut des vertus héroïques dont la
science morale démontre la raison, le fondement et l'efficace.

III

Mais dans mon opinion, ce qu'il y a d'absolu dans la liberté
humaine a été considéré comme un enseignement importun
sinon dangereux, par le plus grand nombre des penseurs. Le
fait s'opposait à tout enchaînement, à toute systématisation
artificielle, scolastique ; il portait l'attention sur des problèmes

si ardus, touchant le rôle, la fonction de l'individualité
humaine dans l'ordre théologique de l'univers; il exigeait tant
de soins et la coopération de tant de siècles pour faire l'éducation

de cette entité surnaturelle, toujours prête à se révolter,
à briser le cadre social, le mode fini et relatif de la vie terrestre,

que, excepté quelques théologiens chrétiens qui la crurent

essentiellement mauvaise et irréductible, si la grâce
sanctifiante n'accomplissait le miracle de la conquête de la

liberté, à peine cette doctrine laisse-t-elle des traces dans l'histoire

de la philosophie.
Cette doctrine contrarie, en outre, cet optimisme pratique

s'étalant dans les universités, dans les académies, et dans les

salons qui nous dépeint la vie sous les couleurs les plus douces,
les plus agréables, pourvu qu'elle soit ornée, extérieurement,
il est vrai, d'une certaine dignité, d'une urbanité complaisante
et servile. Il est bien pénible de devoir diriger la vie en
côtoyant des abîmes, les yeux toujours fixés sur la boussole et
la main au gouvernail; il serait bien doux de méconnaître les



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 297

tempêtes et les angoisses que cette terrible divinité déchaîne

au fond de notre existence; il serait très heureux d'ignorer que
les plus redoutables des problèmes sociaux et politiques naissent

de cette force, semblable à un fleuve qui doit être ramené
dans le lit qu'il a quitté.

Que de mystères dans la volonté de l'homme disait
Malebranche. Que la volonté humaine est mystérieuse a répété
dernièrement Schopenhauer. Le traité de la liberté, écrit Schelling,

dans son second système, est le cœur et le nerf du système
de la science; c'est ce qui lie l'idée au fait. De là, sans doute,
cette interminable histoire, cette réapparition de théories
déterministes qui occupent les théologiens et les philosophes du

XVIIe, du XVIIIe et même du XIXe siècle, à force d'exhumer
les écoles du moyen âge et de l'antiquité gréco-latine.

D'un autre côté, cette période historique qui s'ouvre par le
« je pense, donc je suis » de Descartes, s'attacha surtout au
fait de penser, de connaître, s'imaginant que tous les mystères
étaient enfermés dans ces deux facultés excellentes. Sous la

pression de cet intellectualisme cartésien qui régna et règne

encore, les autres facultés furent étudiées d'après la règle qui
donnait la connaissance du penser, du connaître, et la théorie
de la volonté resta obscurcie et oubliée. On se contenta
d'expliquer le fait du libre arbitre comme un point prééminent
de la morale, comme un cas de délibération qui met en
lumière, d'une manière pure et naturelle, les intuitions du
bien et de l'amour qui en effet ne se séparent jamais de

l'esprit de l'homme.
Ces causes sociales et philosophiques nous expliquent le

triomphe des optimismes qui ont inspiré la plupart des

docteurs déterministes. Mais l'objet de la science n'est pas dans les

livres et moins encore dans les désirs, dans les aspirations
historiques; il se trouve dans la réalité de Dieu, de la nature
et de l'homme ; et la vérité exige qu'on n'atténue pas, qu'on
ne masque pas les résultats obtenus par la science. A quoi bon
vouloir nous tromper nous-mêmes, si malgré nos descriptions

pompeuses de la placidité et du bonheur de la vie, la lave

gronde non sous nos pieds mais dans nos cœurs? A quoi bon

prophétiser et promettre des merveilles, des paradis, s'il est



298 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

nécessaire qu'auparavant s'accomplisse le miracle de l'éducation,

de la prudence, de la sainte abnégation qu'exigent la
beauté et la vérité pour vaincre avec l'aide du bien cette
indomptable, cette tenace volonté, qui tord et couvre d'écume le
léger frein d'une société chrétienne et démocratique?

Les devoirs pour l'individu et pour la société apparaîtront
avec d'autant plus de force que nous signalerons avec une plus
grande vérité les dangers que nous devons vaincre, les maux

que nous devons conjurer.
Les sciences anthropologiques ne sont pas des tableaux

parfaits, peints en vue du possible ; ils ne sont pas idéaux. L'idéal
et la perfection humaine seront un type, un modèle qui
brilleront sur le dernier sommet de la morale et de la théologie,
mais l'étude doit être une étude de la réalité actuelle, historique

de l'homme ; et s'il est certain que l'homme peut obtenir,
qu'il obtiendra la liberté, en en usant d'une manière semblable
à celle de la divinité, il n'est pas moins certain qu'on n'entrevoit

pas même le moment où l'homme sortira du domaine du
libre arbitre.

Les écoles déterministes, pas plus que celles qui s'inspirent
du rationalisme ou de la théologie chrétienne, ne réussissent à

m'endormir, à me consoler, à me satisfaire.
Laissant de côté tous les fatalismes, depuis le vulgaire

islamisme jusqu'au matérialisme darwinien, parce que l'expérience
et l'observation interne renversent toutes ces hypothèses
d'une cause universelle et externe de mes actes ; sans insister
sur la réfutation des écoles, qui tout en reconnaissant que la
cause est interne, la considèrent comme déterminée par les

impulsions et les inclinations qui agissent spontanément; sans
revenir à l'examen des théories du dit déterminisme rationnel,
qui malgré ses distinctions délicates, affirme que la cause

étant interne, se détermine cependant par des idées ou des

concepts, doctrine qui, obéissant aux inspirations platoniques
et cartésiennes, est la plus populaire, dans les livres de

psychologie1, il reste encore les théories théologiques qui se

présentent avec autant de variété, depuis Luther jusqu'aux der-
1 Kant, Cousin, Jouffroy, Simon, Hamilton, Mamiani, Saisset, Janet

Ravaison, Garnier, Ahrens, Tiberghien, Fouillet, etc.



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 299

nières lueurs du mysticisme moliniste et du probabilisme
casuistique.

Le grand évoque de l'église latine disait avec raison : « La

question est très difficile sur ce point-ci qu'il semble qu'on
n'adjuge pas la palme au libre arbitre humain sans nier la
grâce, et qu'on n'élève pas la grâce sans annuler le libre arbitre
de l'homme. » Les erreurs des philosophes sont très graves ;

mais leur gravité n'est pas comparable à celles des théologiens,
si celles-ci prétendent provenir d'enseignements dogmatiques
et. chrétiens, car, ne l'oublions pas, la science et la vie sont
chrétiennes depuis plusieurs siècles; elles continueront à l'être
dans des limites si étendues que la raison de l'homme les
confond avec l'éternité.

Depuis les pélagiens et les sociniens qui méconnaissaient la

grâce pour défendre le libre arbitre, jusqu'aux enseignements
de Wicleff, Luther, Calvin, Jansénius et Quesnel, qui en élevant
la grâce, nièrent entièrement le libre arbitre, la théologie et la

philosophie ont confirmé le jugement de l'illustre évêque : « ita
est difficilis ad discernendum.... »

La plupart des erreurs morales accumulées autour de cette
intéressante étude naissent de la doctrine erronée crai enseigne

que, sans l'action de Dieu, l'homme est incapable du bien, et

que lorsque la grâce ne règne pas dans l'âme humaine, c'est
l'enfer qui rugit en elle, estimant comme un péché la prière
même de l'impie et comme un vice la vertu exercée d'après le
conseil de la philosophie. Mais d'après l'enseignement authen-
thique de la même église catholique, toutes les actions du

pécheur ne sont pas perverses : il y a des actes qui peuvent
être bons, non-seulement d'une bonté (justice) naturelle, mais

encore d'une bonté surnaturelle. Ces exagérations démagogiques

(car il y a aussi de la démagogie dans la théologie),
lamentablement reproduites de nos jours, furent condamnées

par le concile de Trente, par Pie V, Grégoire XIII, Urbain XIII
et Clément XI dans sa constitution Unigenitus, dirigée contre
les propositions de Quesnel.

Telle est la bonne doctrine, qui déclare que l'homme, éloigné
de Dieu, est capable de la bonté naturelle et surnaturelle.
Fénelon affirme, avec l'approbation de la chrétienté : « Que la



300 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

volonté est pleinement en notre pouvoir et que Dieu nous
l'accorde pour la diriger comme il nous plaît, et que si Dieu

nous prévient pour nous inspirer une bonne volonté, nous

conservons cependant la faculté de repousser son inspiration,

pour si forte qu'elle soit et même de lui refuser notre consentement....

Car sous l'inspiration même d'un être supérieur je
suis maître de ma volonté pour vouloir ou non '

; si nous

nous souvenons que le grand évêque de France enseigne :

« Que nous ne devons pas nous représenter l'enfer avec des

tourments effroyables, avec des lacs de feu et des flammes
éternelles.... Avec la rage, le désespoir et l'horrible grincement
de dents; que l'enfer est le péché même; que l'enfer est

l'éloignement de Dieu et les Ecritures nous le prouvent;.... —
« Comprends, misérable pécheur, —ajoute le grand théologien,
comprends que tu portes l'enfer en toi-même, car tu portes en

toi ton péché » si nous rappelons tout cela il est impossible
de découvrir la base théologique du fatalisme de ceux qui
estiment que l'acte méritoire est un effet de la grâce et que
sans la grâce l'homme s'achemine vers le mal.

La grâce comme l'idée, comme l'amour, appelle, invite et
sollicite le libre arbitre ; mais elle ne le contraint, ni ne le

soumet contre son gré et nécessairement.
Les difficultés à concilier les attributs de Dieu avec le libre

arbitre de l'homme ne donnent pas raison aux déterminismes

théologiques et méthaphysiques qui préoccupèrent si fort
Descartes, Bossuet et Leibnitz et qui tout dernièrement ont été

l'objet d'étude des écoles théologiques du protestantisme.
Mais, si le libre arbitre de l'homme se concilie avec la toute-

puissance de Dieu, parce que Dieu le veut et le permet, de la

même manière que l'être de Dieu n'est pas incompatible avec
les autres êtres, ni sa liberté avec la liberté humaine, la liberté
de vouloir de l'homme n'est pas en contradiction avec la
toute-puissance de Dieu, la justice divine n'est pas obscurcie

par la faculté de mériter qui élève les hommes ; la contradiction

apparente qui existe entre la science et la prescience divines

1 Œuvres philosophiques de Fénelon, éd. Hachette, pag. 63. Sermon pour
le troisième dimanche après la Pentecôte.



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 301

d'une part, et le libre arbitre de l'homme de l'autre a été

regardée comme un problème profond, téméraire et même
insoluble.

L'argument qui consiste à mettre face à face et extérieurement

l'infini et le fini comme opposés, parce que Dieu connaît
l'avenir et par conséquent l'action future qui doit nécessairement

s'accomplir, sous peine de donner un démenti à la
prescience de Dieu, et si elle s'accomplit cela doit avoir lieu
comme Dieu le savait, cas extrême dans lequel on méconnaît
et nie la liberté de l'homme, cet argument, dis-je, fascina
Descartes Leibnitz, Bossuet, d'autres théologiens et de nos jours
des philosophes rationalistes comme J. Simon, après avoir
donné naissance au moyen âge à des distinctions fameuses
dans la science de Dieu, et dans l'antiquité ecclésiastique aux
perplexités du grand évêque de l'église latine, aux efforts du
profond et audacieux Origene.

Tout problème qui touche à l'essence de Dieu est téméraire,
parce que la langue humaine manque d'expressions claires et
précises sur cette matière, sans doute parce que la raison n'arrive

pas sur ces hauteurs à une connaissance entière et
adéquate. Mais c'est en vain que Descartes et Bossuet ont conseillé
un respect humble pour ces deux vérités, maintenant fermement

la science de Dieu et le libre arbitre humain, comme les

deux extrémités certaines d'une chaîne, quoique les yeux ne

puissent pas voir les anneaux intermédiaires qui rattachent l'une
à l'autre; en effet, ni la théologie, ni la philosophie ne furent
satisfaites par cette prudente réserve. Les uns remarquèrent
que, de même que la liberté humaine ne s'oppose pas à la
toute puissance de Dieu, parce qu'il s'agit exclusivement de la
faculté de vouloir, qui est l'essence du libre arbitre non de
la liberté d'agir, qui touche, déjà, aux obstacles et aux lois du
monde fini (ils remarquèrent dis-je) que la prescience de Dieu

ne contredit pas la liberté et le libre arbitre, parce que ce qui
était prévu c'étaient les mêmes volitions ; et quand cette
doctrine des prédéterministes parut insuffisante, on se souvint que
anciennement le grand Origene avait dit : « Que la préscience
de Dieu n'est pas la cause des faits, qui dépendent de notre



302 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

volonté, » et que de la même manière que la prévision ne
détermine pas le fait comme la chute dans l'abîme de l'aveugle

qui, téméraire, suit le chemin qui y conduit, n'est pas
déterminée par le fait qu'on voit et prévoit sa chute, ainsi le

fait que l'action humaine est vue ou prévue par Dieu ne

change pas la nature de l'action. — Dieu peut voir et prévoir
les actes de l'homme sans que cette vue et cette préscience
change la nature des choses humaines. Et en suivant cette
voie on a insisté pour démontrer que les choses arrivent, non

parce que Dieu les a prévues, mais Dieu les a prévues parce
qu'elles doivent arriver, et on conclut alors rationnellement et

pieusement, sur cet intéressant problème, que la difficulté gît
dans la manière de connaître de Dieu, comme Origene Pavait

déjà indiqué.
Le chemin une fois tracé, la spéculation théologico-mé-

taphysique le parcourut, et à force de nombreuses tentatives
et de fréquentes défaillances, aujourd'hui elle sait que la
connaissance de Dieu comme celle de l'homme est une connaissance

véritable, et par conséquent de ce qui est réel, sans que
la chose, sujet et matière du connaître, change parle fait d'être

connue. — L'action connue comme devant arriver immédiatement,

arrivera nécessairement. Ce qui est connu, comme
chose qui doit arriver librement, arrivera, et cela librement
aussi, non parce que Dieu l'a prévu, mais en vertu d'une
détermination libre de ma volonté.

Le fatalisme théologique de Luther provenait de la croyance
erronée que Dieu ne connaît le passé et l'avenir que dans un
éternel présent, tandis que la vérité c'est que Dieu connaît le

possible comme possible et futur, etil ne le prévoit que comme
des possibilités futures. Si Dieu le connaissait comme des réalités

présentes, le possible se changerait en nécessaire et la
nécessité en une négation de la liberté. Dieu ne peut connaître si

ce n'est en vérité. Il ne peut pas connaître le possible comme
réel, le présent comme futur ou le contingent comme nécessaire,

mais chacune de ces choses comme elles sont en elles-
mêmes. D'où il résulte d'une manière claire et concluante

qu'on ne considère pas la préscience divine comme inconcilia-



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 303

bie avec la liberté de l'homme, de façon à être obligé de limiter
d'une manière quelconque la doctrine du libre arbitre telle
qu'elle a été exposée plus haut.

Ce que signifient et expriment ces problèmes de la toute
puissance, de la bonté et de la science de Dieu et qui apparaissent

inévitablement quand on considère le libre arbitre
humain, c'est qu'en effet ce libre arbitre, énergique expression
de l'individualité, est le point où se relient toutes les conceptions

métaphysiques; il est le foyer où se concentrent tous les

enseignements religieux et philosophiques.
Ce qui met en évidence cette relation, ce vivant enlacement

des problèmes théologiques, métaphysiques et psychiques,
c'est qu'il n'est pas possible de fixer l'attention sur quelque
chose d'humain sans aller par le courant naturel des faits et
des idées jusqu'à Dieu, où la raison trouve une lumière inextinguible

et des horizons qui s'étendent et s'élargissent avec une

rapidité vertigineuse; ce que cette ascension naturelle et

caractéristique met en évidence en poursuivant l'explication des

faits, c'est l'absurdité de nouveaux docteurs, qui considèrent
ce qui est très élevé, excellent, parfait comme effet, épanouissement

et développement de ce qui est inférieur. Mais, selon

nous, la déduction la plus intéressante de ces vérités c'est que
ni dans la théologie, ni dans la métaphysique, ni dans la

psychologie, et moins encore dans les sciences naturelles, il n'y a

rien qui démente, l'indépendance native du libre arbitre, son

empire absolu sur notre vie morale, que, par conséquent,
nous sommes seuls responsables, si nous ne parvenons pas à

porter le ciel dans la conscience, et à jouir de la vie éternelle
même dans cette existence finie et accidentée, selon la
profonde expression du pieux Schleiermacher.

Pour obtenir un si grand prix, il fallait en premier lieu
constater l'énergie inexpugnable delà volonté. Elle peut tout, et si

elle veut le mal, il est certain qu'elle passe par dessus toute
chose ; mais si elle veut le bien, il n'y a rien qui l'arrête ou la

paralyse. Comment lui donner l'amour du bien? Comment l'assujettir

à la belle loi du devoir? Comment l'incliner et la maintenir
dans l'aspiration vers le divin et dans la pratique de la vertu



304 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

C'est le travail, le combat de la vie; toute la science théologique,

philosophique et naturelle doit se résoudre en leçons, en

exhortations en vue de ce travail. Et si les matérialistes
modernes prétendent que nous prêchons l'orgueil lorsque nous

proposons des fins divines et héroïques à la vie de l'homme,
quant à moi j'entends que leur humilité, lorsqu'ils se rapetissent

pour ne pas dépasser la stature du singe, serait digne
d'attention si elle était humble, et leur simplicité admirable si

elle était simple. Mais on sait que depuis le tonneau de Dio-
gène l'excentricité atteste l'orgueil.

IV

Le sentiment de la dignité humaine n'est pas un feu d'artifice,

ni un sophisme d'école. C'est un sentiment d'une universalité

incontestable, il n'y a pas de conscience humaine qui le
méconnaisse. Tenir la dignité comme critère instinctif pour
juger les paroles, les actions humaines, c'est reconnaître,
avouer notre personnalité individuelle, et on trouve dans
l'étude de la personnalité le divin comme raison de l'humain.
C'est pourquoi les maîtres des sciences morales et théologiques
partent du fait de conscience; ils partent du sentiment de la

dignité et établissent la parenté, la filiation de l'homme, non
seulement avec la matière en effervescence, mais encore avec
les puissances spirituelles qui peuplent le monde de l'amitié,
de l'amour, de la famille, de la patrie et de l'humanité. Ce

serait une entreprise difficile que de vouloir former la volonté
en changeant le libre arbitre en liberté, si la volonté n'était pas
mienne, c'est-à-dire, attribut de mon être, ou si elle s'élevait
libre et isolée au fond de mon esprit, car elle n'est individuelle
qu'à condition d'être à la fois genre et espèce. C'est parce que
la volonté est une faculté à moi, un attribut à moi, que je puis
lui assigner une fin, la mettre en relation avec une loi qui ne
provienne pas de son caractère particulier comme pure
volonté, mais d'une connaissance complète de tout ce qu'est
l'homme. Si elle était sujet et non prédicat, si elle n'était pas
attribut, il serait inutile de s'obstiner dans l'étude des lois
morales et nous devrions nous limiter à commenter Scho-



SÉANCE D'OUVERTURE DE l'UNIVERISITÉ DE MADRID 305

penhauer, admirant comment une force sans autre loi et finalité

qu'elle-même, courrait dans l'espace, faisant des miracles

au point que le passage de ce feu follet, de cette comète sans

orbite, créât des prodiges d'harmonie, de perfection dans les

cieux et sur la terre.
La volonté m'appartient : elle m'appartient naturellement et

rationnellement. La mettre à son lieu et place, la maîtriser, en

changeant le libre arbitre en liberté, tel est le problème ;

réaliser l'idéal de l'homme juste, c'est obtenir qu'elle me serve avec

ardeur, ténacité et fermeté pendant le cours de la vie.
Me servir n'est servir ni ma passion, ni mon vice, mon

intérêt ou mon intelligence ; c'est me servir, moi, dans l'unité
harmonique de mes facultés et de mes propriétés, dans le
divin concert de tout ce qui constitue mon être, mon essence
et qui exprime mes relations constantes, permanentes avec les

autres êtres et avec Dieu.
Si parce qu'elle est prédicat et non sujet je donne à la

volonté une finalité qui concoure à accomplir la volonté totale

parce qu'elle n'existe pas seule et isolée dans l'esprit,j'établis
ses relations avec d'autres facultés du sujet comme unie dans

sa racine et dans sa base avec l'intelligence et la sensibilité.
Si l'intelligence ne subjugue pas la volonté elle influe

grandement sur elle, comme l'indique la généralité de l'erreur spi-
nosiste qui voit dans l'intelligence la cause de la volonté. Elle
influe d'abord en ne lui donnant ni trêve ni repos, refléchissant
dans la volonté les flots de sensations, de concepts et d'idées

que les facultés intellectuelles reçoivent, composent ou

provoquent.

Si l'intelligence est puissante, active et énergique ; si guidée

par la méditation elle jouit d'idée claires, précises, et possède
des termes exacts, l'influence en sera augmentée parce qu'elle
est en raison directe des convictions qu'elle procure.

On dirait que la volonté est du sang, de l'énergie, qui,
accumulé dans un centre vital étouffe, asphyxie le sujet
moral, mais qui en circulant activement et vigoureusement
remplit de vigueur tout l'organisme spirituel et entretient la
santé dans toutes les facultés.

THÉOL. ET PHIL. 1875. 20



306 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

A mesure que l'intelligence gagne des forces, le libre arbitre
en perd. L'accroissement de l'intelligence dépouille lentement
le libre arbitre de son dangereux caractère arbitraire;
l'intelligence obtient la haute main et triomphe quand elle crée
l'habitude de la réflexion et de la délibération. Une fois que la
volonté est habituée à délibérer et que l'habitude en est

acquise, par cette seconde nature, l'individu est toujours en
présence de quelque chose de supérieur, de général,d'universel,
d'éternel ; l'action de ce qui est métaphysique et divin
s'accentue graduellement; et si la rébellion est encore possible,
c'est comme à titre d'accident, de malheur : l'effroi et la
consternation qui en résultent, pour la conscience, fortifient de

plus en plus l'empire de ce qu'on a déjà conquis.
De cette manière la raison concourt à réaliser les fins

suprêmes de l'individualité humaine, l'encadrant dans des actes

libres, dans la loi divine des choses et des êtres. La résolution
n'exige pas des spéculations profondes, alambiquées sur l'infini
et l'absolu. La conscience propre suffit comme sujet et matière.
La méditation réfléchie, l'examen de conscience, comme dirait
le vulgaire, donne un monde de connaissances, et il n'y a pas
de connaissance qui profite mieux que celle qui nous arrive
immédiatement.

Il n'y a point d'excuses pour ne pas recourir à cette source
de salut. Point n'est besoin de scalpels, de creusets, d'in-folios,
pour acquérir cette science du salut. Le livre est toujours
ouvert dans l'âme; l'expérience toujours à point dans notre
conscience et quand nous sommes habitués à l'écouter, la leçon
est incessante, parce que la méditation sonde, découvre dans

chaque étude des horizons infinis et variés.
Plus on persévère, plus la récompense par laquelle la

domination s'affirme est grande ; lorsque la connaissance revêt des

formes semblables à celles de la volonté, son influence s'accroît

d'une manière indicible. Pour que la volonté s'arrête
devant la raison, il est nécessaire que l'idée soit précise, claire et

s'il est possible absolue. Il faut que le devoir soit connu de

l'entendement, comme impératif, catégorique, inéluctable, que
même il n'y ait pas la moindre place pour un probabilisme
énervant. Le libre arbitre est arrêté par l'affirmation absolue



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 307

d'une loi morale, immuable, étemelle, nous présentant un
absolu divin en face d'un absolu humain ; mais l'indécision, la

perplexité ou l'obscurité dans la raison et les sophismes subtils

dans l'entendement, ouvrent au libre arbitre un champ, des

horizons incommensurables. Le libre arbitre est aveugle, si
la raison ne donne pas l'affirmation absolue du bien et de la loi
morale ; si la conviction rationnelle du devoir n'est pas claire
et précise, la volonté reste sans contrepoids et il est inutile d'entrer

en lice avec elle.
Mais ce n'est pas tout. Cette pondération, cet équilibre des

facultés exige que le fondement, la raison du devoir et de

l'obligation moraVe ne soient pas étrangers, extérieurs à l'homme. Ma

conscience doil les examiner, les confirmer, c'est une condition

essentielle ; c'est ma conscience qui doit influer immédiatement

sur ma volonté, il n'y a pas d'influence importante
exercée sur celle-ci sans cette intervention. Ne soumettez pas
votre volonté à un autre pouvoir, à une volonté, fussent-ils

divins, si votre conscience ne les a pas acceptés et reconnus
en en approuvant les préceptes.

Cette œuvre d'une nouvelle création que nous devons accomplir

paraît impossible ; elle le serait, en effet, si nous n'étions
doués d'une propriété divine, la conscience; ce fait nous
procure des moyens abondants, des forces inépuisables.

Nous renaissons au contact de la conscience, chaque fois

avec des forces meilleures, même dans les misères et les

fatigues extrêmes. La conscience s'ouvre de telle manière au

simple contact de notre attention que, quels que soient les faits

qui motivent notre examen, les degrés qui se présentent et

nous invitent à monter sont innombrables. La religion, l'art, la

société, la patrie et la famille, toutes les sphères du sentiment
contribuent avec leurs appels énergiques à réveiller notre
conscience, à découvrir des relations et des liens qui nous
élevant à nos propres yeux enchaînent avec douceur le libre
arbitre, l'habituent à la contemplation du devoir.

Une fois accompli ce premier degré de l'éducation morale,
consistant dans une nouvelle création de soi, grâce au concours
harmonique et actif de toutes ses facultés, l'homme doit lutter
encore pour obtenir le mérite suprême, qui n'est autre que



308 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

celui d'être une image sainte, un. ministre actif de l'Etre qui est

bonté infinie, vérité absolue et beauté parfaite.
Elle ne suffit pas cette vie négative, qui consiste à ne pas

faire le mal en donnant au libre arbitre l'amour du divin au

moyen de la raison et de la sensibilité ; il faut faire le bien

avec une intention pure, par amour du bien ; la force invincible
de la volonté doit être l'ancre du salut. Cet idéal est réalisable

une fois que ma volonté veut ce qui est universel, qui dure
toujours et qui domine la suggestion individuelle; cela est

aisé, une fois que le cercle de notre pensée a été dépassé ; cela

est facile, une fois que notre amour est dirigé vers des entités

supérieures, telles que le prochain, la famille, la patrie,
l'humanité, Dieu, et que l'amour de soi a été mis à l'arrière-plan ;

cela est naturel quand nous agissons, non plus comme une
individualité parcourant le monde et l'existence armée de son
libre arbitre, mais comme force éternelle, intelligente et libre
qui contribue d'une manière digne de récompense à la réalisation

de lois providentielles, donnant à Dieu la possession

pacifique de notre âme, afin que notre puissance et nos actes

concourent à sa gloire.
C'est alors que la liberté humaine sera rendue semblable à

la liberté divine, alors nous aimerons le devoir ; le péché ne
souillera pas la pureté divine de notre volonté ; c'est alors que
se manifesteront l'état parfait, l'accomplissement des commandements

divins, les abnégations, les héroïsmes spontanés.
Notre vie est alors terminée et il ne nous reste plus rien à faire
dans le monde; la mort est alors une tendre amie, une
salutation céleste. — Alors.... mais je dépasse les limites de cette
simple étude de psychologie populaire ; je tombe dans la
métaphysique et la théologie où je n'ai pas besoin d'aboutir.

Rappelons-nous toutefois que cette perfection est notre œuvre,

qu'elle constitue notre mérite. Alors, grâce à nos soins,
les semences que la Providence a déposées dans notre âme

portent des fruits; ce qui est humain va au sein de la divinité.
Mais si telle est la récompense, la lutte est rude et il convient
de s'y engager avec une parfaite connaissance des amis et des
adversaires.

Si nos passions sont connues dans le cœur, nos devoirs ne



SÉANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITÉ DE MADRID 309

le sont pas moins dans l'intelligence. Il n'y a pas seulement,
comme l'entendait Kant, ceux qui naissent d'une relation de

ressemblance ou d'identité ; il en est aussi qui ont leur source
dans des relations d'infériorité ou de dépendance, et d'excellence

ou de supériorité. Les devoirs envers Dieu, envers nos

semblables, envers l'humanité, envers les êtres inférieurs, sont

profondément gravés dans notre conscience; leur accomplissement

ne peut pas produire de conflits téméraires pour
l'homme de volonté énergique, quoique en pensent les docteurs

casuistiques.
Ces conflits n'existent pas, vu l'échelle dialectique des

devoirs. Ce qui est élevé et parfait triomphe toujours de ce qui
est particulier et imparfait. Qu'est-ce qui hésite entre l'individu

et la famille? La famille elle-même. Entre la famille et la

patrie, la mère patrie a des droits sur notre vie el sur celles
des nôtres ; tout cède devant la vérité et la justice, tout fléchit
devant Dieu, source de la vérité et de la justice. Aspirons à la

perfection, il ne nous manquera jamais ni loi ni règle pour
toutes les circonstances de la vie.

Nous sommes loin, en général de ce degré de vertu ; la
science doit conseiller et diriger le plus grand nombre,
l'Université ne nie pas ce devoir d'éducation, devoir élémentaire
dans une institution d'enseignement. C'est pourquoi, contre
tous les enseignements déterministes, anatomiques ou théologiens,

psychiques ou chimiques, nous enseignons, que dis-je?
nous rappelons que dans la conscience individuelle s'élève

une leçon sévère, immédiate et irréfutable. Nous rappelons

que celui qui manque à son devoir le fait parce qu'il le veut ;

que celui qui pèche, sait qu'il pèche, et pèche parce qu'il
veut; qu'il n'y a ni désir, ni passion, ni emportement, ni
suggestion satanique auxquels la volonté de l'homme ne mette

un frein, qu'elle ne réprime si elle veut les vaincre. Nous

rappelons que la loi du devoir est inflexible, pure, parfaite; que
le devoir n'admet pas de délai, qu'il n'y a point d'excuses aux

yeux de la conscience ; que celui qui n'écoute pas la loi du

devoir c'est non parce qu'il ne l'entend pas, mais parce qu'il
ne veut pas l'accomplir ; qu'il n'y a pas d'influence, de

circonstances, d'emportements, ni d'ennuis qui expliquent ce qui



310 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

est inexplicable devant la loi morale ; que la conscience, enfin,
n'est pas une voix ; c'est un fait journalier ; ce n'est pas une
virtualité, mais un acte vivant ; c'est la vibration éternelle qui
témoigne d'une manière perpétuelle du fait de notre liberté
et dont l'essence et les fonctions sont inaltérables, quoique les
formes en soient variées et multiples. C'est le soleil pénétrant
dans un bois touffu ; la lumière se brise, se réfléchit, se

réfracte, se décompose et se combine variant de couleurs, de

teintes et de rayons, en passant à travers les troncs, les

rameaux, les feuilles et les fleurs agitées par les vents, mais elle

pénètre tout, éclaire tout.... Nous devons ou accepter le fait
de la liberté avec ses fruits naturels, ou, puisque nous ne pouvons

pas nous fuir nous-mêmes, vivre dans la contemplation
forcée et repoussante de notre avilissement.

Notre volonté seule conduit et détermine notre vie : nous
le savons tous ; et il est nécessaire que nous le disions : nous
sommes libres, mes actes sont miens ; je réponds d'eux. Je sais

que je suis libre parce que je le suis ; si je ne l'étais pas je ne
le saurais pas. Oh Nous savons tous que nous ne sommes pas
des dieux ; si nous l'étions, nous le saurions de cette certitude
spontanée avec laquelle nous savons que nous sommes libres
Contre cet éternel fait de conscience, toutes les argumentations
sont futiles ; en conséquence acceptons courageusement la

responsabilité de nos actes. Si nous sommes rebelles devant
Dieu ; si nous nions et transgressons la loi morale ; si efféminés

ou égoïstes nous n'accomplissons pas nos devoirs ; arrière
les sophismes, confessons que nous nous trouvons dans de

telles misères, par un acte libre de notre volonté ; respectons
comme juste la peine provoquée par notre rébellion; carie
respect profond et véritable de cette justice, sera le chemin
sûr pour notre relèvement moral et religieux.

J'ai dit.


	Séance d'ouverture de l'université de Madrid

