Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 8 (1875)

Artikel: Séance d'ouverture de l'université de Madrid
Autor: Paulo Canalejas, Francisco de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379185

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SEANCE D’OUVERTURE

DE L’UNIVERSITE DE MADRID

La volonté et le déterminisme *.

Suivant une coutume vénérable, le corps universitaire s’'a-
dresse aujourd’hui au public, non pour lui rendre compte de
ses doctrines, sous ce rapport il ne reléve que de sa con-
science, mais pour montrer encore une fois 'importance de
la tiche que la famille lui confie, en envoyant des éléves a ses
cours et signaler le grand service qu’il rend a la société, en
Ienrichissant d’hommes habitués au travail, adorateurs de la
vérité, prompts & accomplir leur devoir.

Il ne sied pas & I'importance de la cérémonie de distraire
I'attention et de flatter la fantaisie des auditeurs avec des théses
amusantes et fleuries; ce n’est pas le moment de donner une
preuve de la sonorité et de I'élégance de la belle langue espa-
gnole, qui n’est aujourd’hui si maltraitée que parce qu’elle
reflete les malheurs sans fin de la nationalité qui lui donna
naissance. Non, lorsqu’un établissement d’instruction publique
s’adresse 4 la société dans une occasion solennelle, ce n’est pas
le moment de se livrer & des exercices et a des démonstrations
oratoires; le plus naturel et le plus rationnel c’est de rappeler
le probléme du jour, car dans la vie il n'y a pas de jour qui
n’ait son probléme. Ce qui importe lorsque le probléeme, —
et c’est le cas aujourd’hui, — écrase les intelligences et engen-
dre les malheurs que nous déplorons, c’est de I'aborder,
de le discuter et avec'l'aide de Dieu de le résoudre, afin que le

' Discours prononcé & 'ouverture des cours de l'université de Madrid

pour 187’4-1875, par Don Francisco de Paulo Canalejas, docteur en philo-
sophie.

THEOL. ET PHIL. 1875. - 18



274 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

mal qu’il provoque ne détruise pas ce qui reste encore de
virilité, d’énergie & notre race, capable jadis de tous les hé-
roismes. Si les forces ne suffisent pas pour cette tiche, —
comme c’est le cas pour les miennes, — on doit se contenter
d’en esquisser le programme.

Il va sans dire qu’il ne s’agit pas de choisir le sujet, il 8'im-
pose; quel autre probléme aborderions-nous, si ce n’est celui
qui, comme une obsession fatidique, pése lourdement sur
notre intelligence, ne lui laissant ni tréve ni repos?

Comme on le voit, je m’acquitte d’un double devoir. Je
parle y étant forcé, et je traite une thése que le devoir m’im-
pose. Aussi votre indulgence doit-elle étre double : méme
alors elle ne sera ni tout ce que je réclame, ni tout ce dont j’ai
besoin.

Le manque de caractere, d’énergie, I’absence de courage, de
vigueur et d’effort est une vérité courante, admise de tout le
monde. Ce trait dépeint et caractérise la période historique que
nous traversons. Nous entendons répéter et nous répétons a
notre tour que jamais la volonté de ’homme ne s’est montrée
aussi faible, aussi abattue que de nos jours, et qu’il n’y a pas
dans le passé d’époque ayant connu cet abattement, cette
prostration, qui paralysent les générations présentes. L’intelli-
gence abonde, le génie ne manque pas, 1'étude, la méditation
augmentent, le sentiment est cultivé ; mais atteinte par une
consomption évidente, la volonté n’est plus qu’une lampe qui
s’éteint et dont les lueurs intermittentes, au lieu d’éclairer,
remplissent nos 4mes de ténébres. .

C’est 1a ce qui explique les déplorables accidents de la vie
publique et privée, le désir excessif d’atténuer, de transiger,
qui absorbe continuellement I'activité, en vue d’obtenir des
ajournements et d’inventer des prétextes, des formules counci-
liatrices pour ce qui se fait ou ce qui doit se faire.

Je laisse le soin d’amplifier et de compléter le tableau a
celui qui le voudra, car il n’est pas agréable d’augmenter
les sujets de chagrin; ce qui m’importe d’ailleurs c’est de
signaler la cause de ces tristes effets dont par malheur il est
impossible de méconnaitre la réalité.



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 275

La cause, c’est une erreur philosophique. Ces nombreux et
affligeants phénomeénes proviennent d’une doctrine qui a le
singulier privilége de trouver des adeptes dans les écoles,
dans les chaires, ennemies en apparence; elle s’étale dans
les livres mystiques et dans les ouvrages matérialistes; on
I'entend énoncer par des psychologues et des métaphysiciens,
et enfin par ceux qui (comme Littré) fondent leur métaphysique
sur la négation de la science métaphysique.

La cause de I'état moral que nous déplorons vient de ce
que l'on méconnait les qualités et le prix de la volonté de
I’homme et de ce que par conséquent on nie sa liberté, son
arbitre. La spontanéité, la volonté, le libre arbitre, la volonté
libre, la faculté d’aimer sont, non-seulement objets de contesta-
tion, mais les négations se succédent dans les livres, dans les
discours sur une échelle effrayante; et elles gagnent tellement
de terrain, soit dans l'opinion commune, soit parmi les sa-
vants, qu’elles. apparaissent & la fois dans les adages popu-
laires et dans les déclarations tenues pour trés savantes des
congres scientifiques.

Rappelez-vous la généralité de ces doutes et de ces néga-
tions; rappelez-vous la série de sophismes qui pénétrent des
le berceau dans notre esprit pour affaiblir le sentiment de la
liberté, et vous ne vous étonnerez pas du soin extréme que
nous mettons & esquiver les séveres sentences de la conscience
morale, lorsqu’il s’agit d’apprécier nos propres notions ou
celles de nos semblables.

Tout cela est l'effet naturel de I'application & tout homme
et dans chaque cas, d’idées aveugles et enthousiastes ; de 'en-
seignement d’ou découlent irrémédiablement les paralysies
spirituelles qui causent les passions et les fureurs qu’on pro-
voque chez ’homme sans intelligence ; car il est avéré, d’aprés
certaines données de la science, de l'art, des coutumes.et de la
loi méme, que les passions mauvaises sont comme ’ouragan, la
trombe ou le courant océanique qui entraine et emporte devant
lui, comme si ¢’était de ’écume ou du sable, I'intelligence et la
liberté de 'homme. Et si de cette croyance superstitieuse, si
commune chez nous et si caressée par le romantisme littéraire,



276 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

nous passons 2 la chaire, et si nous interrogeons 'anatomie ou
la physiologie, qui sait jusqu’a quel point un vice de conforma-
tion, quelque peu héréditaire, les effets ignorés d’une maladie
qui résiste au diagnostique, les influences d’'une excitation
puissante dans les fonctions organiques, le climat, 'alimenta-
tion..., qui sait, dis-je, jusqu’a quel point tout cela n’a pas
déterminé, avec une précision mécanique, le fait que nous
louons sans raison ou que nous bldmons injustement.

Ces jugements et ces considérations ont cours dans les
nombreuses manifestations du sens commun pareil aux eaux
d’un canal qui se précipitent en murmurant par mille issues
différentes. Confondant les idées et influencé par ces négations,
le vulgaire va jusqu’a disculper ’homme, répétant avec le
poéte : « Ce n’est pas lui..., c’est son siécle qui a fait cela. »
L’homme politique, le législateur expliquent leurs actes en en
appelant & une entité supérieure dont ils sont les simples
organes, a l'idée, au désir de la majorité, en un mot au courant
de 'opinion et du jugement public. Parfois, nous tous, nous
répétons que limités, contrariés, harcelés dans nos desseins et
nos résolutions nous abandonnons le courant propre et naturel
de nos idées pour embrasser les haines et les passions des
autres; il nous est impossible de romprée avec 'esprit domi-
nant, d’abandonner le mot d’ordre, la devise de notre parti
pour faire bande & part.

La loi, la discipline, la stratégie sociale et politique I’exigent
ainsi, nous disent un grand nombre de publicistes. Nous
pensons comme tout le monde, nous faisons ce que font les
autres, nous allons ol ils vont, non par un assentiment et
une résolution réfléchie de notre volonté, mais entrainés,
enveloppés par le courant des événements, suivant I'expression
des historiens & la mode. Les jours des grands caractéeres
sont déja loin, les énergies individuelles ne sont plus néces-
saires, répetent tous ceux qui commandent; la société est
mise en mouvement par des lois mécaniques, la volonté indi-
viduelle est une force qu'on doit additionner ; isolée elle n’est
plus qu’une fraction trés minime qu'on doit négliger comme
inutile pour le calcul, disent beaucoup d’économistes.



SEANCE D’OUVEWTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 77

L’opinion commune est comme ['abeille; elle puise dans le
calice de tous ces enseignements, elle construit ensuite, c’est-
a-dire induit, déduit et applique & la vie tout ce que lui
fournissent la politique, la science ou l’art. Cela fait, elle
met en circulation des critéres moraux, des usages et des
meeurs. Comme dans tous ces actes, ces préceptes et ces
concepts de la politique et des sciences particuliéres, on aper-
¢oit & peine I'importance, le role de la volonté, la morale pra-
tique non-seulement ne I’estime pas, mais elle ne s’en préoc-
cupe méme pas. Et alors on remarque, comme nous le faisons
aujourd’hul avec tristesse, la disparition de tout ce qui con-
stitue et caractérise le génie. Une uniformité monotone
étouffe tous les élans de la spontanéité, 'histoire humaine
suit le grand courant qui lui est tracé, avec la régularité d’'un
corps dont le volume, le mouvement et le frottement sont
prédéterminés. On conclut de ce spectacle que la volonté ne
sert qu’a procurer des ennuis, qu’elle peut étre supplantée
avantageusement par 'inflexible lo1 qui se manifeste dans les
masses.

Ne dirait-on pas une conspiration universelle contre la
liberté morale de I’homme?

Ce n’est pas assez que les préoccupations du vulgaire, la
politique, l'histoire, "comme on les interpréte généralement,
mettent dans tout son jour cette négation de la volonté qui
déja sature l'esprit des générations présentes, voici venir
encore les philosophes. 1lls se chargent de démontrer que la
volonté ne se détermine pas a4 agir sans cause, et que la seule
cause qui lui donne l'impulsion c’est la raison, en la portant
a laccomplissement du bien; ils la réduisent ainsi a 'activité
intellectuelle. D’autres soutiennent que les connaissances
obtenues par la raison ne sont que des phénomeénes instan-
tanés d’un étre, d’un esprit universel, supérieur & notre
énergie, s'épanouissant éternellement par des évolutions &
Vinfini; nos actes ne sont plus que des reflets médiats du
savoir ou de 'étre universel.

Et si nous fuyons les panthéismes logiques, nous tombons
de nouveau dans ce quiétisme tout a fait particulier a notre



278 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

race, qui s’étale sans cesse dans la plupart des traités sur la
grace et le libre arbitre. On nous berce dans la contemplation
de la divinité ; cette divinité doit galvaniser notre existence,
opérer par notre moyen tout ce qui peut conduire a 'accom-
plissement de ce que 'omniscience du créateur a prévu pour
remplir U'infini de sa gloire.

Tout conspire vers cette fin, la critique littéraire elle-méme,
« emportée par le courant, » répeéte que le poéte est le cri de
son époque; que le poéme est le symbole d’un 4ge; la cathé-
drale, la création spontanée et anonyme des générations qui
se succedent comme les flols de la mer; que le génie est une
pure condensation accomplie par la pression des atmospheéres
sociales d’'un Age historique. Rien n’est plus facile que d’ana-
lyser un poéme de Goeethe ou de Mickiewitz, de classer les
différentes parties qui le composent ; et apres avoir rendu a la
réforme, & Schelling, & Herder ou & Hegel ce qui leur appar-
tient, & la révolution francaise ce qu’elle engendra, aux
prouesses de Napoléon ce qui est suggéré par la fantaisie
générale, la trame du poéme reste & nu, comme un pauvre
tissu patiemment ourdi avec les inspirations de I’histoire, grace
a un travail habile de combinaisons de lignes et de couleurs.
Quoi d’étrange que nous nous défiions tous de la volonté et
que nous mettions en doute la liberté, lorsque I'on en nie &
I'envi existence ou les fruits? Pourquoi nous étonner du re-
lachement moral et de P’abattement de I’ame, caractére de
I'époque présente, lorsque nous doutons si les actes que nous
accomplissons sont les notres ou ceux d’autrui ?

Si la volonté libre est une illusion suggérée par 'orgueil ; si,
suivant les savants du jour, il n'y a pas d’acte humain qui ne
soit donné virtuellement mais nécessairement dans les antéceé-
dents génériques et spécifiques, inséparables de notre nature
intellectuelle ou physique, il ne sert & rien de parler d’élans,
véritablesrébellions de notre étre. Résignons-nous a notre sort,
avec notre automatisme plus ou moins déguisé, car dans les
jours de crise sociale le doute &4 l’endroit de la liberté mo-
rale, sa négation est une doctrine douce, molle, énervante, qui
nous berce voluptueusement au fond des abimes moraux ou



SEANCE D’OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 279

le monde nous précipite. Que la science se borne & soupirer la-
haut dans les régions élevées ou elle se confond avec lart,
aprés une autre nature et un meilleur patrimoine ; mais qu’elle
accepte la lecon de la science positive et qu’elle se garde
de demander & 'hnomme plus que ce que comportent les fonc-
tions, les appétits, les instincts de notre organisme!

Oh, non! Ils ne sont pas réfléchis, raisonnables les applau-
dissements que regoivent les déterminismes de tout genre et de
toute espéce, depuis le mystique le plus raffiné, jusqu’au plus
grossier matérialiste : ils imaginent, ils inventent tous pour la
raison, pour la volonté, pour la fantaisie et le sentiment, je ne
sais combien d’organismes, piles, vertéebres, ligaments, fonc-
tions et syncopes reproduisant avec la fidélité de ’écho, mais
dans des proportions microscopiques, les mystéres des cieux
ou les procédés inénarrables et les phénomeénes du dynamisme
universel du Cosmos.

Ni les gciences d’observation, ni les écoles fatalistes et déter-
ministes ne sauraient démontrer de semblables erreurs ; la le -
con simple, facile et universelle de la conscience humaine nous
convainct du contraire ; aussi la langueur morale qui nous af-
flige sera-t-elle passagére. Pour contribuer & cette renaissance
si désirable de la vertu publique, il faut, en appelant 2 notre
propre expérience des choses de la vie, sans apparat scientifi-
que, sous une forme claire, simple, sans faiblesse, sans orgueil
et sans abattement « nous proposer de connaitre la volonté, » et
confesser, apres l'avoir connue, « qu’'elle est la cause unique,
absolue de tous les actes de la vie morale de 'homme. »

Il n’y a pas, dans les hauteurs de la science, de probléme
plus obscur et plus hardi que celui-la, et toutefois la con-
science individuelle le résout dans ses points fondamentaux. 11
enfonce ses racines dans le coeur de 'unité de notre étre et il pal-
pite jusque dans les derniers recoins de notre pensée : c’est le
point absolu ol Dieu et 'nomme se rencontrent, la dignité et
la noblesse des individus, des sociétés est en relation directe
avec les progres que 'on fait dans cette spéculation souveraine,
et cependant la conscience humaine ne parle sur aucun sujet
avec plus de clarté que sur celui-la.



280 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

I

Je ne suis pas étonné d’enfendre Vogt dire « qu’il existe
entre la pensée et le cerveau la méme relation que celle qu’on
découvre entre la bile et le foie, I'urine et les reins ; je ne suis
pas non plus surpris de lire dans Moleschot « que la pensée est
un mouvement deé la matiere, et la volonté un mouvement de
la nature ; » aussi aurais-je été frappé de ne pas trouver chez
Buchner I'expression suivante : « 'activité de I’dme est une
fonction de la substance cérébrale. » Ce quim’étonne c’est que
des philosophes tels que Spencer et Bain, chefs de I'école an-
glaise, parlent encore d’esprit et qu’ils maintiennent la distinc-
tion des substances, apres avoir déecrit 'organe de I’esprit et ses
fonctions et aprés avoir enseigné que la force nerveuse n’est
pas distincte du calorique et de I’électricité qui maitrisent les
vastes organismes de la nature, montrant, dans le fluide ner-
veux lorigine de tout acte humain, au point que le professeur
d’Aberden s'est écrié : « Sans fluide nerveux il n’y a pas d’es-
prit. » \

(’est ainsi que les logomachies se perpétuent dans les
sciences. On n’a jamais entendu par esprit le résultat de 1'ac-
tion et de la réaction de 'appareil cérébro-spinal ; on n’a jamais
appelé pensée les frottements ou les chocs des fluides le long
des cordons nerveux, pas méme leur répercussion dans la sub-
stance grise du cerveau : on appelle esprit I'étre absolument
immatériel, spontané, conscient, simple et éternel.

La clarté est nécessaire pour celui qui parle ou qui écrit.
On ne doit pas meéconnaitre, quels que soient leurs noms,
qu’il existe entre les psychologues anglais et les naturalistes
allemands une fraternité consubstantielle sans d’autres diffé-
rences que celles qui proviennent du protestantisme, de ’'urba-
nité sociale de I’Angleterre et de la puérilité scolastique qui
consiste & faire briller des phrases originales, énergiques et qui
constitue 'obscurité bien connue de la science allemande.

Les études anatomiques, les curieuses observations micros-
copiques sur la constitution des nerfs, les expériences faites par
le moyen d’amputations ingénieuses et patiemment observées



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 281

par les docteurs italiens quisoutiennent le renom de leur école,
ne vont pas plus loin que cette découverte-ci: « Il y a une
relation étroite, intime, entre 'organisme, ses fonctions et les
actes qu’'on appelle actes de 'dme. » Le fait est si certain que
des auteurs trés spiritualistes ’expliquent en considérant 1’or-
ganisme du corps comme une création de 'ame, qui se conti-
nue et se poursuit pendant la vie. Sice n’est pas la la conclu-
sion, le résultat auquel les physiologistes arrivent I’est moins
encore, car la science ne se constitue pas avec des faits mul-
tipliés méme a linfini. Ce qui importe avant tout, c’est de
découvrir comment la force nerveuse, centuplée si 'on veut,
par les combinaisons éleciro-chimiques qui s’effectuent pen-
danl la circulation, au moyen des ganglions, artéres, vais-
seaux et cellules du systeme nerveux, comment, dis-je, la
force nerveuse suscite les états pathologiques, les réactions
thérapeutiques spontanées, qui selon Griessinger ou Schiff, ont
lieu dans P'économie cérébrale et de quelle maniére cet état
morbide ou sain du sujet produit la résolution, I’enthousiasme,
Pintuition, ou au moins la simple perception de ce qui n’est pas
déja compris dans le fluide nerveux. Inutile recherche! entre
les filaments nerveux que, selon Kolliker, un puissant micros-
cope peut & peine découvrir, dont I'épaisseur n’atteint pas
0,011 de millimétre, et 'acte le plus plastique de la fantaisie
ou la plus confuse perception de '’entendement, il y a I’infini.
Il ne suffit pas de renouveler les théories mystérieuses de la
magie naturelle se perdant dans la contemplation du possible
qui se cache dans la cellule infinitésimale d’un filament ner-
veux microscopique. Il ne suffit pas de signaler quelque suture
ou déchirure des lignes ou des couleurs dans le cervelet ou
dans la moelle allongée, pour se répandre en puériles « eure-
kas!» ce qui impdrte c’est de démontrer que l'acte moral sur-
git de tels phénomeneset est régi par des forces de ce genre.

« C’est que l'expérimentation est insuffisante, dit Herzen ;
mais la loi de ’'uniforme causation est 'unique hypothése plau-
sible que les sciences confirment : — c’est que les phénomenes
psychiques ou bien se conforment & la loi, ou bien ne s’y con-
forment pas. S'ils ne s’y conforment pas, la psychologie est im-



282 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

possible ; s’ils s’y conforment, tout ce qu’on dit de la volonté
du libre arbitre » est absurde, écrit H. Spencer. A la bonne
heure! Si nous abandonnons le terrain des faits et si les fata-
lismes de tout genre s'introduisent par les méthodes de la rai-
son, .en cédant a des propensions naturelles et 1égitimes, fai-
sant de la métaphysique non sans le savoir, mais sans le vou-
loir, le terrain change et il est nécessaire de s’enquérir de ce
dont il s’agit.

Si la doctrine fataliste nait du raisonnement humain, exami-
nons encore une fois le procédé logique. Quant au dilemme
de Spencer, il n’y a personne qui nie I’existence d’une loi pour
la volonté ; mais la loi doit surgir de 'essence propre de la vo-
lonté ; il est absurde de la chercher par analogie dans les mé-
canismes concrets ou dans le dynamisme universel.

Qu’est-ce que la volonté ? comment est-elle? la solution de
ces questions est facile, si I'on écoute attentivement la con-
science.

Ce que je puis dire de moi, avec la plus grande certitude,
c’est que je suis quelque chose qui veut et qu’au moment d’ac-
complir ce que je veux, je ne trouve pas d’opposition ni de di-
vergence (en ce qui concerne les actes ordinaires), entre mon
vouloir et les muscles, les membres qui le manifestent, ’accom-
plissent, et I'’exécutent. Je vais, je viens, je m’arréte, je conti-
nue mon chemin, je me leve ou je me couche sans que j'observe
contradiction ni lutte entre mon désir et les moyens physi-
ques ou physiologiques que je mets en jeu pour le réaliser.

Ainsi, le corps et ce qui le meut, le dirige, se présentent
unis ou mieux identifiées dans cette perception interne et ex-
terne de mes actes, que j'exécute sans fixer l'attention sur
elle.

[’habitude me permet, au milieu de mon activité corporelle,
de m’occuper, de me distraire avec d’autres sujets; de sorte
que je me promeéne et je lis, je médite et j*écris en me balan-
cant. Si par hasard il arrive un accident qui empéche ou em-
barrasse mon action, je I’examine rapidement, j’augmente
I’énergie de mes muscles ou de mes nerfs avec l'intensité
nécessaire pour le vaincre et je retourne 2 ma méditation ou a



SEANCE D'OUVERTURE DE L’UNIVERSITE DE MADRID 283

mon étude. Sila difficulté augmente, ou si 'obstacle grandit je
me décide a le franchir avec un effort, ou je m’arréte et je
change de direction et de sujet.

Alors dans le choc avec l'extérieur qui me limite et me
fait obstacle ou qui détruit ou nie mon effort; dans le choc
produil par deux causes qui se rencontrent je reconnais 'ex-
térieure, mais j'acquiers pleine conscience dela mienne propre,
j’en mesure toute l’extension et j’en contemple toute I'impor-
tance. Si on me demande le sens et la transcendance de ces
faits, je réponds avec le sens commun qu’ils appartiennent a
une mienne faculté qui veut; que c’est ma volonté qui agit;
que si au moment ou elle s’'incarne dans le monde extérieur,
elle rencontre des obstacles insurmontables, elle régit d’une
maniére souveraine toute 'activité de mon étre, se mettant en
mouvement par son impulsion propre.

Si on me demande ce que supposent, ce qu'impliquent ces
actes, je réponds de la méme maniére, que c’est mon indivi-
dualité qui agit, se révélant dans ma volonté, degré supérieur
de la spontanéité de ma nature spirituelle dans le domaine
du conscient. Personne ne m’a appris & vouloir et personne ne
me l'apprendra, comme disait Sénéque. Cette faculté apparait
subitement, comme la respiration, commele mouvement muscu-
laire et seréalise dés que j'en al conscience, sans que je merende
compte de sa grandeur, jusqu’a ce que je vois ces actes repous-
sés par le monde extérieur et que je sens qu’elle se réfugie en
se lamentant dans mon cceur. Je sais qu’elle se présente avec
énergie dans mon enfance, que je lutte avec désespoir contre
ce qui la contredit et 'entraine; je sais, enfin, que dans les
premiers ages de ma vie, elle est maitresse absolue et je puis
m’écrier @ « Sic volo, sic jubeo; sit pro ratione voluntas. »

La le¢con est importante, parce que pour ’étude des facultés
humaines le livre de 'enfance est un livre précieux ol brille
avec son éclat naturel ce que I’éducation par la suite polit et
perfectionne ou déforme et atrophie. Ainsi, cette volonté dé-
termine tout et n’est délerminée par rien, ni par personne;
elle est cette activité, cette faculté, cette force, cette tendance
a la fois, qui, comme unité supréme de mon étre, préside a toute



284 DON FRANCISUO DE PAULO CANALEJAS

Pactivité de ma vie morale qu’elle dirige. Et il en esttoujours
ainsi dans I'enfance comme dans I'dge miar. Quand je prends
une resolution, j’ai conscience de ce que je vais faire, je le fais
parce que je veux et je puis ne pas vouloir savoir autre chose
sur le compte de mon action. Je sais seulement que je
suis la cause de mes actes. Avant de me demander si ce que
je fais est bon ou mauvais, licite ou coupable, je sais avec évi-
dence que c’est moi gui fais cela, par une décision de ma vo-
lonté réalisant ainsi mon désir.

La volonté pure, implicite dans son action, c’est-a-dire dans
le vouloir, n’a pas besoin de secours ni de stimulants. Elle se
suffit & elle-méme. Il n’y a rien dans son essence, dans son ca-
ractére, ni méme dans ses fonctions qui l'enchaine & une
autre faculté ; rien qui diminue la propriété qui la caractérise,
« le vouloir. » Personne ne la détermine & vouloir, elle veut
parce qu’elle veut, manifestant ainsi l'activité native et in-
dividuelle, dans ce qu’on peut concevoir de plus original et
de plus particulier dans l'individualité.

Cependant la volonté ne se confond ni avec I'activité ni avec
la spontanéité spirituelle, base de la volonté. On appelle vo-
lonté la spontanéité individuelle et consciente. Le libre arbi-
tre n’est pas quelque chose de postérieur & la volonté, ni qui
en soit distinct. Il n’y a point d’actes volontaires qui ne soient
le résultat de mon libre arbitre. Dans I'acte humain le fond
est la volonté, la forme le libre arbitre ; fond et forme s’iden-
tifient et I'nn n’existe pas sans lautre. Quand nous nous
décidons, nous regardons la volonté et le libre arbitre comme
identifiés dans l'acte et toute autre distinction est ici ab-
straite. |

Le libre arbitre n’exige non plus aucune donnée ou élé-
ments nouveaux procédant d’une autre faculté de I'étre hu-
main. Le libre arbitre est la volonté elle-méme se décidant,
comme la volonté est la spontanéité avec conscience. Nous ne
distinguons dans le vouloir, ni éléments ni aspects, comme
dans le connaitre et le sentir, mais nous nous reconnaissons
dans nos actes comme unité indivisible, étant la faculté et I'effet
I'objet et le sujet du vouloir, de la volonté, vu que l'effet est



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 285

aussi bien & moi que la cause qui le détermine et les résolu-
tions et les forces qu’elle emploie dans son exécution. Mais mes
actes sont ma création volontaire.

I’essence de l'acte de la volonté consiste dans la résolution
de ma détermination a vouloir ou & ne pas vouloir. Peuim-
porte, pour apprécier mon acte et pour me juger moi-méme,
que je 'exécute ou non. L’exécution rentre déja dans les li-
mites compliquées de la réalité sensible, mais elle n’exprime
pas la pure causalité de mon vouloir. Le monde de la liberté
absolue finit au moment o1 'acte touche au monde sensible.

Ce n’est pas encore 12 toute la vérité. Le libre arbitre est la
cause, il peutaussi étre la fin et I’objet de notre volition. Nous
voulons parce que nous voulons et nous ne voulons pas pour
jouir ou pour souffrir ; la plupart du temps 'unique fin que se
propose notre libre arbitre c’est de vouloir pour vouloir, afin
que notre individualité s’affirme, vive et se manifeste de mille
maniéres.

La liberté n’est pas le libre arbitre. La liberté est un terme
rationnel, supérieur, né de la finalité totale de I’étre humain
et de ses relations théologiques ; c’est 'idéal de la vie, le salut,
la béatitude, non ce qui doit étre, mais ce qui est, elle con-
stitue le sujet de 'observation psychologique.

Je tiens pour avéré qu’au fond de tout phénomene propre du
sentiment ou de l'intelligence, se trouve sous entendue la per-
ception de la volonté. G’est comme un substratum des autres
facultés. La volonté comme attention dans le monde sensible,
comme aspiration dans 'ordre intellectuel, communique la vie,
le mouvement a toutes nos facultés, engendre toules les fonc-
tions de l'intelligence et du sentiment, répand partout les no-
tions d’étre, de fondement ou de cause qui illuminent le champ
de la psychologie. Elle est la premiére dans I'ordre naturel des
facultés, et ’hnomme pourrait se définir d’une maniére plau-
sible, au point de vue du sens commun comme au point de
vue scientifique en disant : « Je suis celui qui veux. »

Je veux, parce que je suis un individu, parce que j’al la fa-
culté de vouloir et je veux plus ou moins ou je ne veux point.
Je suis l'unique cause de mes volitions. Ma conscience me



286 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

donne la ferme assurance de ce fait. Mes organes et mes fa-
cultés peuvent me solliciter en m’exposant avec le langage de la
douleur leurs besoins, leurs appétits ; m’avertir par leur lassi-
tude, me prier par leur fatigue ; mais j’accéde & leurs priéres
ou je ne les écoute pas; je vais & I’encontre de toutes mes
facultés, jusqu’au point ou elles tombent inertes ou épuisées.
Alors sans doute je reconnais que vouloir n’est pas pouvoir,
que ma volonté a une limite dans la réalisation, limite qui pro-
vient de ma nature finie, et si je connais par expérience la
limitation de ma nature, je connais aussi que ma volonté est
absolue. Voila le mot exact : Ma volonté est absolue ; telle en
est ’essence, elle ne dépend de personne, n’obéit & personne.
Elle agit pour moi, ses déterminations ont leur origine en elle-
méme, elles finissent en moi, leurs conséquences et leurs
résultals sont pour moi. L’essence surnaturelle, divine ou sa-
tanique, mais en tout cas surnaturelle qui se trouve en notre
étre, brille d’'une évidence incontestable dans cette faculté
puissante, le libre arbitre de 'homme.

Lorsque mes membres, mes muscles sont épuisés, fatigués,
lorsque mes organes et mes sens sont troublés, inertes, ma vo-
lonte se reléve encore indomptable, superbe, et crée une série
infinie de volitions. Si mon intelligence se heurte & la limite, je
ne m’avoue pas vaincu, comme dit le vulgaire et la décision est
aussi tenace, persévérante, que l'obstacle est visible et infran-
chissable; cette décision persiste encore avec le désespoir et
le remords, lorsque se réalise la conjoncture et le moment
tant désiré par ma volonté.

Le terme que signale la limite des opérations de ma volonté
ne se montre pas dans les fonctions de cette faculté qui sont
la disposition, la délibération et la résolution. Dans ce monde
interne ma volonté ne connait jamais de limites. Mon es-
sence spirituelle se révele dans toute sa pureté. Mes desseins
et mes projets aspirent trés haut : je veux connaitre Dieu,
m’unir 2 lui ainsi qu’a sa sainteté ; je veux m’élever & son om-
niscience, pénétrer d’un rapide coup d’ceil tous les mystéres
de I’étre et du savoir ; je veux accwmuler chaque fois plus de
gloire, d’'immortalité et de bonheur. C’est en vain que tout ce



SEANCE D’OUVERTURE DE L’UNIVERSITE DE MADRID 287

quil y a dans notre nature spirituelle et corporelle se ligue
contre notre volonté ; c’est en vain que le bon sens, la rai-
son, la prudence, les croyances, les perspectives ou promes-
ses de récompenses ou de chatiments me conseillent, m’or-
donnent, me dissuadent ou prétendent m’intimider ; je veux,
et altier et superbe, je médite des projets innombrables sans
que la volonté se lasse ou se fatigue, sans qu’elle rencontre de
barriéres quil’arrétent, sans que ma persévérance obstinée,
croissante, faiblisse un seul moment si ma volonté la soutient.

Je le répéte, ’essence de la volonté est d’étre absolue, elle
est cause libre et indépendante de toule nécessité interne et
externe, libre méme d’étre libre, elle se plait dans le caprice
et I'arbitraire.

Ceux qui enseignent qu’il n’y a pas de connaissance qui dise
mieux et plus clairement que la volonté ce qu’est l’essence
humaine, ont raison ; ceux qui croient que la conscience de la
volonté est la meilleure et la plus compléte démonstration de
la spiritualité humaine, doivent considérer leur crovance
comme un axiome, et ceux enfin qui voient dans la volonté
I'exposant propre et naturel de la substantialité individuelle, as-
surent une base solide & ce principe d’individualisation (specifi-
cation) qui semble submergé dans la philosophie contemporaine
entre les flots et les courants du matérialisme et des écoles
panthéistes.

La volonté est comme 'individu, tenace et inconstante, su-
bite et irréfléchie dans ses résolutions ou bien distraite et
faible ; prompte et énergique dans la région spirituelle, deé-
faillante, timide et versatile dans la région sociale ; hier im-
domptable, demain elle sera molle, reflétant dans ses actes
toutes les conditions du sujet, celles qui sont permanentes et
propres aussi bien que celles qui sont accidentelles et ac-
quises. Les modes de la volonté sont aussi variés que la
vie est complexe dans les limites et les conditions des fa-
cultés de 'homme. La volonté est sensible, rationnelle, in-
dividuelle, générale, vague ou indéterminée, selon qu’elle choi-
sit pour champ ou pour objet tel ou tel sentiment, telle ou
telle idée; ou bien associée i la fantaisie elle se donne libre



288 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

carriere se déployant dans de magnifiques créations de son
imagination.

II

Mais, disent les psychologues, la volonté a la faculté de déli-
bérer; c’est 14 une de ses fonctions. Ils ajoutent que quand
elle prend une décision ou forme un projet, elle délibére, pése
ou mesure 2 l'instar de la balance et opte pour ce qui l'en-
traine avec le plus de force. — Oui, la délibération que les
psychologues analysent en faisant comme un momenl. antérieur
a la résolution, est contenue dansla volonté ; c’est un symptome
trés heureux. La volonté peut délibérer, mais elle ne délibére
pas toujours, la délibération n’est pas un fonction nécessaire
elle est virtuelle et libre. Si mon esprit délibére et écoute at-
tentivement l'intérét et le devoir, qui me sollicitent en sens
contraire, c’est parce que je veux délibérer. Rien dans la
nature de la volonté ne m’impose cette délibération et je sais
avec le sens commun que j'ai exécuté beaucoup d’actes sans
Yy penser. |

La délibération est virtuelle et, quel que soit le poids d’une
des tendances, la grandeur et 'attrail de ses motifs, je puis
écarter son avis et me déterminer en sens opposé. Si la déli-
bération était nécessaire, je ne pourrais agir contrairement
aux résultats auxquels elle aboutit; aprés avoir constaté ce
qui est le plus juste, le plus honnéte ou le plus convenable,
je puis néanmoins ne pas écouter la voix du devoir ou de I'in-
téret, ni lui obéir et agir comme il me plait.

Comment nier, depuis saint Augustin, la lutte qui en plu-
sieurs occasions s’engage dans mon esprit entre les différents
éléments moraux qui concourent a la réalisation d’un fait?
Ce sont autant d’angoisses que, comme le docteur d’Hippone,
nous pourrions tous avouer; mais comment méconnaitre
qu'aprés délibération, nous choisissons, nous optons et que
nous pouvons opter, choisir entre délibérer ou ne pas déli-
bérer? Comment méconnaitre qu’il y a des degrés d’intensité
dans la volonté, et que la spontanéité qui est a la racine, se
refroidit, tourne a la réflexion, et que la délibération signale



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 289

ce moment-la; mais aussi que la volonté augmente en énergie
dans le courant de la vie?

La délibération n’est qu’un rapport entre la volonté et I'intel-
ligence par suite de la réflexion ; elle ne porte en rien atteinte
a lintégrité du caractére absolu de la volonté. Mais, dira-t-on,
« c’est qu’il n’y a pas de volition sans motif, parce que la
volonté n’apparait pas sans que quelque chose la force a agir. »
Ce point a été discuté d’une maniére trés subtile, trés com-
plete par Descartes, Bossuet, Leibnitz, Kant, Reid et, de nos
jours par I’école spiritualiste francaise, depuis Jouffroy jusqu’au
dernier ouvrage de Janet. Si les convictions de Bossuet et
de Reid sont précises et claires, ’embarras est évident chez la
plupart des philosophes cités. Il n’est pas nécessaire de recoarir
a la théorie de l'indifférence de la volonté, soutenue par Bos-
suet, quoique les réfutations qu’on lit dans beaucoup d’ouvrages
de cette profonde théorie qui a le tort d’étre incompléte, ne
soient pas convaincantes. Est-ce un fait que notre volonté,
aprés mure délibération, sollicitée d’agir en sens contraire par
des motifs puissants, décide de ne faire ni 'un ni 'autre ? Le
cas est fréquent, anjourd’hui surtout. On ne peut nier qu’il n’y
ait ici résolution, et cependant elle n’est née d’aucun des
motifs cui sollicitaient contradictoirement. — C’est, dira-t-on,
qu’un troisiéme motif apparait. Sans doute, mais ce motif n’est
ni la passion, ni I'idée, le bien ou le mal, le vice ou la vertu;
c’est-a-dire aucune des réalités qui sont dans la nature hu-
maine ou que la raison de I'homme connait et qui, depuis Des-
carte et Spinosa, forment le cadre des motifs qui entrainent la
volonte.

Ce n’est ‘pas un motif négatif, car le terme implique contra-
diction, bien qu’il soit clair qu’il pousse & ne pas agir,
quand les autres sollicitent des actes. Le motif qui nie toute
la réalité qui sollicite activement 'homme, n’est pas le motif
qui détermine la cause, mais la cause elle-méme. C’est un con-
cept, disent les kantiens, produit de mon entendement et sans
autre réalité que celle que lui préte 'opération de mon enten-
dement, et qui étant une pure abstraction, suffit pour nier
lefficace des autres motifs réels, vivants, aussi vivants que les

THEOL. ET PHIL. 1875. 19



290 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

passions, aussi réels que la loi morale. Si par motif on entend
le pur concept subjectif, & la bonne heure; qu’on répéte alors
l’axiome de l’école « sans motif il n’y a pas de volition; »
mais qu’'on remarque que ce concept subjectif est forgé par la
volonté qui provient elle-méme d’une soumission servile de
Ientendement, et est, comme on dirait vulgairement, un expé-
dient imaginé arbitrairement pour la circonstance. Il suit de 1
que l'arbitraire propre du libre arbitre est la source de ces
résolutions, que Bossuet et Reid considérent comme filles de
Iindifférence de la volonté, oubliant que I'absolu ne soutient
que des relations volontaires, qu’il est contradictoire avec
I’essence de 1’absolu de supposer qu’il en soutient nécessaire-
ment. —
S'il n’y pas de volition sans motif, il serait nécessaire d’a-
jouter que la volition se décompose en trois moments, &
savoir la volonté qui crée le motif, le motif comine cause se-
conde et l'acte motivé, ce qui est une pure logomachie. —
Mais la liberté n’est pas l’arbitraire, objecte-t-on : Dieu est
libre, mais non arbitraire. — Le sens commun ne confond pas
liberté avec libre arbitre. Le libre arbitre est un mot pure-
ment humain. En Dieu réside la liberté, mais non le libre
arbitre. L’homme a le libre arbitre, et en se perfectionnant il
peut arriver & la liberté. Dieu est infini et absolu, et absolu-
ment infini, et infiniment absolu, simple dans son essence, et
homme est fini, relatif, imparfait, perfectible, il est une
union d’essences, d’esprit et de nature. Cette diversité d’es-
sences qu’il renferme dans son étre crée des oppositions, des
contradictions, des résolutions et des luttes. Dans ce combat
chacune des essences déploie ses forces comme des armées
et & partir de l'apparition de la vie dans l'organisme, jusqu’a
la vision béatifique, ces puissances font des évolutions et
agissent dans la conscience humaine; le libre arbitre explique
énergiquement cette condition, cette nature dans toute l'ex-
tension de sa redoutable vérité.

Comme l'individualité est supérieure aux purs états passagers
et inconscients du sentiment ou de la raison, ainsi le libre
arbitre est supérieur a chaque détermination des inclinations,



SEANCE D'OUVERTURE DE L’'UNIVERSITE DE MADRID 291

de la passion et de la vertu. L’individualité peut arriver i étre
rationnelle et alors les motifs moraux la dirigent; ou bien elle
peut ne pas l'étre et alors elle se démene sans loi ni frein, et
se détermine par elle-méme, arbitrairement, ou en se livrant
a la passion, se mettant en servitude, se convertissant en
instruments de la colére, de la vengeance ou de l'avarice.

Quelle que soit la condition de I'’homme dans cette existence

agitée, ce n’est que par la force de sa volonté qu’il est ce
qu’il est et ce qu’il deviendra un jour.
- Mais, dit-on avec étonnement, le libre arbitre opte-t-il
entre le bien et le mal? Le fait de conscience, c’est que j'exé-
cute librement le mal. — Oh non ! s’écrie avec horreur la phi-
losophie spiritualiste de nos jours; le libre arbitre choisit le
mal par erreur : l'intelligence cultivée ne choisit jamais le
mal; on commet le crime par ignorance; entre ’homme cou-
pable et 'homme vertueux il n’y a qu'une différence de cul-
ture ; ce libre arbitre suppose dans la nature humaine une
tendance au mal, ce qui est une impiété et un blasphéme.
Ce funeste enseignement, ajoute-t-on, implique l'idée absurde
que le mal est réel et méme que le mal est aimable, perversion
derniére des doctrines et de ’enseignement! — Tout cela a été
écrit et amplifié de mille maniéres par d’éloquents psycho-
logues et surtout par des juristes et méme par des méta-
physiciens dignes d’une profonde estime.

J'y réponds simplement : c’est un fait de conscience que,
entre ce que je dois faire et ce que je ne dois pas faire, je me
résouds pour ce dernier. A quoi bon d’hypocrites optimismes!
jen appelle & la conscience honnéte de mes auditeurs, et je
demande si ce n’est pas un fait de conscience que dans la vie
individuelle chacun de nous a fait le mal le sachant et le
voulant?

Ne nous abusons pas avec des distinctions puériles : la
volonté ne choisit pas, elle se décide pour le mal, méme
quand elle le connait et en présence méme du bien. Il ne s’agit
pas de choisir, mais de prendre une résolution ; ce n’est pas
une comparaison d’essences et de modes comme celle qui pré-
side au jugement et au choix intellectuel ou esthétique, car la



292 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

volonté n’est pas l'intelligence; mais elle se décide pour le
mal, méme aprés avoir écouté les conseils et les avertisse-
ments de la raison. La raison est celle qui choisit entre la
vérité et I’erreur, une fois que I'on connait 'une ou 'autre la
raison reste subjuguée par la vérité, lesentiment n’aime pas le
laid, il est assujetti par I'amour du beau une fois gqu’il en a
gouté; mais la volonté est une essence distincle; s’il s’agit
de vouloir, nous suivons, dans I’acte du vouloir ce que la vo-

lonté ordonne que nous voulions. — C’est que la volonté,
dira-t-on, réalise dans la série infinie des actes humains,
I'essence humaine. — Sans contredit, mais elle la réalise

librement. — La volonté, objectera-t-on, ne tendrait pas au
bien comme tout ce qui existe y tend? — Elle tend au bien;
mais elle peut nier et méconnaitre sa loi, sa tendance et son
but.

Que réalise alors la volonté? quelle puissance, quel sub-
stratum actualise-t-elle, & quelle matiére donne-t-elle forme?
Elle change en actes le possible caché dans la virtualité hu-
maine, mais seulement dans la pure et absolue conception
individuelle.

Ou la volonté est une force qui pousse au mal ou au bien,
comme les fleuves courent a ’Océan, et alors le délerminisme
est clairement la négation de la volonté libre, ou le libre ar-
bitre est maitre de lui et unique auteur des actes moraux
dans 'homme. Je sais que le mal ne m’entraine pas, qu’il ne
me fascine pas et n’attire pas ma nature morale par la force
d’une virtualité secrete. Non; ce n’est pas le mal qui m’entraine,
c’est mol qui vais volontairement & lui. Est-ce parce que le
mal est attrayant? Non; c’est parce que sans l'aimer, en fai-
sant taire mes instincts naturels et mes intuitions divines, au
grand scandale de ma conscience morale, je fais le mal parce
que je le veux. — Mais le mal, poursuit-on, est une négation,
il n’a pas une substantialité..... — Eh bien soit! S’il ne I'a
pas je la lui donne avec ma volonté. L’homme rend le mal réel
en le créant individuellement. — Mais ce sera une abstraction,
un flatus vocis, un pur concept de mon entendement. — Oui :
ce sera ma création subjective, mais je déterminerai, s’il me



SEANCE D’OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 293

plait, tous mes actes, par les suggestions de cette sombre
création de mon libre arbitre.

Elevons-nous autant que possible, griace & des distinctions
subtiles, par une chaine de causes qui nous donnent le pour-
quoi de nos actes, de Veffet & la cause, et de la cause seconde
A la cause premiere, nous reconnaitrons toujours le libre ar-
bitre comme cause absolue de nos actes, & moins que, niant
le libre arbitre, nous ne cherchions la cause en Dieu ou dans
la nature.

Les psychologues contemporains ne réfléchissent pas en ré-
pétant les uns apreés les autres, comme explication de ce choix
apparent du mal par le libre arbitre, que c’est I'égoisme qui
égare les fonctions de mon entendement, et que je place mon
profit personnel au-dessus de I'idée pure et désintéressée du
bien.

Ils ne réfléchissent pas qu’en raisonnant de cette maniere,
je mets I'intelligence au service de ma volonté et que je fais
des sophismes. Et c¢’est la tiche du remords de mettre & décou-
vert ma grossiere supercherie, car elle est bien grossiére celle
qui dit méconnaitre les intuitions premiéres et universelles
dans la raison de I'’homme. Par ces affirmations, disent certains
mystiques, il semble qu’on veuille faire croire que les incli-
nations naturelles, les impulsions, la propension, tout ce qui
se trouve de spontané dans I’homme, comme expression de
ce qu'll y a d’essentiel chez lui, est touché par I’enfer et est
aveuglément inspiré par le mal. — Pour le cas présent il
est indifférent que linclination soit infernale ou céleste; si
Pinclination est infernale et que je veuille la vaincre, je la
vaines: 1l en est de méme si elle vient du ciel. Autrement je
ne serais pas la cause absolue de mes actes: les inclinations
les détermineraient, les instincts seraient responsables de
mes actes.

Le péché et le crime ne sont pas des erreurs de 'intelli-
gence, et le savoir ne suffit pas pour chasser le mal. Tout en
connaissant le juste, nous commettons des injustices. L’histoire
est remplie d’exemples dans lesquels nous voyons que des
intelligences cultivées sont tombées dans le péché et le crime,



204 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

nous montrant ainsi, que la volonté n’est pas ’esclave de l'in-
telligence, mais que lintelligence conseille, exhorte, signale
les voies et les directions, rien de plus.

Entre ’homme vertueux et le méchant, il n’y a pas seule-
ment une simple différence de culture; il vy a la différence
entre ’homme qui, par la répétition volontaire de bonnes ac-
tions, acquiert la divine habitude de la vertu, et celui qui, par
la répétition volontaire d’actes mauvais, arrive, de récidive
en récidive, & commettre habituellement le crime. Les notions
et les idées qui importent & la vie morale se trouvent dans
toutes les intelligences ; elles sont le patrimoine universel et
lIe sens commun les connait, sinon d’une maniére scientifique,
du moins & un degré suffisant pour diriger la vie de la multi-
tude la plus éloignée de la réflexion philosophique. Il y aura
des circonstances aggravantes pour I'homme cultivé ; mais il
n’y en a pas d’atténuantes pour celui gqui manque d'instruc-
tion. Les systémes optimistes consolent; mais il faut y renon-
cer, si la vérité réelle les contredit, et ce n’est pas en feignant
des consolations et en révant des progrés qu'on instruit et
qu'on dirige les peuples. D'un autre coté, cet optimisme dé-
pouille 'nomme de sa grandeur morale, de sa couronne véri-
tablement surnaturelle dans ’ordre de la création. Cette cou-
ronne est la volonté, cette grandeur est ’essence absolue,
l'essence absolue, répétons-le, de sa volonté. Si elle est abso-
lue, si elle est la cause libre de tous les actes de Pactivité
morale, il n'y a personne dans le monde, ni hors de lui qui
puisse la régir, la dominer. Elle est cause absolue en ce
qui touche et concerne son monde individuel. Elle ne se
transforme pas en simple moyen, elle n’abdique pas, si ce
n’est lorsqu’elle veut se transformer ou abdiquer. Elle con-
sent, se soumet, obéit, il est vrai; mais c’est lorsqu’elle veut
consentir, obéir, ou se soumettre. On la forme, on peut la
faire devenir douce ot docile, de féroce et sauvage qu’elle
était: mais cette soumission, cette docilité est un mérite.

(C’est un terrible privilége, mais aussi c’est une grandeur
souveraine que celle de 'homme, superbe et satanique : recon-
naissant, confessant la vérité, la sainteté, la beauté ineffable



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 205

de Dieu, sentant les tendres appels de son amour, il rompt
tout & coup ce merveilleux tissu d’extases célestes, puis re-
belle, sombre, se tire & I’écart, fuit ce qu’il sait étre la vérité,
la bonté et la beauté parfaite; s’il n'escalade pas les cieux, il
accumule dans son esprit ironies et sarcasmes, impiétés et
blasphémes, contre I'Etre des Etres! Grandeur merveilleuse
qui nous éléeve dans le monde moral comme un autre Dieu,
fierté impondérable que ni le dogme accablant des peines
éternelles, conception gigantesque, comme l’ennemi contre
lequel elle était dirigée, n’a pu ni vaincre ni dompter! Oui
tout est nécessaire et rien ne suffit pour prévenir ’éruption
possible de ce volcan. Ce n’est pas guidé par 'orgueil humain
ni par le désir d’arracher ’homme aux séries zoologiques dans
lesquelles beaucoup le placent que je parle de ces trails dis-
tinctifs de la volonté humaine ; c’est le fait de conscience qui
m’oblige a affirmer que ’essence de la volonté est d’étre cause
absolue de tous mes actes, c’est une vérité capitale qui est en
relation logique et réelle avec la connaissance de l'individu,
avec I'importance de l'individualité, dans la théologie et dans
I’anthropologie. Contestez pour un moment a l'individualité les
caractéres (ue nous avons reconnus a la volonté; étudiez
Pindividualité & la lumiére des concepts que la sensibilité ou
I'intelligence nous procurent et vous ne découvrirez pas I'in-
dividu, au contraire il s’évaporera dans quelqu’une des invo-
lations ou des évolutions de I’étre ou du savoir universel, il
sera un organisme plus parfait que le gorille ou que I’anthro-
poide encore inconnu qui doit restaurer la série brisée par
I'injure de la nature. La volonté au contraire absolue, substan-
tielle, éternellement active, propre, spontanée, identique a
travers l'infini variété, libre et comme libre consciente, et
comme consciente personnelle, et comme personnelle respon-
sable, est de la plus haute importance pour l'individu.

Ce n’est pas une force comme le veut le fatalisme matéria-
liste qui imite Spinoza en ce point la; ce n’est pas une force
geénérale, gouvernée par la loi universelle, parce qu’elle est
cause absolue dans toute ’extension de l'individualité et par
son propre effet elle s’affirme comme une variété permanente



296 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

contenue dans les limites de l'espéce et du genre auxquels
I'individu appartient.

La théorie de la volonté ouvre non-seulement une large
place aux problémes théologiques et métaphysiques, mais je
maintiens qu’elle est la seule qui cararactérise la morale; et
lui donne un cachet sévere et pur, spécialement a la doctrine
des devoirs.

On mesure l'importance de la victoire par la grandeur de
I’ennemi; et la plus remarquable des victoires que ’homme
puisse remporter, c’est de vaincre, de convertir la volonté;
mais pour en arriver la il faut des vertus héroiques dont la
science morale démontre la raison, le fondement et I’efficace.

IIT

Mais dans mon opinion, ce qu'il y a d’absolu dans la liberté
humaine a été considéré comme un enseignement importun
sinon dangereux, par le plus grand nombre des penseurs. Le
fait s’opposait & tout enchainement, & toute systématisation
artificielle, scolastique; il portait l'attention sur des proble-
mes si ardus, touchant le role, la fonction de lindividualité
humaine dans I'ordre théologique de l'univers; il exigeait tant
de soins et la coopération de tant de siécles pour faire I’éduca-
tion de cette entité surnaturelle, toujours préte & se révolter,
a briser le cadre social, le mode fini et relatif de la vie terres-
tre, que, excepté quelques théologiens chrétiens qui la cru-
rent essentiellement mauvaise et irréductible, si la gréce
sanctifiante n’accomplissait le miracle de la conquéte de la
liberté, & peine cette doctrine laisse-t-elle des traces dans I’his-
toire de la philosophie.

Cette doctrine contrarie, en outre, cet optimisme pratique
s’étalant dans les universités, dans les académies, et dans les
salons quinous dépeint la vie sous les couleurs les plus douces,
les plus agréables, pourvu qu’elle soit ornée, extérieurement,
il est vrai, d’une certaine dignité, d’une urbanité complaisante
el servile. Il est bien pénible de devoir diriger la vie en co-
toyant des abimes, les yeux toujours fixés sur la boussole et
la main au gouvernail; il serait bien doux de méconnaitre les



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 297

tempétes et les angoisses que cette terrible divinité déchaine
au fond de notre existence; il serait trés heureux d’ignorer que
les plus redoutables des problemes sociaux et politiques nais-
sent de cette force, semblable & un fleuve qui doit étre ramené
dans le lit qu’il a quitté.

Que de mystéres dans la volonté de 'homme! disait Male-
branche. Que la volonté humaine est mystérieuse! a répété
derniérement Schopenhauer. Le traité de la liberté, écrit Schel-
ling, dans son second systéme, est le coeur et le nerf du systéme
de la science; c’est ce qui lie I'idée au fait. De 14, sans doute,
cette interminable histoire, cette réapparition de théories dé-
terministes qui occupent les théologiens et les philosophes du
XVIIe, du XVIIIe et méme du XIXe siecle, a force d’exhumer
les écoles du moyen age et de P'antiquiteé gréco-latine.

D’un autre coté, cette période historique qui s’ouvre par le
« je pense, donc je suis » de Descartes, s’attacha surtout au
fait de penser, de connaitre, s'imaginant que tous les mystéres
étaient enfermés dans ces deux facultés excellentes. Sous la
pression de cet intellectualisme cartésien qui régna et régne
encore, les autres facultés furent étudiées d’apres la regle qui
donnait la connaissance du penser, du connaitre, et la théorie
de la volonté resta obscurcie et oubliée. On se contenta d’ex-
pliquer le fait du libre arbitre comme un point prééminent
de la morale, comme un cas de délibération qui met en lu-
miére, d’une maniére pure et naturelle, les intuitions du
bien et de 'amour qui en effet ne se séparent jamais de
I'esprit de ’homme.

Ces causes sociales et philosophiques nous expliquent le
triomphe des optimismes qui ont inspiré la plupart des doc-
teurs déterministes. Mais I'objet de la science n’est pas dans les
livres et moins encore dans les désirs, dans les aspirations
historiques ; il se trouve dans la réalité de Dieu, de la nature
et de 'homme ; et la vérité exige qu’'on n’atténue pas, qu’on
ne masque pas les résultats obtenus par la science. A quoi bon
vouloir nous tromper nous-mémes, si malgré nos descriptions
pompeuses de la placidité et du bonheur de la vie, la lave
gronde non sous nos pieds mais dans nos cceurs? A quoi bon
prophétiser et promettre des merveilles, des paradis, s’il est



298 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

nécessaire qu'auparavant s’accomplisse le miracle de l'éduca-
tion, de la prudence, de la sainte abnégation qu’exigent la
beauté et la vérite pour vaincre avec 'aide du bien cette in-
domptable, cette tenace volonté, qui tord et couvre d’écume le
léger frein d’une société chrétienne et démocratique?

Les devoirs pour l'individu et pour la société apparaitront
avec d’autant plus de force que nous signalerons avec une plus
grande vérité les dangers que nous devons vaincre, les maux
que nous devons conjurer.

Les sciences anthropologiques ne sont pas des tableaux par-
faits, peints en vue du possible ; ils ne sont pas idéaux. L’idéal
et la perfection humaine seront un type, un modele qui bril-
leront sur le dernier sommet de la morale et de la théologie,
mais I'étude doit étre une étude de la realité actuelle, histori-
que de 'homme ; et g'il est certain que 'homme peut obtenir,
qu’il obtiendra la liberte, en en usant d’une maniére semblable
a celle de la divinité, il n’est pas moins certain gqu’on n’entre-
voit pas méme le moment ou ’homme sortira du domaine du
libre arbitre.

Les écoles déterministes, pas plus que celles qui s’inspirent
du rationalisme ou de la théologie chrétienne, ne réussissent &
m’endormir, & me consoler, & me satisfaire.

Laissant de coté tous les fatalismes, depuis le vulgaire isla-
misme jusqu’au matérialisme darwinien, parce que ’expérience
et l'observation interne renversent toutes ces hypotheses
d’une cause universelle et externe de mes actes; sans insister
sur la réfatation des écoles, qui tout en reconnaissant que la
cause est interne, la considerent comme déterminee par les
impulsions et les inclinations qui agissent spontanément; sans
revenir 4 I’examen des théories du dit déterminisme rationnel,
qui malgré ses distinctions délicates, affirme que la cause
étant interne, se détermine cependant par des idées ou des
concepts, doctrine qui, obéissant aux inspirations platoniques
et cartésiennes, est la plus populaire, dans les livres de psy-
chologie!, il reste encore les théories théologiques qui se pré-
sentent avec autant de variété, depuis Luther jusqu’aux der-

' Kant, Cousin, Jouﬂ'roy,' Simon, Hamilton, Mamiani, Saisset, Janet
Ravaison, Garnier, Ahrens, Tiberghien, Fouillet, ete.



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 299

niéres lueurs du mysticisme moliniste et du probabilisme
casuistique.

Le grand évéque de 'église latine disait avec raison: « La
question est trés difficile sur ce point-ci qu’il semble qu’on
n’adjuge pas la palme au libre arbitre humain sans nier la
grace, et qu'on n’éléve pasla grice sans annuler le libre arbitre
de 'nomme. » Les erreurs des philosophes sont trés graves;
mais leur gravité n’est pas comparable a celles des théologiens,
si celles-ci prétendent provenir d’enseignements dogmatiques
et chrétiens, car, ne ’oublions pas, la science et la vie sont
chrétiennes depuis plusieurs siécles; elles continueront a ’étre
dans des limites si étendues que la raison de ’homme les con-
fond avec I'éternité.

Depuis les pélagiens et les sociniens qui méconnaissaient la
grace pour défendre le libre arbitre, jusqu’aux enseignements
de Wicleff, Luther, Calvin, Jansénius et Quesnel, qui en élevant
la grace, niérent entierement le libre arbitre, la théologie et la
philosophie ont confirmé le jugement de 'illustre évéque : «ita
est difficilis ad discernendum.... »

La plupart des erreurs morales accumulées autour de cette
intéressante étude naissent de la doctrine erronée qui enseigne
que, sans l'action de Dieu, I’homme est incapable du bien, et
que lorsque la griace ne régne pas dans I’Ame humaine, c’est
I'enfer qui rugit en elle, estimant comme un péché la priére
meéme de 'impie et comme un vice la vertu exercée d’apreés le
consell de la philosophie. Mais d’aprés 'enseignement authen-
thique de la méme église catholique, toutes les actions du
pécheur ne soni pas perverses: il y a des actes qui peuvent
étre bons, non-seulement d’une bonté (justice) naturelle, mais
encore d’'une bonté surnaturelle. Ces exagérations démagogi-
ques (car il y a aussi de la démagogie dans la théologie), la-
mentablement reproduites de nos jours, furent condamnées
par le concile de Trente, par Pie V, Grégoire XIII, Urbain XIII
et Clément XI dans sa constitution Unigenilus, dirigée contre
les propositions de Quesnel.

Telle est la bonne doctrine, qui déclare que ’homme, éloigné
de Dieu, est capable de la bonté naturelle et surnaturelle.
Fénelon affirme, avec I’'approbation de la chrétienté : « Que la



300 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

volonté est pleinement en notre pouvoir et que Dieu nous
l'accorde pour la diriger comme il nous plait, et que si Dieu
nous prévient pour nous inspirer une bonne volonté, nous
conservons cependant la faculté de repousser son inspiration,
pour si forte qu’elle soit et méme de lui refuser notre consente-
ment.... Car sous l'inspiration méme d’un étre supérieur je
suis maitre de ma volonté pour vouloir ou non'; si nous
nous souvenons que le grand évéque de France enseigne:
« Que nous ne devons pas nous représenter enfer avec des
tourments effroyables, avec des lacs de feu et des flammes
éternelles.... Avec la rage, le désespoir et ’horrible grincement
de dents; que l'enfer est le péché méme; gue l'enfer est
I’éloignement de Dieu et les Ecritures nous le prouvent;.... —
« Gomprends, misérable pécheur, — ajoutele grand théologien,
comprends que tu portes 'enfer en toi-méme, car tu portes en
toi ton péché! » si nous rappelons tout cela il est impossible
de découvrir la base théologique du fatalisme de ceux qui
estiment que lacte méritoire est un effet de la grice et que
sans la griace ’homme s’achemine vers le mal.

La grice comme l'idée, comme Pamour, appelle, invite et
sollicite le libre arbitre; mais elle ne le contraint, ni ne Ile
soumet contre son gré et necessairement.

Les difficultés & concilier les attributs de Dieu avec le libre
arbitre de ’'homme ne donnent pas raison aux déterminismes
théologiques et méthaphysiques qui préoccupérent si fort
Descartes, Bossuet et Leibnitz et qui tout derniérement ont été
I'objet d’étude des écoles théologiques du protestantisme.

Mais, si le libre arbitre de ’homme se concilie avec la toute-
puissance de Dieu, parce que Dieu le veut et le permet, de la
méme maniére que I'étre de Dieu n’est pas incompatible avec
les autres étres, ni sa liberté avec la liberté humaine, laliberté
de vouloir de I'homme n’est pas en contradiction avec la
toute-puissance de Dieu, la justice divine n’est pas obscurcie
par la faculté de mériter qui éléve les hommes ; la contradiction
apparente qui existe entre la science et la prescience divines

' Buvres philosophigues de Fénelon, éd. Hachette, pag. 63. Sermon pour
le troisieme dimanche apres la Pentecote.



SEANCE D'OUVKRTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 301

d’une part, etle libre arbitre de 'homme de l'autre a été re-
gardée comme un probleme profond, téméraire et méme in-
soluble.

[’argument qui consiste & mettre face a face et extérieure-
ment l'infini et le fini comme opposés, parce que Dieu connait
I'avenir et par conséquent I'action future qui doit nécessaire-
ment s’accomplir, sous peine de donner un démenti & la pre-
science de Dieu, et si elle s’accomplit cela doit avoir lieu
comme Dieu le savait, cas exiréme dans lequel on méconnait
et nielaliberté de 'homme, cet argument, dis-je, fascina Des-
cavtes, Leibnilz, Bossuet, d’autres théologiens et de nos jours
des philosophes rationalistes comme J. Simon, aprés avoir
donné naissance au moyen age a des distinctions fameuses
dans la science de Dieu, et dans I'antiquité ecclésiastique aux
perplexités du grand évéque de P'église latine, aux efforts du
profond et audacieux Origene.

Tout probléme qui touche a ’essence de Dieu est téméraire,
parce que la langue humaine manque d’expressions claires et
preécises sur cette matiére, sans doute parce que la raison n’ar-
rive pas sur ces hauteurs & une connaissance entiére et adé-
quate. Mais c’est en vain que Descartes et Bossuet ont conseillé
un respect humble pour ces deux vérités, maintenant ferme-
ment la science de Dieu et le libre arbitre humain, comme les
deux extrémités certaines d’une chaine, quoique les yeux ne
puissent pas voir les anneaux intermédiaires qui rattachentl’'une
a l'autre; en effet, ni la théologie, ni la philosophie ne furent
satisfaites par cette prudente réserve. Les uns remarquérent
que, de méme que la liberté humaine ne s’oppose pas a la
toute puissance de Dieu, parce qu’il s’agit exclusivement de la
faculté de wvouloir, qui est ’essence du libre arbitre non de
la liberté d’agir, qui touche, déja, aux obstacles et aux lois du
monde fini (ils remarquérent dis-je) que la prescience de Dieu
ne contredit pas la liberté et le libre arbitre, parce que ce qui
était prévu c’étaient les mémes volitions ; et quand cette doc-
trine des prédéterministes parut insuffisante, on se souvint que
anciennement le grand Origene avait dit : « Que la préscience
de Dieu n’est pas la cause des faits, qui dépendent de notre



302 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

volonté, » et que de la méme maniére que la prévision ne
détermine pas le fait comme la chute dans ’'abime de I'aveu-
gle qui, téméraire, suit le chemin qui y conduit, n’est pas
déterminée par le fait qu'on voit et prévoit sa chute, ainsi le
fait que l'action humaine est vue ou prévue par Dieu ne
change pas la nature de 'action. — Dieu peut voir et prévoir
les actes de I'homme sans que cette vue et cette préscience
change la nature des choses humaines. Et en suivant cette
voie on a insisté pour démontrer que les choses arrivent, non
parce que Dieu les a prévues, mais Dieu les a prévues parce
qu’elles doivent arriver, et on conclut alors rationnellement et
pieusement, sur cet intéressant probléme, que la difficulté git
dans la maniére de connaitre de Dieu, comme Origéne l'avait
déja indiqué.

Le chemin une fois tracé, la spéculation théologico-mé-
taphysique le parcourut, et & force de nombreuses tentatives
et de fréquentes défaillances, aujourd’hui elle sait que la con-
naissance de Dieu comme celle de ’homme est une connais-
sance véritable, et par conséquent de ce qui est réel, sans que
la chose, sujet et matiére du connaitre, change par le fait d’étre
connue. — L’action connue comme devant arriver immédiate-
menf, arrivera nécessairement. Ce qui est connu, comme
chose qui doit arriver librement, arrivera, et cela librement
aussi, non parce que Dieu I'a prévu, mais en vertu d'une
détermination libre de ma volonté.

Le fatalisme théologique de Luther provenait de la croyance
erronée que Dieu ne connait le passé et 'avenir que dans un
éternel présent, tandis que la vérité c’est que Dieu connait le
possible comme possible et futur, etil ne le prévoit que comme
des possibilités futures. Si Dieu le connaissait comme des réa-
lités présentes, le possible se changerait en nécessaire et la né-
cessite en une negation de la liberté. Dieu ne peut connaitre si
ce n’est en vérité. Il ne peut pas connaitre le possible comme
réel, le présent comme futur ou le contingent comme néces-
saire, mais chacune de ces choses comme elles sont en elles-
mémes. Dot il résulte d’une maniére claire et concluante
qu’on ne considére pas la préscience divine comme inconcilia-



SEANCE D'OUVERTURE DE L’UNIVERSITE DE MADRID 303

ble avec la liberté de ’homme, de facon a étre obligé de limiter
d’une maniére quelconque la doctrine du libre arbitre telle
qu’elle a été exposée plus haut.

Ce que signifient et expriment ces problémes de la toute
puissance, de la bonté et de la science de Dieu et qui apparais-
sent inévitablement quand on considére le libre ‘arbitre hu-
main, c¢’est qu'en effet ce libre arbitre, énergique expression
de l'individualité, est le point ou se relient toutes les concep-
tions métaphysiques; il estle foyer ou se concentrenl tous les
enseignements religieux et philosophiques.

Ce qui met en évidence cette relation, ce vivant enlacement
des problemes théologiques, métaphysiques et psychiques,
c’est qu'il n’est pas possible de fixer I'attention sur quelque
chose d’humain sans aller par le courant naturel des faits et
des idées jusqu’a Dieu, ol la raison trouve une lumiére inextin-
guible et des horizons qui s’étendent et s’élargissent avec une
rapidité vertigineuse; ce gue cette ascension naturelle et ca-
ractéristique met en évidence en poursuivant I'explication des
faits, c’est I'absurdité de nouveaux docteurs, qui considérent
ce qui est trés élevé, excellent, parfait comme effet, épanouis-
sement et développement de ce qui est inférieur. Mais, selon
nous, la déduction la plus intéressante de ces vérités c’est que
ni dans la théologie, ni dans la métaphysique, ni dans la psy-
chologie, et moins encore dans les sciences naturelles, il n’y a
rien qui démente, 'indépendance native du libre arbitre, son
empire absolu sur notre vie morale, que, par conséquent,
nous sommes seuls responsables, si nous ne parvenons pas &
porter le ciel dans la conscience, et a jouir de la vie éternelle
méme dans cette existence finie et accidentée, selon la pro-
fonde expression du pieux Schleiermacher.

Pour obtenir un si grand prix, il fallait en premier lieu con-
stater I’énergie inexpugnable de la volonté. Elle peut tout, et si
elle veut le mal, il est certain qu’elle passe par dessus toute
chose ; mais si elle veut le bien, il n’y a rien qui I’arréte ou la
paralyse. Commentlui donner ’'amour du bien ? Comment l’assu-
jettir & la belle loi du devoir ? Comment I'incliner et la maintenir
dans 'aspiration vers le divin et dans la pratique de la vertu?



304 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

Cest le travail, le combat de la vie; toute la science théologi-
que, philosophique et naturelle doit se résoudre en legons, en
exhortations en vue de ce travail. Et si les matérialistes mo-
dernes prétendent que nous préchons l'orgueil lorsque nous
proposons des fins divines et héroiques & la vie de 'homme,
quant 4 moi jentends que leur humilité, lorsqu’ils se rapetis-
sent pour ne pas dépasser la stature du singe, serait digne
d’attention sielle était humble, et leur simplicité admirable si
elle était simple. Mais on sait que depuis le tonneau de Dio-
geéne U'excentricité atteste 'orgueil.

IV

Le sentiment de la dignité humaine n’est pas un feu d’arti-
fice, ni un sophisme d’école. C’est un sentiment d’une univer-
salité incontestable, il n’y a pas de conscience humaine qui le
méconnaisse. Tenir la dignité comme critére instinctif pour
juger les paroles, les actions humaines, c’est reconnaitre,
avouer notre personnalité individuelle, et on trouve dans
I'étude de la personnalité le divin comme raison de ’humain.
C’est pourquoi les maitres des sciences morales et théologiques
partent du fait de conscience; ils partent du sentiment de la
dignité et établissent la parente, la filiation de 1’h0mme, non
seulement avec la matiére en effervescence, mais encore avec
les puissances spirituelles qui peuplént le monde de 'amitié,
de Yamour, de la famille, de la patrie et de humanité. Ce
serait une entreprise difficile que de vouloir former la volonté
en cha.ngéant le libre arbitre en liberté, si la volonté n’était pas
mienne, c’est-a-dire, attribut de mon étre, ou si elle s’élevait
libre et 1solée au fond de mon esprit, car elle n’est individuelle
qu’ad condition d’étre & la fois genre et espéce. C’est parce que
la volonté est une faculté & moi, un attribut & moi, que je puis
lui assigner une fin, la mettre en relation avec une loi qui ne
provienne pas de son caractére particulier comme pure vo-
lonté, mais d’une connaissance complete de tout ce qulest
Phomme. Si elle était sujet et non prédicat, si elle n’était pas
attribut, il serait inutile de s'obstiner dans V'étude des lois
morales et nous devrions nous limiter & commenter Scho-



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERISITE DE MADRID 305

penhauer, admirant comment une force sans autre loi et fina-
lité qu’elle-méme, courrait dans ’espace, faisant des miracles
au point que le passage de ce feu follet, de cette comete sans
orbite, créat des prodiges d’harmonie, de perfection dans les
cieux et sur la terre.

La volonté m’appartient : elle m’appartient naturellement et
rationnellement. La mettre & son lieu et place, la maitriser, en
changeant le libre arbitre en liberté, tel est le probléme; réa-
liser I'idéal de ’homme juste, ¢’est obtenir qu’elle me serve avec
ardeur, ténacité et fermeté pendant le cours de la vie.

Me servir n’est servir ni ma passion, ni mon vice, mon
intérét ou mon intelligence ; c’est me servir, moi, dans I'unité
harmonigue de mes facultés et de mes propriétés, dans le
divin concert de tout ce qui constitue mon étre, mon essence
et qui exprime mes relations constantes, permanentes avec les
autres etres et avec Dieu.

Si parce qu’elle est prédicat et non sujet je donne & la vo-
lonté une finalité qui concoure & accomplir la volonté totale
parce qu’elle n’existe pas seule et isolée dans l'esprit,j’établis
ses relalions avec d’autres facultés du sujet comme unie dans
sa racine et dans sa base avec l'intelligence et la sensibilité.

Si I'intelligence ne subjugue pas la volonté elle influe gran-
dement sur elle, comme l'indique la généralité de ’erreur spi-
nosiste qui voit dans l'intelligence la cause de la volonté. Elle
influe d’abord en ne lui donnant ni tréve ni repos, refléchissant
dans la volonté les flots de sensations, de concepts et d’idées
que les facultés intellectuelles recoivent, composent ou pro-
voquent,

Silintelligence est puissante, active et énergigue; si guidée
par la méditation elle jouit d’idée claires, précises, et possede
des termes exacts, I'influence en sera augmentée parce qu’elle
est en raison directe des convictions qu’elle procure.

On dirait que la volonté est du sang, de I'énergie, qui,
accumulé dans un centre vital étouffe, asphyxie le sujet
moral, mais qui en circulant activement et vigoureusement
remplit de vigueur tout I'organisme spirituel et entretient la
santé dans toutes les facultés.

THEOL. ET PHIL. 1875. 20



306 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

A mesure que Pintelligence gagne des forces, le libre arbitre
en perd. L’accroissement de l'intelligence dépouille lentement
le libre arbitre de son dangereux caractere arbitraire; l'intel-
ligence obtient la haute main et triomphe quand elle crée 'ha-
bitude de la réflexion et de la délibération. Une fois que la
volonté est habituée a délibérer et ue l’habitude en est ac-
quise, par cette seconde nature, lindividu est toujours en
présence de quelque chose de supérieur, de général,d’universel,
d’éternel; l'action de ce qui est métaphysique et divin s’ac-
centue graduellement; et si la rébellion est encore possible,
¢’est comme 3 titre d’accident, de malheur : I'effroi et la con-
sternation qui en résultent, pour la conscience, fortifient de
plus en plus 'empire de ce qu'on a déjh conquis.

De cette maniére la raison concourt a réaliser les fins su-
prémes de lindividualité humaine, '’encadrant dans des actes
libres, dans la loi divine des choses et des étres. La résolution
n’exige pas des spéculations profondes, alambiguées sur l'infini
et 'absolu. La conscience propre suffit comme sujet et matiére.
La méditation réiléchie, 'examen de conscience, comme dirait
le vulgaire, donne un monde de connaissances, et il n’y a pas
de connaissance qui profite mieux que celle qui nous arrive
immediatement.

Il n’y a point d’excuses pour ne pas recourir a cette source
de salut. Point n’est besoin de scalpels, de creusets, d’in-folios,
pour acquérir cette science du salut. Le livre est toujours
ouvert dans P’ame; ’expérience toujours a point dans notre
conscience et quand nous sommes habitués a I’écouter, la lecon
est incessante, parce que la méditation sonde, découvre dans
chaque étude des horizons infinis et variés.

Plus on persévére, plus la récompense par laquelle la domi-
nation s’affirme est grande; lorsque la connaissance revét des
formes semblables & celles de la volonté, son influence s’ac-
croit d’'une maniere indicible. Pour que la volonté s'arréte de-
vant la raison, il est nécessaire que I'idée soit précise, claire et
s’il est possible absolue. Il faut que le devoir soit connu de
Ientendement, comme impératif, catégorique, inéluctable, que
méme il 0’y ait pas la moindre place pour un probabilisme
énervant. Le libre arbitre est arrété par l'affirmation absolue



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 307

d’une loi morale, immuable, éternelle, nous présentant un
absolu divin en face d’'un absolu humain ; mais I'indécision, la
perplexité ou 'obscurité dans la raison et les sophismes sub-
tils dans I’entendement, ouvrent au libre arbitre un champ, des
horizons incommensurables. Le libre arbitre est aveugle, si
la raison ne donne pas l'affirmation absolue du bien et de la loi
morale ; sila conviction rationnelle du devoir n’est pas claire
et précise, la volonté reste sans contrepoids et il est inutile d’en-
trer en lice avec elle.

Mais ce n’est pastout. Cette pondération, cet équilibre des fa-
cultés exige que le fondement, la raison du devoir et de ’obli-
gation morale ne soient pas étrangers, extérieurs & ’'homme. Ma
conscience doil les examiner, les confirmer, c’est une condi-
tion essentielle ; c’est ma conscience qui doit influer immeédia-
tement sur ma volonté, il n’y a pas d’influence importante
exercée sur celle-ci sans cette intervention. Ne soumettez pas
votre volonté & un autre pouvoir, & une volonté, fussent-ils
divins, si votre conscience ne les a pas acceptés et reconnus
en en approuvant les préceptes.

Cette ceuvre d’une nouvelle création que nous devonsaccom-
pliv parait impossible ; elle le serait, en effet, si nous n’étions
doués d’une propriété divine, la conscience; ce fait nous pro-
cure des moyens abondants, des forces inépuisables.

Nous renaissons au contact de la conscience, chaque fois
avec des forces meilleures, méme dans les miseres et les fati-
gues extrémes. La conscience s’ouvre de telle maniére au
simple contact de notre attention que, quels que soient les faits
qui motivent notre examen, les degrés qui se présentent et
nous invitent & monter sont innombrables. La religion, P’art, la
société, la patrie et la famille, toutes les sphéres du sentiment
contribuent avec leurs appels énergiques a réveiller notre
conscience, a découvrir des relations et des liens qui nous éle-
vant & nos propres yeux enchainent avec douceur le libre
arbitre, I’habituent & la contemplation du devoir.

Une fois accompli ce premier degré de I'’éducatlion morale,
consistant dans une nouvelle création de soi, grice au concours
harmonique et actif de toutes ses facultés, 'homme doit lutter
encore pour obtenir le mérite supréme, qui n’est autre que



308 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

celul d’étre une image sainte, un ministre actif de I'Etre qui est
bonté infinie, verité absolue et beauté parfaite.

Elle ne suffit pas cette vie négative, qui consiste & ne pas
faire le mal en donnant au libre arbitre 'amour du divin au
moyen de la raison et de la sensibilité ; il faut faire le bien
avec une intention pure, par amour du bien ; la force invincible
de la volonté doit étre 'ancre du salut. Cet 1déal est réalisable
une fois que ma volonté veut ce qui est universel, qui dure
toujours et qui domine la suggestion individuelle; cela est
aisé, une fois que le cercle de notre pensée a été dépassé; cela
est facile, une fois que notre amour est dirigé vers des entités
supérieures, telles que le prochain, la famille, la patrie, ’hu~
manité, Dieu, et que 'amour de soi a été mis a l'arriére-plan ;
cela est naturel quand nous agissons, non plus comme une
individualité parcourant le monde et I’existence armée de son
libre arbitre, mais comme force éternelle, intelligente et libre
qui contribue d’une maniere digne de récompense a la réalisa-
tion de lois providentielles, donnant & Dieu la possession
pacifique de notre &me, afin que notre puissance et nos actes
concourent a sa gloire.

(Pest alors que la liberté humaine sera rendue semblable &
la liberté divine, alors nous aimerons le devoir; le péché ne
souillera pas la pureté divine de notre volonté ; c’est alors que
se manifesteront ’état parfait, 'accomplissement des comman-
dements divins, les abnégations, les héroismes spontanés.
Notre vie est alors terminée et il ne nous reste plus rien a faire
dans le monde; la mort est alors une tendre amie, une salu-
tation céleste. — Alors.... mais je dépasse les limites de cette
simple étude de psychologie populaire ; je tombe dans la méta-
physique et la théologie ol je n’ai pas besoin d’aboutir.

Rappelons-nous toutefois que cette perfection est notre ceu-
vre, qu'elle constitue notre mérite. Alors, grice & nos soins,
les semences que la Providence a déposées dans notre dme
portent des fruits; ce qui est humain va au sein de la divinité.
Mais si telle est la récompense, la lutte est rude et il convient
de s’y engager avec une parfaite connaissance des amis et des
adversaires.

Si nos passions sonl connues dans le cosur, nos devoirs ne



SEANCE D'OUVERTURE DE L'UNIVERSITE DE MADRID 309

le sont pas moins dans lintelligence. Il n’y a pas seulement,
comme l'’entendait Kant, ceux qui naissent d’une relation de
ressemblance ou d’identité ; il en est aussi qui ont leur source
dans des relations d’infériorité ou de dépendance, et d’excel-
lence ou de supériorité. Les devoirs envers Dieu, envers nos
semblables, envers ’humanité, envers les étres inférieurs, sont
profondément gravés dans notre conscience; leur accomplis-
sement ne peut pas produire de conflits téméraires pour
I’homme de volonté énergique, quoique en pensent les docteurs
casuistiques.

Ces conflits n’existent pas, vu 1’échelle dialectique des de-
voirs. Ce qui est élevé et parfait triomphe toujours de ce qui
est particulier et imparfait. Qu’est-ce qui hésite entre l'indi-
vidu et la famille ? La famille elle-méme. Entre la famille et la
patrie, la meére patrie a des droits sur notre vie el sur celles
des notres ; tout céde devant la vérité et la justice, tout fléchit
devant Dieu, source de la vérité et de la justice. Aspirons & la
perfection, il ne nous manquera jamais ni loi ni régle pour
toutes les circonstances de la vie.

Nous sommes loin, en général de ce degré de vertu; la
science doit conseiller et diriger le plus grand nombre, I'Uni-
versité ne nie pas ce devoir d’é¢ducation, devoir élémentaire
dans une institution d’enseignement. C’est pourquoi, contre
tous les enseignements déterministes, anatomiques ou théolo-
giens, psychiques ou chimiques, nous enseignons, que dis-je?
nous rappelons que dans la conscience individuelle s’éleve
une lecon sévere, immédiate et irréfutable. Nous rappelons
que celui qui manque a son devoir le fait parce qu’il le veut;
que celui qui péche, sait qu’il péche, et peche parce qu'’il
veut; qu’il n’y a ni désir, ni passion, ni emportement, ni
suggestion satanique auxquels la volonté de ’homme ne mette
un frein, qu’elle ne réprime si elle veut les vaincre. Nous rap-
pelons que la loi du devoir est inflexible, pure, parfaite; que
le devoir n’admet pas de délai, qu’il n’y a point d’excuses aux
yeux de la conscience ; que celui qui n’écoute pas la loi du
devoir c’est non parce qu’ll ne ’entend pas, mais parce qu’il
ne veut pas l'accomplir; qu’il n’y a pas d’influence, de cir-
constances, d’emportements, ni d’ennuis qui expliquent ce qui



310 DON FRANCISCO DE PAULO CANALEJAS

est inexplicable devant la loi morale ; que la conscience, enfin,
n’est pas une voix; c’est un fait journalier; ce n’est pas une
virtualité, mais un acte vivant; c¢’est la vibration éternelle qui
témoigne d’une maniére perpétuelle du fait de notre liberté
et dont I'essence et les fonctions sont inaltérables, quoique les
formes en soient variées et multiples. C’est le soleil pénétrant
dans un bois touffu; la lumiére se brise, se réfléchit, se re-
fracte, se décompose et se combine variant de couleurs, de
teintes et de rayons, en passant & travers les troncs, les ra-
meaux, les feuilles et les fleurs agitées par les vents, mais elle
penétre tout, éclaire tout.... Nous devons ou accepter le fait
de la liberté avec ses fruits naturels, ou, puisque nous ne pou-
vons pas nous fuir nous-mémes, vivre dans la contemplation
forcée et repoussante de notre avilissement.

Notre volonté seule conduit et détermine notre vie: nous
le savons tous; et il est nécessaire que nous le disions: nous
sommes libres, mes actes sont miens ; je réponds d’eux. Je sais
que Je suis libre parce que je le suis; sl je ne ’étais pas je ne
le saurais pas. Oh! Nous savons tous que nous ne sommes pas
des dieux ; si nous I’étions, nous le saurions de cette certitude
spontanée avec laquelle nous savons que nous sommes libres!
Contre cet éternel fait de conscience, toutes les argumentations
sont futiles; en conséquence acceptons courageusement la
responsabilité de nos actes. Si nous sommes rebelles devant
Dieu ; si nous nions et transgressons la loi morale; si efféemi-
nés ou égoistes nous n’accomplissons pas nos devoirs ; arriere
les sophismes, confessons que nous nous trouvons dans de
telles miseres, par un acte libre de notre volonté; respectons
comme juste la peine provoquée par notre rébellion; carle
respect profond et véritable de cette justice, sera le chemin
str pour notre relévement moral et religieux.

J’ai dit.




	Séance d'ouverture de l'université de Madrid

