Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 8 (1875)

Artikel: Le libre arbitre : étude critique

Autor: Goens, van / Scholten, J.-H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE LIBRE ARBITRE

ETUDE CRITIQUE

PAR

J.-H. SCHOLTEN*

Introduction.

On entend par libre arbitre la faculté de vouloir ou de ne
pas vouloir, dans un moment donné, I'objet qui s’offre comme
possible & notre esprit. On appelle libre, parce qu’on estime
I’homme indépendant, dans sa volonté, d’une cause quelcon-
que, exterieure ou intérieure. On 'appelle arbitre, parce qu’on
suppose 'homme qui veuf, ne voulant que par I'effet du bon
plaisir de sa volonté, ne voulant que parce qu’il veut ; ensorte
que la détermination de vouloir ou de ne pas vouloir, de vou-
loir ceci ou cela, repose en derniére instance sur la volonté.
L’opinion de ceux qui entendent la libre volonté de cette ma-
niére s’appelle indéterminisme, puisque, de ce point de vue,

' M. J.-H. Scholten est le plus célebre des théologiens actuels de la
Hollande. I1 est le pere de la nouvelle école de théologie dans son pays,
et ses disciples, aussi distingués que nombreux, continuent son ceuvre
dans un esprit indépendant avec des nuances variées. Le nom de M. Schol-
ten n'est pas inconnu aux amis de la théologie de langue frangaise. La
Revue des deux mondes et la Revue de théologie de M. Colanileur ont révélé
successivement le dogmaticien, le philosophe et le critique distingués
par la plume sympathique de M. A. Réville. Ce serait ignorer son travail
le plus caractéristique que de ne pas connaitre celui dont nous offrons
1ci un extrait ample, et nous I'espérons, fidele. Publié en 1859, & I'occasion
d’un ouvrage tres remarquable de M. le professeur Hoekstra, con¢u hun
point de vue opposé, il a été revu et corrigé par l'auteur, en vue de la
traduction allemande. (Der freie Wille. Kritische Untersuchung von J.-
H. Scholten D* und Prof. der Theologie in Leiden. Aus dem holléindis-
chen iibersetzt von C. Manchot Dr phil. Prediger in Bremen. Berlin 1874.)

Ce travail, on peut le dire, est assez important pour marquer dans
Ihistoire du grand et difficile probleme qu'il discute. Admirable par sa



LE LIBRE ARBITRE 205

I’homine n’est déterminé dans sa volonté en aucune maniére,
pas méme par sa condition intérieure (libertas determinationi
opposita). L’opinion opposée s’appelle déterminisme, puisque,
suivant elle, 'homme est déterminé dans sa volonté & chaque
instant de sa vie consciente, c’est-A-dire déterminé par la con-
dition ou il se trouve en ce moment. L’alternative qui se pose
est donc évidente : indéterminisme ou déterminisme dans le
sens indiqué. 1l n’y a point de milieu. Accepter et abandonner
a la fois 'une de ces vues, admetire tour a tour le oui et le
non, comme on le fait souvent, c’est faire preuve d’inconsé-
quence, d’'un manqgue de réflexion que la science repousse
absolument.

L’étude présente doit paraitre oiseuse & tous ceux qui ne
voient ici qu’une question jugée ou qui, par un appel a la con-
science morale, estiment la réalité du libre arbitre élevée au-
dessus de toute démonstration -et soutiennent qu’en le suppri-
mant on supprime du méme coup toute moralité et toute
responsabilité. On peut, & ’aide de procédés pareils, s'imaginer

méthode, il considere la question comme un chapitre d’anthropologie et
part de 'observation psychologique pour s'élever de la & la métaphy-
sique. Savaat, il remonte aux origines historiques du probleme et en
marque les phases diverses dans 'antiquité, le moyen Age, les temps
modernes, dans I'église et hors d’elle. Profond, il ne recule devant aucune
conséquence que le sujet suggere, creuse chacune d'elles avec une persé-
vérance infatigable et poursuit l'adversaire jusque dans ses derniers re-
tranchements. Vaste, il touche & toutes les grandes questions qui peuvent
intéresser I'humanité : moralité, religion, ordre moral, Dieu, d’o1 résulte
une étonnante richesse de points de vue et de détails. Hardj, il ne craint
pas d’aller jusqu'au bout des principes avec une noble indépendance des
préjugés traditionnels. Fécond par les solutions aussisimples qu'inatten-
dues qu’il propose, il ouvre des perspectives radieuses et consolantes
pour les amis de la moralité et de la religion si vivement attaquées de
nos jours. Enfin, si 'on considere que ce trésor d’une saine investigation
scientifique est offert sous une forme limpide, & la portée de tous ceux
qui s'intéressent aux plusgrands problemes et quiont 'habitude de s'en
occuper, il est permis de conclure que cette ceuvre, apres avoir été soun-
mise & I'attention du public allemand, ne mérite pas moins de 1'étre &
celle des amis de la philosophie et de la théologie de langue frangaise.
Puisse-t-elle ne pas trop souffrir de la faiblesse d'un compte-rendu, forcé
de se renfermer dans les limites du strict nécessaire!



206 J.~H. SCHOLTEN

avoir gagné sa cause sans forme de procés devant le tribunal
des ignorants ; ’homme scientifique ne se laissera pas dé-
tourner de linvestigation d’une question qui a préoccupé de
tout temps les hommes les plus pénétrants.

Ceux qui écartent cette étude par paresse ou par impuis-
sance spirituelle se plaisent & rappeler que nous nous trou-
vons ici devant un insondable mystére. D’une part, disent-ils,
il est certain que 'homme dépend en toules choses de Dieu,
et, de I'autre, 1l n’est pas moins certain que notre libre arbitre,
rejeté par la conscience de notre dépendance, est constaté par
celle de notre responsabilité. Cette antinomie, disent-ils, est
inconciliable, et les nombreux essais qu’on a vainement tentés
pour la résoudre suffisent pour faire renoncer & approfondir
un probléme essentiellement incompréhensible.

Toutefois, le mystére auquel on en appelle consiste, comme
tous les mystéres de la dogmatique, & affirmer & la fois le oui
et le non sur la méme question. On connait 'orthodoxie ecclé-
siastique. Dieu est un et & la fols non un, trois; trois et pour-
tant un, et par conséquent non trois. Il est partout présent et
infini, et pourtant, par l'incarnation, renfermé dans les limites
d’un enfant, c’est-a-dire a la fois fini et infini, partout présent
et temporairement absent du ciel. La personne du Christ est &
la fois Dieu et homme, c¢’est-a-dire non Dieu ; infini, omniscient,
partout présent et a la fois renfermé dans des bornes; il habite
la Palestine, change de place, ignore le jour du jugement. Le
pain, dans le sacrement de la céne, est et reste pain pour les
sens, mais il est autre chose pour la foi, qui y voit Christ, Dieu
et homme & la fois. La méme justice qui demande la peine du
coupable se manifeste dans la punition de I'innocent. La vérité
du salut universel est maintenue & cdté de celle du salut des
élus. A ceux qui se récrient contre des contradictions aussi
flagrantes, on répond : I’homme se trouve ici placé devant un
mystére, devant un abime qui sépare 'humain et le divin, la
science et la foi. Il en est de méme sur le point qui nous oc-
cupe. On affirme que 'homme a une volonté a la fois indépen-
dante ef absolument dépendante, et, aprés avoir énoncé cette
contradiction, I'on se retranche dans le domaine du mystére.



LE LIBRE ARBITRE 257

(’est le cas du rationalisme lui-méme qui, quoiqu’antipathique
aux mysteres de la fol, reconnait ici le mystere dans toute son
étendue et se montre aussi choqué que les plus orthodoxes,
lorsque la raison humaine tente, ici comme ailleurs, de résou-
dre les contradictions.

La science ne saurait accepter ce parti, d’autant moins
qu’il s’agit d’'une recherche anthropologique. Les affirmations
contradictoires n’établissent pas ici un conflit entre Dieu et
’homme, mais dans 'homme méme un conflit que I’esprit philo-
sophique ne saurait envisager d’un ceil indifférent. En affirmant
que le péché est dit au développement de la nature animale de
I’homme, lequel précéde le développement de son esprit, et
en maintenant & la fois que chaque péché peut s’éviter, grice
au lihre arbitre, le rationalisme admet & la fois la nécessité du
péché et son contraire; il perd ses droits devant 'orthodoxie
et prouve que sa doctrine n’est que celle du bon sens le plus
superficiel, incapable de résister 4 une acception plus pro-
fonde de la vérité.

Notons enfin que le probléme qui nous occupe, loin d’étre
un simple objet de curiosité scientifique ou une occasion de
gymnastique intellectuelle, touche aux plus importantes ques-

‘tions de I'anthropologie et de la théologie. Supprimez le libre
arbitre, s’écrient ses défenseurs alarmés, il n’y a plus de place
pour la foi & une sage et sainte providence; le fatalisme, le
panthéisme, 'athéisme sont & la porte et la ruine de toute re-
ligion est assurée. En revanche, selon les déterministes, ad-
mettre le libre arbitre, c’est nier la providence désormais dé-
pendante de I'arbitraire des hommes, c’est refuser a4 Dieu ses
perfections les plus absolues, c’est supprimer Dieu méme. Il y
a plus. A entendre les indéterministes, le libre arbitre seul
garantit la vertu et la responsabilité ; seul, il maintient la diffé-
rence du bien et du mal ; seul, il préserve de l'indifférence et
de la sécurité charnelle. Par contre, le déterministe signale
comme suites du systeme opposé, I'orgueil, ’absence de cha-
rité, la justice propre, lirréligion, le renvoi de la conversion,
I'intolérance; selon lui, le libre arbitre prive la vertu de sa
nécessité morale, et doit, pour peu qu’il soit conséquent, con-
THEOL. ET PHIL. 1875. 17



208 J.-H. SCHQLTEN

.

duire au désespoir, c’est-a-dire & I'immoralité. C’est ainsi que
du probléme du libre arbitre dépendent les intéréts les plus
sérieux de I'ame, de la science, de la moralité, de la religion.
La vérité ne peut pas étre ic1 des deux cotés, et le scepticisme
n’est rien moins que le dernier mot de la science.

Nous avons déja signalé plus haut la méthode que nous
croyons devoir adopter dans nos recherches. La question du
libre arbitre appartient au domaine de 'anthropologie psycho-
logique ; en conséquence la méthode expérimentale est la seule
bonne. Les faits du monde physique et de I'histoire ne doivent
pas s’expliquer par une idée aprioristique de Dieu ; il en est de
méme des faits purement psychologiques ou anthropologiques.
Nous commencons donc parobserver les phénoménes. Maisnous
ne nous bornons pas & cela. La tiche de la philosophie con-
siste & comprendre ce que l'expérience a constaté. Nous re-
connaissons & la raison le droit et la mission de comprendre
les faits dans leurs causes, leurs rapports et leur unité. C’est
ainsi que nous pourrons juger si 'observalion nous raméne &
P’anarchie, au désordre, au manque de rapports et d’'unité, si
elle nie ou laisse indécise I'existence de Dieu et de 'ordre moral,
— ou bien, si, au contraire, elle affirme la présence de lois, de
rapports, d’'unité, d’'un ordre physique et moral, c’est-a-dire
la présence d’un Dieu dont I'unité et la perfection absolues se
réfléchissent dans les faits. Nous nous élevons du particulier
au général, de 'homme & Dieu, pour comprendre le rapport
qui existe entre leurs volontés et trouver la place que I'’homme
occupe dans le monde qui repose en Dieu. Ici, comme en théo-
logie, nous rejetons comme point de départ ’apriorisme et la
tradition ecclésiastique autant que lesidées innées. Cest obser-
vées dans ses ouvrages que les perfections invisibles de Dieu se
voient comme & U'ceil. (Rom. I, 20.) C’est dans la nature qu’il
observait que Jésus reconnaissait Dieu, (Math. V, 45; VI, 26.)

Il résulte de ces principes que nous récusons aussi comine
souveraines les décisions du sentiment intime. Nous ne connais-
sons pour parvenir a la vérité d’autre chemin que la science,
qui a son organe dans la raison humaine. Ce qui est au dela de
la portée de la raison ne saurait étre I'objet de la connaissance



LE LIBRE ARBITRE 9259

“humaine. C’est, selon nous, appeler de grands dangers sur la
religion et sur la moralité que d’eslimer que ce qui dépasse les
sens, dépasse la science, que la science en partant de l'expé-
rience n’a pour dernier mot que le matérialisme, et que c’est au
sentiment, c¢’est-a-dire & la subjectivité pure qu’il faut abandon-
ner la décision des choses spirituelles. Nous ne pensons pas que
la philosophie ait & se jeter entre les bras du dualisme de Jacobi.

CHAPITRE PREMIER
Histoire du probléme.

Il importe, avant tout, de donner un apercu de ce qui s’est
dit pour et contre le libre arbitre dans le cours des siécles.
Nous consulterons successivement les annales de 'église et
celles des écoles philosophiques.

La dogmatique de 1'église adhere généralement & I'indéter-
‘minisme. Elle ne demande pas si 'homme, comme tel, a un
libre arbitre; tous les partis s’accordent & 'affirmer. La ques-
tion pour elle consiste & savoir s’il le posséde encore. Pélage
répond sans sourciller : oui’. Augustin soutient le contraire,
tandis que le sémipélagianisme prétend que le libre arbitre a
souffert de la chute, mais n’a pas été anéanti par elle.

Cette lutte se perpétue dans I’église. La dogmatique romaine
a consacré la théorie du libre arbitre. Le moyen 4ge a soulevé
quelques débats & ce sujet, mais c’est la Réforme qui les pro-
voqua dans toute leur ardeur. Le libre arbitre est anéanti par
la chute, affirme Luther : on dirait une ville dévastée qui a
conservé son nom. Selon Erasme, au contraire, 'homme est
encore en possession de sa liberté. De niéme Calvin s’opposa a
Pighius et & Castallion; les théologiens réformés et les luthériens
combattaient les sociniens; dans I'église romaine, on vit écla-
ter la lutte entre Baius et Molina, entre les jansénistes et les
jésuites; I’église luthérienne ouvrit des débats sérieux sur le
synergisme et on sait ce qui divisa les remontranis et les
contre-remontrants. Il y eut de part et d’autre des inconsé-

t Liberum est homini unum semper ex duobus agere, cum semper utrum-
que possumus. Pelag. Ep. ad Dem. c. 8.



260 J.-H. SCHOLTEN

quences : les adversaires luthériens du synergisme admirent
un résidu de libre arbitre, afin de sauver leur notion de coulpe,
et les remontrants, partisans du libre arbitre, n’en enseignaient
pas moins que ’homme ne tient la foi salutaire ni de lui-rnéme,
ni en vertu de son libre arbitre.

Au fond, dans tous les partis, 'affirmation ou la négation du
libre arbitre dépendait de leur doctrine du péché originel. La
notion absolue de Dieu jetait aussi un poids dans la balance
chez les réformés, chez Luther et chez Mélanchthon, dans sa
premiére période. La science de Dieu, disait Luther ', est éter-
nelle et immuable. C’est & cela que tout doit correspondre.
En conséquence, rien ne peut arriver accidentellement ou dé-
pendre du libre arbitre de 'homme. Tout se fait nécessaire-
ment et il est évident que ni '’noimme, ni 'ange, ni une créa-
ture quelconque ne possédent de libre arbitre. Telle était
encore l'idée de Mélanchthon dans ses Loci (¢d. de 1521) :
Libertatem homini ademit divina preedestinatio. Plus tard, il
sépara la prescience de Dieu de sa prédestination et de sa
toute présence efficace.

On connait 'influence que V'idée absolue de Dieu exerca sur
les réformeés. Dieu et le libre arbitre étaient, selon eux, incom~
patibles. Zwingle, trés catégorique et trés net sur ce point,
déclare que le esse creaturarum est le esse de Dieu lul-méme.
D’ont il résulte que non-seulement 'homme, mais toutes les
créatures sont de race divine et que ce que la science appelle
force de la nature est la vertu méme de Dieu. C’est pourquoi
Zwingle reprend les théologiens qui, tout en admettant la pro-
vidence, tamen de homine loguentes ei quiddam, etsi perexi-
guum, liberum faciunt: Il est inutile de dire que Calvin abonde
dans son sens : les hommes, dit-il, ne font que ce que Dieu a
décrété. Ce (ui parait accidentel se fait nécessairement. Tout,
sans excepter le péché et la chute d’Adam, tout est ordonné
de Dieu *.

t De servo arbitrio.

* M. Scholten, dans son ouvrage classique, qui a eu guaire éditions, sur
Les principes de la doctrine réformée, a cité textuellement ces passages et
une foule d’autres également explicites.



LE LIBRE ARBITRE 261

Il résulte de ces données que les ecclésiastiques qui repous-
saient le libre arbitre étaient inspirés par deux motifs : par
I'idée du péché qui était censé 'avoir anéanti et par I'idée de
la souveraineté de Dieu. On ne comprenait pas qu’au fond ces
deux motifs s’excluent : en admettant la souveraineté de Dieu,
il est évident qu’orn ne peut pas plus admettre le libre arbitre
chez Adam avant qu’apres la chute. (est cette inconséquence
qui se révele dans Paffirmation de Calvin : Cadit homo mode-
rante providentia divina, sed suo vitio cadit'. C’est le oui et le
non maintenus a la fois. Adam était prédestiné & tomber et il
tomba par sa propre faute.

Mais c’est surtout sur le terrain de la philosophie que nous
sommes témoins de luttes intéressantes, fruit de 'activité in-
cessante de I'esprit humain. Les commencements de la philo-
sophie furent purement cosmologiques; elle s’attachait & ex-
pliquer 'univers. La sophistique réveilla la question du sujet,
c¢’est-a-dire de 'homme dans ses rapports avec 'objet. Mais cette
philosophie ne fut que du subjectivisme. Aux yeux de Prota-
goras, est vérité ce que chaque individu considére comme tel.
Est bien, selon Thrasymaque, ce que le plus fort déclare dans
son intérét étre juste. Socrate rejette cet arbitraire ; tout en
affranchissant I’homme de la contrainte physique et de 'auto-
rité de la tradition, il cede d’autant plus & l’objectivité de la
vérité morale. Selon lui, la vraie liberté consiste dans la sou-
veraineté de la raison. La vertu est le fruit du choix rationnel
de 'nomme. Mais pour choisir le bien il faut le connaitre.
Celul qui le connait, le voudra. La vraie liberté n’est donc pas
de l'arbitraire. L’homme que domine la sensualité ne peut pas
vouloir le bien et accomplit nécessairement le mal 2. Platon
fait remonter les origines du monde visible & la réunion méca-
nique du monde des idées (xdopos vourds) avec la matiére (Vin).
En vertu de cette combinaison contradictoire, I’homme est
privé de liberté sur la terre. L’dme ne peut pas atteindre le
beau, le vrai, le bien auxquels elle aspire, grice a la matiére
qui lentrave. La nature sensuelle est I'origine de l'ignorance

1 Instit, 111, 23, 8.
* Memor. 11, 1, 21: 1V, 5, 2.



2062 J.-H. SCHOLTEN

et partant du mal. En conséquence, personne ne péche par
amour pour le mal, waxss éxiw oddeis . Ce n’est que par le déve-
loppement et I’éducation que l'dme, un jour affranchie du
corps, pourra arriver a la liberté morale, a la domination de
la raison (b doyoes) sur les convoitises (« émibuuiad) ; Or cette liberté
est la plus haute nécessité morale 2. L’état nécessaire de lutte
actuelle est dii, selon Platon, & un acte de défection volontaire
individuel, antérieur & U'existence présente. Ainsi Platon est
déterministe en tant que, de son point de vue dualiste, il attribue
Iignorance et le péché a la matiére ; il est indéterministe, en
tant qu’il attribue & I’ame la faculté morale de s’élever au-
dessus de la matiére et de choisir le bien. Aristote qui rejette
Pantagonisme admis par Platon, explique I'ignorance et le mal
qui en résulte non par 'influence prépondérante de ia maiiere,
mais par le libre arbitre, mpdfewy dvfpwmos éatv dpyh #al zdprog, 3 &9
MUy TO TR wems mpaTTEy wed oloypd opolwg 0F xui TO wa wpdrTeaw 4. Aris-
tote ne nie pas une certaine nécessité. Quand je suis tombé
malade par suite de mon intempérance, il ne dépend plus de
ma volonté de recouvrer la santé, mais il dépendait de moi
d’étre ou de ne pas étre intempérant. Un méchant ne peut pas
cesser de 'étre quand il le veut, mais originairement il était
en son pouvoir de ne pas le devenir; il est donc ce qu’il est en
vertu de sa volonté.

Dans I'école d’Epicure, la volonté n’est soumise ni a la loi de
la causalité, nia celle de la nécessité logique ; elle agit libidine
sine causa 3> ou comme ’exprime Lucrece :

Fatis avolsa voluntas,
Per quam progredimur quo ducit quemque voluptas ®.

Le portique était d’'une opinion diamétiralement opposée.
Selon sa philosophie la loi de la causalité régne partout. Un
ordre invariable préside a tout, sipupudvn, expression de la rai-

* Tim. pag. 86 D et ailleurs.
* De Rep. L. IV.

3 Eth. Eud. 11, 6.

4 Eth. Nie. 111, 7.

® Cicéron. De finibus, 1, c. 6.

¢ De rerum natura. 11, 257.



LE LIBRE ARBITRE 263

son absolue. Il n’y a pds plus de place pour le libre arbitre
que pour le hasard. L’homme a la faculté de consenlir ou de
ne pas consentir; mais cette faculté elle-méme est en rapport
nécessaire avec la nature raisonnable de 'homme. ‘Ouoloyou-
pivas i guoe Siv, Deo parere, secundum rationem vivere, c’est
étre libre *.

L’académie combattit le portique. Elle ne rejette pas abso-
lument la loi de la causalité; mais comme étre moral, dit-elle,
’homme est élevé au-dessus de Pordre physique. Le meurtre
qu’'(Edipe commit sur la personne de son pére, n’était pas iné-
vitable. Socrate, naturellement voluptueux, a bien prouvé par
sa continence que ’homme est indépendant des causes phy-

ques. La vertu est I'ceuvre de ’homme. Personne ne doit aux
~ dieux d’étre vertueux. Comment sans cela pourrait-on étre loué
du bien qu’on fait et bldmé du mal auquel on se livre? La
morale suppose le libre arbitre, dont les suites échappent
méme a Apollon *.

L’impuissance humaine & résoudre la question est le dernier
mot de la philosophie grecque et 'esprit fatigué se jette des
lors dans les bras de la mystique et de I'imagination qui carac-
térise la gnose alexandrine.

La philosophie des Péeres de I'église se trouve sur la question
qui nous occupe, dans un rapport intime avec leurs théories
du prétendu état de perfection originelle et de la chiite. Avant
les débats de Pélage et d’Augustin les philosophes chrétiens
s’accordent & admettre que ’homme doit s’élever successive-
ment de U'état animal & I’état spirituel. La faculté dont il dis-
pose pour cela est la liberté ou spontanéité (=6 zeimov), faculté
qui appartient aux descendants d’Adam, autant qu’a Adam lui-
méme. Les Péres grecs n’enseignent pas que cetle faculté de
développement et par conséquent la liberté dans cette accep-
tion, ait été anéantie par la chute. A entendre Irénée 3, ’homme
n’atteint pas tout d’un coup la perfection, mais il y tend selon
la loi du progrés. En conséquence, il est insensé de ne pas

! Séneque. De vita beata. C. 15.
* Cicéromn. De Fato. C. 14.
¥ Adv. heer. IV, 38, 2, 4.



264 J.-H. SCHOLTEN

attendre le moment et d’accuser Dieu & cause de I'imperfection
et de la faiblesse de la nature humaine. Clément d’Alexandrie
partage la méme opinion. L’homme ne nait pas vertueux mais
doué delafaculté de le devenir'. Origéne déclare que 'homme
peut et doit aspirer & la perfection. Si la vertu cesse d’étre
notre propre ouvrage, on lui enléve son caractére de sponta-
néité (ro aurdfey, o Exovawov), on la prive de son essence 2.

Il n’en est pas autrement de Tertullien. Le lzberum arbitrium
est le caractére principal de I'image divine dont ’homme est
doué. L’homme appelé & dominer sur la terre, doit commencer
par apprendre & se dominer lui-méme. Dieu seul est bon de
nature ; I'’nomme doit conquérir le bien a l'aide de la liberté 3.

Les plus anciens Peéres de l'église entendaient ainsi par li-
berté, d’'une part activité et la spontanéité humaines cpposées
a I'inspiration mécanique, et de 'autre un état de perfection
morale qui permet a 'esprit de commander & la chair. Etran-
gers & I'idée de I'immanence de Dieu qui fait que l'ceuvre
de la créature coincide avec celle du créateur, ils se renfer-
maient dans ce dilemme: la vertu est le résultat de notre
propre développement ou elle ne l'est pas. Ils choisirent la
premiére alternative et cela avec raison; car, & leur point
de vue, la thése que la vertu est un don de la gréce, fait de
I’homme l'organe purement passif de Dieu et tue la moralité.
On n’avait pas encore résolu la question du rapport qui
existe entre l'action de Dieu et celle de ’homme. Augustin I'a
entrevue dans sa premiere période. La vertu, dit-il 4, est volon-
taire ; mais, comme personne ne peut vouloir nisi a Deo admo-
nitus et vocatus intrinsecus, il en résulte que Dieu opére en
nous le vouloir. Le péché n’empéche pas que Dieu opére tout;
car le péché est une amissio ou privatio boni, defectus polius
quam opus ; il n’a pas de caractere positif. Plus tard dans l'ar-
deur de sa lutte avec Pélage, Augustin substitua & ces vues
saines la doctrine du péché, comme corruptio naturce et une

* Strom. IV, 662.

* C. Cels. IV, 3.

S Adv. Mare.I1, 5 8.

* De dw. qu. 835 qu., 68, 5.



LE LIBRE ARBITRE 265

restauration mécanique de la nature humaine par la grice de
Dieu.

La doctrine del’église régna en souveraine sur la philosophie
du moyen édge. L’idée de la liberté en Dieu et en ’homme dé-
pendait du parti qu'on avait embrassé dans la question du réa-
lisme et du nominalisme. Le réalisme immolait le particulier,
I'individuel & ’absolu ; le nominalisme sacrifiait la réalité de
I’'absolu au particulier et & I'individuel. Ainsi 'idée de Dieu
excluait la liberté humaine et la liberté humaine excluait I'exis-
tence de Dieu. On ne se doutait pas de la méthode expérimen-
tale qui s’attache & observer le particulier et I'individuel pour
s’élever, a l'aide de la raison, & I'unité, 4 la nécessité, a ’absolu.
Cette méthode ne naquit qu’avec les études des sciences natu-
relles et des sciences historiques. Bacon l'appliqua aux pre-
mieres; plus tard d’autres I'introduisirent dans les secondes.

Le Dieu parfait, disait Descartes, ne peut pas nous tromper;
donc tout ce dont nous avons une claire conscience, est cer-
tain. Or, nous avons une telle conscience de notre liberté qu’il
n’y a rien que nous comprenions plus parfaitement. La liberté
dont il parle, consiste dans la faculté indéterminée d’accorder
ou de refuser arbitrairement son assentiment; faculté qui sub-
siste alors méme que l'indifférence, comme suite de I'ignorance
du bien, n’existe plus pour l'intelligence’. L’erreur est 'assen-
timent libre & des représentations qui ne sont pas évidentes. On
peut reconnaitre son ignorance, mais personne n’est forcé de
rejeter ou d’affirmer ce qu’on ne connait pas. En conséquence
Perreur est coupable. A entendre Descartes, la conscience
d’une pareille liberté appartient a ces idées innées dont Dieu
lui-méme garantit la vérité. C’est pourquoi le libre arbitre ne
Pempéchait pas d’accepter la toute-puissance et la toute-science
de Dieu. Il est aussi absurde de douter de celui-la que de
celles-ci.

En disant que Dieu est le lieu des esprits, Malebranche, le
moniste idéaliste, affirma que ce que ’homme pense et veut,
il ne le pense et ne le veut qu’en Dieu. La seule liberté qu’il

* Princ. philos. 1, 41. Resp. ad Obj. in Medit. VI, 6.



266 J.-H. SCHOLTEN

accepte pour expliquer le péché, consiste dans la faculté de
diriger les impressions que nous recevons de Dieu, non vers
Dieu, le souverain bien, mais vers d’autres objets, hors de lui.
Cependant, comme Dieu seul est 'auteur du bien, cette liberté
n’est au fond que de I'impuissance. Dans ce systéme il n'y a
pas de place pour la contingence du libre arbitre.

Ce ne furent pas seulement les jésuites scolastiques qui dé-
fendirent le libre arbitre, mais encore des théologiens romains,
tel que Fénelon : Quand je veux une chose, dit-il, je suis maitre
de ne la vouloir pas. Je ne connais pas d’autre raison de mon
vouloir que mon vouloir méme. Rien n’est tant en ma puis-
sance que de vouloir ou de ne vouloir pas *.

On connait la philosophie de Spinosa. Ce qu’on appelle Dieu
et le monde ne sont ici que deux faces de la méme substance
éternelle et infinie, natura naturans et natura naturate. Les
étres finis n'ont pas d’existence en eux-mémes; ils ne sont
que des modes transitoires d’existences de I'unique substance.
Il n’y pas de place dans ce systéme pour le libre arbitre. In
mente nulle est absoluta sive libera voluntas, sed mens ad hoc
vel illud volendum determinatur a causa quae etiam ab alio
determinata est et heec iterum ab alia et sic in infinitum *. Le
bien et le mal ne sont que des notions relatives, comme la
musique, qui est un bien pour le mélancolique et an mal
pour l'affligé. Dans le domaine moral il ne peut étre ques-
tion que d’une perfection plus ou moins grande de I'homme
en présence de son idéal. C’est pourguoi le sage ne se cour-
rouce pas des péchés des hommes, mais demande & les com-
prendre. Le péché provient de ce qu'on ne comprend pas
les choses humaines. Celuil qui comprend la nature humaine
dans son essence et sa destination aimera le bien. Les idées
de punition, de récompense, de mérite, de repentir, reposent
sur le préjugé du libre arbitre. La vertu est le bonheur méme.
Qui dit liberté morale, dit nécessité morale.

L’Angleterre prépara une puissante réaction & ces spécula-
tions dualiste et moniste. Hobbes et Locke appliquerent la mé-

* Sur Vexistence de Dien. § 6.
* Eth. P. II, prop., 40.



LE LIBRE ARBITRE 267

thode empirique de Bacon & la morale. Hobbes nie le libre
arbitre aussi bien que la liberté morale. Le but supréme de la
vie est la jouissance. (’est un empirisme purement sensualiste.
Locke est bien autrement sérieux dans ’analyse qu’il a faite
des facultés humaines. Selon lui, 'homme est libre lorsqu’il
peut agir ou ne pas agir conformément & sa volonté, c’est-a-
dire & son choix ; la*volonté cependant dépend des objets entre
lesquels il faut choisir et de I’état de celui qui choisit. Elle est
donc déterminée. Qucestioni : quidnam voluntatem determinat,
vere et proprie respondetur : mens . Manifestum est homini non
esse liberum velle aut non velle rem quampiam in potestate
sua positam *. Pour Locke comme pour Spinosa la plus haute
liberté morale consiste dans la détermination par le bien.

Locke a exercé son influence sur les philosophes francais,
notamment sur Voltaire et Helvétius 3.

Leibnitz aboutit au méme résultat. L’ame, selon lui, est une
virtualité qui, d’'une part, indépendante de toute autre monade
ou substance, est libre comme telle, mais qui, de 'autre, est
également liée par sa propre essence, qu'elle partage avec les
autres monades. L’homme est donc un individu ; mais la vie
individuelle demeure renfermée dans les limites qu’impose a
I'individu la propriété originelle et commune a tous les étres
individuels, c’est-a-dire ’harmonie préétablie ou la loi de I'uni-
vers qui se réfléchit dans chaque monade. Dans ce sys-
teme, la liberté trouve sa place dans le sens d’activité indi-
viduelle consciente, mais il n’y a pas de liberté dans le sens
de l'indifférence qui peut vouloir également I'un ou l'autre
dans un moment donné. L’activité propre de l'individu est dé-
terminée par la loi générale des monades ou I'harmonie préé-
tablie 4.

I.La méme doctrine se retrouve sous une forme plus popu-
laire dans la Théodicée. Ce qui caractérise la maniére de voir

* De intellectu humano, 11, C. 21, § 29.

* Idem, § 24.

s Nous nous permettons de rappeler 1cile plus vaillant des détermi-
nistes frang¢ais, Vauvenargues, mort en 1747. (V. .)

* Opp. ed L. Duseus. Tom. II, pag. 30, 40, ss.



208 J.~H. SCHOLTEN

de son auleur, c’est qu’abstraitement parlant, il admet le libre
arbitre, puisque dans le domaine de la volonté le non vouloir
ou le vouloir autrement n’implique pas de contradiction ; mais
le libre arbitre est nie dans la réalité, dans un cas donné. Il
n’arrive jamais rien sans qu'il y ait une cause ou du moins une
raison déterminante. La cause absolument indéterminée est
chimérique. Le prétendu sentiment interne, invocqué par Des-
cartes en faveur du libre arbitre, n’a nulle valeur. Nous ne
nous doutons pas de notre dépendance. Nous sommes dans le
cas de l'aiguille aimantée a qui 'on supposerait le golt de se
tourner vers le nord. Elle s'imaginerait qu’elle se meut indé-
pendamment de toute cause parce qu’elle ne se doute pas de
I'influence non sentie de la matiére magnétique. Nous suivons
loujours, lorsque nous vouions, la résultante de toutes les
inclinations qui viennent tant des raisons que des passions,
Vouloir qu’une détermination vienne d’une pleine indifférence
absolument indéterminée, c’est vouloir qu’elle vienne de rien.
Cette doctrine, Leibnitz la qualifie de ridicule!. La vraie liberté
n’existe que la olt 'homme est déterminé par le bien méme
que la raison a reconnu. Elle assimile 'homme & Dieu, dont
la détermination est fondée dans la raison supréme.

Les cotés faibles de la philosophie moderne provoquérent,
comme dans la philosophie ancienne, un scepticisme qui finit
par désespérer de la possibilité de la connaissance humaine.

Bayle prétend que le libre arbitre repose sur une illusion.
La conscience claire que, lorsque nous agissons, nous le faisons
parce nous voulons une chose et non une autre, nous empéche
de distinguer lorigine de notre volonté. I1 en est ici comme
de la girouette qui aurait la conscience d’elle-méme. En se
plaisant a telle ou telle direction, elle s'imaginerait étre mue
par un choix indépendant, sans se douter du vent qui lui im-
prime le mouvement.

Hume va plus loin : il doute de la possibilité de la connais-
sance humaine dans le domaine suprasensible. En général, dit-
il, 'observation nous montre dans la série des phénomeénes le

* Essat sur la bonté, ete. 111, § 320.



LE LIBRE ARBITRE 269

post hoc, non le propter hoc. Empiriquement, la notion de
cause ne se démontre pas. Je ne puis donc pas prouver que je
sois, mot, la cause de mes actions ou que d’autres causes le
soient. Si l’on se représente la liberté comme la faculté d’agir
selon la détermination indépendante de la volonté, la liberté
est-elle autre chose que le hasard ? En revanche, en admettant
le déterminisme, c’en est fait de toute contingence et de toute
liberté. Un autre agit pour nous et nous dispense de toute
responsabilité. Nous nous trouvons ici devant un mystére qu’il
est inutile de tenter de dissiper '.

Kant substitua la critique des facultés humaines a la philoso-
phie de I'observation. Il repousse la prétention des philosophes
qui veulent pénétrer dans la connaissance objective du monde
visible et du monde invisible. Toute connaissance humaine, tout
en reposant sur les lois immuables de la pensée, est purement
subjective. Il n’est pas permis de conclure de I'idée 4 un objet
concret qui y correspond dans la réalité. L’application de ces
principes a la liberté humaine n’est pas douteuse. L’observa-
tion est impuissante, car elle ne s’adresse qu'aux objets sen-
sibles. Mais la spéculation ne l’est pas moins. Icila raison plaide
autant la cause du libre arbitre que celle de la nécessité. Il
faut se réfugier entre les bras de la moralité, de la conscience,
de ce que Kant appelle die praktische Vernunft. Elle dit : tu
dots, donc tu peux. Cest ce qui établit la faculté de se tourner
vers le bien, indépendamment d’une cause quelconque inté-
rieure ou extérieure, sans autre détermination que cellé du
sujet qui veut; le libre arbitre est un postulat de la raison
pratique, une foi élevée au-dessus de toute démonstration *.

Marchant sur les traces de Kant, Fichte rompit compléte-
ment avec le dualisme que son prédécesseur avait laissé
subsister entre le sujet et 'objet. Le non-mot con¢u hors du
mot est pour Fichte un libre produit du moi. Le moi ne con-
nait d’autres limites que celles qu’il se pose & lui-méme. Le
moi est absolument libre et ne connait d’autre détermination
que le moi. Cette liberté ne peut pas étre cependant arbitraire,

¢ Essays and Treat. 11, 96 sq 120.
* Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. 39, 46, 54.



270 J.-H. SCHOLTEN

indépendante de tout ordre et de toute loi. Le moi autonome
est dominé et déterminé par son essence, par la loi de la pen-
sée et par 'ordre moral; la pensée est nécessaire, la volonté
I'est également. La liberté absolue et la nécessité absolue sont
identiques. La liberté indéterminée est donc exclue. Il n’en est
pas autrement dans la seconde phase philosophique de Fichte.

Considérant ’esprit, la pensée et la volonté comme I’évolu-
tion nécessaire de la nature ou de I'absolu impersonnel qui ne
devient personne que par son développement dans I’homme,
Schelling n’avait pas plus que Spinosa une place & donner au
libre arbitre. La faculté de se déterminer pour une chose au-
tant que pour une autre, sans causes déterminantes, n’est autre
chose que le privilége d’agir irrationnellement. L’homme qui
veut n’est pas indifférent; il esi déterminé par la raison, sui-
vant le degré de développement auquel il est parvenu dans un
moment donné !, La philosophie- de la nature ne saurait ad-
mettre le libre arbitre.

Jacobi le reconnait: la science conduit 2 la thése que tous
les étres sont soumis & des lois; la possibilité de la liberté ne
saurait étre admise par l'intelligence, mais sa réalité s’impose
4 la conscience humaine. Le coeur postule ce que l'intelligence
nie et doit nier. Mais cette liberté n’est pas la malheureuse
faculté de vouloir des choses . contradictoires, le mal autant
que le bien, — ce qui au fond est le contraire de la liberté ; elle
ne consiste pas non plus a choisir le meilleur, — car ce choix
est soumis aussi & des lois mécaniques; elle consiste dans une
indépendance de volonté dont ’homme posséde la conscience
immeédiate et qui lui permet de résister a la sensualité (reine
Selbstthcetigkeit).

Le libre arbitre, selon Hegel, n’existe qu’abstraitement; mais
dans la réalite, il se trouve étre apparent et la volonté se déter-
mine par le mol. Il ne saurait en étre autrement, si I’on se sou-
vient du svstéme de ce penseur ol la nécessité est opposée a ce
qui est abstraitement possible. Ce qui est réel est seul possible.
Le réel est rationnel comme manifestation de la pensée absolue,

* Philos. Schriften. 1,463.



LE LIBRE ARBITRE 74

et ce qui est rationnel est réel et par 1A méme nécessaire. Le
fait constaté par l'observation semble accidentel, tant qu’on
n’en a pas reconnu la cause. Ce qu’on pourrait appeler contin-
gent, ne l'est que relativement, au fond il est nécessaire. Cette
nécessité s’étend aussi au domaine de la moralité et de la vo-
lonté, nécessité rationnelle, puisqu’elle est la révélation de la
logique la plus haute, visible dans le développement de I'homme
qui s’éleve des profondeurs de 'animalité vers la conscience
de 'esprit et la liberté spirituelle.

De nos jours MM. Rettberg et Zeller abondent dans le seus
du libre arbitre. Le premier dit: Die Freiheit ist Selbstver-
fugung mit Ausschluss jeder Nethigung, sowohl von Aussen
als von Innent, et le second déclare : Kein einziger Willens-
akt ist in allen Beziehungen das nothwendige Produkt aus
irgend welchen innern oder ceusseren Factoren *. En revanche,
J. Muller 3 appelle la liberté morale : Die Macht des Subjektes
sein eigenes Wesen auch in seinem Thun zu verwirklichen,
et J.-H. Fichte ¢ : Das Handeln aus der ewigen Anlage des
Menschen mit absolutem Unvermceegen anders zu sein und zu
handeln. Nous ne citons que quelques noms allemands.

M. Tiberghien, professeur de philosophie a4 Bruxelles, a re-
nouvelé Vancienne affirmation: la volonté n’est déterminée
que par la volonté. M. Ch. Secrétan a ressuscité la scolastique
nominaliste et a préconisé une volonté supérieure a toutes les
lois, négation de toute nécessité, méme rationnelle et morale®.
En revanche, le déterminisme, dépouillé de toute spéculation
supérieure, conduit de plus en plus sous le nom de positivisme,
au matérialisme et a la négation de la puissance de I’esprit 6.
S'll en est qui, comme Schopenhauer, se livrent & la spé-
culation, c’est pour faire procéder I'univers d’un mouvement
sans conscience et sans objet, qu'on appelle volonté; d’ou il

! Religionsphilosophie, pag. 130.

* Theologisches Jahrbuch, 1846, pag. 588, 394.

3 Lehre von der Siinde, 11, 9. 3. Aufl.

4 Beitriige, pag. 242,

* La philosophie de la liberté, 11, pag. 6, 17, 74, 1 éd.; 1 pag. 421, 434,
001, 2= éd.

¢ K. Vogt. Altes und Neues aus Thier- und Menschenleben. Pag. 414,



272 J.-H., SCHOLTEN

résulte que la moralité, 12 ou elle existe, est considérée comme
contingente!. Signalons enfin M. le professeur Hoekstra d’Ams-
terdam qui, dans un travail tres remarquable 2, a défendu un
indéterminisme modifié. Selon lui, le libre arbitre n’est pas dla
base de chaque manifestation de la vie morale ; il n’agit que de
temps en temps, par intervalles, au réveil de la moralité, &
I’entrée de chacune des nouvelles phases qu’elle parcourt et
qui constituent des périodes de continuité. Finalement la con-
tinuité de la vie morale est absolue et le rdle du libre arbitre
a cessé.

On le voit, la question du libre arbilre a préoccupé depuis
des siécles les esprits les plus profonds. Il y a de grands roms
pour et de grands noms contre.

VAN GOENS.
(A suivre.)

' Schopenhauer et sa philosophie, par Th. Ribot. Paris, 1874, pag. 122-126.
Im esse, nicht im operari, liegt die Freiheit. La volonté est libre comme
chose en soi, non comme phénomene. Velle non discitur. V. G.

* Qver Varyheid in Verband met Zelfbewustheid, zedelykheid en zonde.
Amsterdam, 1857.




	Le libre arbitre : étude critique

