
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: Le libre arbitre : étude critique

Autor: Goens, van / Scholten, J.-H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE LIBRE ARBITRE
ÉTUDE CRITIQUE

PAR

J.-H. SCHÖLTEN'

Introduction.
On entend par libre arbitre la faculté de vouloir ou de ne

pas vouloir, dans un moment donné, l'objet qui s'offre comme
possible à notre esprit. On l'appelle libre, parce qu'on estime
l'homme indépendant, dans sa volonté, d'une cause quelconque,

extérieure ou intérieure. On l'appelle arbitre, parce qu'on
suppose l'homme qui veut, ne voulant que par l'effet du bon

plaisir de sa volonté, ne voulant que parce qu'il veut ; ensorte

que la détermination de vouloir ou de ne pas vouloir, de vouloir

ceci ou cela, repose en dernière instance sur la volonté.
L'opinion de ceux qui entendent la libre volonté de cette
manière s'appelle indéterminisme, puisque, de ce point de vue,

1 M. J.-H. Schölten est le plus célèbre des théologiens actuels de la
Hollande. U est le père de la nouvelle école de théologie dans son pays,
et ses disciples, aussi distingués que nombreux, continuent son œuvre
dans un esprit indépendant avec des nuances variées. Le nom de M. Schölten

n'est pas inconnu aux amis de la théologie de langue française. La
Revue des deux mondes et la Revue de théologie de M. Colani leur ont révélé
successivement le dogmaticien, le philosophe et le critique distingués
par la plume sympathique de M. A. Réville. Ce serait ignorer son travail
le plus caractéristique que de ne pas connaître celui dont nous offrons
ici un extrait ample, et nous l'espérons, fidèle. Publié en 1859, à l'occasion
d'un ouvrage très remarquable de M. le professeur Hoekstra, conçu à un
point de vue opposé, il a été revu et corrigé par l'auteur, en vue de la
traduction allemande. [Der freie Wille. Kritische Untersuchung von J.-
H. Schölten Dr und Prof. der Theologie in Leiden. Aus dem holländischen

übersetzt von C. Manchot Dr phil. Prediger in Bremen. Berlin 1874.)
Ce travail, on peut le dire, est assez important pour marquer dans

l'histoire du grand et difficile problème qu'il discute. Admirable par sa



LE LIBRE ARBITRE 255

l'homme n'est déterminé dans sa volonté en aucune manière,
pas même par sa condition intérieure (libertas determinationi
oppositaj. L'opinion opposée s'appelle déterminisme, puisque,
suivant elle, l'homme est déterminé dans sa volonté à chaque
instant de sa vie consciente, c'est-à-dire déterminé par la
condition où il se trouve en ce moment. L'alternative qui se pose
est donc évidente : indéterminisme ou déterminisme dans le
sens indiqué. 11 n'y a point de milieu. Accepter et abandonner
à la fois l'une de ces vues, admettre tour à tour le oui et le

non, comme on le fait souvent, c'est faire preuve d'inconséquence,

d'un manque de réflexion que la science repousse
absolument.

L'étude présente doit paraître oiseuse à tous ceux qui ne
voient ici qu'une question jugée ou qui, par un appel à la
conscience morale, estiment la réalité du libre arbitre élevée au-
dessus de toute démonstration et soutiennent qu'en le supprimant

on supprime du même coup toute moralité et toute
responsabilité. On peut, à l'aide de procédés pareils, s'imaginer

méthode, il considère la question comme un chapitre d'anthropologie et
part de l'observation psychologique pour s'élever de là a la métaphysique.

Savant, il remonte aux origines historiques du problème et en

marque les phases diverses dans l'antiquité, le moyen âge, les temps
modernes, dans l'église et hors d'elle. Profond, il ne recule devant aucune
conséquence que le sujet suggère, creuse chacune d'elles avec une
persévérance infatigable et poursuit l'adversaire jusque dans ses derniers
retranchements. Vaste, il touche à toutes les grandes questions qui peuvent
intéresser l'humanité : moralité, religion, ordre moral, Dieu, d'où résulte
une étonnante richesse de points de vue et de détails. Hardi, il ne craint
pas d'aller jusqu'au bout des principes avec une noble indépendance des

préjugés traditionnels. Fécond par les solutions aussi simples qu'inattendues

qu'il propose, il ouvre des perspectives radieuses et consolantes

pour les amis de la moralité et de la religion si vivement attaquées de

nos jours. Enfin, si l'on considère que ce trésor d'une saine investigation
scientifique est offert sous une forme limpide, à la portée de tous ceux
qui s'intéressent aux plus grands problèmes et qui ont l'habitude de s'en

occuper, il est permis de conclure que cette œuvre, après avoir été
soumise à l'attention du public allemand, ne mérite pas moins de l'être à
celle des amis de la philosophie et de la théologie de langue française.
Puisse-t-elle ne pas trop souffrir de la faiblesse d'un compte-rendu, forcé
de se renfermer dans les limites du strict nécessaire



256 J.-H. SCHÖLTEN

avoir gagné sa cause sans forme de procès devant le tribunal
des ignorants ; l'homme scientifique ne se laissera pas
détourner de l'investigation d'une question qui a préoccupé de

tout temps les hommes les plus pénétrants.
Ceux qui écartent cette étude par paresse où par impuissance

spirituelle se plaisent à rappeler que nous nous trouvons

ici devant un insondable mystère. D'une part, disent-ils,
il est certain que l'homme dépend en toutes choses de Dieu,
et, de l'autre, il n'est pas moins certain que notre libre arbitre,
rejeté par la conscience de notre dépendance, est constaté par
celle de notre responsabilité. Cette antinomie, disent-ils, est

inconciliable, et les nombreux essais qu'on a vainement tentés

pour la résoudre suffisent pour faire renoncer à approfondir
un problème essentiellement incompréhensible.

Toutefois, le mystère auquel on en appelle consiste, comme
tous les mystères de la dogmatique, à affirmer à la fois le oui
et le non surla même question. On connaît l'orthodoxie
ecclésiastique. Dieu est un et à la fois non un, trois ; trois et pourtant

un, et par conséquent non trois. Il est partout présent et

infini, et pourtant, par l'incarnation, renfermé dans les limites
d'un enfant, c'est-à-dire à la fois fini et infini, partout présent
et temporairement absent du ciel. La personne du Christ est à

la fois Dieu et homme, c'est-à-dire non Dieu ; infini, omniscient,
partout présent et à la fois renfermé dans des bornes ; il habite
la Palestine, change de place, ignore le jour du jugement. Le

pain, dans le sacrement de la cène, est et reste pain pour les

sens, mais il est autre chose pour la foi, qui y voit Christ, Dieu
et homme à la fois. La même justice qui demande la peine du
coupable se manifeste dans la punition de l'innocent. La vérité
du salut universel est maintenue à côté de celle du salut des

élus. A ceux qui se récrient contre des contradictions aussi

flagrantes, on répond : l'homme se trouve ici placé devant un
mystère, devant un abîme qui sépare l'humain et le divin, la
science et la foi. Il en est de même sur le point qui nous
occupe. On affirme que l'homme a une volonté à la fois indépendante

et absolument dépendante, et, après avoir énoncé cette
contradiction, l'on se retranche dans le domaine du mystère.



LE LIBRE ARBITRE 257

C'est le cas du rationalisme lui-même qui, quoiqu'antipathique
aux mystères de la foi, reconnaît ici le mystère dans toute son

étendue et se montre aussi choqué que les plus orthodoxes,

lorsque la raison humaine tente, ici comme ailleurs, de résoudre

les contradictions.
La science ne saurait accepter ce parti, d'autant moins

qu'il s'agit d'une recherche anthropologique. Les affirmations

contradictoires n'établissent pas ici un conflit entre Dieu et

l'homme, mais dans l'homme même un conflit que l'esprit
philosophique ne saurait envisager d'un œil indifférent. En affirmant

que le péché est dû au développement de la nature animale de

l'homme, lequel précède le développement de son esprit, et

en maintenant à la fois que chaque péché peut s'éviter, grâce

au libre arbitre, le rationalisme admet à la fois la nécessité du

péché et son contraire; il perd ses droits devant l'orthodoxie
et prouve que sa doctrine n'est que celle du bon sens le plus
superficiel, incapable de résister à une acception plus
profonde de la vérité.

Notons enfin que le problème qui nous occupe, loin d'être
un simple objet de curiosité scientifique ou une occasion de

gymnastique intellectuelle, touche aux plus importantes questions

de l'anthropologie et de la théologie. Supprimez le libre
arbitre, s'écrient ses défenseurs alarmés, il n'y a plus de place

pour la foi à une sage et sainte providence ; le fatalisme, le

panthéisme, l'athéisme sont à la porte et la ruine de toute
religion est assurée. En revanche, selon les déterministes,
admettre le libre arbitre, c'est nier la providence désormais

dépendante de l'arbitraire des hommes, c'est refuser à Dieu ses

perfections les plus absolues, c'est supprimer Dieu même. Il y
a plus. A entendre les indéterministes, le libre arbitre seul

garantit la vertu et la responsabilité; seul, il maintient la
différence du bien et du mal ; seul, il préserve de l'indifférence et
de la sécurité charnelle. Par contre, le déterministe signale
comme suites du système opposé, l'orgueil, l'absence de charité,

la justice propre, l'irréligion, le renvoi de la conversion,
l'intolérance; selon lui, le libre arbitre prive la vertu de sa
nécessité morale, et doit, pour peu qu'il soit conséquent, con-

THÉOL. ET PHIL. 1875. 17



258 J.-H. SCHQLTEN

duire au désespoir, c'est-à-dire à l'immoralité. C'est ainsi que
du problème du libre arbitre dépendent les intérêts les plus
sérieux de l'âme, de la science, de la moralité, de la religion.
La vérité ne peut pas être ici des deux côtés, et le scepticisme
n'est rien moins que le dernier mot de la science.

Nous avons déjà signalé plus haut la méthode que nous
croyons devoir adopter dans nos recherches. La question du
libre arbitre appartient au domaine de l'anthropologie psychologique

; en conséquence la méthode expérimentale est la seule
bonne. Les faits du monde physique et de l'histoire ne doivent

pas s'expliquer par une idée àprioristique de Dieu ; il en est de
même des faits purement psychologiques ou anthropologiques.
Nous commençons donc par observer les phénomènes. Maisnous
ne nous bornons pas à cela. La tâche de la philosophie
consiste à comprendre ce que l'expérience a constaté. Nous
reconnaissons à la raison le droit et la mission de comprendre
les faits dans leurs causes, leurs rapports et leur unité. C'est
ainsi que nous pourrons juger si l'observation nous ramène à

l'anarchie, au désordre, au manque de rapports et d'unité, si

elle nie ou laisse indécise l'existence de Dieu et de l'ordre moral,
— ou bien, si, au contraire, elle affirme la présence de lois, de

rapports, d'unité, d'un ordre physique et moral, c'est-à-dire
la présence d'un Dieu dont l'unité et la perfection absolues se

réfléchissent dans les faits. Nous nous élevons du particulier
au général, de l'homme à Dieu, pour comprendre le rapport
qui existe entre leurs volontés et trouver la place que l'homme

occupe dans le monde qui repose en Dieu. Ici, comme en
théologie, nous rejetons comme point de départ l'apriorisme et la
tradition ecclésiastique autant que les idées innées. C'est observées

dans ses ouvrages que les perfections invisibles de Dieu se

voient comme à l'œil. (Bom. I, 20.) C'est dans la nature qu'il
observait que Jésus reconnaissait Dieu. (Math. V, 45; VI, 26.)

Il résulte de ces principes que nous récusons aussi comme
souveraines les décisions du sentiment intime. Nous ne connaissons

pour parvenir à la vérité d'autre chemin que la science,

qui a son organe dans la raison humaine. Ce qui est au delà de

la portée de la raison ne saurait être l'objet de la connaissance



LE LIBRE ARBITRE 259

humaine. C'est, selon nous, appeler de grands dangers sur la

religion et sur la moralité que d'estimer que ce qui dépasse les

sens, dépasse la science, que la science en partant de l'expérience

n'a pour dernier mot que le matérialisme, et que c'est au

sentiment, c'est-à-dire à la subjectivité pure qu'il faut abandonner

la décision des choses spirituelles. Nous ne pensons pas que
la philosophie ait à se jeter entre les bras du dualisme de Jacobi.

CHAPITBE PREMIER

Histoire du problème.

Il importe, avant tout, de donner un aperçu de ce qui s'est

dit pour et contre le libre arbitre dans le cours des siècles.

Nous consulterons successivement les annales de l'église et

celles des écoles philosophiques.
La dogmatique de l'église adhère généralement à l'indéter-

minisme. Elle ne demande pas si l'homme, comme tel, a un
libre arbitre ; tous les partis s'accordent à l'affirmer. La question

pour elle consiste à savoir s'il le possède encore. Pelage

répond sans sourciller : oui1. Augustin soutient le contraire,
tandis que le sémipélagianisme prétend que le libre arbitre a

souffert de la chute, mais n'a pas été anéanti par elle.
Cette lutte se perpétue dans l'église. La dogmatique romaine

a consacré la théorie du libre arbitre. Le moyen âge a soulevé

quelques débats à ce sujet, mais c'est la Réforme qui les

provoqua dans toute leur ardeur. Le libre arbitre est anéanti par
la chute, affirme Luther : on dirait une ville dévastée qui a

conservé son nom. Selon Erasme, au contraire, l'homme est

encore en possession de sa liberté. De même Calvin s'opposa à

Pighius et à Castallion ; les théologiens réformés et les luthériens
combattaient les sociniens ; dans l'église romaine, on vit éclater

la lutte entre Baïus et Molina, entre les jansénistes et les

jésuites ; l'église luthérienne ouvrit des débats sérieux sur le

synergisme et on sait ce qui divisa les remontrants et les

contre-remontrants. Il y eut de part et d'autre des inconsé-

' Uberrimi est homini unum semper ex duobus agere, cum semper utrum-
qtte possumus. Pelag. Ep. ad Dem. e. 8.



260 J.-H. SCHÖLTEN

quences : les adversaires luthériens du synergisme admirent
un résidu de libre arbitre, afin de sauver leur notion de coulpe,
et les remontrants, partisans du libre arbitre, n'en enseignaient
pas moins que l'homme ne tient la foi salutaire ni de lui-même,
ni en vertu de son libre arbitre.

Au fond, dans tous les partis, l'affirmation ou la négation du

libre arbitre dépendait de leur doctrine du péché originel. La
notion absolue de Dieu jetait aussi un poids dans la balance
chez les réformés, chez Luther et chez Mélanchthon, dans sa

première période. La science de Dieu, disait Luther ', est éternelle

et immuable. C'est à cela que tout doit correspondre.
En conséquence, rien ne peut arriver accidentellement ou
dépendre du libre arbitre de l'homme. Tout se fait nécessairement

et il est évident que ni l'homme, ni l'ange, ni une créature

quelconque ne possèdent de libre arbitre. Telle était
encore l'idée de Mélanchthon dans ses Loci (éd. de 1521) :

Libertatem homini ademit divina prcedestinatio. Plus tard, il
sépara la prescience de Dieu de sa prédestination et de sa

toute présence efficace.
On connaît l'influence que l'idée absolue de Dieu exerça sur

les réformés. Dieu et le libre arbitre étaient, selon eux,
incompatibles. Zwingle, très catégorique et très net sur ce point,
déclare que le esse creaturarum est le esse de Dieu lui-même.
D'où il résulte que non-seulement l'homme, mais toutes les

créatures sont de race divine et que ce que la science appelle
force de la nature est la vertu même de Dieu. C'est pourquoi
Zwingle reprend les théologiens qui, tout en admettant la

providence, tamen de homine loquentes ei quiddam, etsi perexi-
guum, liberum faciunti II est inutile de dire que Calvin abonde
dans son sens : les hommes, dit-il, ne font que ce que Dieu a

décrété. Ce qui parait accidentel se fait nécessairement. Tout,
sans excepter le péché et la chute d'Adam, tout est ordonné
de Dieu ".

' De servo arbitrio.
' M. Schölten, dans son ouvrage classique, qui a eu quatre éditions, sur

Les principes de la doctrine réformée, a cité textuellement ces passages et
une foule d'autres également explicites.



LE LIBRE ARBITRE 261

Il résulte de ces données que les ecclésiastiques qui repoussaient

le libre arbitre étaient inspirés par deux motifs : par
l'idée du péché qui était censé l'avoir anéanti et par l'idée de

la souveraineté de Dieu. On ne comprenait pas qu'au fond ces

deux motifs s'excluent : en admettant la souveraineté de Dieu,
il est évident qu'on ne peut pas plus admettre le libre arbitre
chez Adam avant qu'après la chute. C'est cette inconséquence
qui se révèle dans l'affirmation de Calvin : Cadit homo moderante

providentiel divina, sed suo vitio cadit '. C'est le oui et le

non maintenus à la fois. Adam était prédestiné à tomber et il
tomba par sa propre faute.

Mais c'est surtout sur le terrain de la philosophie que nous
sommes témoins de luttes intéressantes, fruit de l'activité
incessante de l'esprit humain. Les commencements de la
philosophie furent purement cosmologiques ; elle s'attachait à

expliquer l'univers. La sophistique réveilla la question du sujet,
c'est-à-dire de l'homme dans ses rapports avec l'objet. Mais cette

philosophie ne fut que du subjectivisme. Aux yeux de Protagoras,

est vérité ce que chaque individu considère comme tel.
Est bien, selon Thrasymaque, ce que le plus fort déclare dans

son intérêt être juste. Socrate rejette cet arbitraire ; tout en
affranchissant l'homme de la contrainte physique et de l'autorité

de la tradition, il cède d'autant plus à l'objectivité de la
vérité morale. Selon lui, la vraie liberté consiste dans la
souveraineté de la raison. La vertu est le fruit du choix rationnel
de l'homme. Mais pour choisir le bien il faut le connaître.
Celui qui le connaît, le voudra. La vraie liberté n'est donc pas
de l'arbitraire. L'homme que domine la sensualité ne peut pas
vouloir le bien et accomplit nécessairement le mal". Platon
fait remonter les origines du monde visible à la réunion mécanique

du monde des idées (xóirpos voïjtoç) avec la matière (ufo?).

En vertu de cette combinaison contradictoire, l'homme est

privé de liberté sur la terre. L'âme ne peut pas atteindre le
beau, le vrai, le bien auxquels elle aspire, grâce à la matière
qui l'entrave. La nature sensuelle est l'origine de l'ignorance

1 Instit. III, 23, 8.
» Memor. II, 1, 21 : IV, 5, 2.



262 J.-H. SCHÖLTEN

et partant du mal. En conséquence, personne ne pèche par
amour pour le mal, vaxôç êxùv oùtslç*. Ce n'est que par le
développement et l'éducation que l'âme, un jour affranchie du
corps, pourra arriver à la liberté morale, à la domination de
la raison (b lóyo-) sur les convoitises (ai ôriOufuat) ; or cette liberté
est la plus haute nécessité morale -. L'état nécessaire de lutte
actuelle est dû, selon Platon, à un acte de défection volontaire
individuel, antérieur à l'existence présente. Ainsi Platon est
déterministe en tant que, de son point de vue dualiste, il attribue
l'ignorance et le péché à la matière ; il est indéterministe, en
tant qu'il attribue à l'âme la faculté morale de s'élever au-
dessus de la matière et de choisir le bien. Aristote qui rejette
l'antagonisme admis par Platon, explique l'ignorance et le mal
qui en résulte non par l'influence prépondérante de la matière,
mais par le libre arbitre, ¦npófyan 'i-Apu-Kos è<mv àp^rh xat y.vpioç,3 ly'
rifui) to Ta xuY.i. 7r/3aTT£iv y.cà ainyjià ôiioiwç Sl v.m. zb yen -irpâzzzvi *. Aris-
tote ne nie pas une certaine nécessité. Quand je suis tombé
malade par suite de mon intempérance, il ne dépend plus de

ma volonté de recouvrer la santé, mais il dépendait de moi
d'être ou de ne pas être intempérant. Un méchant ne peut pas
cesser de l'être quand il le veut, mais originairement il était
en son pouvoir de ne pas le devenir ; il est donc ce qu'il est en

vertu de sa volonté.
Dans l'école d'Epicure, la volonté n'est soumise ni à la loi de

la causalité, ni à celle de la nécessité logique ; elle agit libidine
sine causa 5 ou comme l'exprime Lucrèce :

Patis avolsa voluntas,
Per quam progredimur quo ducit quemque voluptas ".

Le portique était d'une opinion diamétralement opposée.
Selon sa philosophie la loi de la causalité règne partout. Un
ordre invariable préside à tout, ûpappàm, expression de la rai-

1 Tim. pag. 86 D et ailleurs.
* De Rep. L. IV.
3 Eth. Eud. H, 6.
1 Eth. Nie. Ill, 7.
5 Cicéron. De finibus, 1, c. 6.

* De rerum natura. Il, 257.



LE LIBRE ARBITRE 263

son absolue. Il n'y a pas plus de place pour le libre arbitre

que pour le hasard. L'homme a la faculté de consentir ou de

ne pas consentir; mais cette faculté elle-même est en rapport
nécessaire avec la nature raisonnable de l'homme. OpXo-you-

filvw; Tvj tpùo-si Çrjv, Deo parere, secundum rationem vivere, c'est

être libre *.

L'académie combattit le portique. Elle ne rejette pas
absolument la loi de la causalité; mais comme être moral, dit-elle,
l'homme est élevé au-dessus de l'ordre physique. Le meurtre
qu'Œdipe commit sur la personne de son père, n'était pas
inévitable. Socrate, naturellement voluptueux, a bien prouvé par
sa continence que l'homme est indépendant des causes phy-
ques. La vertu est l'œuvre de l'homme. Personne ne doit aux
dieux d'être vertueux. Comment sans cela pourrait-on être loué
du bien qu'on fait et blâmé du mal auquel on se livre? La

morale suppose le libre arbitre dont les suites échappent
même à Apollon 2.

L'impuissance humaine à résoudre la question est le dernier
mot de la philosophie grecque et l'esprit fatigué se jette dès

lors clans les bras de la mystique et de l'imagination qui caractérise

la gnose alexandrine.
La philosophie des Pères de l'église se trouve sur la question

qui nous occupe, clans un rapport intime avec leurs théories
du prétendu état de perfection originelle et de la chute. Avant
les débats de Pelage et d'Augustin les philosophes chrétiens
s'accordent à admettre que l'homme doit s'élever successivement

de l'état animal à l'état spirituel. La faculté dont il
dispose pour cela est la liberté ou spontanéité (tò haòmw), faculté

qui appartient aux descendants d'Adam, autant qu'à Adam lui-
même. Les Pères grecs n'enseignent pas que cette faculté de

développement et par conséquent la liberté dans cette acception,

ait été anéantie par la chute. A entendre Irénée3, l'homme
n'atteint pas tout d'un coup la perfection, mais il y tend selon
la loi du progrès. En conséquence, il est insensé de ne pas

' Sénèque. De vita beata. C. 15.
* Cicéron. De Fato. C. 14.
1 Adv. hœr. IV, 38, 2, 4.



264 J.-H. SCHÖLTEN

attendre le moment et d'accuser Dieu à cause de l'imperfection
et de la faiblesse de la nature humaine. Clément d'Alexandrie
partage la même opinion. L'homme ne naît pas vertueux mais
doué de la faculté de le devenir1. Origene déclare que l'homme
peut et doit aspirer à la perfection. Si la vertu cesse d'être
notre propre ouvrage, on lui enlève son caractère de spontanéité

(tò à-jTÓSrj, tò sxoioïov), on la prive de son essence *.

Il n'en est pas autrement de Tertullien. Le liberum arbitrium
est le caractère principal de l'image divine dont l'homme est
doué. L'homme appelé à dominer sur la terre, doit commencer
par apprendre à se dominer lui-même. Dieu seul est bon de

nature ; l'homme doit conquérir le bien à l'aide de la liberté \
Les plus anciens Pères de l'église entendaient ainsi par

liberté, d'une part l'activité et la spontanéité humaines opposées
à l'inspiration mécanique, et de l'autre un état de perfection
morale qui permet à l'esprit de commander à la chair. Etrangers

à l'idée de l'immanence de Dieu qui fait que l'œuvre
de la créature coïncide avec celle du créateur, ils se renfermaient

dans ce dilemme : la vertu est le résultat de notre
propre développement ou elle ne l'est pas. Ils choisirent la

première alternative et cela avec raison ; car, à leur point
de vue, la thèse que la vertu est un don de la grâce, fait de

l'homme l'organe purement passif de Dieu et tue la moralité.
On n'avait pas encore résolu la question du rapport qui
existe entre l'action de Dieu et celle de l'homme. Augustin l'a
entrevue dans sa première période. La vertu, dit-il4, est volontaire

; mais, comme personne ne peut vouloir nisi a Deo admo-

nitus et vocatus intrinsecus, il en résulte que Dieu opère en

nous le vouloir. Le péché n'empêche pas que Dieu opère tout ;

car le péché est une arnissio ou privatio boni, defectus potius

quam opus ; il n'a pas de caractère positif. Plus tard dans
l'ardeur de sa lutte avec Pelage, Augustin substitua à ces vues
saines la doctrine du péché, comme corruptio naturœ et une

' Strom. IV, 662.

• C. Cels. IV, 3.
5 Adv. Marc. Il, 5 8.
4 De div. qu. 83 ; qu,, 68, 5.



LE LIBRE ARBITRE 265

restauration mécanique de la nature humaine par la grâce de

Dieu.
La doctrine de l'église régna en souveraine sur la philosophie

du moyen âge. L'idée de la liberté en Dieu et en l'homme
dépendait du parti qu'on avait embrassé dans la question du
réalisme et du nominalisme. Le réalisme immolait le particulier,
l'individuel à l'absolu ; le nominalisme sacrifiait la réalité de

l'absolu au particulier et à l'individuel. Ainsi l'idée de Dieu
excluait la liberté humaine et la liberté humaine excluait l'existence

de Dieu. On ne se doutait pas de la méthode expérimentale

qui s'attache à observer le particulier et l'individuel pour
s'élever, à l'aide de la raison, à l'unité, à la nécessité, à l'absolu.
Cette méthode ne naquit qu'avec les études des sciences naturelles

et des sciences historiques. Bacon l'appliqua aux
premières; plus tard d'autres l'introduisirent dans les secondes.

Le Dieu parfait, disait Descartes, ne peut pas nous tromper;
donc tout ce dont nous avons une claire conscience, est
certain. Or, nous avons une telle conscience de notre liberté qu'il
n'y a rien que nous comprenions plus parfaitement. La liberté
dont il parle, consiste dans la faculté indéterminée d'accorder

ou de refuser arbitrairement son assentiment ; faculté qui
subsiste alors même que l'indifférence, comme suite de l'ignorance
du bien, n'existe plus pour l'intelligence1. L'erreur est l'assentiment

libre à des représentations qui ne sont pas évidentes. On

peut reconnaître son ignorance, mais personne n'est forcé de

rejeter ou d'affirmer ce qu'on ne connaît pas. En conséquence
l'erreur est coupable. A entendre Descartes, la conscience
d'une pareille liberté appartient à ces idées innées dont Dieu
lui-même garantit la vérité. C'est pourquoi le libre arbitre ne

l'empêchait pas d'accepter la toute-puissance et la toute-science
de Dieu. Il est aussi absurde de douter de celui-là que de

celles-ci.
En disant que Dieu est le lieu des esprits, Malebranche, le

moniste idéaliste, affirma que ce que l'homme pense et veut,
il ne le pense et ne le veut qu'en Dieu. La seule liberté qu'il

1 Princ. philos. I, 41. Resp. ad Obj. in Médit. VI, 6.



266 J.-H. SCHÖLTEN

accepte pour expliquer le péché, consiste dans la faculté de

diriger les impressions que nous recevons de Dieu, non vers
Dieu, le souverain bien, mais vers d'autres objets, hors de lui.
Cependant, comme Di,eu seul est l'auteur du bien, cette liberté
n'est au fond que de l'impuissance. Dans ce système il n'y a

pas de place pour la contingence du libre arbitre.
Ce ne furent pas seulement les jésuites scolastiques qui

défendirent le libre arbitre, mais encore des théologiens romains,
tel que Fénelon : Quand je veux une chose, dit-il, je suis maître
de ne la vouloir pas. Je ne connais pas d'autre raison de mon
vouloir que mon vouloir même. Bien n'est tant en ma
puissance que de vouloir ou de ne vouloir pas '.

On connaît la philosophie de Spinosa. Ce qu'on appelle Dieu
et le monde ne sont ici que deux faces de la même substance
éternelle et infinie, natura naturans et natura naturata. Les

êtres finis n'ont pas d'existence en eux-mêmes; ils ne sont

que des modes transitoires d'existences de l'unique substance.

Il n'y pas de place dans ce système pour le libre arbitre. In
mente nulla est absoluta sive libera voluntas, sed mens ad hoc

vel illud volendum determinatur a causa quae etiam ab alia
determinata est et hcec iterum ab alia et sic in infinitum 2. Le
bien et le mal ne sont que des notions relatives, comme la
musique, qui est un bien pour le mélancolique et nn mal

pour l'affligé. Dans le domaine moral il ne peut être question

que d'une perfection plus ou moins grande de l'homme
en présence de son idéal. C'est pourquoi le sage ne se

courrouce pas des péchés des hommes, mais demande à les
comprendre. Le péché provient de ce qu'on ne comprend pas
les choses humaines. Celui qui comprend la nature humaine
dans son essence et sa destination aimera le bien. Les idées
de punition, de récompense, de mérite, de repentir, reposent
sur le préjugé du libre arbitre. La vertu est le bonheur même.
Qui dit liberté morale, dit nécessité morale.

L'Angleterre prépara une puissante réaction à ces spéculations

dualiste et moniste. Hobbes et Locke appliquèrent la mé-

1 Sur l'existence de Dieu. § 6.

Eth. P. n, prop., 40.



LE LIBRE ARBITRE 267

thode empirique de Bacon à la morale. Hobbes nie le libre
arbitre aussi bien que la liberté morale. Le but suprême de la
vie est la jouissance. C'est un empirisme purement sensualiste.
Locke est bien autrement sérieux dans l'analyse qu'il a faite
des facultés humaines. Selon lui, l'homme est libre lorsqu'il
peut agir ou ne pas agir conformément à sa volonté, c'est-à-
dire à son choix; la'Volonté cependant dépend des objets entre
lesquels il faut choisir et de l'état de celui qui choisit. Elle est
donc déterminée. Quœstioni: quidnam voluntatem déterminât,
vere et proprie respondetur : mens *. Manifestum est hotnini non
esse liberum velie aut non velie rem quampiam in potestate

sua positam ~. Pour Locke comme pour Spinosa la plus haute
liberté morale consiste dans la détermination par le bien.

Locke a exercé son influence sur les philosophes français,
notamment sur Voltaire et Helvétius 5.

Leibnitz aboutit au même résultat. L'âme, selon lui, est une
virtualité qui, d'une part, indépendante de toute autre monade

ou substance, est libre comm e telle, mais qui, de l'autre, est

également liée par sa propre essence, qu'elle partage avec les

autres monades. L'homme est donc un individu ; mais la vie
individuelle demeure renfermée dans les limites qu'impose à

l'individu la propriété originelle et commune à tous les êtres

individuels, c'est-à-dire l'harmonie préétablie ou la loi de l'univers

qui se réfléchit dans chaque monade. Dans ce
système, la liberté trouve sa place dans le sens d'activité
individuelle consciente, mais il n'y a pas de liberté dans le sens
de l'indifférence qui peut vouloir également l'un ou l'autre
dans un moment donné. L'activité propre de l'individu est
déterminée par la loi générale des monades ou l'harmonie
préétablie 4.

La même doctrine se retrouve sous une forme plus populaire

dans la Théodicée. Ce qui caractérise la manière de voir

' De intellectu humano, II, C. 21, § 29.
"- Idem, § 24.
3 Nous nous permettons de rappeler ici le plus vaillant des déterministes

français, Vauvenargues, mort en 1747. (V. G.)
1 Opp. ed L. Duseus. Tom. II, pag. 30, 40, ss.



268 J.-H. SCHÖLTEN

de son auteur, c'est qu'abstraitement parlant, il admet le libre
arbitre, puisque dans le domaine de la volonté le non vouloir
ou le vouloir autrement n'implique pas de contradiction ; mais
le libre arbitre est nié dans la réalité, clans un cas donné. Il
n'arrive jamais rien sans qu'il y ait une cause ou du moins une
raison déterminante. La cause absolument indéterminée est

chimérique. Le prétendu sentiment interne, invoqué par
Descartes en faveur du libre arbitre, n'a nulle valeur. Nous ne

nous cloutons pas de notre dépendance. Nous sommes dans le
cas de l'aiguille aimantée à qui l'on supposerait le goût de se

tourner vers le nord. Elle s'imaginerait qu'elle se meut
indépendamment de toute cause parce qu'elle ne se doute pas de

l'influence non sentie de la matière magnétique. Nous suivons
toujours, lorsque nous voulons, la résultante de toutes les
inclinations qui viennent tant des raisons que des passions.
Vouloir qu'une détermination vienne d'une pleine indifférence
absolument indéterminée, c'est vouloir qu'elle vienne de rien.
Cette doctrine, Leibnitz la qualifie de ridicule'. La vraie liberté
n'existe que là où l'homme est déterminé par le bien même

que la raison a reconnu. Elle assimile l'homme à Dieu, dont
la détermination est fondée dans la raison suprême.

Les côtés faibles de la philosophie moderne provoquèrent,
comme dans la philosophie ancienne, un scepticisme qui finit
par désespérer de la possibilité de la connaissance humaine.

Bayle prétend que le libre arbitre repose sur une illusion.
La conscience claire que, lorsque nous agissons, nous le faisons

parce nous voulons une chose et non une autre, nous empêche
de distinguer l'origine de notre volonté. Il en est ici comme
de la girouette qui aurait la conscience d'elle-même. En se

plaisant à telle ou telle direction, elle s'imaginerait être mue

par un choix indépendant, sans se douter du vent qui lui
imprime le mouvement.

Hume va plus loin : il doute de la possibilité de la connaissance

humaine dans le domaine suprasensible. En général, dit-

il, l'observation nous montre dans la série des phénomènes le

' Essai sur la bonté, etc. 111, § 320.



LE LIBRE ARBITRE 269

post hoc, non le propter hoc. Empiriquement, la notion de

cause ne se démontre pas. Je ne puis donc pas prouver que je
sois, moi, la cause de mes actions ou que d'autres causes le
soient. Si l'on se représente la liberté comme la faculté d'agir
selon la détermination indépendante de la volonté, la liberté
est-elle autre chose que le hasard? En revanche, en admettant
le déterminisme, c'en est fait de toute contingence et de toute
liberté. Un autre agit pour nous et nous dispense de toute
responsabilité. Nous nous trouvons ici devant un mystère qu'il
est inutile de tenter de dissiper '.

Kant substitua la critique des facultés humaines à la philosophie

de l'observation. Il repousse la prétention des philosophes
qui veulent pénétrer dans la connaissance objective du monde

visible et du monde invisible. Toute connaissance humaine, tout
en reposant sur les lois immuables de la pensée, est purement
subjective. Il n'est pas permis de conclure de l'idée à un objet
concret qui y correspond dans la réalité. L'application de ces

principes à la liberté humaine n'est pas douteuse. L'observation

est impuissante, car elle ne s'adresse qu'aux objets
sensibles. Mais la spéculation ne l'est pas moins. Ici la raison plaide
autant la cause du libre arbitre que celle de la nécessité. Il
faut se réfugier entre les bras de la moralité, de la conscience,
de ce que Kant appelle die praktische Vernunft. Elle dit : tu
dois, donc tu peux. C'est ce qui établit la faculté de se tourner
vers le bien, indépendamment d'une cause quelconque
intérieure ou extérieure, sans autre détermination que celle du

sujet qui veut ; le libre arbitre est un postulat de la raison

pratique, une foi élevée au-dessus de toute démonstration '.
Marchant sur les traces de Kant, Fichte rompit complètement

avec le dualisme que son prédécesseur avait laissé

subsister entre le sujet et l'objet. Le non-moi conçu hors du
moi est pour Fichte un libre produit du moi. Le moi ne connaît

d'autres limites que celles qu'il se pose à lui-même. Le
moi est absolument libre et ne connaît d'autre détermination
que le moi. Cette liberté ne peut pas être cependant arbitraire,

1 Essays and Treat. H, 96 sq 120.

' Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. 39, 46, 54.



270 J.-H. SCHÖLTEN

indépendante de tout ordre et de toute loi. Le moi autonome
est dominé et déterminé par son essence, par la loi de la pensée

et par l'ordre moral; la pensée est nécessaire, la volonté
l'est également. La liberté absolue et la nécessité absolue sont

identiques. La liberté indéterminée est donc exclue. Il n'en est

pas autrement dans la seconde phase philosophique de Fichte.
Considérant l'esprit, la pensée et la volonté comme l'évolution

nécessaire de la nature ou de l'absolu impersonnel qui ne
devient personne que par son développement dans l'homme,
Schelling n'avait pas plus que Spinosa une place à donner au
libre arbitre. La faculté de se déterminer pour une chose
autant que pour une autre, sans causes déterminantes, n'est autre
chose que le privilège d'agir irrationnellement. L'homme qui
veut n'est pas indifférent; il est déterminé par la raison,
suivant le degré de développement auquel il est parvenu dans un
moment donné '. La philosophie de la nature ne saurait
admettre le libre arbitre.

Jacobi le reconnaît : la science conduit à la thèse que tous
les êtres sont soumis à des lois ; la possibilité de la liberté ne
saurait être admise par l'intelligence, mais sa réalité s'impose
à la conscience humaine. Le cœur postule ce que l'intelligence
nie et doit nier. Mais cette liberté n'est pas la malheureuse
faculté de vouloir des choses contradictoires, le mal autant

que le bien, — ce qui au fond est le contraire de la liberté ; elle
ne consiste pas non plus à choisir le meilleur, — car ce choix
est soumis aussi à des lois mécaniques; elle consiste dans une
indépendance de volonté dont l'homme possède la conscience
immédiate et qui lui permet de résister à la sensualité (reine
Selbstthœtigkeit).

Le libre arbitre, selon Hegel, n'existe qu'abstraitement; mais
dans la réalité, il se trouve être apparent et la volonté se détermine

par le moi. Il ne saurait en être autrement, si l'on se
souvient du système de ce penseur où la nécessité est opposée à ce

qui est abstraitement possible. Ce qui est réel est seul possible.
Le réel est rationnel comme manifestation de la pensée absolue,

' Philos. Schriften. 1,463.



LE LIBRE ARBITRE 271

et ce qui est rationnel est réel et par là même nécessaire. Le

fait constaté par l'observation semble accidentel, tant qu'on
n'en a pas reconnu la cause. Ce qu'on pourrait appeler contingent,

ne l'est que relativement, au fond il est nécessaire. Cette

nécessité s'étend aussi au domaine de la moralité et de la

volonté, nécessité rationnelle, puisqu'elle est la révélation de la

logique la plus haute, visible dans le développement de l'homme

qui s'élève des profondeurs de l'animalité vers la conscience

de l'esprit et la liberté spirituelle.
De nos jours MM. Rettberg et Zeller abondent dans le sens

du libre arbitre. Le premier dit : Die Freiheit ist Selbstverfügung

mit Ausschluss jeder Nœthigung, sowohl von Aussen

als von Innen1, et le second déclare : Kein einziger Willensakt

ist in allen Beziehungen das nothwendige Produkt aus

irgend welchen innern oder œusseren Factorenì. En revanche,
J. Müller 3 appelle la liberté morale : Die Macht des Subjektes
êein eigenes Wesen auch in seinem Thun zu verwirklichen,
et J.-H. Fichte * : Das Handeln aus der ewigen Anlage des

Menschen mit absolutem Unvermœgen anders zu sein und zu
handeln. Nous ne citons que quelques noms allemands.

M. Tiberghien, professeur de philosophie à Bruxelles, a

renouvelé l'ancienne affirmation : la volonté n'est déterminée

que par la volonté. M. Ch. Secretan a ressuscité la scolastique
nominaliste et a préconisé une volonté supérieure à toutes les

lois, négation de toute nécessité, même rationnelle et morale5.
En revanche, le déterminisme, dépouillé de toute spéculation
supérieure, conduit de plus en plus sous le nom de positivisme,
au matérialisme et à la négation de la puissance de l'esprit6.
S'il en est qui, comme Schopenhauer, se livrent à la

spéculation, c'est pour faire procéder l'univers d'un mouvement
sans conscience et sans objet, qu'on appelle volonté ; d'où il

1 Religionsphilosophie, pag. 130.

Theologisches Jahrbuch, 1846, pag. 388, 394.
3 Lehre von der Sünde, II, 9. 3. Aufl.
' Beiträge, pag. 242.

La philosophie de la liberté, H, pag. 6, 17, 74, lrc éd. ; 1 pag. 421, 434,

501, 2° éd.
0 K. Vogt. AUes und Neues aus Tliier- und Menschenleben. Pag. 414.



272 J.-H. SCHÖLTEN

résulte que la moralité, là où elle existe, est considérée comme
contingente1. Signalons enfin M. le professeur Hoekstra d'Amsterdam

qui, dans un travail très remarquable *, a défendu un
indéterminisme modifié. Selon lui, lebbre arbitre n'est pas àia
base de chaque manifestation de la vie morale ; il n'agit que de

temps en temps, par intervalles, au réveil de la moralité, à

l'entrée de chacune des nouvelles phases qu'elle parcourt et

qui constituent des périodes de continuité. Finalement la
continuité de la vie morale est absolue et le rôle du libre arbitre
a cessé.

On le voit, la question du libre arbitre a préoccupé depuis
des siècles les esprits les plus profonds. Il y a de grands noms

pour et de grands noms contre.
Van Goens.

(A suivre.)

' Schopenhauer et sa philosophie, par Th. Bibot. Paris, 1874, pag. 122-126.

Im esse, nicht im operari, liegt die Freiheit. La volonté est libre comme
chose en soi, non comme phénomène. Velie non discitur. V. G.

5 Over Vryheid in Verband met Zelfbewustheid, zeddyhheid en zonde.

Amsterdam, 1857.


	Le libre arbitre : étude critique

