Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 8 (1875)

Artikel: La révolution protestante [suite]
Autor: Cocorda, Oscar / Ricaotti, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA REVOLUTION PROTESTANTE

PAR

E. RICOTTI !

v

Aprés avoir retracé en quelques pages histoire de l'indé-
pendance de Genéve et Pceuvre préparatoire de Farel, 'auteur
en vient & Calvin. Comme le portrait qu’il en fait releve en
méme temps les principaux caractéres de son ceuvre, nous ne
saurions mieux faire que de le reproduire, nous réservant d’y
ajouter nos observations.

« A T4ge de vingt-six ans, époque ol il publia I'Institution
chrétienne, Calvin était ce qu’il fut toute sa vie, teint brun et
pale, regard grave et mélancolique, dur et impérieux, mais
passionné et pénétrant, imposant aux faibles et indignant les
forts, parole breve, seche, sévére, parfois violente. Gréices a
VInstitution Chrétienne i1 devint I'un des chefs du protestan-
tisme. Il ne dépassa jamais ce livre, car il n’était pas un de ces
penseurs avides de vérité qui doutent et cherchent sans cesse.
Il créa ses théories religieuses d’'un seul coup et n’y retoucha
plus, si ce n’est dans les docirines de 'eucharistie et de la jus-
tification qu’il adoucit, pour ramener & une seule formule tous
les protestants. Le génie de Calvin était net, précis et pratique,
mais peu fécond; il sut s’ouvrir une route, mais il en pres-
crivit lui-méme les bornes et ne les dépassa jamais. Ses ordon-
nances ecclésiastiqgues ont une grande importance dans Phis-
toire, parce qu’elles devinrent la régle de toutes les églises cal-
vinistes. En effet son mérite ne consiste pas dans les doctrines
proprement dites. A part la subtilité relative & la sainte céne,

t Voyez la livraison de janvier 1875, pag. 135.



LA REVOLUTION PROTESTANTE 241

ou il professe que Christ n'y est présent que pour la foi, ce qui
n’est qu'un jeu de mots, et, & part la pédantesque méthode
francaise d’aprés laquelle il distribua la matiére des nouvelles
crovances, il ne fut pas original dans la partie théorique. En
revanche il fut vraiment original et nouveau dans l'organisa-
tion de I’église soit en elle-méme, soit dans ses rapports avec
la société civile, organisation forte et démocratique, qui cons-
titua la secte la plus énergique du protestantisme, la plus
propre a innover, celle qui, sous les noms de presbytérianisme
en Ecosse et de puritanisme en Angleterre, joua le role prin-
cipal dans la premiére révolution anglaise, et sous celui de
huguenots commenca les guerres religieuses en I'rance.

» Dans P’église catholique le clergé était séparé des fidéles
et le gouvernement ecclésiastique cherchait a se rendre indé-
pendant du pouvoir civil. Luther rapprocha les laiques du
clergé et placa I'église sous l'autorité civile. Calvin accepta le
premier résultat, mais repoussa le second, et constitua I’église
d’une facon quasi-indépendante quoique uniea I’état. En mélant
les deux institutions 1l rapprocha les deux sociétés plus que
ne l'avait fait Luther.

» Mais, entrainé par sa haine du libre arbitre, il gita son
ceuvre de deux maniéres. Il imita le catholicisme en recourant
au bras séculier pour punir l'erreur, et il renouvela l'inquisi-
tion en voulant régler la vie privée selon la loi ecclésiastique.
Il viola ainsi & la fois la liberté de conscience et la liberté
civile, et, apres avoir admis le protestantisme comme un re-
tour & I'évangile, il ne comprit point les deux principes les
plus féconds du progrés qui en dérivent naturellement: le
libre examen et la tolérance religieuse. Il faut dire & sa dé-
charge que l'intolérance fut le défaut commun & son siécle et
a toutes les églises chrétiennes, et que son intolérance person-
nelle était accrue par son caractére irritable et par la rigueur
logique de ses principes. Si donc les églises presbytériennes
s'affranchirent de Rome, elles n’affranchirent ni la conscience
Lkumaine ni la personne du chrétien.

» L’esprit de Calvin est austére sans enthousiasme, son cceur
est naturellement froid et ne s’enflamme que pour le devoir.

THEOL. ET PHIL. 1875. 16



242 E. RICOTTI

Jamais novateur ne se montra plus hardi en religion et moins
révolutionnaire en politique. Du reste, incorruptible, désinté- .
resse, sincére et infatigable, il consacra une grande force mo-
rale & un grand dessein.

» Calvin traversa, rapide comme un météore, la scéne du
monde, y laissant un sillon profond, sans y réveiller aucune
sympathie, parce que, sans satisfaire la raison, il ne parla pas
au cceur. Son style refléte son 4me; §’il estferme, sobre, clair,
correct et parfois énergique, il manque d’élégance et d’élasti-
cité et surtout de cetie pensée élevée et de cette beauté idéale
qui rend éternelles les ceuvres du génie. Mais son influence
sur la langue francaise est incontestable; et, bien que ses
ouvrages ne puissent plus se lire aujourd’hui, sa langue fut la
mere de la vigoureuse prose frangaise du XVIi¢ siécle.

» Calvin fut inférieur & Luther pour I’étendue de ’esprit, la
puissance de la parole, Joriginalité des pensées, et, comparé a
lui, il manqua de l'audace qui renverse les adversaires, du
génie qui invente et de I'éloquence qui entraine. Il fut plus
grand théologien que le réformateur allemand et sans aucun
doute raisonneur plus savant et écrivain plus logique. L’un et
Pautre renouvelérent la langue de leur pays; 'un et lautre
furent trés irritables, trés violents, trés intolérants. Du reste
autant Calvin fut penseur mediocre, autant il fut habile dia-
lecticien. Il n’inventa pas le protestantisme, mais il 'organisa
en le poussant & ses derniéres conséquences, et en le résu-
mant en un tout assez clair mais trop absolu. C’est pourquot,
§’il inspira & ses sectateurs sa résolution, sa constance et son
activité, il leur communiqua aussi ses formes rigides et exces-
sives qui rendirent odieuses leurs croyances et en arrétérent
les progrés.

» Nous dirons, en concluant, que Calvin planta au sein de
I’Europe catholique et monarchique la république protestante.
Ce fut 14 sa gloire. Mais sa doctrine, fondée sur une interpre-
tation forcée et arbitraire, ne répondit pas 4 toutes les condi-
tions qui assurent & une réforme religieuse I'universalité et la
durée. Lt ce fut 14 une des causes pour lesquelles le protes-
tantisme a fait peu de chemin dans le monde, et 1'église ca-



LA REVOLUTION PROTESTANTE 243

tholique s’est remise des coups mortels qu’elle en avait
recus. »

Dans ce beau tableau ou les ombres et la lumiére se fondent
assez heureusement, qu’il nous soit permis de noter quelques
écarts de pinceau. Et tout d’abord la doctrine de Calvin sur la
sainte céne, savoir que Christ n’y est présent que pour celui
qui croit, loin d’étre une subtilité et un jew de mots, est la
doctrine scripturaire et la clef du probleme des sacrements;
en effet elle est le seul chemin pour éviter le sacramentalisme
d’'une part et la pure allégorie de 'autre. Elle s’accorde avec
I’ensemble de la vérité biblique et en particulier avec la justi-
fication par la foi dont elle est une conséquence. 11 y a lieu de
s’étonner que Luther n’ait pas vu que, si la foi est nécessaire
pour saisir la vie éternelle, elle est indispensable aussi pour
trouver Christ dans la céne, et que conséquemment Christ
n’est présent que pour celui qui croit. Pour nous cette doctrine
est un des plus beaux titres de gloire de Calvin, et il n’y a
manqué pour le compléter que l'application du principe au
baptéme, c’est-a-dire 'affirmation que le baptéme des croyants
est le seul vrai, toujours en vertu du méme axiome qu’il n'y a
de vrai sacrement que pour la foi. Et par foi nous entendons,
comme Calvin, non la foi au sacrement lui-méme ou & I’église,
mais en Christ sauveur.

En ce qui concerne les rapports de 'église et de 1’état, 'au-
teur nous semble trop attribuer & Calvin en disant qu’il plaga
Iéglise sous 'autorité civile et qu’il fonda la république pro-
testante & Genéve. L’église était unie & I’état avant Calvin et
la réforme. Celle-ci modifia quelques dogmes et quelques pra-
tiques, mais ne changea rien aux rapports de la religion avec
Pautorité civile, ni & I'esprit politico-religieux de ’époque ; et,
au moment de la transformation, le pouvoir civil se trouva lui-
méme & la téte du mouvement et placa 1'église nouvelle sous
son autorité. Nous le voyons, des l'origine, décrétant la réfor-
mation, appelant et révoquant les réformateurs sans excepter
Calvin, transformant le culte, censurant les fideéles et punis-
sant les adversaires de la nouvelle foi. Calvin ne fit donc que



244 E. RICOTTI!

laisser les choses comme elles étaient; tout au plus donna-t-il
un nom A& la chose en formulant la théorie.

En sorte que, loin de lui attribuer 'invention du systéme, il
faudrait cfuasi le blamer de ne Pavoir pas combattu, lui qui en
avait souffert et qui était & méme d’en voir la fausseté et les
inconvénients. L’on a toujours exagéré Yinfluence et la pari
de Calvin dans le domaine politico-religieux, mais il n’est plus
permis de le faire depuis la publication des ouvrages de
M. Amédée Roget et en particulier de sa brochure : L'église et
Véetat a Geneve du vivant de Calvin, dont nous recommandons
la lecture aux historiens qui voudraient suivre les traces de
M. Ricotti !. Il résulte de ces ouvrages que Calvin n’a mis ni
I'état aux pieds de 'église ni I'église aux pieds de I’état, mais
qu'il a accepté la situation politico-religieuse telle qu’il I'a
trouvee, se bornant a s’en servir pour parvenir & son but qui
était de faire triompher 'évangile.

De I'erreur au sujet de la question politico-religieuse, dérive
un jugement trop sévere ef conséquemment partial sur le
caractére du réformateur. Que Calvin fut intolérant, nul ne
saurait le nier; nous en convenons amplement, et 'auteur
lui-méme reconnait que cette intolérance était naturelle vu
I’époque et le caractére de 'homme. Mais cela n’autorise per-
sonne & dire qu’il ne sut pas parler au ceeur et qu'il ne réveilla
aucune sympathie.

La lecture de sa correspondance prouve le contraire; car
elle nous le montre occupé non-seulement & répandre ses
principes et ses conseils, mais encore & encourager ses nom-
breux amis, & soutenir les églises naissantes, et surtout & forti-
fier les persécutés et & consoler les martyrs; et cela avec une
telle effusion d’amitié et une telle puissance de consolation
qu’il nous apparait doué non seulement d’un esprit supé-
rieur et d’une grande 4me, mais aussi d’'un coeur profondé-
ment sympathique et affectueux. Si le tyran théocrate a dis-
paru graces aux études historiques de M. Roget, ’homme sans
ceeur et sans entrailles disparait en présence de la correspon-

* Voir aussi : Histoire du peuple de Genéve depuis la réforme jusqw'd
Uescalade, par Amédée Roget; et Les Suisses et Genéve, par le méme.



LA REVOLUTION PROTESTANTE 245

dance du réformateur, qui nous le livre au naturel, et qu’il
n’est pas permis d’ignorer quand on écrit ’histoire de la réfor-
mation *.

De Genéeve l'auteur passe & la France. Abstraction faite des
premiéres tentatives de réforme en France, antérieures au
mouvement de Luther et de Zwingle, le protestantisme y vint
de Genéve sous l'influence de Calvin. La France embrassa de
préférence le calvinisme pour deux raisons: d’abord parce
qu’il lui présentait les doctrines nouvelles en francais, sous une
forme claire et pratique; puis parce que le calvinisme était
démocratique et impliquait une certaine opposition au gouver-
nement. Toutefois le caractére démocratique ne s’y montra
que plus tard, lorsque la liberté de conscience fut refusée aux
dissidents et qu’ils furent obligés de se défendre par lesarmes.
Au commencement ils se tinrent & mi-chemin entre la démo-
cratie et la monarchie. Quand ils en vinrent & la pratique, la
contradiction se montra; car Galvin avait appliqué son systéme
a une ville démocratique et avait pu concilier et méme amal-
gamer ['élément civil et I'élément religieux, tandis qu’en
France les protestants furent obligés ou de se soumettre & la
monarchie ou de lui résister, et ils firent tantot 'une tantot
I'autre chose. Cette confusion rendit leur lutte inutile au point
de vue politique parce qu’ils n’avaient pas de principe fixe, et
stérile au point de vue religieux parce que la question politi-
que 'embarrassa.

Mais les huguenots conservérent toujours lesprit francais
et ne trahirent jamais la patrie. Au contraire ; s’ils avaient pu
s’assurer le libre exercice de leurs croyances, ils auraient dé-
posé les armes, ils ne les auraient pas méme prises. La ligue
catholique, au rebours, sacrifia 1'esprit francais a4 l'esprit pa-
piste, conspira d’asservir la France & 1'Espagne et répandit
dans les peuples latins le poison de I’anarchie en vertu duquel
on voit aujourd’hui l'internationale noire et l'internationale
rouge marcher d’accord vers le méme but.

Si I'on compare les efforts du protestantisme en France avec

* Voir Les Lettres de Jean Calvin, par Jules Bonnet; et La Corres-
pondance des Réformateurs, par A. L. Herminjard.



246 E. RIGOTTI

les résultats obtenus, on est étonné du contraste. Ce fait dériva
de trois causes: 1o La question politique entrava la question
religieuse ; 20 le calvinisme était trop rigoureux et trop intolé-
rant ; 3° les peuples latins ont plus de goit pour les choses de
I'imagination et du monde sensible que pour le raisonnement
et pour le monde intérieur. — Mais si la révolution politique
arréta la révolution religieuse, celle-ci, & son tour, entrava
celle-1a, de sorte qu’a la fin des guerres civiles la France se
trouva plus mal qu’auparavant, et qu’'il lui fallut plus tard
passer 4 travers les excés de la révolution de 1789.

Nous remercions cordialement M. Ricotti pour le beaun
témoignage qu’il rend an patriotisme des huguenots ; mais nous
nous permettons d’ajouter qu’a notre avis il envisage trop le
protestantisme au point de vue politique. Il est vrai qu’en
France les deux causes se sont entrecroisées et que l'auteur
nous les montre s’entravant réciproquement ; mais il semble
trouver tout naturel que les protestants se soient lancés dans
la politique et aient pris les armes pour défendre leur foi.
Quant & nous, nous bldmons les huguenots d’avoir tiré P'épée,
car ils cessérent des lors de s’appuyer sur UEvangile et ce fut
14 leur ruine ; et nous blamons ausst un peu M. Ricotti de ne
pas nous avoir dit qu’en recourant aux armes matérielles les
protestants furent infidéles a leurs propres principes. — D’autre
part, si auteur est dans le vrai en assignant le peu de progrés
du protestantisme francais aux causes ci-dessus, il a oublié la
cause la plus grave de ce fait, la persécution. Sans doute
lauteur mentionne la Saint-Barthélemy et la révocation de
I'édit de Nantes, mais il ne leur accorde pas P'importance qui
leur appartient dans la question qui nous occupe. Il oublie que
ces actes privérent le protestantisme frangais d’un nombre
considérable de ses adhérents, et la France des meilleurs de
ses enfants. Ce n’est pas seulement la prédilection des peuples
latins pour les choses de l'imagination, c’est aussi leur gout
pour l'inquisition et les massacres, qui a arrété les progrés du
protestantisme dans leur sein. Si 'on tient compte de ce fait, on
ne s'étonnera plus que le protestantism'e ait fait si peu de pro-



LA REVOLUTION PROTESTANTE 47

gres en France, on s’étonnera qu’il en ait fait autant, et qu’il y
existe encore.

Enfin nous croyons qu’il n’est pas tout & fait exact de dire
que la révolution religieuse a entravé le progres politique et
social de la France. Ce progrés avait ses ennemis séculaires.
Sans doute, a 'aspect du protestantisme, leur haine pour la
liberté redoubla, par voie de réaction; mais il est certain que
si la France avait embrassé laréforme, elle aurait conquis ses
libertés trois cents ans plus tot, el aurait évité les écueils de la
révolution de 1789. Ce n’est donc pas le protestantisme qui a
entravé le progres en France, c’est plutdt 'adversaire du pro-
testantisme, qui est & la fois 'ennerni de la liberté religieuse et
de la liberté politique, le jésuitisme romain, qui, comme l'avoue
M. Ricotti lui-méme, a toujours trahi la France.

VI

Tandis que le protestantisme agite toute I’Europe, il laisse
I'Italie presque tranquille. Ce fait extraordinaire dérive de plu-
sieurs causes, dont voici les principales .

10 Un grand fond d’incrédulité et de scepticisme. En ce qui
concerne la négation, le mépris de la papauté et le dégout des
abus, I'Italie était au premier rang.

20 Le caractére imaginatif des Italiens, superficiel, dubitatif
et indifférent a la substance du culte, impatient de la médita-
tion et enclin a la superstition. Du co6té positif, quant au dogme,
les Italiens ne voulaient rien innover. “

3o La passion pour l'art qui, privé du sentiment national, ne
pouvait s’appuyer que sur un culte extérieur, dont I’élément
miraculeux en inspira les chefs-d’ceuvre.

4° L’intérét matériel, la papauté attirant dans la péninsule
les richesses de tous les peuples.

Parmi les causes externes M. Ricotti mentionne :

1o Le concile, dont les décisions furent appliquées plus
promptement et plus énergiquement ici qu’ailleurs, et secon-



248 E. RICOTTI

dées par I'ccuvre d’écrivains et de prédicateurs habiles, tels
que Baronius, Bellarmin, Muzio, Seripando, etc.

20 La domination espagnole, qui s’opposa directement au
protestantisme au moyen de 'inquisition, et réussit a I’étouffer,
soit en fermant I'Italie aux idées évangéliques, soit en faisant
mourir ceux qui les adoptaient.

Par suite de ces causes le protestantisme ne fut jamais en
Italie un mouvement populaire. Au XVI¢ siécle il y influa sur-
trois classes de personnes.

1~ Les hommes pieux et bons, qui désiraient une réforme
sans sortir de I’église romaine, comme Sadolet.

20 Ceux qui embrasserent la doctrine de la justification par
la foi sans se révolter contre le pape et sans toucher & la ques-
tion de l'eucharistie, comme le cardinal Morone ‘.

3o Ceux qui par conviction sortirent tout & fait de P'église et
devinrent protestants avoués, comme Vergerio.

Quant aux philosophes, ils ne prirent du protestantisme que
le principe du libre examen et s’en servirent pour combattre
le principe d’autorité en théologie, en philosophie, dans les
sciences et dans la politique.

M. Ricotti ne parle pas du protestantisme en Espagne, ot il
eut cependant de nombreux adhérents et de nombreux mar-
tyrs, et ou il fut étouffé par les mémes moyens qu’en Italie.
Pour les deux pays nous dirons que le protestantisme y était
fort populaire et y aurait conquis de nombreux disciples, si
Rome n’elit déployé contre lui toutes les ressources de I'inqui-
sition. Le nombre des victimes dans les deux péninsules suffit
& le prouver. Quant a l'incrédulité, qui fut en effet la pre-
miére cause de l'indifférence du peuple, M. Ricotti semble la
restreindre & la doctrine romaine et la confondre avec la néga-
tion des absurdités et le dégotit des abus. Mais lhistoire

* L'auteur place ici l'aunteur du traité « Du bienfuit de la mort de
Christ» et nie que cet auteur soit Paleario. La question est controversée,
et 'opinion de M. Ricotti repose sur un passage de Vergerio qui parle
de deux personnes qui y travaillerent, sans cependant les nommer. Mais
ce passage n'infirme pas les déclarations positives de Paleario dans son
< Oratio pro se ipso, » out il se dit I'auteur du traité. (Voir 1'édition faite
sur l'original de Cambridge.)



LA REVOLUTION PROTESTANTE 249

montre que lincrédulité rejetait les fondements mémes du
christianisme et en méme temps acceptait I'autorité du prétre.
Et c’est ce fait, ce mélange de rébellion & la Parole de Dieu et
de soumission & la parole de '’homme, en vertu duguel I'homme
usurpe la place de Dieu, qui, selon M. E. de Montégut, fait le
malheur des peuples latins, et les met dans l'incapacité de
se réformer. Car le prétre y étant devenu impopulaire, Dieu
disparut avec lui et 'athéisme du XVIIIe siécle triompha. « Le
clergé, dit cet auteur, avait voulu étre tout & la fois la loi et
les prophétes, il avait identifié la religion avec lui, il avait ha-
bitué les peuples & ne pas séparer la religion de la personne
du prétre, il s’était posé comme l'intermédiaire nécessaire
entre Dieu et ’homme ; lorsqu’il disparut, Dieu disparut égale-
i L0y S Et s’ll se rencontre un pays ou la foi religieuse
n’existe qu’a la condition d’une obéissance absolue au prétre,
et si le prétre y disparait ou y devient pour telle ou telle rai-
son odieux ou impopulaire, qu’arrivera-t-il? Ce qui est mal-
heureusement arrivé. Tel qu’il a été le XVIIIe siécle est inévi-
table pour les pays ou le XVIe siecle échoua. Ils ne seront
plus protestants. Ils sont condamnés comme la France & oscil-
ler entrele voltairianisme et I'ultramontanisme *. » L’incrédulité
était donc plus profonde en Italie et eut une influence bien plus
grande sur ses destinées que ne semble le penser M. Ricotti.
A propos de I'lItalie, notre auteur dit un mot des Vaudois,
dont il combat l'antique origine et qu’il croit disciples de
Valdo *. En ceci il ne tient pas compte du grand mouvement
religieux du XIe siécle. — Quoiqu’il fasse droit & la naturelle

* Pour avoir voulu développer cette pensée dans un meeting de la so-
ciété biblique italienne & Rome, o tout le monde avait parlé du salut du
peuple et de U'Ttalie, et pour avoir voulu ramener la pensée au salut per-
sonnel et & la conscience individuelle, nous avons été publiquement ac-
cusé d’hérésie; ce qui donne la mesure de l'instruction qui régne chez
nous. (0. C.)

* M. Ricotti cite & 1'appui le fait que le traité de 1'Antechrist est pos-
térieur & I'an 1243 parce qu'on y cite le Milleloquium d’Agostino Trionfo,
né en cette année. Il ne dit rien de la découverte du sous-bibliothécaire
de Cambridge concernant la date de la Nobla Leyczon qui aurait été



250 E. RICOTTI

expansion des croyances, il blAme les Vaudois d’avoir souvent
violé les pactes passés avec le pouvoir en vertu desquels ils ne
devaient nisortir de leurs frontieres, nifaire du prosélytisme. 11
ne dit pas que le plus souvent ces soi-disant pactes furent faits
sans leur concours et leur furent imposés d’office. Enfin il releve
les doctrines qui différenciaient les anciens Vaudois des réfor-
mateurs, entre autres le libre arbitre, la confession auriculaire
et la présence réelle, différences qui furent ensuite sacrifiées a
la réforme. Il n’explique pas que les anciens Vaudois rete-
naient ces doctrines non dans le sens moderne, mais dans le
sens purement évangélique, et il passe sous silence la princi-
pale divergence qui les résume toutes, savoir une conception
spirituelle et morale du christianisme, que les Vaudois sacri-
fierent depuis au dogmatisme batailleur et & l'intellectualisme
semi-rationaliste des protestants.

VII

Si le luthéranisme, par son union avec les princes, ne pro-
duisit aucune conséquence sociale, le calvinisme, par ses fen-
dances démocratiques, donna lieu & de grands mouvements
politiques. L’introduction de ce dernier aux Pays-Bas el en
Angleterre y causa le triomphe de la liberté constitutionnelle.

Parmi les causes de 'indépendance des Pays-Bas, la premiére
est sans contredit le sentiment religieux introduit par le pro-
testantisme, lequel, s’alliant au sentiment national, donna a ce
peuple 'admirable constance qui le rendit vainqueur. La ré-
volution accomplie par les Hollandais eut deux conséquences
trés graves dans ’équilibre européen.

10 Elle y introduisit une puissance sage, riche et active, amie
de la liberté et pouvant servir de contre-poids & la tyrannie.

2 Elle commenca et accomplit la décadence de la monar-
chie espagnole en la compromettant matériellement et morale-

grattée et reculée de deux sidcles sur le manuserit qui se conserve dans
cette bibliotheque, comme Hudry-Menos 1'a exposé dans la Revue des
deux mondes.



LA REVOLUTION PROTESTANTE 201

ment en face de 'Europe et en en démontrant la radicale im-
puissance.

Ces résultats importants sont attribués par M. Ricotti a la
clarté du principe et du but religieux des Hollandais, a la fer-
meté de leur vertu morale et a la liberté qui régnait dans leur
caractére social et dans leur ordre politique. La décadence
de 'Espagne, par contre, est attribuée a l'abus du principe
religieux qui rendit la nation intolérante, créa l'inquisition et
détruisit la foi, a4 'abus de l'individualisme et de la dignité
personnelle, qui produisit la vanité, la paresse et la cruauté
espagnoles, et & 'abus de l'autorité royale qui engendra le
plus odieux de tous les despotismes et amena la révolte et la
perte des provinces sujettes et des colonies. Quoique 'auteur
ne le dise pas, il résulte clairement de son exposé que c’est
I'absence de ’Evangile quiperdit ’'Espagne et son adoption qui
sauva les Pays-Bas.

VIII

M. Ricotti ne raconte pas I'histoire religieuse de ’Angleterre
dans le volume intitulé De la révolution protestante ; il 1’a ex-
posée dans un ouvrage a part, consacré a I’étude de la cons-
titution anglaise, auquel je dois recourir pour compléter son
tableau du protestantisme.

Aprés avoir expliqué que 'ambition d’Henri VIII ne lui per-
mettait d’accepter aucune des formes protestantes du conti-
nent, 'auteur montre qu’il y eut & proprement parler deux
églises anglicanes, 'une fondée par ce monarque, l'autre par
la reine Elisabeth, la premiere contradictoire en soi, n’ayant
de protestant que la négation de la suprématie romaine et re-
tenant presque tout le dogme catholique, la seconde plus logi-
que, plus franchement protestante dans ses bases et dans sa
marche, mais 'une et l'autre dominées par l'esprit d’intolé-
rance et procédant par la persécution.

A ce propos l'auteur établit le paralléle suivant :

« L’église anglicane fut fondée par Henri VIII et rétablie par
Elisabeth Tudor comme un appendice ou mieux encore comme



252 E. RICOTTI

une esclave de la constitution anglaise. D’ou résulte naturel-
lement la question: Qu’est-ce que I'église anglicane a opéré
pour la réforme des moeurs et pour le bien-étre de I’Angle-
terre 7 Quels résultats a-t-elle produits? Quelle position occupe-
t-elle dans la civilisation européenne? Si le changement reli-
gieux de I'’Angleterre ft dérivé naturellement et complétement
du libre examen, g'il et jailli par voie de persuasion des en-
trailles du peuple, certainement il n’eit pas influé dans la
méme mesure que I'église catholique parce qu’en général le
protestantisme, s’il raisonne davantage que le catholicisme,
opere moins que lul, mais il se seralt au moins enraciné dans
les esprits comme une institution convenable et acceptée.

» En effet, dans sa forme plus libre, tel que I'avaient fondé
Zwingle et Calvin, le protestantisme put se répandre et faire
des concquétes parce qu’il ne rencontrait d’autres limites que
la raison individuelle. L’église anglicane, au contraire, fut une
création du pouvoir civil, imposée au pays par des lois et sous
des peines tres séveres; elle fut comme fondue au moule dans
la constitution anglaise et cerclée par les pouvoirs publics.
Elle n’admit le principe du libre examen qu’en théorie, elle le
rejeta en pratique. Elle fut donc comme une plante exotique,
sur un sol et dans un climat contraires & son développement.
Elle fut impuissante et stérile. »

A Pappui de cette assertion 'auteur cite deux faits: I'incapa-
cité de cette église & faire des prosélytes et & convertir I'Ir-
lande malgré trois siécles de domination, — et le mode ma-
térialiste et vexaloire dont elle exerce la charité au moyen de
la taxe pour les pauvres que M. Ricotti appelle la gangréne et
la honte de la Grande-Bretagne. Puis il ajoute : « Il peut paraitre
que cette église ait un avantage, savoir que tout conflit avec
I’état y est prévenu; mais cet avantage s’obtient par l'asser-
vissement de I'église & 1'état, c’est-a-dire par 'anéantissement,
car une église asservie a I’état ne sert a rien. Et cette servilite,
absolument contraire aux principes des libertés anglaises, ne
peut s’expliquer que par une profonde indifférence religieuse
ou par un ardent amour pour la constitution.

« Certes on ne peut I’expliquer au moyen du principe de la



LA REVOLUTION PROTESTANTE 253

tolérance religieuse, puisque I'église anglicane s’imposa et
domina jusqu’a nos jours au moyen de l'intolérance qui de
toutes les miseéres est la plus contraire & ’esprit de 1’Evangile
et de I'église primitive. Car les premiers chrétiens furent per-
sécutés et préchérent la tolérance; mais 1'église, s’étant assise
a4 coté du trone impérial, ayant usurpé le flambeau de la
science au moyen ige, ayant enfin assumé le monopole des
croyances, devint intolérante & son tour...... Toutefois 1’église
catholique, fondée sur le principe d’autorité et sur des dogmes
positifs qui ne souffrent ni altérations ni amendements, trouve
en elle-méme quelque excuse, quoique insuffisante, & sa propre
intolérance. Mais il ne reste aucune excuse aux autres églises
chrétiennes qui repoussent le principe d’autorité. »

OscAr COCORDA.




	La révolution protestante [suite]

