
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: La révolution protestante [suite]

Autor: Cocorda, Oscar / Ricotti, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA KEVOLUTION PEOTESTANTE

PAR

E. RICOTTI '

V

Après avoir retracé en quelques pages l'histoire de

l'indépendance de Genève et l'œuvre préparatoire de Farei, l'auteur
en vient à Calvin. Comme le portrait qu'il en fait relève en
même temps les principaux caractères de son œuvre, nous ne
saurions mieux faire que de le reproduire, nous réservant d'y
ajouter nos observations.

« A l'âge de vingt-six ans, époque où il publia l'Institution
chrétienne, Calvin était ce qu'il fut toute sa vie, teint brun et

pâle, regard grave et mélancolique, dur et impérieux, mais

passionné et pénétrant, imposant aux faibles et indignant les

forts, parole brève, sèche, sévère, parfois violente. Grâces à

l'Institution Chrétienne il devint l'un des chefs du protestantisme.

Il ne dépassa jamais ce livre, car il n'était pas un de ces

penseurs avides de vérité qui doutent et cherchent sans cesse.

Il créa ses théories religieuses d'un seul coup et n'y retoucha

plus, si ce n'est dans les doctrines de l'eucharistie et de la
justification qu'il adoucit, pour ramener à une seule formule tous
les protestants. Le génie de Calvin était net, précis et pratique,
mais peu fécond; il sut s'ouvrir une route, mais il en prescrivit

lui-même les bornes et ne les dépassa jamais. Ses

ordonnances ecclésiastiques ont une grande importance dans

l'histoire, parce qu'elles devinrent la règle de toutes les églises
calvinistes. En effet son mérite ne consiste pas dans les doctrines

proprement dites. A part la subtilité relative à la sainte cène,

1 Voyez la livraison de janvier 1875, pag. 135.



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 241

où il professe que Christ n'y est présent que pour la foi, ce qui
n'est qu'un jeu de mots, et, à part la pédantesque méthode

française d'après laquelle il distribua la matière des nouvelles

croyances, il ne fut pas original dans la partie théorique. En
revanche il fut vraiment original et nouveau dans l'organisation

de l'église soit en elle-même, soit dans ses rapports avec
la société civile, organisation forte et démocratique, qui constitua

la secte la plus énergique du protestantisme, la plus

propre à innover, celle qui, sous les noms de presbytérianisme
en Ecosse et de puritanisme en Angleterre, joua le rôle principal

dans la première révolution anglaise, et sous celui de

huguenots commença les guerres religieuses en France.

» Dans l'église catholique le clergé était séparé des fidèles
et le gouvernement ecclésiastique cherchait à se rendre
indépendant du pouvoir civil. Luther rapprocha les laïques du

clergé et plaça l'église sous l'autorité civile. Calvin accepta le

premier résultat, mais repoussa le second, et constitua l'église
d'une façon quasi-indépendante quoique unieàl'état. En mêlant
les deux institutions il rapprocha les deux sociétés plus que
ne l'avait fait Luther.

» Mais, entraîné par sa haine du libre arbitre, il gâta son
œuvre de deux manières. Il imita le catholicisme en recourant
au bras séculier pour punir l'erreur, et il renouvela l'inquisition

en voulant régler la vie privée selon la loi ecclésiastique.
Il viola ainsi à la fois la liberté de conscience et la liberté
civile, et, après avoir admis le protestantisme comme un
retour à l'évangile, il ne comprit point les deux principes les

plus féconds du progrès qui en dérivent naturellement : le
libre examen et la tolérance religieuse. Il faut dire à sa

décharge que l'intolérance fut le défaut commun à son siècle et
à toutes les églises chrétiennes, et que son intolérance personnelle

était accrue par son caractère irritable et par la rigueur
logique de ses principes. Si donc les églises presbytériennes
s'affranchirent de Rome, elles n'affranchirent ni la conscience
humaine ni la personne du chrétien.

» L'esprit de Calvin est austère sans enthousiasme, son cœur
est naturellement froid et ne s'enflamme que pour le devoir.

THÉOL. ET PHIL. 1875. 16



242 E. RICOTTI

Jamais novateur ne se montra plus hardi en religion et moins
révolutionnaire en politique. Du reste, incorruptible, désintéressé,

sincère et infatigable, il consacra une grande force morale

à un grand dessein.
» Calvin traversa, rapide comme un météore, la scène du

monde, y laissant un sillon profond, sans y réveiller aucune
sympathie, parce que, sans satisfaire la raison, il ne parla pas
au cœur. Son style reflète son âme; s'il estferme, sobre, clair,
correct et parfois énergique, il manque d'élégance et d'élasticité

et surtout de cette pensée élevée et de cette beauté idéale
qui rend éternelles les œuvres du génie. Mais son influence
sur la langue française est incontestable ; et, bien que ses

ouvrages ne puissent plus se lire aujourd'hui, sa langue fut la
mère de la vigoureuse prose française du XVIIe siècle.

» Calvin fut inférieur à Luther pour l'étendue de l'esprit, la

puissance de la parole, l'originalité des pensées, et, comparé à

lui, il manqua de l'audace qui renverse les adversaires, du

génie qui invente et de l'éloquence qui entraîne. Il fut plus
grand théologien que le réformateur allemand et sans aucun
doute raisonneur plus savant et écrivain plus logique. L'un et
l'autre renouvelèrent la langue de leur pays; l'un et l'autre
furent très irritables, très violents, très intolérants. Du reste
autant Calvin fut penseur médiocre, autant il fut habile
dialecticien. Il n'inventa pas le protestantisme, mais il l'organisa
en le poussant à ses dernières conséquences, et en le résumant

en un tout assez clair mais trop absolu. C'est pourquoi,
s'il inspira à ses sectateurs sa résolution, sa constance et son

activité, il leur communiqua aussi ses formes rigides et excessives

qui rendirent odieuses leurs croyances et en arrêtèrent
les progrès.

» Nous dirons, en concluant, que Calvin planta au sein de

l'Europe catholique et monarchique la république protestante.
Ce fut là sa gloire. Mais sa doctrine, fondée sur une interprétation

forcée et arbitraire, ne répondit pas à toutes les conditions

qui assurent à une réforme religieuse l'universalité et la
durée. Et ce fut là une des causes pour lesquelles le
protestantisme a fait peu de chemin dans le monde, et l'église ca-



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 243

tholique s'est remise des coups mortels qu'elle en avait

reçus. »

Dans ce beau tableau où les ombres et la lumière se fondent
assez heureusement, qu'il nous soit permis de noter quelques
écarts de pinceau. Et tout d'abord la doctrine de Calvin sur la
sainte cène, savoir que Christ n'y est présent que pour celui
qui croit, loin d'être une subtilité et un jeu de mots, est la
doctrine scripturaire et la clef du problème des sacrements ;

en effet elle est le seul chemin pour éviter le sacramentalisme
d'une part et la pure allégorie de l'autre. Elle s'accorde avec
l'ensemble de la vérité biblique et en particulier avec la
justification par la foi dont elle est une conséquence. Il y a lieu de

s'étonner que Luther n'ait pas vu que, si la foi est nécessaire

pour saisir la vie éternelle, elle est indispensable aussi pour
trouver Christ dans la cène, et que conséquemment Christ
n'est présent que pour celui qui croit. Pour nous cette doctrine
est un des plus beaux titres de gloire de Calvin, et il n'y a

manqué pour le compléter que l'application du principe au

baptême, c'est-à-dire l'affirmation que le baptême des croyants
est le seul vrai, toujours en vertu du même axiome qu'il n'y a
de vrai sacrement que pour la foi. Et par foi nous entendons,
comme Calvin, non la foi au sacrement lui-même ou à l'église,
mais en Christ sauveur.

En ce qui concerne les rapports de l'église et de l'état, l'auteur

nous semble trop attribuer à Calvin en disant qu'il plaça
l'église sous l'autorité civile et qu'il fonda la république
protestante à Genève. L'église était unie à l'état avant Calvin et
la réforme. Celle-ci modifia quelques dogmes et quelques
pratiques, mais ne changea rien aux rapports de la religion avec
l'autorité civile, ni à l'esprit politico-religieux de l'époque; et,
au moment de la transformation, le pouvoir civil se trouva lui-
même à la tête du mouvement et plaça l'église nouvelle sous
son autorité. Nous le voyons, dès l'origine, décrétant la
réformation, appelant et révoquant les réformateurs sans excepter
Calvin, transformant le culte, censurant les fidèles et punissant

les adversaires de la nouvelle foi. Calvin ne fit donc que



244 E. RICOTTI

laisser les choses comme elles étaient ; tout au plus donna-t-il
un nom à la chose en formulant la théorie.

En sorte que, loin de lui attribuer l'iuvention du système, il
faudrait quasi le blâmer de ne l'avoir pas combattu, lui qui en
avait souffert et qui était à même d'en voir la fausseté et les
inconvénients. L'on a toujours exagéré l'influence et la part
de Calvin dans le domaine politico-religieux, mais il n'est plus
permis de le faire depuis la publication des ouvrages de

M. Amédée Roget et en particulier de sa brochure : L'église et

l'état à Genève du vivant de Calvin, dont nous recommandons
la lecture aux historiens qui voudraient suivre les traces de
M. Ricotti L II résulte de ces ouvrages que Calvin n'a mis ni
l'état aux pieds de l'église ni l'église aux pieds de l'état, mais

qu'il a accepté la situation politico-religieuse telle qu'il l'a
trouvée, se bornant à s'en servir pour parvenir à son but qui
était de faire triompher l'évangile.

De l'erreur au sujet de la question politico-religieuse, dérive
un jugement trop sévère et conséquemment partial sur le
caractère du réformateur. Que Calvin fût intolérant, nul ne
saurait le nier; nous en convenons amplement, et l'auteur
lui-même reconnaît que cette intolérance était naturelle vu
l'époque et le caractère de l'homme. Mais cela n'autorise
personne à dire qu'il ne sut pas parler au cœur et qu'il ne réveilla
aucune sympathie.

La lecture de sa correspondance prouve le contraire ; car
elle nous le montre occupé non-seulement à répandre ses

principes et ses conseils, mais encore à encourager ses
nombreux amis, à soutenir les églises naissantes, et surtout à fortifier

les persécutés et à consoler les martyrs ; et cela avec une
telle effusion d'amitié et une telle puissance de consolation

qu'il nous apparaît doué non seulement d'un esprit supérieur

et d'une grande âme, mais aussi d'un cœur profondément

sympathique et affectueux. Si le tyran théocrate a

disparu grâces aux études historiques de M. Roget, l'homme sans

cœur et sans entrailles disparaît en présence de la correspon-

' Voir aussi : Histoire du peuple de Genève depuis la réforme jusqu'à
l'escalade, par Amédée Roget; et Les Suisses et Genève, par le même.



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 245

dance du réformateur, qui nous le livre au naturel, et qu'il
n'est pas permis d'ignorer quand on écrit l'histoire de la
réformation '.

De Genève l'auteur passe à la France. Abstraction faite des

premières tentatives de réforme en France, antérieures au

mouvement de Luther et de Zwingle, le protestantisme y vint
de Genève sous l'influence de Calvin. La France embrassa de

préférence le calvinisme pour deux raisons : d'abord parce
qu'il lui présentait les doctrines nouvelles en français, sous une
forme claire et pratique ; puis parce que le calvinisme était

démocratique et impliquait une certaine opposition au
gouvernement. Toutefois le caractère démocratique ne s'y montra

que plus tard, lorsque la liberté de conscience fut refusée aux
dissidents et qu'ils furent obligés de se défendre par les armes.
Au commencement ils se tinrent à mi-chemin entre la démocratie

et la monarchie. Quand ils en vinrent à la pratique, la
contradiction se montra; car Calvin avait appliqué son système
à une ville démocratique et avait pu concilier et même

amalgamer l'élément civil et l'élément religieux, tandis qu'en
France les protestants furent obligés ou de se soumettre à la
monarchie ou de lui résister, et ils firent tantôt l'une tantôt
l'autre chose. Cette confusion rendit leur lutte inutile au point
de vue politique parce qu'ils n'avaient pas de principe fixe, et
stérile au point de vue religieux parce que la question politique

l'embarrassa.
Mais les huguenots conservèrent toujours l'esprit français

et ne trahirent jamais la patrie. Au contraire ; s'ils avaient pu
s'assurer le libre exercice de leurs croyances, ils auraient
déposé les armes, ils ne les auraient pas même prises. La ligue
catholique, au rebours, sacrifia l'esprit français à l'esprit
papiste, conspira d'asservir la France à l'Espagne et répandit
dans les peuples latins le poison de l'anarchie en vertu duquel
on voit aujourd'hui l'internationale noire et l'internationale

rouge marcher d'accord vers le même but.
Si l'on compare les efforts du protestantisme en France avec

1 Voir Les Lettres de Jean Calvin, par Jules Bonnet; et La
Correspondance des Réformateurs, par A. L. Herminjard.



246 E. RICOTTI

les résultats obtenus, on est étonné du contraste. Ce fait dériva
de trois causes : 1° La question politique entrava la question
religieuse ; 2° le calvinisme était trop rigoureux et trop intolérant

; 3° les peuples latins ont plus de goût pour les choses de

l'imagination et du monde sensible que pour le raisonnement
et pour le monde intérieur. — Mais si la révolution politique
arrêta la révolution religieuse, celle-ci, à son tour, entrava
celle-là, de sorte qu'à la fin des guerres civiles la France se

trouva plus mal qu'auparavant, et qu'il lui fallut plus tard

passer à travers les excès de la révolution de 1789.

Nous remercions cordialement M. Ricotti pour le beau

témoignage qu'il rend au patriotisme des huguenots; mais nous
nous permettons d'ajouter qu'à notre avis il envisage trop le

protestantisme au point de vue politique. Il est vrai qu'en
France les deux causes se sont entrecroisées et que l'auteur
nous les montre s'entravant réciproquement ; mais il semble

trouver tout naturel que les protestants se soient lancés dans

la politique et aient pris les armes pour défendre leur foi.
Quant à nous, nous blâmons les huguenots d'avoir tiré l'épée,
car ils cessèrent dès lors de s'appuyer sur l'Evangile et ce fut
là leur ruine ; et nous blâmons aussi un peu M. Bicotti de ne

pas nous avoir dit qu'en recourant aux armes matérielles les

protestants furent infidèles à leurs propres principes. —D'autre

part, si l'auteur est dans le vrai en assignant le peu de progrès
du protestantisme français aux causes ci-dessus, il a oublié la

cause la plus grave de ce fait, la persécution. Sans doute
l'auteur mentionne la Saint-Barthélémy et la révocation de

l'édit de Nantes, mais il ne leur accorde pas l'importance qui
leur appartient dans la question qui nous occupe. Il oublie que
ces actes privèrent le protestantisme français d'un nombre
considérable de ses adhérents, et la France des meilleurs de

ses enfants. Ce n'est pas seulement la prédilection des peuples
latins pour les choses de l'imagination, c'est aussi leur goût
pour l'inquisition et les massacres, qui a arrêté les progrès du

protestantisme dans leur sein. Si l'on tient compte de ce fait, on
ne s'étonnera plus que le protestantisme ait fait si peu de pro-



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 247

grès en France, on s'étonnera qu'il en ait fait autant, et qu'il y
existe encore.

Enfin nous croyons qu'il n'est pas tout à fait exact de dire

que la révolution religieuse a entravé le progrès politique et
social de la France. Ce progrès avait ses ennemis séculaires.
Sans doute, à l'aspect du protestantisme, leur haine pour la
liberté redoubla, par voie de réaction ; mais il est certain que
si la France avait embrassé la réforme, elle aurait conquis ses
libertés trois cents ans plus tôt, el aurait évité les écueils de la

révolution de 1789. Ce n'est donc pas le protestantisme qui a

entravé le progrès en France, c'est plutôt l'adversaire du

protestantisme, qui est à la fois l'ennemi de la liberté religieuse et
de la liberté politique, le jésuitisme romain, qui, comme l'avoue
M. Bicotti lui-même, a toujours trahi la France.

VI

Tandis que le protestantisme agite toute l'Europe, il laisse
l'Italie presque tranquille. Ce fait extraordinaire dérive de
plusieurs causes, dont voici les principales.

1° Un grand fond d'incrédulité et de scepticisme. En ce qui
concerne la négation, le mépris de la papauté et le dégoût des

abus, l'Italie était au premier rang.
2° Le caractère imaginatif des Italiens, superficiel, dubitatif

et indifférent à la substance du culte, impatient de la méditation

et enclin à la superstition. Du côté positif, quant au dogme,
les Italiens ne voulaient rien innover.

3° La passion pour l'art qui, privé du sentiment national, ne
pouvait s'appuyer que sur un culte extérieur, dont l'élément
miraculeux en inspira les chefs-d'œuvre.

4° L'intérêt matériel, la papauté attirant dans la péninsule
les richesses de tous les peuples.

Parmi les causes externes M. Bicotti mentionne :

1° Le concile, dont les décisions furent appliquées plus
promptement et plus énergiquement ici qu'ailleurs, et secon-



248 E. RICOTTI

dées par l'œuvre d'écrivains et de prédicateurs habiles, tels

que Baronius, Bellarmin, Muzio, Seripando, etc.
2° La domination espagnole, qui s'opposa directement au

protestantisme au moyen de l'inquisition, et réussit à l'étouffer,
soit en fermant l'Italie aux idées évangéliques, soit en faisant

mourir ceux qui les adoptaient.
Par suite de ces causes le protestantisme ne fut jamais en

Italie un mouvement populaire. Au XVIe siècle il y influa sur
trois classes de personnes.

ln Les hommes pieux et bons, qui désiraient une réforme

sans sortir de l'église romaine, comme Sadolet.
2° Ceux qui embrassèrent la doctrine de la justification par

la foi sans se révolter contre le pape et sans toucher à la question

de l'eucharistie, comme le cardinal Morone •'.

3° Ceux qui par conviction sortirent tout à fait de l'église et

devinrent protestants avoués, comme Vergerio.
Quant aux philosophes, ils ne prirent du protestantisme que

le principe du libre examen et s'en servirent pour combattre
le principe d'autorité en théologie, en philosophie, dans les
sciences et dans la politique.

M. Ricotti ne parle pas du protestantisme en Espagne, où il
eut cependant de nombreux adhérents et de nombreux martyrs,

et où il fut étouffé par les mêmes moyens qu'en Italie.
Pour les deux pays nous dirons que le protestantisme y était
fort populaire et y aurait conquis de nombreux disciples, si

Rome n'eût déployé contre lui toutes les ressources de l'inquisition.

Le nombre des victimes dans les deux péninsules suffit
à le prouver. Quant à l'incrédulité, qui fut en effet la
première cause de l'indifférence du peuple, M. Ricotti semble la
restreindre à la doctrine romaine et la confondre avec la négation

des absurdités et le dégoût des abus. Mais l'histoire

' L'auteur place ici l'auteur du traité « Du bienfait de la mort de

Christ » et nie que cet auteur soit Paleario. La question est controversée,
et l'opinion de M. Ricotti repose sur un passage de Vergerio qui parle
de deux personnes qui y travaillèrent, sans cependant les nommer. Mais
ce passage n'infirme pas les déclarations positives de Paleario dans son
« Oratio pro se ipso, » où il se dit l'auteur du traité. (Voir l'édition faite
sur l'original de Cambridge.)



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 249

montre que l'incrédulité rejetait les fondements mêmes du
christianisme et en même temps acceptait l'autorité du prêtre.
Et c'est ce fait, ce mélange de rébellion à la Parole de Dieu et

de soumission à la parole de l'homme, en vertu duquel l'homme

usurpe la place de Dieu, qui, selon M. E. de Montégut, fait le

malheur des peuples latins, et les met dans l'incapacité de

se réformer. Car le prêtre y étant devenu impopulaire, Dieu

disparut avec lui et l'athéisme du XVIIIe siècle triompha. « Le

clergé, dit cet auteur, avait voulu être tout à la fois la loi et
les prophètes, il avait identifié la religion avec lui, il avait
habitué les peuples à ne pas séparer la religion de la personne
du prêtre, il s'était posé comme l'intermédiaire nécessaire

entre Dieu et l'homme ; lorsqu'il disparut, Dieu disparut également

Et s'il se rencontre un pays où la foi religieuse
n'existe qu'à la condition d'une obéissance absolue au prêtre,
et si le prêtre y disparaît ou y devient pour telle ou telle
raison odieux ou impopulaire, qu'arrivera-t-il Ce qui est

malheureusement arrivé. Tel qu'il a été le XVIIIe siècle est inévitable

pour les pays où le XVIe siècle échoua. Ils ne seront
plus protestants. Us sont condamnés comme la France à osciller

entrelevoltairianismeetl'ultramontanisme l. » L'incrédulité
était donc plus profonde en Italie et eut une influence bien plus
grande sur ses destinées que ne semble le penser M. Ricotti.

A propos de l'Italie, notre auteur dit un mot des Vaudois,
dont il combat l'antique origine et qu'il croit disciples de

Valdo ". En ceci il ne tient pas compte du grand mouvement

religieux du XIe siècle. —• Quoiqu'il fasse droit à la naturelle

1 Pour avoir voulu développer cette pensée dans un meeting de la
société biblique italienne à Rome, où tout le monde avait parlé du salut du

peuple et de l'Italie, et pour avoir voulu ramener la pensée au salut
personnel et à la conscience individuelle, nous avons été publiquement
accusé d'hérésie ; ce qui donne la mesure de l'instruction qui règne chez

nous. (O. C.)
1 M. Ricotti cite à l'appui le fait que le traité de YAntéchrist est

postérieur à l'an 1243 parce qu'on y cite le Milleloquium d'Agostino Trionfo,
né en cette année. Il ne dit rien de la découverte du sous-bibliothécaire
de Cambridge concernant la date de la Nobla Leyczon qui aurait été



250 E. RICOTTI

expansion des croyances, il blâme les Vaudois d'avoir souvent
violé les pactes passés avec le pouvoir en vertu desquels ils ne
devaient ni sortir de leurs frontières, ni faire du prosélytisme. Il
ne dit pas que le plus souvent ces soi-disant pactes furent faits

sans leur concours et leur furent imposés d'office. Enfin il relève
les doctrines qui différenciaient les anciens Vaudois des

réformateurs, entre autres le libre arbitre, la confession auriculaire
et la présence réelle, différences qui furent ensuite sacrifiées à

la réforme. Il n'explique pas que les anciens Vaudois
retenaient ces doctrines non dans le sens moderne, mais dans le
sens purement évangélique, et il passe sous silence la principale

divergence qui les résume toutes, savoir une conception

spirituelle et morale du christianisme, que les Vaudois
sacrifièrent depuis au dogmatisme batailleur et à l'intellectualisme
semi-rationaliste des protestants.

VII

Si le luthéranisme, par son union avec les princes, ne
produisit aucune conséquence sociale, le calvinisme, par ses

tendances démocratiques, donna lieu à de grands mouvements

politiques. L'introduction de ce dernier aux Pays-Bas et en

Angleterre y causa le triomphe de la liberté constitutionnelle.
Parmi les causes de l'indépendance des Pays-Bas, la première

est sans contredit le sentiment religieux introduit par le

protestantisme, lequel, s'alliant au sentiment national, donna à ce

peuple l'admirable constance qui le rendit vainqueur. La
révolution accomplie par les Hollandais eut deux conséquences
très graves dans l'équilibre européen.

1° Elle y introduisit une puissance sage, riche et active, amie

de la liberté et pouvant servir de contre-poids à la tyrannie.
2° Elle commença et accomplit la décadence de la monarchie

espagnole en la compromettant matériellement et morale-

grattée et reculée de deux siècles sur le manuscrit qui se conserve dans
cette bibliothèque, comme Hudry-Menos l'a exposé dans la Revue des

deux mondes.



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 251

ment en face de l'Europe et en en démontrant la radicale

impuissance.

Ces résultats importants sont attribués par M. Ricotti à la

clarté du principe et du but religieux des Hollandais, à la
fermeté de leur vertu morale et à la liberté qui régnait dans leur
caractère social et dans leur ordre politique. La décadence

de l'Espagne, par contre, est attribuée à l'abus du principe
religieux qui rendit la nation intolérante, créa l'inquisition et

détruisit la foi, à l'abus de l'individualisme et de la dignité
personnelle, qui produisit la vanité, la paresse et la cruauté

espagnoles, et à l'abus de l'autorité royale qui engendra le

plus odieux de tous les despotismes et amena la révolte et la

perte des provinces sujettes et des colonies. Quoique l'auteur
ne le dise pas, il résulte clairement de son exposé que c'est
l'absence de l'Evangile qui perdit l'Espagne et son adoption qui
sauva les Pays-Bas.

VIII

M. Bicotti ne raconte pas l'histoire religieuse de l'Angleterre
dans le volume intitulé De la révolution protestante ; il l'a
exposée dans un ouvrage à part, consacré à l'étude de la
constitution anglaise, auquel je dois recourir pour compléter son
tableau du protestantisme.

Après avoir expliqué que l'ambition d'Henri VIII ne lui
permettait d'accepter aucune des formes protestantes du continent,

l'auteur montre qu'il y eut à proprement parler deux

églises anglicanes, l'une fondée par ce monarque, l'autre par
la reine Elisabeth, la première contradictoire en soi, n'ayant
de protestant que la négation de la suprématie romaine et
retenant presque tout le dogme catholique, la seconde plus
logique, plus franchement protestante dans ses bases et dans sa

marche, mais l'une et l'autre dominées par l'esprit d'intolérance

et procédant par la persécution.
A ce propos l'auteur établit le parallèle suivant :

« L'église anglicane fut fondée par Henri VIII et rétablie par
Elisabeth Tudor comme un appendice ou mieux encore comme



252 E. RICOTTI

une esclave de la constitution anglaise. D'où résulte naturellement

la question : Qu'est-ce que l'église anglicane a opéré

pour la réforme des mœurs et pour le bien-être de l'Angleterre?

Quels résultats a-t-elle produits? Quelle position occupe-
t-elle dans la civilisation européenne? Si le changement
religieux de l'Angleterre fût dérivé naturellement et complètement
du libre examen, s'il eût jailli par voie de persuasion des

entrailles du peuple, certainement il n'eût pas influé dans la
même mesure que l'église catholique parce qu'en général le

protestantisme, s'il raisonne davantage que le catholicisme,
opère moins que lui, mais il se serait au moins enraciné dans

les esprits comme une institution convenable et acceptée.
» En effet, dans sa forme plus libre, tel que l'avaient fondé

Zwingle et Calvin, le protestantisme put se répandre et faire
des conquêtes parce qu'il ne rencontrait d'autres limites que
la raison individuelle. L'église anglicane, au contraire, fut une
création du pouvoir civil, imposée au pays par des lois et sous
des peines très sévères; elle fut comme fondue au moule dans

la constitution anglaise et cerclée par les pouvoirs publics.
Elle n'admit le principe du libre examen qu'en théorie, elle le
rejeta en pratique. Elle fut donc comme une plante exotique,
sur un sol et dans un climat contraires à son développement.
Elle fut impuissante et stérile. »

A l'appui de cette assertion l'auteur cite deux faits : l'incapacité

de cette église à faire des prosélytes et à convertir
l'Irlande malgré trois siècles de domination, — et le mode
matérialiste et vexatoire dont elle exerce la charité au moyen de

la taxe pour les pauvres que M. Bicotti appelle la gangrène et

la honte de la Grande-Bretagne. Puis il ajoute : « Il peut paraître
que cette église ait un avantage, savoir que tout conflit avec
l'état y est prévenu ; mais cet avantage s'obtient par
l'asservissement de l'église à l'état, c'est-à-dire par l'anéantissement,
car une église asservie à l'état ne sert à rien. Et cette servilité,
absolument contraire aux principes des libertés anglaises, ne

peut s'expliquer que par une profonde indifférence religieuse
ou par un ardent amour pour la constitution.

« Certes on ne peut l'expliquer au moyen du principe de la



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 253

tolérance religieuse, puisque l'église anglicane s'imposa et
domina jusqu'à nos jours au moyen de l'intolérance qui de

toutes les misères est la plus contraire à l'esprit de l'Evangile
et de l'église primitive. Car les premiers chrétiens furent
persécutés et prêchèrent la tolérance; mais l'église, s'étant assise

à côté du trône impérial, ayant usurpé le flambeau de la
science au moyen âge, ayant enfin assumé le monopole des

croyances, devint intolérante à son tour Toutefois l'église
catholique, fondée sur le principe d'autorité et sur des dogmes
positifs qui ne souffrent ni altérations ni amendements, trouve
en elle-même quelque excuse, quoique insuffisante, à sa propre
intolérance. Mais il ne reste aucune excuse aux autres églises
chrétiennes qui repoussent le principe d'autorité. »

Oscar Cocorda.


	La révolution protestante [suite]

