
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: L'apologétique moderne

Autor: Martin, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APOLOGÉTIQUE MODERNE

PAR

CH. MARTIN 1

Quels sont, à notre époque, les devoirs de l'apologétique

Voilà, certes, une question qui doit intéresser non seulement

les théologiens de profession, mais encore tous ceux,
qui, dépositaires du mandat de prêcher l'Evangile, sentent le
devoir qui leur incombe de le défendre contre ses adversaires
du dedans et du dehors. Pour bien limiter cet immense sujet, il
faut que nous commencions par nous demander ce qu'e;st
l'apologétique.

L'apologétique a pour but de déterminer l'essence du
christianisme et de le défendre en montrant qu'il répond aux
besoins essentiels de l'âme humaine, et qu'il est par conséquent
la vraie religion. Elle doit faire ressortir l'harmonie préétablie
qui règne entre les besoins religieux de l'homme et la
satisfaction que la religion chrétienne offre à ces besoins. Quelle
doit être aujourd'hui cette apologétique, comment persuadera-
t-elle le mieux les hommes de notre génération, comment triom-
phera-t-elle le mieux des tendances hostiles ou des théories

dangereuses qu'elle rencontre sur son chemin, telle est laques-

' Ce travail a été présenté en mai 1874 à la section genevoise de la
société pastorale suisse. Une commission de cinq membres avait été

nommée, et après que le sujet eut été sérieusement discuté, l'auteur fut
prié de présenter le rapport ci-dessous comme son œuvre individuelle. Il
n'en doit pas moins a la vérité de dire qu'un grand nombre d'idées lui ont
été fournies pas d'autres membres de la commission, et en particulier par
M. le professeur Bouvier, qui avait déjà lu à la section un projet détaillé
de rapport. Si l'auteur accepte de prendre sur lui la responsabilité de

toutes les imperfections de son travail, il tient encore plus à ne pas se

parer des idées d'autrui. Cuique suum.



L'APOLOGÉTIQUE MODERNE 227

tion qui se pose devant nous. Pour la résoudre je ne m'astreindrai

pas à suivre exactement la division qui nous est présentée
dans la circulaire du comité central. Je voudrais suivre un
plan qui me paraît plus génétique, et qui me mettra à même
de rencontrer à mesure les théories hostiles ou dangereuses

que l'apologétique est appelée à combattre.
Il n'est pas besoin d'un examen bien approfondi pour

reconnaître que la méthode scientifique moderne, dans tous
les domaines, consiste essentiellement à établir les faits, afin
de les coordonner, et d'en tirer les lois qui les régissent. —
Le succès des sciences d'observation, le succès moins solide
de certaines théories qui veulent se borner absolument à

cette observation des faits, le positivisme par exemple, nous
sont un sûr indice de la prédominance de cette méthode.

L'apologétique doit, ce me semble, l'employer elle aussi, et si
elle a quelque chance de gagner à ses conclusions les hommes

instruits, ce ne sera qu'en l'adoptant.
Considérons donc le christianisme comme un fait qui se

présente à nous, et que nous devons expliquer. Une religion nouvelle

a paru en pleins temps historiques ; elle est appuyée il est
vrai sur une religion antérieure qui, comme presque toutes les

autres, remonte aux temps les plus reculés. Mais le christianisme

lui-même nous permet d'assister à son origine et à son
développement. Une religion nouvelle a donc paru, et elle a produit

une civilisation nouvelle qui est en voie de devenir
maîtresse dans le monde entier, et qui est encore aujourd'hui
en pleine voie de développement. Voilà le fait que je ne fais

qu'énoncer ici. Il est facile de voir, et il serait facile de prouver,

que c'est au christianisme en effet qu'est due la civilisation

moderne, et que sont dus tous les progrès réels qu'elle
continue à faire de nos jours. — Ce fait, le christianisme, appartient
à l'ordre moral et religieux, dans lequel la liberté, la personnalité

entrent comme des facteurs essentiels et non à l'ordre
matériel ou purement organique. Par conséquent toutes les
théories qui nient l'existence de cet ordre moral et religieux,
toutes les théories qui ramènent l'histoire au développement
fatal de la matière organisée sont absolument incapables d'ex-



228 CH. MARTIN

pliquer ce que nous appellerons le fait chrétien. Elles ne peuvent

que le nier : mais nier n'est pas expliquer, et par
conséquent ces théories sont non-seulement inacceptables au

point de vue chrétien, mais encore fausses au point de vue
scientifique, puisqu'elles ne peuvent expliquer les faits. Ce

sont, parmi celles qui se reproduisent à travers tous les
siècles, mais qui ont pris de nos jours une nouvelle forme :

A) Le matérialisme, qu'a fortifié pour un temps l'étude presque

exclusive, chez un grand nombre, des faits matériels.
Quelle que soit la finesse et l'habileté avec lesquelles il fait
ressortir les transitions qui existent entre le monde matériel
inorganique et le monde organisé, entre celui-ci et le monde

intellectuel, il lui est absolument impossible d'expliquer par
la matière un seul fait moral bien constaté. Il lui est impossible

surtout d'expliquer le fait du christianisme, dont le point
de départ est l'affirmation de la prédominance de l'esprit sur
la matière, et dont le développement est la tentative de

restaurer cette prédominance. Aussi le matérialisme est-il
absolument hostile au christianisme et il est une des théories
dangereuses que celui-ci doit combattre. Ici encore je ne fais

qu'indiquer les idées essentielles, sans prétendre à aucun
développement. Il y aurait une distinction à faire, par exemple,
entre le matérialisme scientifique des naturalistes, et celui
qui est professé à l'ombre du précédent par les hommes les

moins instruits et par les démagogues de profession.
B) Cette distinction sera moins nécessaire lorsqu'on se trouvera

en face du scepticisme qui lui aussi est un ennemi que
rencontre le christianisme. Car il est généralement professé

par des esprits fins et délicats, et sa tendance même l'empêche
d'être populaire. Le scepticisme se présente de nos jours sous
deux formes, différentes toutes deux de l'ancien pyrrhonisme,
toutes deux plus subtiles, mais toutes deux aussi incapables

que lui d'expliquer le fait chrétien. Sous la première de ces

formes, le scepticisme met en doute la vérité, il nie tout au
moins que nous puissions arriver à la certitude, il ne voit en
tout qu'opinions, illusions et changements. Quand il se trouve
en face d'une conviction, d'une foi qui agit, il essaie de l'expli-



L'APOLOGÉTIQUE MODERNE 229

quer par l'illusion, ou d'en mettre en doute les effets ; mais par
là il se met dans l'impossibilité d'expliquer le christianisme ;

car l'illusion, l'opinion changeante est incapable de faire une

œuvre durable, de faire naître en particulier une vie nouvelle

qui subsiste. Sous la seconde forme le scepticisme moderne se

porte sur la moralité, il ne nie pas absolument la liberté, mais

il la met en doute, et par là il est aussi incapable que le
premier, de donner d'une vie morale nouvelle, comme celle que
nous présente le christianisme, une explication tant soit peu
satisfaisante. Le scepticisme avec son caractère de raillerie et

de dénigrement est essentiellement hostile à l'esprit chrétien.
C) Le positivisme se présente sous une apparence plus

sérieuse, plus respectueuse et plus respectable. Il a la prétention
de posséder la vraie méthode scientifique, et de constater tous
les faits sans se perdre dans les explications métaphysiques. Il
ne nie pas a priori les faits de l'ordre moral ; mais il déclare

que ia science peut au plus les constater, sans jamais les expliquer,

parce qu'ils sont inacessibles à ses investigations. Il
s'interdit donc à lui-même toute explication du fait chrétien, et,
comme le phrénologue de Tœpfer, il prétend respecter les
convictions religieuses en n'en parlant jamais '. Mais, par une

pente nécessaire et fatale, il arrive à nier ce qu'il s'est interdit
d'expliquer; les faits qu'il laisse de côté n'existent plus pour lui,
ou ne subsistent que comme les fossiles d'une période
antérieure de l'esprit humain, de la période religieuse et philosophique.

— Il n'est pas besoin de faire ressortir ici comment
cette assertion est contredite par les faits, et comment, en voulant

s'interdire la philosophie, le positivisme en fait de la
mauvaise.

Le meilleur moyen de combattre ces trois théories,
matérialisme scepticisme et positivisme, nous semble être de

prouver historiquement la réalité du christianisme, de montrer
par les faits qu'il y a dans le monde un pouvoir nouveau qui
agit malgré ses contradicteurs, et produit aujourd'hui encore
ses effets.

L'apologétique sera surtout forte en montrant que ce pou-
1 Voir M. Crépin.



230 CH. MARTIN

voir agit sur les contradicteurs, et change en eux les notions
morales et sociales. Il n'en est pas un qui n'accepte les hôpitaux
ou tout au moins les soins habiles et gratuits donnés à tous les
malades indigents, comme un immense bienfait, sans se douter
peut-être que sans le christianisme il n'existerait point
d'établissements semblables et qu'en dehors du christianisme on
n'en trouve aucun. Il n'en est pas un qui ne regarde l'esclavage

comme une institution abominable et destinée à périr,
sans se douter que le christianisme seul a mis et a pu mettre
la main à l'œuvre pour son abolition.

Il existe donc un fait chrétien, c'est un fait de l'ordre
religieux et moral, et une fois qu'il sera bien constaté, les théories

qui nient cet ordre seront par cela même condamnées.
Nous avons établi le fait : en quoi consiste-t-il essentiellement

La question est délicate ; mais elle s'impose à

l'apologétique. — Tel qu'il se présente à nous dans sa nature intime,
et non à l'extérieur, à la surface, tel qu'il se présente à nous
comme fait religieux et moral, le christianisme est un esprit
nouveau qui s'est répandu dans le monde; il est une force
morale et civilisatrice, parce qu'il est un nouveau principe
vivifiant. Cet esprit nouveau est un esprit d'amour. Toutes
les grandes conquêtes du christianisme dans le monde sont
des conquêtes de l'esprit d'amour sur l'esprit d'égoïsme. Ce

que le christianisme inspire, l'amour le fait naître. Cet esprit
ne reste pas à l'état de principe ; il agit pratiquement et produit
chez le chrétien une vie nouvelle dont le caractère fondamental
est le renoncement. Celui-ci a pu et peut dans le christianisme

pratique être souvent plus apparent que réel, il peut être mal

compris et conduire à de graves aberrations ; le renoncement
n'en est pas moins le caractère fondamental de la vie
chrétienne ; c'est le signe distinctif de samorale; car nulle part
ailleurs nous ne le trouvons ainsi catégorisé. — L'abstinence

stoïque et la tendance à l'anéantissement du bouddhisme ne sont

pas le renoncement, lequel n'a d'autre principe que l'amour.
Le christianisme dans son essence se présente donc comme

un esprit nouveau, l'amour produisant une vie nouvelle, le

renoncement.



l'apologétique moderne 231

Maintenant l'apologétique a-t-elle comme seul devoir de

montrer que cet esprit nouveau et cette vie nouvelle sont

l'esprit et la vie qui conviennent à l'homme, de telle sorte

qu'en se revêtant de cet esprit et en pratiquant cette vie,
l'homme réalisera sa vraie nature? Plusieurs le pensent, et,
dans la commission nommée par la section de Genève, cette
idée a été fortement appuyée. On a dit que ce serait le moyen
d'atteindre tous les hommes vraiment hommes que de leur
montrer l'accord de l'essence du christianisme et de l'essence
de la nature humaine, sans embarrasser sa défense d'aucune

question historique et critique '. Quand on aura dégagé
l'essence du fait chrétien, et qu'on l'aura montré conforme à la

vraie nature humaine, on aura prouvé sa vérité, et les autres

questions ne devront jouer qu'un rôle secondaire.

Loin de moi de me refuser à reconnaître ce qu'il y a de vrai
et d'utile dans cette théorie de l'apologétique, qui du reste a

toujours été pratiquée, au moins en partie, dans ce qu'on appelle
l'apologétique interne. Elle est particulièrement propre à attirer
au christianisme la sympathie des hommes de cœur avant tout
préoccupés des questions humanitaires. Mais elle est insuffisante

pour prouver la réalité du christianisme, parce qu'elle
laisse subsister telle théorie qui, tout en prétendant admettre et

expliquer le christianisme, le détruit dans son essence, et parce
que, capable peut-être d'en donner une théorie, elle est stérile
et incapable de produire la vie chrétienne.

Elle laisse subsister telle théorie qui détruit le christianisme

par la base. Cette théorie la voici : on déclare admettre que
le christianisme est en harmonie avec la nature humaine. Quoi
de plus simple le christianisme, c'est l'humanité se saisissant
dans son essence, se reconnaissant pour ce qu'elle est, retrouvant

son type, et tendant à sa réalisation. — Cette théorie est
basée sur une doctrine, l'idéalisme, pour lequel tout phénomène

est un pas fait dans la réalisation sans cesse progres-

1 Le même point de vue a été dernièrement défendu par le Dr et prof.
H. Schultz dans un article très remarquable intitulé : Die christologische
Aufgabe der protestantischen Theologie in der Gegenwart. Jahrbücher für
deutsche Theologie 1874, Heft 1.



232 CH. MARTIN

sive d'une idée générale et absolue. Le monde lui-même
dans son ensemble est la réalisation de sa propre idée. Dans

ce monde se présente une catégorie d'êtres, l'humanité, dont
le caractère est d'être conscients. A mesure que l'humanité
marche, elle réalise plus parfaitement son type. Ceux qui lui font
faire le plus de progrès dans cette voie, ce sont les hommes
de génie qui ont l'intuition de l'un des caractères de ce type et

qui le révèlent aux autres. Le plus grand de tous ces génies
est Jésus qui a eu l'intuition du type humain dans ce qu'il a

de plus grand, de plus parfait, la sainteté, et qui l'a révélé au
monde. Le monde reconnaissant a vu dans Jésus le type de

l'humanité réalisé, parfaitement réalisé ; mais en cela il a assimilé

deux choses complètement inassimilables : le type, l'idée,
et un être concret, limité. Il faut donc soigneusement distinguer

entre le Jésus historique, et le Christ, objet de la foi, qui
n'est autre que l'humanité typique.

Je dis que cette théorie est destructive de l'essence même
du christianisme, telle que nous l'avons constatée. Elle ne voit
dans le monde que le développement fatal et nécessaire de

l'idée, et, par conséquent, elle trouve la fatalité à l'origine, dans

le progrès et dans la fin du monde. Ceci est manifestement
contraire à l'esprit chrétien qui est un esprit d'amour, et qui a

besoin de trouver à son origine un acte d'amour, c'est-à-dire un
acte libre et volontaire ; qui ne peut exister et se développer

que clans la liberté, et qui ne peut tendre qu'à l'exaltation de

la libre personnalité, et non à son anéantissement. Il y a en effet

une opposition complète entre le renoncement que nous avons
reconnu comme le fond de la vie chrétienne, et l'abdication de

soi-même, le Nirvana du bouddhisme. Le chrétien trouve dans

le renoncement le développement de tout son être, tandis que
le bouddhiste ne cherche dans le Nirvana que l'anéantissement
de sa personne. Eh bien, cette théorie idéaliste, si contraire à

l'esprit chrétien, et qui, par son triomphe, porterait la sape au

centre même de l'arbre et en ôterait la sève, cette théorie
n'est pas écartée par la simple reconnaissance du christianisme
comme un esprit nouveau et une vie nouvelle. Elle a la
prétention d'admettre ce fait, de donner même à l'esprit nouveau



l'apologétique moderne 233

et à la vie nouvelle qu'apporte le christianisme la place qui
leur appartient, en y voyant un pas dans le développement
nécessaire de l'esprit humain ; elle a la prétention d'expliquer
même le péché comme un postulat du progrès. Aussi pour
combattre efficacement l'idéalisme, pour défendre le christianisme

contre tous ses ennemis (et celui-ci est le plus dangereux),

ne suffit-il pas de le présenter comme un esprit nouveau
et une vie nouvelle ; il faut remonter à la source, et montrer
qu'un fleuve de liberté ne peut couler d'une source fataliste.

Ceci suffirait à nous montrer la nécessité qui s'impose à

l'apologétique de faire un pas de plus dans la détermination du

christianisme qu'elle est chargée de défendre, et de remonter
dans ce but à ses origines qui ne sont pour sa défense ni
secondaires ni indifférentes.

Je trouve une seconde raison de cette nécessité dans le
fait qu'il faut absolument faire ce pas pour pouvoir inspirer
l'esprit nouveau et produire la vie nouvelle. On n'aura
vraiment défendu le christianisme et prouvé sa divinité que quand
on aura pu indiquer les moyens de revêtir cet esprit et de

vivre de cette vie. Or c'est là ce que la simple affirmation ou
même la démonstration de l'accord de cet esprit et de cette vie

avec la vraie nature humaine est incapable de produire.
L'amour tel que le réclame le christianisme, absolument

opposé à l'égoïsme, le renoncement tel qu'il découle de cet

amour, ne sont pas en effet naturels à l'homme actuel, à

l'homme tel que l'a fait le péché. Il les repousse comme
exigeant de lui des sacrifices, bien qu'il les admire chez les
autres et reconnaisse qu'il devrait les réaliser. Il n'y a pas
dans la simple reconnaissance de sa vraie nature un mobile
suffisant pour l'homme à abjurer son égoïsme et à renoncer à

lui-même. L'exemple même du dévoument ne sera pas
suffisant pour produire en lui cette œuvre. — Et, d'ailleurs, on

peut se demander sérieusement s'il est possible de présenter le

renoncement comme réclamé par la nature humaine, en

supposant qu'elle se développât d'une manière normale, et que le
désordre n'eût pas atteint cette nature elle-même. Peut-on dire,
sans autre, à l'homme que la vie nouvelle apportée par le chris-



234 CH. MARTIN

tianisme, la vie de renoncement est la vie normale, la vie

pour laquelle il a été créé? Une nature, même libre et fondée

par la volonté d'un Etre suprème libre, ne pourrait, si elle
réalisait un développement normal, être appelée à l'effort
douloureux et par conséquent contre nature du renoncement. Il
faut donc pour prouver la divinité du christianisme, pour montrer

que l'esprit nouveau qu'il inspire et la vie nouvelle qu'il
réclame répondent bien aux vrais besoins de l'homme, aller
plus loin et poser la question des origines du christianisme.
L'apologétique ne peut se soustraire à ce devoir. Elle ne peut
défendre le christianisme actuel, celui qui est la résultante,
sans remonter au christianisme originel et s'appuyer dessus.

Elle risquerait de proposer à l'acceptation des hommes un
arbre sans racines dont la vie disparaîtrait bientôt.

Le christianisme consiste essentiellement en un esprit nouveau
et une vie nouvelle, apportés par Jésus-Christ dans le monde,
vécus par Jésus-Christ et qui doivent être puisés en Jésus-Christ.
Par conséquent le christianisme est, non-seulement à son
origine mais encore dans son développement, inséparable de la

personne de son fondateur ; et si nous voulons le saisir dans

son essence, nous ne pouvons pas négliger d'envisager la
personne et la charge de Jésus-Christ en vue de cette fondation
d'une vie nouvelle.

Deux explications de son œuvre se présentent à nous. La

première et la plus ancienne consiste à trouver en Jésus-Christ
celui qui non-seulement a réalisé en sa personne le type de

l'humanité, mais est encore le Fils de Dieu dans un sens particulier
et surnaturel. Son œuvre est par conséquent une révélation
nouvelle, une création nouvelle, un acte d'amour du Dieu vivant.

La seconde explication consiste à voir en Jésus-Christ, un
homme, un grand génie, le plus grand de tous, le génie de la
sainteté, qui a eu l'intuition de cette sainteté comme étant la
nature de l'homme, ce qui la fait à l'image de Dieu. Jésus a

prononcé ainsi le mot de l'humanité, et, si l'on peut ainsi
s'exprimer, en a vécu. Il est le révélateur et l'initiateur de la vie
nouvelle qu'il a trouvée dans sa conscience et fait trouver aux
autres dans la leur.



l'apologétique moderne 235

Qu'est l'apparition de cet être dans l'histoire, peut-on
demander à ceux qui proclament cette théorie, et expliquent
ainsi l'origine du christianisme. Est-ce un fait naturel, simplement

une phase nouvelle dans l'évolution de l'humanité? Est-

ce que Jésus-Christ est qualitativement sinon quantitativement
un génie comme un autre? Alors la conséquence est évidente,
nécessaire, nous retombons dans la théorie idéaliste que nous

avons déjà reconnue plus haut comme directement contraire à

l'esprit chrétien. Alors il ne faut pas plus assimiler le christianisme

à son fondateur que le mosaïsme à Moïse ; un homme

ne peut réaliser en sa personne le type de l'humanité, car
celui-ci est par sa nature même impersonnel. Mais alors il ne

faut plus parler non plus d'un esprit nouveau, d'une vie
nouvelle. Le fait chrétien tel que nous le présente l'histoire ne

s'explique plus. Les besoins de pardon, de salut, d'amour,
auxquels il répond ne trouvent plus leur satisfaction. L'explication
qu'on donne de ces besoins eux-mêmes les ruine dans leur
essence, et l'apologétique aboutit à la négation de ce qu'elle
doit défendre.

Si, d'un autre côté, on voit dans l'apparition de Jésus,
révélateur et initiateur de la vie nouvelle, un fait particulier, unique

dans l'histoire, l'apparition d'un homme qui a réalisé en
sa personne le type de l'humanité, alors ce fait ne peut plus
s'expliquer que comme une seconde création, que comme une
intervention directe de la puissance créatrice dans le monde ;

il faut admettre un fait surnaturel, régi par des lois supérieures
aux lois ordinaires de la nature et de l'histoire, et l'on est bien

obligé de se demander pourquoi cette apparition. Pourquoi, si

le christianisme répond aux vrais besoins de l'humanité, celle-ci
n'a-t-elle pu trouver en elle-même ce qui est sa vraie nature?—
Si de cette question nous rapprochons celle qui s'est posée à

nous, lorsque nous avons reconnu que la nature actuelle de

l'homme n'est pas conforme à l'esprit chrétien, et que dans un
développement normal le renoncement ne pourrait être imposé
à l'homme comme la loi de savie, nous serons bien obligés d'en
revenir à la première explication. L'apparition de Christ est

un acte d'amour de Dieu. Elle répond aux besoins de l'âme



236 CH. MARTIN

humaine, et peut seule y répondre parce que, par suite du
péché, l'humanité n'avait pu trouver en elle-même la réalisation
des besoins de sa nature primitive. Elle n'est pas seulement
une création nouvelle qui fasse suite à l'autre, à la création de

l'homme, et qui la complète ; l'apparition de Christ est un acte
rédempteur de Dieu; car si l'humanité n'a pas possédé l'esprit
et la vie que Jésus est venu apporter, c'est sa faute.

Christ n'apparaît donc pas surtout comme le révélateur,
l'initiateur de l'esprit et de la vie chrétiens, mais comme celui
qui les donne, parce que, les possédant dans leur plénitude,
il est aussi capable de les dispenser. — Il a fondé le christianisme

parce que, type de l'humanité, il s'est associé aux
conséquences du péché, il les a prises sur lui et en a délivré les
hommes. Il le maintient, parce que, ressuscité et glorieux, il
donne librement et personnellement son esprit à ses disciples
et à l'église. — La vie nouvelle, l'esprit nouveau qu'il apporte,
il les a infusés dans l'humanité comme un sang nouveau
provenant d'une race pure s'infuse pour le purifier dans le sang
d'une race corrompue.

Jésus-Christ est donc la source parfaite du christianisme, et

il garde ce rôle. Les faits de sa vie, et en particulier ceux qui
en sont l'accomplissement, la mort et la résurrection, sont à la
base de l'esprit nouveau et de la vie nouvelle dans l'humanité.
Seuls ils étaient capables de les produire; seuls ils ont la
puissance de les produire encore. Le christianisme est donc
indissolublement lié à ces faits, comme il est lié à la personne du
Christ rédempteur. L'esprit nouveau, l'amour, se fonde sur
l'amour rédempteur de Dieu qui a sacrifié son propre Fils pour
les pécheurs ; la vie nouvelle se fonde sur le renoncement parfait

de celui qui a renoncé à tout pour sauver les hommes, et

qui, rétabli dans la gloire à laquelle il avait renoncé, répand
son esprit et fait naître la vie chrétienne.

Conclusion.

Si maintenant nous voulons résumer ce qui précède et en tirer
les conclusions qui fournissent une réponse un peu précise aux
questions posées par le rapporteur central, nous pourrons dire :



l'apologétique moderne 237

1° Le christianisme doit être saisi par l'apologétique comme

un fait cpii existe, comme une puissance dont les effets se font
sentir et doivent être reconnus. —¦ C'est par la constatation de

ce fait que doit commencer l'œuvre apologétique. Elle ne peut

pas, du moins dans les temps actuels, commencer par essayer
la constatation des miracles et autres faits surnaturels qui sont
à l'origine du christianisme. En agissant ainsi elle ne pourrait
échafauder sa défense que sur la critique biblique et

historique, et ce n'est pas là un fondement qui soit de nos jours
suffisamment solide.

2° Le fait du christianisme agissant comme un pouvoir une
fois suffisamment constaté, l'apologétique s'efforcera d'en
reconnaître l'essence. C'est un fait de l'ordre moral et supra-sensible,

qui agit dans les consciences et par les consciences. —
Par conséquent toute théorie qui, comme le matérialisme, le

scepticisme ouïe positivisme, nie ou met en doute l'ordre moral
el supra-sensible, doit être combattue par l'apologétique
comme ruinant le christianisme dans son essence.

3° Le christianisme consiste dans un esprit nouveau et une
vie nouvelle apportés par Jésus-Christ ; cet esprit nouveau,
l'amour, cette vie nouvelle, le renoncement, sont non-seulement

des faits de l'ordre supra-sensible; mais ils appartiennent
à la catégorie des faits moraux et libres. Par conséquent toute
théorie fataliste comme l'idéalisme, toute théorie qui détruit
la liberté en Dieu et en l'homme, doit être ici combattue comme
contraire à l'essence même du christianisme.

4° L'esprit nouveau, la vie nouvelle, apportés par Christ sont

indissolublement liés à la personne de celui dont ils procèdent.
Pour les conserver dans toute leur force et leur pureté, il faut
donc remonter sans cesse à celui qui en est la source, et

actuellement encore le dispensateur. Or cela n'est possible que
si l'apparition de Christ, fait unique et surnaturel dans le monde,
est un acte rédempteur de Dieu, un acte par lequel il rétablit
dans sa pureté primitive, la nature humaine souillée par le péché.
Cela n'est possible que si le renoncement parfait de Jésus-Christ
est opéré non pour lui-même, mais pour les hommes, ets'ilest
suivi de la glorification que donne la résurrection.



238 ch. martin

L'apologétique ne peut donc pas partir des miracles et en
particulier des faits miraculeux de la vie de Jésus-Christ ; elle
ne peut pas étayer sur eux sa défense. Mais elle les trouve
sur son chemin comme partie intégrante de la religion qu'elle
défend, comme indispensables à son développement. — Elle
ne défend pas le christianisme comme vrai à cause des miracles;

mais elle défend les miracles comme faisant partie de la
vraie religion. Et une fois qu'ils sont admis, une fois qu'ils se

présentent à l'esprit comme acceptables, ils confirment à leur
tour la vérité de la religion dont ils font partie. Cette question
est de la plus haute importance, et mériterait d'être étudiée à

part, sans aucune autre préoccupation. On pourrait l'intituler:
Du rôle des miracles dans l'apologétique. On comprend que
nous n'ayons pu que l'indiquer ici, sans lui donner le développement

qu'elle mérite. Du reste on pourrait en dire autant de

tous les sujets indiqués et à peine effleurés dans ce rapport.
Tel qu'il est, il peut cependant servir à indiquer ce que

devrait être, dans l'esprit de son auteur, une défense du
christianisme dans le domaine des idées, pour répondre aux
exigences les plus pressantes de la pensée moderne, pour entrer
dans le courant d'idées qu'elle agite, tout en maintenant le seul
fondement sur lequel et le christianisme et l'église puissent
être édifiés, c'est-à-dire Jésus-Christ, fils de Dieu et fils de

l'homme, mort pour nos péchés et ressuscité pour notre
justification.

Il y aurait encore tout un travail à faire sur la défense du
christianisme dans le domaine des faits et de la pratique.
Plusieurs faits et considérations de cet ordre trouveraient leur place
si l'on adoptait le plan que nous avons indiqué plus haut, dans

l'étude du fait chrétien lui-même, tel qu'il se manifeste actuellement

dans le monde. Il serait intéressant cependant et de

la plus haute utilité de consacrer un chapitre spécial de

l'apologétique, à l'étude des œuvres chrétiennes comme témoignage
rendu à la vérité de la foi dont elles procèdent. Cela a été fait

pour une ou deux d'entre elles ; on a fait et on pourrait
encore faire ressortir le témoignage que les missions rendent au
christianisme comme religion humanitaire, applicable à toutes



l'apologétique moderne 239

les races et à tous les climats, et comme religion civilisatrice.
C'est un fait constant, en effet, que les races sauvages ne peuvent

être civilisées qu'à l'aide du christianisme, et par le
christianisme. — On pourrait aussi insister sur les œuvres de

relèvement des enfants, des femmes perdues, des prisonniers,
des égarés de toute sorte, comme une preuve de la vertu
régénératrice que possède seul le christianisme, et par conséquent

comme une preuve de la vérité d'une religion qui produit

ces effets.
Ce côté pratique de l'apologétique a été parfois abordé ; nous

pensons qu'il ne l'a pas été assez, et que les cours de nos

facultés présentent sur ce point une lacune qui pourrait être

avantageusement comblée.
Mais dans le domaine de l'apologétique pratique, la meilleure

démonstration est et sera toujours celle de cet ancien qui, pour
réfuter un sophiste qui niait le mouvement, se leva et se mit
à marcher. Le développement de la vie chrétienne, la pratique
de ce qui en fait l'essence, le renoncement, sera toujours
l'argument le plus fort pour prouver l'efficacité de la foi
chrétienne. Pour pouvoir établir que la vie chrétienne consiste

vraiment dans ce renoncement, pour pouvoir prouver que ce

n'est pas là un mot de plus, une illusion de plus, nous sommes

appelés à le pratiquer ; nous sommes appelés à fournir aux
apologètes du présent et de l'avenir les bases sur lesquelles ils
puissent édifier leur œuvre. Mais, en ceci comme en toutes
choses, rappelons-nous toujours que si Paul plante, et que si

« Apollos arrose, c'est Dieu et Dieu seul qui donne l'accroissement.

»

Ch. Martin,
pasteur.


	L'apologétique moderne

