
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: La théologie des réunions de l'alliance évangélique à New-York, en
1873

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THEOLOGIE
DES

RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE

A NEW-YORK, EN 1873 l

Une personne qui me tient de fort près et dont j'ai l'habitude

de considérer les simples suggestions comme des ordres,
insiste depuis quelque temps déjà pour que je fasse part au public
des impressions que j'ai rapportées des séances de l'Alliance

évangélique, tenues à New-York dans l'automne de 1873. Cette

personne est d'un naturel fort tenace; aussi j'ai beau multiplier

et varier les raisons devant me dispenser de me livrer à

un travail trop étranger à mes préoccupations ordinaires, elle

ne veut entendre à aucune.
J'estime qu'il est déjà trop tard pour publier un pareil

travail sur des réunions oubliées depuis longtemps. — Sans

cloute, reprend cette personne, le moment est bien passé de

nous entretenir des simples bagatelles de la porte. Mais nous
avons la naïveté de croire que vous auriez peut-être autre chose
à nous dire. Et puis, ne vous êtes-vous pas chargé vous-
même de m'apprendra que les rapports officiels n'ont été

publiés qu'hier, un gros volume, dit-on? De sorte que bien
loin d'être passé, le bon moment pour une étude approfondie
serait à peine venu.

1 Evangelical Alliance conference, 1873. History, essays, orations, and
other documents of the sixth general conference of the Evangelical
alliance held in New-York October 2-12,18/3. Edited by Rev. Philip Schaff,
D. D. and Rev. S. Irenseus Prime, D. D. Un fort volume, grand m-octavo
de 773 pages sur deux colonnes. New-York, Harper and Brothers publishers,

Franklin Square, 1874.

THÉOL. ET PHIL. 1S75. 11



162 LA THÉOLOGIE

Mais tant de journaux ont déjà parlé de ces réunions que
c'est à peine si je trouverais quelque chose à glaner dans cette
riche moisson. —Votre excuse est-elle bien sérieuse? Pour ma
part, j'ai assez de tous ces récits qui, quand il ne tombent pas
dans le lieu commun, n'ont rien à faire avec le but de la
réunion ; je n'ai su trouver aucune idée vraiment nouvelle,
caractéristique dans les articles de nos divers journaux. N'au-
riez-vous donc traversé l'Atlantique que pour aller reconnaître
le Far-West, sans oublier le pèlerinage de rigueur au Niagara,
visiter les divers établissements hospitaliers de New-York et
couronner le tout par cette course à "Washington qui aurait
fait un assez joli fiasco, au dire de certains malins qui y
étaient? Grant vous aurait reçus avec une simplicité plus que
républicaine, — je ne sais pas au juste s'il avait les mains
dans les poches, — s'acquittant de sa corvée d'un air singulièrement

ennuyé qui semblait dire, sur un ton plus accusé

que je ne puis le marquer : Mais que me veulent donc ces

gens-là? Vous conviendrez que, quel que soit l'éclat de

tous ces cadres plus ou moins brillants, il ne valait pas la

peine, y ajouteriez-vous même la bruyante réception des

étudiants de Princeton, de faire traverser l'Atlantique pour si

peu de chose par les hommes les plus connus du protestantisme

européen. Vous pouviez aussi bien rester chez vous ;

vous seriez au moins trois de plus.
Aussi en lisant toutes ces descriptions, sans contester leur

valeur relative, je n'ai pu m'empêcher de m'écrier : Est-ce
donc là ce que vous admirez? Evidemment la crème fouettée
et le lieu commun n'ont pas fait défaut. Mais je tiendrais à

savoir enfin si là-dessous il y avait, oui ou non, quelque chose

de substantiel à mettre sous la dent. Voyons, quel était l'objet
de la plus haute valeur, le tableau lui-même ou le cadre? — Vous
êtes bien sévère.—Non, jesuis tout simplement juste. Non-seulement

il ne valait pas la peine de se déranger pour si peu, si
les réunions de l'Alliance n'ont été que ce qu'on en a dit, mais

encore elles seraient un triste symptôme de l'état du
protestantisme dans les graves circonstances du moment. Vous

ne pouvez vous être bornés à vous promener, à jouir des



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 163

honneurs d'une hospitalité républicaine éclipsant celle des

princes, à conjuguer dans tous les temps, à tous les modes et
à toutes les personnes certain verbe bien connu, sauf, quand
l'enthousiasme atteignait son apogée, à vous briser sur la tête
les encensoirs des deux mondes. Vous étiez des hommes
sérieux, pas les premiers venus même; vous devez donc avoir
eu quelque chose à vous dire : j'avoue que jusqu'ici je n'ai pas
réussi à m'en apercevoir. Je me trompe cependant, j'ai saisi

quelque part au passage, la remarque suivante d'un d'entre
vous ; vous êtes mieux placé que personne pour en apprécier
la profondeur. Ce délégué écrivait donc à son journal qu'il ne
fallait pas s'étonner de voir la séparation de l'église et de l'état
réussir si bien en Amérique : c'était en effet, ajoutait-il, un pays
neuf, dans lequel on n'avait jamais connu les institutions de la
vieille Europe. Vous voilà bien récompensé d'avoir établi, un peu
longuement dans votre Histoire des Etats-Unis, que la théocratie

calviniste a été plus sévèrement organisée dans la Nouvelle-
Angleterre qu'à Genève Et si ceux qui étaient chargés de tenir
les journaux au courant ont si bien observé, qu'auront donc fait
les autres? Vraiment, la plupart d'entre vous auraient-ils passé

quelques semaines en Amérique sans se douter de ce qui la

distingue profondément de l'Europe sous le rapport théologique
et ecclésiastique? Et vous formiez un congrès appelé, d'après
le programme, à aborder les plus graves problèmes ecclésiastiques,

théologiques et philosophiques du moment Autant
valait-il aller à Rome et en revenir sans avoir vu l'infaillible; au
moins n'était-ce pas si loin, et vous auriez évité le mal de mer.

— Votre généralisation laisse peut-être quelque chose à désirer.

C'est aller bien vite en besogne que de conclure de la simple
lettre d'un correspondant en voyage que plusieurs hommes

distingués du protestantisme européen ont pu visiter l'Amérique

sans en rapporter autre chose que des souvenirs bruyants
et d'ingénieux ustensiles (Yankee notions), destinés à faciliter
les opérations culinaires des ménagères européennes.

— Eh bien, fournissez-donc vos preuves voilà des mois que
je les attends en vain Que vous êtes-vous dit? Qu'avez-vous
appris des Américains? Qu'ont-ils appris de vous? Vous con-



164 LA THÉOLOGIE

viendrez bien que c'était là le point capital ; si vous n'y avez

pas songé vous vous êtes dérangés pour peu de chose.

— De sorte que vous ne me demanderiez rien moins qu'une
analyse, un compte rendu des principales questions traitées
dans les séances de l'Alliance?

— Rien de moins en effet : il est grand temps d'en venir à

cette pièce de résistance, si toutefois il y en a eu une, car
jusqu'à présent le public européen ne s'en est pas douté. C'est

une œuvre de charité que je vous somme de faire en faveur
de vos confrères.

— Mais je n'ai nulle qualité pour l'entreprendre ; j'étais là

sans caractère officiel, ne représentant rien, ni personne.
— Excellente condition pour être impartial; ce n'est pas la

vérité officielle qu'on vous demande, mais la vérité vraie, assez

différente de l'autre, comme bien vous savez Tenez : faut-il
vous parler net Si vous vous refusez plus longtemps à faire le
travail que je vous demande, je saurai à quoi m'en tenir : ce sera
confesser qu'il n'en valait pas la peine. Nul ne l'ignore, vous
êtes un démocrate des plus avancés; craindriez-vous peut-être
d'avoir à nous confesser que tout ne va pas au mieux dans ce

pays de vos prédilections? Après avoir été l'idéal de votre
jeunesse, n'aurait-il peut-être pas entièrement répondu, clans une
seconde visite, à l'attente de l'homme mûr? Personne mieux

que vous ne peut nous dire si les Etats-Unis ont gagné ou
perdu, pour ce qui est de l'essentiel, pendant ces vingt dernières
années II serait vraiment par trop curieux de voir votre plume
s'esquiver, soulever des nuages diplomatiques, à la perspective

d'un conflit entre vos sympathies et votre esprit critique.
L'indépendance aurait donc des limites qu'il lui serait interdit
de franchir? Je le conçois, on a là-bas plus ou moins de

connaissances, d'amis même ; le moyen, je vous prie, d'aller dire
à ces fiers démocrates qu'ils ne sont pas à tous égards le peuple

modèle, surtout quand ils vous ont si admirablement
accueillis Et toutefois, je ne puis prendre sur moi de vous ranger
parmi ces hommes qui estiment que le meilleur moyen de

témoigner aux gens sa reconnaissance, c'est de leur taire les



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 165

vérités qu'il leur importerait le plus de connaître. J'attends que
vous vouliez bien vous classer vous-même.

— Puisque vous le prenez par ce bout-là, répondis-je, je
chercherai à faire quelque chose, à une condition toutefois, c'est

que vous me trouverez préalablement un journal suffisamment

indépendant pour me laisser tout dire sous ma propre responsabilité.

— Plaisantez-vous? Les raisons précédentes ne valaient pas
grand chose, mais ce dernier prétexte fait encore plus triste
figure. Quel besoin ai-je de vous chercher un journal que vous
savez à merveille être introuvable? Ils ne laissent passer que
ce qui porte l'estampille d'un parti, au risque de s'étioler tous
à l'ombre de leur clocher. N'avez-vous pas votre Revue? Je

devine ce que vous allez me répondre; elle-est trop spéciale,
votre programme vous interdit d'aborder des sujets dont on
doit nécessairement parler quand il s'agit de l'Amérique. Vous

ne sauriez quitter les régions sereines de la haute science

pour vous mêler aux bruyantes querelles des partis. Mais

d'abord vous avez dernièrement élargi votre cadre; ensuite

vous nous servez ordinairement des morceaux assez durs à

digérer, vous le tout premier ; je vous garantis que vos lecteurs,
d'ailleurs fort sérieux, vous passeront pour une fois un peu de

variété et même d'agrément, s'il y a lieu. Faites-leur l'honneur

de croire qu'ils sont de force à entendre la vérité sur
tous les sujets.

Pris par mon faible j'avais fléchi un instant. Il n'était plus
possible de revenir en arrière avec un antagoniste si raide, prêt
à profiter de tous les avantages. Et voilà comment, à mon corps
défendant, j'ai été conduit à recueillir, moi aussi, mes souvenirs

et mes impressions. Il va sans dire que c'est ici une
dérogation à nos usages qui ne saurait servir de précédent. Les

questions ordinairement interdites à notre Revue seront du

reste prises à une hauteur telle que nul ne pourra, je l'espère,
se formaliser de la solution qu'elles recevront.



166 LA THÉOLOGIE

I

Le côté extérieur de ces réunions de l'Alliance évangélique à

New-York a été trop important et trop caractéristique pour
ne pas en dire un mot au début. Le comité directeur, fidèle à

l'esprit américain, grand amateur de statistique, a du reste

singulièrement facilité cette partie de notre tâche. Les premiers
prgparatifs de cette sixième réunion générale remontent à

1868 : il n'a pas fallu moins de trois ans pour se remettre du
choc de la guerre qui a fait manquer les conférences de 1870. Il
paraît que l'enthousiasme a été difficile à réchauffer, en

Europe surtout. Le nombre des délégués, tant européens qu'américains,

ne s'est pas moins élevé à cinq cent seize personnes,
représentant toutesles églises évangéliques, la totalité des pays
chrétiens et quelques contrées païennes. Comme la plupart des

délégués étrangers étaient défrayés en tout ou en partie par le
comité américain, les dépenses ont été fort considérables. Non-
seulement les étrangers qui l'ont voulu ont pu trouver
l'hospitalité la plus large dans les familles de New-York, mais le
comité, pendant toute la durée des réunions, s'est chargé de fournir

entre les séances un copieux déjeûné à environ huit cents

personnes par jour. Ce serait aller trop loin que de dire que
l'ordre le plus parfait n'a cessé de régner à ces fameux repas ;

mais s'il avait été possible de faire abstraction de la variété et
du progrès de l'art culinaire pour ne songer qu'à la quantité,
on aurait pu se croire à quelque festin homérique *. Des Amé-

' Les Américains ont su faire largement les choses jusqu'au bout. A
peine la nouvelle de la terrible catastrophe qui assombrira toujours
le souvenir de ces grandes fêtes était-elle parvenue aux Etats-Unis que,
spontanément et sans attendre aucun appel d'Europe, on se mettait en
mesure de pourvoir h, l'avenir temporel des familles des victimes. Environ
100000 fr. doivent avoir été recueillis en Amérique pour les trois veuves
et les enfants des délégués qui ont péri dans le naufrage de la Ville du
Havre- — Les souscriptions pour les frais des conférences de 1873 se sont
élevées a environ 150000 fr. Tons frais payés, il est resté en caisse environ
45000 fr. Ce résultat est dû, en bonne partie, aux compagnies des steamers

qui ont accordé des prix de faveur.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 167

ricains étrangers à New-York, jaloux de l'honneur de leur pays,
ont prétendu toutefois que le comité aurait pu prendre des

arrangements plus confortables ; mais les organisateurs auraient

trop attendu pour quitter leurs lacs et autres lieux de

villégiature. Ce qui les excuse, peut-être, c'est qu'ils étaient loin
de compter sur un pareil concours du public.

En effet jusqu'au moment de l'ouverture, on se demandait à

New-York si on ne marchait pas à la rencontre d'un fiasco

colossal. Cette crainte tenait à ce que le caractère en lui-même
indécis de l'Alliance n'était pas compris ; et puis aux Etats-Unis

une œuvre religieuse pour réussir a besoin du concours d'une

église particulière. On ne savait donc trop comment tournerait
une entreprise qui prétendait s'établir sur les frontières de

toutes les dénominations, sans appartenir essentiellement à

aucune d'elles. Enfin, comment ne pas se préoccuper des

conflits devant nécessairement naître de la rencontre d'éléments
si hétérogènes, pour peu que chacun voulût être franc et
sincère?

Ces craintes se sont dissipées dès la première séance. La
foule a été énorme; c'était une vraie cohue. Le docteur Adams,
chargé de souhaiter la bienvenue tout spécialement aux
Européens, auxquels les Américains ouvraient cordialement leur

pays, leurs églises, leurs chaires et leurs foyers domestiques,
a heureusement signalé les liens étroits qui rattachaient ces
hommes venus de si loin à ceux qui leur faisaient un accueil
empressé. Rappelant que les défenseurs de presque toutes les

grandes causes battues dans les divers pays de l'Europe avaient
dû s'enfuir en Amérique, l'orateur a engagé les invités à voir
par eux-mêmes si la bonne semence avait porté ses fruits.
« On pourrait croire en vérité que ce n'est pas nous qui vous
souhaitons la bienvenue sur ces rivages ; ne respirons-nous
pas en quelque sorte l'esprit de ces martyrs, de ces héros
du passé, nos ancêtres communs? Il me semble les entendre
nous invitant à jouir fraternellement, les uns et les autres,
des fruits magnifiques de leur foi, de leurs prières, de leurs
souffrances: une religion libre, une Bible libre, une église
libre, des écoles libres, une presse libre, des âmes libres. Tel



168 LA THÉOLOGIE

est le bel héritage que le passé nous a légué ; les semailles ont
eu lieu au delà des mers, dans l'Ancien monde : nous voici
réunis sur les rivages du Nouveau pour recueillir la moisson,
compensation de tant de travail et de souffrances. ï>

En insistant sur les liens incontestables qui réunissent en un
seul corps tous les vrais chrétiens, l'orateur a parlé d'un certain

point haut élevé dans l'atmosphère où tous les bruits
discordants de la terre se fondraient en une harmonie parfaite.
« C*est là plus qu'une simple vision poétique, a-t-il ajouté. Il
est certain qu'une fois admis dans la communion de Christ, nous
nous rencontrerons tous dans un lieu céleste, alors que Dieu
réunira en Christ tant ce qui est aux cieux que ce qui est

sur la terre en lui-même. »

Mais il a fallu bientôt descendre de ces hauteurs. C'est peut-
être parce qu'on s'y était élevé un instant que l'on a pu,
d'abord après, plier sans trop de peine devant une bourrasque qui
montait de la terre. Un certain orage qu'on voyait poindre à

l'horizon a éclaté avant même d'avoir eu le temps de se former.
On se demandait de quel œil les Allemands et les Français
allaient se regarder ; des démarches déplacées avaient déjà
risqué de retenir ces derniers au moment de l'embarquement.
Une parole inconsidérée, habilement retenue, a dès le début
tout arrangé. Les battus ont payé l'amende et ceux qui
auraient dû faire des excuses se sont donné des airs de générosité
et de magnanimité. Tandis que cette scène, moins sérieuse que
le fameux baiser Lamourette, provoquait les applaudissements
frénétiques de l'auditoire qui s'imaginait naïvement assister à

la réconciliation de la France et de l'Allemagne, quelques
Américains plus délicats déploraient le rôle piteux infligé à des

gens qu'il aurait fallu avec le soin le plus minutieux se garder
de mettre en scène. Mais que voulez-vous? En Amérique plus
que partout ailleurs, dans ces cas-là les claquements de main
les mieux nourris ont toujours le dessus.

Il faut que ceux qui croient avoir d'excellentes raisons pour
être démocrates se le disent bien : les grands concours de peuple

ne sont nullement le milieu convenable pour traiter des

questions sérieuses et profondes. Cette invasion, cette prise



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 169

d'assaut des séances par la foule caractérise et explique la
nature de ces réunions. Elles ont fort bien réussi, si vous le
voulez, mais quand il s'agit de se rendre compte de ce succès,
on voit qu'il consiste, pour la presque totalité des assistants,
un peu trop exclusivement dans le fait qu'il y avait énormément

de monde. Dès le premier jour les réunions sont devenues

un événement à sensation: on n'avait pas vu pareille agitation
à New-York depuis les scènes de la guerre civile. Quand il
a été manifeste que l'affaire réussissait, tout le monde a voulu
en être.Les plus froids ont fait du zèle ; les sociétés de chemins
de fer, qui d'abord avaient fait la sourde oreille, quand il s'agissait

de donner des facilités de voyage aux étrangers, ont rivalisé

d'empressement pour offrir les plus généreux arrangements.
C'est ainsi que les choses se passent dans un pays où l'opinion
publique est la puissance dominante: bien des personnes se

décident à grossir le courant alors qu'm petto elles aimeraient
autant le voir à sec. « Tant que la majorité est douteuse dit
Tocqueville, on parle ; mais dès qu'elle s'est irrévocablement
prononcée, chacun se tait; et amis comme ennemis semblent
alors s'attacher de concert à son char. »

Cette démocratie a pourtant sa physionomie particulière.
Bien loin d'être niveleuse et égalitaire comme celle d'Europe,
elle laisse percer les instincts aristocratiques qui caractérisent
à un haut degré la race anglo-saxonne. C'est ainsi qu'on a

organisé les séances en nommant une foule de présidents, de

vice-présidents, flanqués d'un bataillon de secrétaires de trois
différentes espèces. En tout ceci il s'agissait uniquement de

conférer certains honneurs à quelques hommes et aux contrées

ou aux églises qu'ils représentaient ; car la plupart ne devaient
nullement fonctionner. Il paraît qu'en terre anglo-saxonne ces

petites distinctions-là sont prises fort au sérieux. En effet, à

notre grande surprise, dans une autre séance, on a fait nommer
une nouvelle fournée de ces dignitaires honorifiques, qui ne
devaient pas plus fonctionner que les premiers.

Et cependant dans cette démocratie foncièrement aristocratique,

on fait bien tout pour le peuple et par le peuple. Les
orateurs, par exemple, trouvent le moyen d'être populaires, popu-



170 LA THÉOLOGIE

laciers même, dirais-je, si ce mot n'était trop fort pour désigner
cet étrange mélange de sérieux et de bouffonnerie particulier à

la littérature anglo-saxonne. La quantité de gros sel que peut
ingurgiter un auditoire américain à se désopiler la rate est

vraiment énorme! Sans parler des Allemands, en entendant les

Français, on sentait que ces messieurs, venant d'un pays doté
d'une académie et habitués à respecter les divers ordres en fait
de littérature, ne possédaient pas Part de passer sans transition
du plaisant au sévère, du comique au tragique. Le puritanisme
inflexible prenait sa revanche dans les séances du dimanche. Il
ne s'agissait pas de rire ni de plaisanter ces jours-là. L'auditoire,
peu fait à la consigne, avait de la peine à retenir des
applaudissements qui se trahissaient par un frémissement général
bien sensible. Sans contredit, moins de raideur le dimanche, et

plus de tenue dans la semaine, auraient donné une résultante
plus en accord avec les sentiments humains; mais alors nous
n'aurions plus été en Amérique et la couleur locale aurait fait
défaut.

Il convient d'en prendre son parti: populaire, profond et
délicat sont des idées trop souvent incompatibles. La consommation

de lieux communs qui s'est faite pendant ces neuf jours
est vraiment inappréciable. Et il n'y a pas à tergiverser ; la critique

ne saurait rien trouver à mordre; ils aiment cela en Amérique

; les auditoires ont été sans cesse en augmentant, à telles
enseignes que dans la soirée des adieux on se trouvait en face

de salles de trois, de quatre à cinq mille auditeurs attentifs,
regrettant que les séances fussent déjà terminées.

Tels sont quelques-uns des traits de la démocratie religieuse.
Il faut que les mystiques qui apprécient avant tout le calme et

le recueillement ; les penseurs qui recherchent la profondeur
et le nouveau ; les délicats qui ne sont jamais contents de rien,
en prennent leur parti ; c'est à prendre ou à laisser. Il ne faut

pas viser trop haut dès qu'on veut atteindre la multitude ;

mutatis mutandis, j'imagine que les choses devaient se passer
un peu de même dans les assemblées populaires d'Israël et

parmi les troupes de croisés marchant au triomphe du saint

sépulcre. Et cependant l'Amérique, cette terre classique de la



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 171

séparation de l'église et de l'état, est bien le seul pays protestant

du monde, à l'heure qu'il est, où des réunions évangéliques
pouvaient à ce point avoir un caractère populaire et national.
La religion n'a rompu avec l'état et le gouvernement que pour
contracter une alliance plus étroite avec la société. Tocqueville,
qui avait été frappé de ce fait, a voulu en trouver la cause. « Les

pouvoirs et la société sont, dit-il, tous plus ou moins fugitifs,
ainsi que nos années sur la terre, ils se succèdent avec rapidité
comme les divers soins de la vie ; et l'on n'a jamais vu de

gouvernement qui se soit appuyé sur une disposition invariable
du cœur humain, ni qui ait pu se fonder sur un intérêt
immortel. »

« Aussi longtemps qu'une religion trouve sa force dans des

sentiments, des instincts, des passions qu'on voit se reproduire
de la même manière à toutes les époques de l'histoire, elle
brave l'effort du temps, ou du monde, elle ne saurait être
détruite que par une autre religion. Mais quand la religion veut
se reposer sur les intérêts de ce monde, elle devient presque
aussi fragile que toutes les puissances de la terre. Seule, elle

peut espérer l'immortalité; liée à des pouvoirs éphémères, elle
suit leur fortune et tombe souvent avec les passions d'un jour
qui les soutiennent. »

« En s'unissant aux différentes puissances politiques, la
religion ne saurait donc contracter qu'une alliance onéreuse. Elle
n'a pas besoin de leur secours pour vivre, et en les servant elle
peut mourir... »

« A mesure qu'une nation prend un état social démocratique

et qu'on voit les sociétés pencher vers la république, il
devient de plus en plus dangereux d'unir la religion à l'autorité;

car les temps approchent (1837) où la puissance va passer
de main en main, où les théories politiques se succéderont, où
les hommes, les lois, les constitutions elles-mêmes, disparaîtront

ou se modifieront chaque jour, et cela non durant un
temps mais sans cesse. L'agitation et l'instabilité tiennent à la
nature des républiques démocratiques, comme l'immobilité et
le sommeil forment la loi des monarchies absolues. »

« Si les Américains, qui changent le chef de l'état tous les



172 LA THÉOLOGIE

quatre ans, qui, tous les deux ans, font choix de nouveaux
législateurs, et remplacent les administrateurs provinciaux chaque

année ; si les Américains, qui ont livré le monde politique
aux essais des novateurs, n'avaient point placé leur religion
quelque part en dehors de lui, à quoi pourrait-elle se tenir
dans le flux et reflux des opinions humaines? Au milieu de la

lutte des partis, où serait le respect qui lui est dû? que deviendrait

son immortalité quand tout périrait autour d'elle »

« Les prêtres américains ont aperçu cette vérité avant toutes
les autres, et ils y conforment leur conduite. Ils ont vu qu'il
fallait renoncer à l'influence religieuse, s'ils voulaient acquérir

une puissance politique ; et ils ont préféré perdre l'appui du

pouvoir que partager ses vicissitudes. »

« En Amérique, la religion est peut-être moins puissante
qu'elle ne l'a été dans certains temps et chez certains peuples,
mais son influence est plus durable. Elle s'est réduite à ses

propres forces, que nul ne saurait lui enlever. Elle n'agit que
dans un cercle unique, mais elle le parcourt tout entier et y
domine sans efforts. »

« En Europe, le christianisme a permis qu'on l'unît
intimement aux puissances de la terre. Aujourd'hui ces puissances

tombent, et il est comme enseveli sous leurs débris. C'est

un vivant qu'on a voulu attacher à des morts : coupez les liens

qui le retiennent, et il se relève. »

« J'ignore ce qu'il faudrait faire pour rendre au christianisme

d'Europe l'énergie de la jeunesse. Dieu seul le pourrait; mais

du moins il dépend des hommes de laisser à la foi l'usage de

toutes les forces qu'elle conserve encore. »

Il va de soi qu'il ne pouvait guère être question de débattre
des problèmes sérieux devant les multitudes qui ont envahi
les nombreux et vastes locaux destinés aux réunions. Aussi
s'est-on généralement borné à entendre divers rapports sur le
même sujet. Et, comme il n'y a pas eu de séances privées,
exclusivement consacréesaux membres de l'Alliance, l'échange
d'idées entre des représentants de mondes ecclésiastiques et

théologiques si divers a manqué presque entièrement. Bien
loin de faire des connaissances nouvelles, on avait toute la



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 173

peine du monde à retrouver les anciennes. La confusion était
telle qu'un des hommes les plus intelligents de New-York,
après avoir d'ailleurs entendu un des orateurs les plus connus
du protestantisme de langue française, demandait s'il n'était

pas un vieux catholique. Comme ces rapports étaient fort
nombreux et lus aux mêmes heures, il était impossible de

faire un choix systématique et intelligent. Il a donc été possible

de prendre part à ces grandes réunions sans se rendre
réellement compte des tendances et de l'esprit qui les ont
caractérisées. Aussi, en parcourant aujourd'hui le volume

publié par le comité, fait-on des découvertes auxquelles on ne

s'attendait guère. Comme il y avait foule et toujours foule,
quelle que fût la réunion, toute perspective faisait défaut. Huit
divisions principales (état religieux des divers pays chrétiens;
union chrétienne ; le christianisme et ses adversaires ; la vie
chrétienne ; le catholicisme et le protestantisme ; le christianisme

et le gouvernement civil ; les missions intérieures et

extérieures ; le christianisme et les réformes sociales) contenant
un grand nombre de sections, offrent au lecteur une grande
variété de sujets. Il y a un peu de tout : on y discute les plus
hautes prétentions de l'idéalisme philosophique à côté des

mesures à prendre pour la protection des animaux, sans
négliger les questions sociales les plus ardues.

II

La profession de foi de l'Alliance serait un fil conducteur

peu sûr pour découvrir l'esprit théologique et religieux qui a

régné dans ces conférences. On sait que par son article sur
l'institution divine du ministère et la perpétuité des

sacrements, elle a exclu du même coup les plus sectaires et les
moins sectaires de tous les protestants, les darbistes et les

quakers, les représentants les plus extrêmes du légalisme
judaïque et les hérauts du spiritualisme chrétien. L'étroi-
tesse excessive des baptistes américains n'a pas permis de

placer la célébration de la cène en commun dans le

programme des réunions de l'Alliance. Plusieurs pasteurs appar-



174 LA THÉOLOGIE

tenant à des dénominations différentes, et parmi eux des

épiscopaux, ont cependant communié ensemble dans une

église presbytérienne. De là grand scandale chez les
épiscopaux de la haute église soit en Angleterre, soit en Amérique.

Ces ridicules protestations de l'esprit sectaire ne mériteraient

nullement les honneurs d'une mention, si elles n'avaient
provoqué la formation d'une nouvelle église episcopale.
L'évêque Cummins qui, pendant tout le cours des séances,
s'était montré avant tout chrétien, en fraternisant largement
avec les représentants des autres églises, n'a pu supporter les

censures que cette belle conduite lui a values de la part de ses

supérieurs ecclésiastiques. Il a donc fondé, avec quelques
personnes partageant son opinion, une église episcopale avant tout
évangélique, repoussant tout esprit sectaire, toute prétention
sacerdotale et magique. D'après l'évêque Cummins, le germe de

tous les maux de l'église episcopale réside dans le principe
sacerdotal ; jusqu'à ce qu'il ait été franchement expulsé par une
réforme radicale de la liturgie, il ne saurait être question d'une
amélioration sérieuse dans le sein de cette église. Plusieurs
congrégations se rattachent déjà à la réforme évangélique inaugurée

par l'évêque Cummins. On en compte cinq dans l'Illinois,
quatre dans l'état de New-York, autant dans la Pensylvanie. il
n'y a pas encore une année que cette dissidence est formée
et elle a cependant environ vingt églises et quarante pasteurs.
Le mouvement réformiste paraît vouloir franchir les limites
'des Etats-Unis. On parle déjà de sept paroisses dans le Canada.

Aux dernières nouvelles, une congrégation entière de quatre
cents personnes, un doyen anglican à leur tête, venait de se

joindre à cette réforme. Sous le coup de ces circonstances et

de la réaction qui se fait en Angleterre, la convention episcopale

siégeant à New-York l'automne dernier vient de prendre
des mesures pour arrêter l'envahissement du ritualisme. Ce

lait est d'autant plus remarquable que jusqu'à présent cette
assemblée avait toujours été dominée par le parti de la haute

église. Les modérés d'entre les homines de ce dernier parti
seraient ainsi moralement engagés à résister au ritualisme. Les

personnes qui sympathisent avec le mouvement episcopal dis-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 175

sident, tout en étant restées dans la grande église, parlent déjà
du moment où les réformistes pourront rentrer, parce qu'il
aura été fait droit à leurs vœux. Mais, si comme l'affirme l'évêque

dissident Cummins, il s'agit avant tout d'arracher les
germes de sacerdotalisme en réformant la liturgie, il est probable
que les optimistes seront encore longtemps à attendre.

Faute d'avoir établi la distinction capitale entre le christianisme

et la théologie, déjà hautement proclamée vers cette époque

par l'église libre du canton de Vaud et plus tard, par l'union
des églises libres de France, la profession de foi de l'Alliance,
malgré ses intentions libérales, appartient à la période du
Réveil antérieure à la manifestation des besoins théologiques
nouveaux en Angleterre et dans les pays de langue française.

Les rapports abordant des sujets spécialement théologiques
et religieux ne sauraient non plus faire connaître l'esprit
dominant. Il est impossible en effet de voir autre chose qu'une
opinion exclusivement individuelle clans l'assertion du doyen
des théologiens américains, le docteur Charles Hodge,
affirmant, à propos de l'unité de l'église, que tous les vrais
chrétiens adoptent les décisions des six premiers conciles.

Il a été répondu à ce professeur de Princeton s'égarant
dans les rangs du catholicisme protestant, comme un
vulgaire ritualiste et cela malgré son ultra-calvinisme, qu'il
oubliait les traditions libérales des puritains et que les protestants

ne sont pas plus tenus d'accepter les premiers conciles

que celui du Vatican. Au fait, la question théologique proprement

dite n'a pas été abordée de front; ce n'est qu'incidemment,

en tirant les conclusions du langage tenu à l'égard des

adversaire^ du christianisme, et en voyant de quel point de vue
les questions diverses ont été traitées, que l'on arrive à saisir

l'esprit dominant, à surprendre la théologie, ou mieux les diverses

tendances qui, d'une manière consciente ou non, se sont
manifestées à New-York. En somme, ces réunions de l'Alliance
n'ont pas représenté trop mal l'état actuel du protestantisme
évangélique dans les deux mondes. Le fond du tableau n'était

autre que ce supranaturisme terne, grisâtre, ignorant la

vraie nature de la religion, aussi étranger à l'essence intime



176 LA THÉOLOGIE

du christianisme que ce pauvre rationalisme vulgaire qu'il est
de mode de honnir, bien qu'il ne soit guère plus coupable que
son aîné. La plupart des rapporteurs et des orateurs partaient
bien de la supposition que la Bible est un recueil de doctrines
et de recettes morales, ecclésiastiques, liturgiques, que chaque

protestant est appelé à commenter de son mieux et dont chacun

estime avoir dans sa confession de foi un abrégé, exact,
complet, pour l'essentiel orthodoxe. Cette erreur fondamentale,

qui explique à la fois l'unité et les divisions ecclésiastiques
et dogmatiques du protestantisme, était au point de vue
formel, ce qui constituait l'air de famille le plus caractéristique.
Tous ces homines partaient également de l'hypothèse
supranaturaliste et nullement orthodoxe qui veut que l'on aille de

la Bible au christianisme et non de Christ à l'Ecriture.
Sur ce fond fuyant, on a vu défiler les diverses tendances

plus ou moins accusées, — espèces diverses d'un seul et

même genre, — qui constituent l'évangélisme protestant du

moment. Tout y était: les écoles ultra-dogmatiques et autoritaires

qui confinent au catholicisme, ces Anglais zélés, ardents,
pratiques, pieux, mais entièrement étrangers à la théologie
dont ils ne comprennent pas le premier mot : les latiludinai-
res abondaient: les mystiques par contre qui, sous prétexie
qu'il n'y a point de science théologique, se livrent à des
fantaisies qui ne respectent ni la raison ni le bon sens, étaient
bien clair-semés ; une bonne portion de l'assemblée était
formée d'éclectiques, de syncrétistes, bonnes gens au demeurant,
au cœur droit, à l'esprit ouvert, sinon très fort, ni particulièrement

profond. Errant sur les confins des diverses écoles, un
pied dans l'une, l'autre dans l'autre, la tète et le cœur obéissant

à des impulsions fort différentes, ces hommes se seraient
trouvés dans un grand embarras si vous leur aviez demandé
d'où ils venaient et où ils allaient. Les novateurs faisaient-ils
entièrement défaut? N'y avait-il donc pas là des hommes qui,
arrivés pour leur compte à une conception nouvelle du

christianisme, estiment qu'elle doit aboutir à un renouvellement de

la théologie et de l'église? Il serait prématuré de répondre-à
cette question sur laquelle nous reviendrons plus tard, nprès



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 177

avoir fourni les données indispensables pour la résoudre avec
connaissance de cause. Disons seulement que dans ce grand
nombre de rapports ou de discours tous animés du même
souffle, il arrivait parfois de remarquer un paragraphe, de saisir
au vol une phrase incidente, un mot significatif que vous
auriez voulu retenir, désireux d'en demander compte à celui qui
l'avait prononcé, pour vous assurer s'il y attachait exactement
le même sens que vous. Ces accents-là ne détonnaient pas
précisément, car ils passaient inaperçus pour la foule, mais ils
révélaient à une oreille exercée que deux conceptions de la

religion, du christianisme, pouvaient bien se trouver là en

présence, à l'insu de tout le monde. C'est sur ces points délicats
qu'auraient dû porter les débats les plus caractéristiques, les

plus utiles, dût l'harmonie générale des réunions en être tant
soit peu compromise. Mais personne ne s'y est hasardé : la
présence de la foule, qui ne comprend rien aux nuances, a

rendu tout le monde discret et prudent. On n'a eu tout simplement

que ce qu'on voulait : une manifestation du protestantisme

évangélique, au sens tout à fait général du mot, plus
bruyante qu'utile, moins intense qu'étendue.

Il va sans dire que les Européens n'ont pas été des derniers
à faire entendre de ces accents qui trahissent des préoccupations

nouvelles, un souffle nouveau. M. Ernest Naville,''qui
avait envoyé à New-York un discours sur les rapports du
christianisme et de la philosophie, serait sans doute peu flatté
de se voir placé à la tête de cette phalange d'esprits inquiets,
prêts à rompre avec les bonnes traditions consacrées par les

siècles, pour aller chercher dans les brouillards, des terres
nouvelles fort problématiques. Le moyen cependant de ne pas classer

l'habile orateur sur les confins des deux tendances, en
lui entendant faire des aveux comme les suivants : « On part
souvent de l'idée que les pères de l'église et les scolastiques
ont organisé définitivement la science chrétienne, et que
proclamer l'alliance de l'Evangile et de la philosophie, c'est vouloir

faire rétrogader l'esprit humain et le ramener au moyen
âge. Bien, à mon sens, n'est plus éloigné de la vérité. Le ciel
me préserve de méconnaître l'importance et la valeur des tra-

THÉOL. ET PHIL. 1875. 12



178 LA THÉOLOGIE

vaux des saint Augustin, des saint Thomas Mais ces grands
hommes sont loin d'avoir épuisé la source inépuisable de

l'enseignement évangélique. On les accuse d'avoir été trop chrétiens

pour des philosophes : il faudrait se plaindre plutôt de ce
qu'ils ont été trop grecs pour des chrétiens. Dans la formation
de la science de l'église, il s'est introduit des éléments de la
pensée antique, incompatibles avec le sens direct et vrai de

l'Evangile. Eblouis par le génie de Platon et d'Aristote, les

pères et les scolastiques ont accepté de ces Grecs illustres,
non-seulement la part éternellement vraie de leurs travaux,
mais certains principes dont les conséquences contredisent la
doctrine du Dieu vivant et vrai. La philosophie acceptée par
les chrétiens, illustrée dans les temps modernes par les
travaux d'hommes, tels que Leibnitz, Fénelon Malebranche,
renferme des courants étrangers qui procèdent de la Grèce et de

l'Inde, et tendent à faire échouer la pensée sur les rives désolées

du panthéisme. L'idée de Dieu, du créateur tout-puissant, ne
règne pas encore complètement sur les débris des idoles
métaphysiques élevées par les erreurs des sages. Une noble tâche
est réservée ci notre époque. Une grande moisson de vérité
réclame des ouvriers. En recueillant, avec un soin pieux, tout
ce que renferme de pur l'héritage intellectuel des siècles écoulés,

il faut rompre, plus qu'on ne l'a fait encore, avec les

doctrines fausses et insuffisantes de la tradition grecque, et
parvenir, par un sérieux effort de la pensée, à placer l'intelligence

même, dans sa propre et primitive nature, en présence,
de l'Evangile. Alors on reconnaîtra (telle est ma conviction)
que l'Evangile est le vrai principe de la science, comme il est
le vrai principe de la civilisation, et que la philosophie
chrétienne est la rencontre de la raison, telle que Dieu l'a faite,
avec la vérité, telle que Dieu l'a donnée. »

Ici du moins il ne s'agit plus de s'incliner sans réserve
devant les décrets des six premiers conciles! On ne saurait
établir d'une manière plus convaincante la légitimité disons

mieux, l'obligation impérieuse de travailler au plus vite à

une révision complète de toute la dogmatique chrétienne,
pour la purifier des éléments païens qui peuvent s'être in-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 179

filtrés dans l'organisme. Entendez-le bien, âmes timides,
qu'on réussit à effrayer avec l'épouvantail de l'histoire des

dogmes : la nécessité de l'étudier est proclamée par le moins
révolutionnaire de vos écrivains favoris. Et vous qui travaillez
à cette révision, dans l'isolement, comme de pauvres parias
qu'on tient à l'écart, apprenez que votre tâche est noble : que
vous êtes entrés clans « une moisson qui réclame des ouvriers.»
« II est plus facile au pauvre, dit Vinet, de manger ses

aliments sans sel qu'à notre pauvre nature de se contenter du

témoignage de la conscience sans y joindre un seul grain de sel

dont l'approbation humaine assaisonne nos sacrifices. » Que
si vous avez jamais connu de pareilles défaillances, recueillez
avec soin ce premier grain de sel auquel vous ne vous attendiez

guère. Lèvent commencerait-il enfin à tourner? Après
avoir prodigué les éloges aux homines qui se couvrent de gloire,
rien qu'en cédant doucement aux mauvais penchants du Ré-
veil commencerait-on à s'apercevoir que ceux qui sont à la

brèche pour le défendre et contre lui-même et contre ses

adversaires ne sont pas tout à fait des ouvriers inutiles? Qui
sait Le moment n'est peut-être pas bien éloigné où après avoir
signalé aux bonnes âmes vos travaux comme horribles, on finira
par se demander s'ils n'ont pas du bon.

Avec M. Félix Bovet, professeur à Neuchâtel, nous voguons
déjà à pleines voiles dans des eaux toutes nouvelles. Le titre
de son rapport singulièrement caractéristique : le christianisme
et l'Evangile, repousse la confusion entre la théologie et la

religion qui règne encore dans l'esprit de la plupart des
protestants. Rien n'est plus opposé à toutes les tendances américaines

que cette distinction entre, le côté vivant, religieux,
moral, pratique, représenté par l'Evangile, et la conception
dogmatique, intellectuelle, rationnelle, rappelée par le mot
christianisme. Malheureusement le rapport était fort court et

improvisé; il aurait été plus long qu'il serait peut-être passé

inaperçu dans la foule.
Avec l'excellent père Hyacinthe, qui avait tenu à exprimer

par lettre ses sympathies chrétiennes à l'assemblée, nous
reculons de plusieurs siècles en arrière. Si bien des gens font trop



180 LA THÉOLOGIE

de théologie, ce n'est pas le cas de l'aimable et illustre
représentant du vieux catholicisme dans nos pays de langue française.
Aussi espère-t-il pour l'avenir une unité organique et vivante de

l'église ; une simple alliance des diverses confessions ne saurait
le contenter. Cette unité aurait subsisté si les chrétiens
n'étaient déchus du premier amour. Les préoccupations
hiérarchiques auraient donc été familières aux chrétiens apostoliques.
Si M. Loyson s'était rendu à New-York, il n'aurait pas trouvé
dans les réunions de l'Alliance les seuls protestants qui puissent

sympathiser avec lui, les darbistes, avec cette réserve

que ces débris, ainsi qu'ils aiment à s'appeler, estiment cet
idéal primitif irréalisable, par suite d'une chute dont se serait
rendue coupable l'église chrélienne, réduite au simple rôle
d'institution extérieure, judaïque.

Tandis qu'on aimerait à donner un peu de lest à tant de

Français, on serait heureux de pouvoir débarrasser l'éloquence
du père Hyacinthe du lourd fardeau de la tradition ecclésiastique

et dogmatique qu'il traîne après lui, la prenant de la
meilleure foi du monde pour l'Evangile lui-même. Si avec
cela le grand orateur pouvait répudier ce qui lui reste encore
du caractère, qui, quoi qu'on en dise, n'est pas nécessairement

indélébile, nul n'aurait de nos jours une plus belle mission.
Qu'on se représente en effet l'éloquence éminemment populaire
du père Hyacinthe mise au service de l'Evangile pur et

simple, tel que le comprenaient Jésus et les apôtres! Qu'il
serait beau de voir venger par un ancien moine ce spiritualisme
chrétien auquel tant de protestants trouvent commode aujourd'hui

de devenir infidèles, attirés qu'ils sont par les attraits de

la captivité d'Egypte C'est alors qu'on verrait s'élever, en
dehors des cadres du catholicisme et du protestantisme, une
église répondant aux besoins de l'époque, fortement assise sur
les masses populaires, encore ouvertes à une piété mâle et
généreuse, mais qui ne goûteront jamais une religion artificielle,
destinée à faire diversion aux heures de loisir et d'ennui dont

peuvent largement disposer les heureux du siècle. Qui se chargera

de rompre le fil retenant aux rives du passé ce talent à

tant d'égards si moderne, que la magie des souvenirs et le



DI.S RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 181

culte de la forme empêchent encore de voler de ses propres
ailes Quelle merveille, dans une époque si raffinée, si peu
simple que la nôtre, de voir une conscience candide et droite
aborder le siècle en ne lui apportant que le simple Evangile
développé avec le talent franc et sympathique qui se puise
clans une éloquence naturelle et populaire Une pareille
tentative, si elle pouvait avoir lieu, ne saurait manquer d'être
décisive. Ah si ce Nathanaël pouvait être doublé d'un saint
Paul! Si ce Samson savait s'arracher aux charmes de cette perfide

Dalila qui s'appelle la tradition
Les descendants des puritains, à leur tour, semblent vouloir

répudier les derniers vestiges du matérialisme religieux. Voici

par exemple, une manière de considérer le dimanche assez

nouvelle en pays anglo-saxon. « La puissance transformatrice
du christianisme est telle, dit le professeur John Harris, qu'il
convertit tous les jours de la semaine en dimanches, toute
localité sous la voûte des cieux en lieu de culte, tout repas en
sacrement. La terre entière est convenablement consacrée

par le seigneur et évêque de nos âmes. La religion ne saurait
ressembler à la robe, au surplis que le prêtre ne porte que le
dimanche et qu'il laisse ensuite à l'église jusqu'à ce qu'il ait de

nouveau à s'en revêtir dans une circonstance pareille.» Ce sont
bien là les accents d'un spiritualisme authentique encore fort
rare dans tous les pays.

Voici qui est plus significatif encore, et surtout dans la
bouche d'un laïque. D'après l'honorable Robert C. Winthrop,
L. L. D. porteur d'un des plus beaux noms de l'Amérique,
« l'Alliance évangéliques s'est réunie à New-York dans le but de

proclamer hautement, publiquement et d'une voix unanime,
cette vérité que la religion est au-dessus de tous les dogmes,

pour si précieux que puissent être quelques-uns de ces dogmes :

que la foi est au-dessus de toutes les formes, pour si chères

que puissent être quelques-unes d'entre elles: que l'attitude
dans le culte, les vêtements, les livres de prières sont choses

secondaires, bien qu'on puisse pour de bonnes raisons les

aimer beaucoup : que l'unité et l'uniformité sont deux choses

fort différentes; qu'il peut y avoir séparation sans froideur, an-



182 LA THÉOLOGIE

tagonisme même sans hostilité, et que la cause du Christ et de

son royaume, son église universelle, la société bénie de tous
les fidèles, doit avoir de beaucoup le pas sur toute église
particulière, pour si vénérable qu'en soit l'histoire et pour si
précieuse qu'en puisse être l'organisation. » L'honorable Robert
Winthrop a évidemment pris ses désirs pour des réalités. Pas

plus à New-York qu'ailleurs, l'Alliance ne s'est réunie en vue
de proclamer solennellement la supériorité de la religion
sur le dogme. Quand nous en serons à faire cet aveu la
crise dans laquelle nous sommes engagés dans ce moment
sera surmontée. Le protestantisme sera rajeuni et prêt pour
des conquêtes nouvelles, lorsque la moyenne des hommes
instruits dans son sein aura appris à distinguer entre la
religion subjective et le fait religieux historique demeurant
identiquement les mêmes, d'une part, et la conception intellectuelle,
le dogme sans cesse appelé à se modifier et à se transformer
dans le cours des siècles, d'autre part. Sachons demeurer
modeste et vrai : une seule chose peut être retenue de la déclaration

de l'honorable Robert Winthrop, c'est que l'esprit nouveau
a traversé l'Atlantique et commence à souffler cn Amérique.

Comment en douter encore en voyant divers rapporteurs
revenir clairement à la même distinction si caractéristique
entre la religion et la théologie? C'est d'abord le révérend docteur

Nott Potter qui, à l'occasion de la communion des saints,
proclame l'union mystique avec Christ comme le point essentiel.
« Du moment par conséquent où les croyants sont de vrais
exposants, de vrais porteurs du Christ, il n'y a pas d'erreur de
doctrine aussi dangereuse que la rejection d'un homme dans lequel
nous avons raison de croire que Christ habite » Et cependant
quoi de plus difficile encore de la part des chrétiens suivant la
formule que de se sentir en vraie communion spirituelle avec
ceux qui, tout en ayant une même foi, ne professent pas la
même théologie D'après le même auteur « une conception plus
exacte du rôle prépondérant qui doit appartenir à la foi, à côté
du dogme, deviendrait tous les jours plus générale. »

Dans un discours sur les rapports entre la littérature
moderne et le christianisme, le révérend docteur Noah Porter,



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 183

président du collège de YaleàNew-Haven, Connecticut, déclare

qu'il est indispensable de distinguer entre la religion et la
théologie, si on veut exercer encore quelque action sur le
grand public. « L'antagonisme ne disparaîtra, dit-il, que quand
les théologiens auront appris à faire une distinction entre les
définitions métaphysiques, les systèmes de théologie et même

les confessions de foi d'une part, et le christianisme vivant de

l'autre. Les gens de lettres comprennent fort bien que le

langage philosophique, à quelque sujet qu'il s'applique, doit être
exact et sévère et que la théologie est condamnée à être
métaphysique dans la mesure où elle est scientifique. Aussi
longtemps donc que les prédicateurs et les écrivains chrétiens s'en
tiendront exclusivement au langage des credos humains et des

systèmes, à des phrases stéréotypées d'un genre quelconque,
sans emprunter la langue populaire et imagée de la littérature
et de la vie ordinaire, ils ne feront qu'éloigner bien des

personnes qu'ils pourraient convaincre et gagner. »

La foi est distinguée de la simple créance : elle cesse d'être
une formule magique pour reprendre son caractère d'acte
mystique éminemment religieux et moral. C'est une activité de

l'intelligence et de la volonté dans leur forme la plus élevée,
déclare le révérend docteur John Williamson Nevin, président
d'un collège à Lancastre, enPensylvanie,dans un rapport sur le
christianisme et l'humanité. « La foi réunit les deux en une

pour saisir la vérité divine et la bonté divine qui parleur union
éternelle constituent l'essence et la substance la plus intime de

la vie divine. La foi n'est pas un instrument mécanique et
magique qui permettrait aux hommes d'être justifiées d'une façon

purement extérieure par la simple imputation de ce qui en
réalité ne ferait point partie de leur existence et de leur
expérience personnelle. La foi est la rencontre de l'âme humaine
avec les rayons vivifiants qui s'échappent du soleil de justice.
C'est l'âme se tournant vers le Seigneur et s'ouvrant largement
pour recevoir la vie débordant éternellement de sa sainte
présence. » C'est là un retour significatif à la notion spirituelle,
calviniste de la foi, acceptée par toute la théologie moderne,
après avoir été trop longtemps supplantée par la notion exté-



184 LA THÉOLOGIE

rieure, magique, du luthéranisme orthodoxe. Pas plus qu'au
XVIe siècle il ne s'agit d'ailleurs de méconnaître la valeur du
fait historique. « La foi nous sauve, poursuit le même docteur,
par son objet qui est la vérité divine, les deux sont unies d'une
façon si étroite qu'elles ne sauraient aller l'une sans l'autre.
Au moyen de la foi, la vérité divine inséparable de l'amour
divin devient une partie de l'existence même de l'âme,
comme la lumière est une partie intégrante de l'œil. C'est

par la lumière que nous sommes éclairés, dit le psalmiste. Mais
la lumière à son tour est une autre expression pour désigner la
vie; en conséquence dans le monde spirituel, la vérité divine
n'est autre que la vie divine : elles ne sauraient marcher l'une
sans l'autre. Dans les cieux la vérité est une essence substantielle

tout comme la vie ; elles proviennent ensemble du

Seigneur: Je suis la vérité, dit Jésus, je suis la lumière du monde;
je suis la vie, le tout dans le même sens éminemment réaliste.
La foi donc, comme moyen de recevoir la vérité divine, l'éclat
de la lumière divine dans l'âme, est nécessairement en même

temps une communion avec la vie divine procédant de Christ.
Le pouvoir de sauver que possède la foi consiste justement
dans le fait qu'elle ouvre l'esprit de l'homme créé à l'image de

Dieu, vers la plénitude de Dieu en Christ et établit ainsi la
vraie union avec lui, comme l'idée même de religion pendant
le cours des âges a demandé que la chose eût lieu. Voilà
vraiment la vie éternelle. »

Devenue spirituelle et morale, la foi perd ce caractère analytique

que revêt la créance consistant en un certain nombre de

recettes ou de formules, qu'il faut admettre sur la foi de

témoignages isolés et purement extérieurs. La christologie devient le

centre de la théologie parce que Jésus vivant est redevenu le

chef et le consommateur de la foi. « La vraie foi chrétienne ne
saurait consister en un ensemble de doctrines, de faits isolés,
arbitrairement juxtaposés sans lien aucun et dont chaque
fragment aurait sa valeur particulière et sa preuve spéciale : elle

ne saurait non plus découler à notre gré d'une doctrine
spéciale ou d'un fait particulier. Il n'y a ici qu'une seule méthode

pratiquement et théologiquement admissible ; celle qui dé-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 185

coule de la constitution objective de l'Evangile lui-même; celle
qui commence avec le Seigneur Jésus-Christ notre Dieu
sauveur et qui considère toutes les autres vérités comme découlant
de sa sainte présence. »

La Bible ayant ainsi cessé d'être un recueil de recettes
diverses qu'il s'agit de s'approprier une à une, peut redevenir ce

qu'elle est dans l'intention divine, le livre de Dieu, la formule
qui exprime cette conception spirituelle ne saurait faire défaut.
« Après tout, l'unique guide sûr pour la vie chrétienne et pour la
doctrine, c'est la révélation divine contenue dans les saintes
Ecritures. Elles sont la loi et le témoignage pour apprécier
toute vérité. Mais elles ne sont cela toutefois qu'au moyen de

leur constitution intérieure, spirituelle, seulement en tant
qu'elles sont la présence même, la puissance de cette même vie
spirituelle, en vertu de laquelle Christest déclaré la lumière du
monde. C'est là ce qui constitue le vrai sens intérieur des

Ecritures, incompréhensible à l'homme naturel et qui en fait
réellement la parole de Dieu qui vit et demeure éternellement.
Elles sont un témoignage authentique de Christ, son illustration,
uniquement parce que Christ brille dans toutes leurs pages,
comme la vérité des vérités à laquelle elles doivent leur
origine Toutes les autres vérités ne doivent êtres crues qu'en
tant qu'elles sont en étroite cohésion avec ce qui constitue le

commencement de toute vie chrétienne et de toute doctrine.
Ce n'est que par Christ et en Christ que la doctrine de la Trinité

peut exister pour notre foi et notre théologie. — Il en est
de même de l'union des hypostases, de l'inspiration des

Ecritures, de l'expiation, de la justification, de la doctrine de

l'Eglise et de celle de la résurrection des morts. Ce n'est que
christologiquement et non d'une autre façon que ces doctrines-
là peuvent être vraies... »

Le christianisme ayant cessé d'être un ensemble de doctrines
et de formules pour redevenir un fait religieux et moral, l'Evangile,

en un mot, s'adressant au cœur et à la conscience, la
méthode spirituelle pour se l'approprier se présente d'elle-
même. « L'esprit de prophétie, nous est-il dit, est le témoignage

de Jésus, il découle de lui et conduit à lui dans toutes



186 LA THÉOLOGIE

les portions de la Bible. Cette illustration réciproque, ce

témoignage mutuel, ne constitue nullement un cercle vicieux.
Il en est comme du rapport entre la parole et la pensée, entre
le corps et l'âme ; en général, un des termes ne saurait être

compris sans l'autre. Celte illumination réciproque tient à ce

qui constitue la nature particulière de la foi. Nous voyons là
ce qu'il y a de plus intime et de plus élevé en l'homme entrer
en communion avec la vie procédant de Christ. Directement
illuminé par Christ, le soleil de l'univers spirituel, on est mis

en position de montrer que les Ecritures sont revêtues d'un
éclat correspondant et de faire ressortir la puissance intérieure
et la gloire, par lesquelles elles peuvent rendre les hommes

sages à salut par la foi en Jésus-Christ. C'est là ce testimonium
spiritus sancti, placé si haut à l'époque de la réformation et
dont la vraie idée s'est depuis lors si profondément obscurcie.

L'esprit de l'homme comme tel, avec tout l'appareil des

preuves externes, ne saurait rendre témoignage à la vérité
de Dieu (c'est là une conception purement rationaliste), il faut

que l'esprit de Christ soit actuellement dans l'homme par la foi.
C'est là le péché et la condamnation des pharisiens. Ils faisaient

grand cas des Ecritures, estimant avoir par elles la vie éternelle
et toutefois ils étaient incapables de voir comment l'Ecriture
dans toutes ses pages rendait témoignage à la présence de

Christ. Et pourquoi? C'est qu'ils étaient privés de cette
illumination procédant d'une union intérieure avec l'âme divine
des Ecritures. Vous n'avez point Dieu habitant en vous, leur
dit Jésus, car vous ne croyez pas en celui qu'il a envoyé.
L'acceptation de la parole de Dieu n'éclaire que quand elle est
illuminée par la foi. Lorsqu'on a recours à une autre méthode, le
sens de l'Ecriture est changé, profané, et la lumière des cieux est
transformée en d'épaisses ténèbres. » Qui n'a rencontré çàet là
de ces pharisiens modernes tordant les Ecritures au gré de leur
fantastique étroitesse, sous prétexte qu'elle est la révélation
même et taxant fièrement d'impiété quiconque s'efforce de la

comprendre spirituellement? Il serait grand temps que le bon
sens de notre public religieux fît bonne justice de ce respect
hypocrite des Ecritures derrière lequel se cache une superbe



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 187

effrénée, aiguillonnée par l'ignorance et l'étroitesse. Mais non,
l'énervement de l'heure présente est tel qu'on n'ose pas même

recourir à des circonlocutions interminables pour dire leur
fait à nos modernes pharisiens. Il faut que la leçon leur vienne
de l'autre côté de l'Atlantique.

Mais, comme on vient de le voir, il vaut bien la peine de

faire le voyage : la conception spirituelle de l'Evangile est
complète, raisonnée, motivée. Nous étions loin de penser que la

question fût avancée à ce point : le voyage de découverte nous
a ménagé d'agréables surprises. C'est bien découverte qu'il
convient de dire, car, nous n'avons aucune peine à en convenir,

ces vérités que nous venons de mettre en saillie ne se

trouvent pas au premier plan dans les rapports de l'Alliance
évangélique. Il a fallu des yeux sympathiques et mêmement

l'usage de la loupe pour découvrir toutes ces belles choses.

Il n'y aurait rien de surprenant que tel auditeur attentif et
assidu des conférences de New-York ne se fût nullement douté
de la présence de cet élément-là et ouvrît de grands yeux en

nous lisant. Il y est bien toutefois: nous l'avons montré, preuves

en mains. Nous dirons comme Alceste, à propos du sonnet,
mais dans un autre sens, « le temps ne fait rien à l'affaire. »

Il vaut bien la peine de traverser les grandes eaux pour en

rapporter quelques perles. Plus d'une fois en nous livrant à

ces recherches il nous est arrivé de penser à un voyageur en

quête de quelque filet d'eau se perdant dans un désert de

sable. Ne nous plaignons pas de la rareté, car c'est là ce qui en
fait le prix. De plus ces sources cachées n'entretiennent-elles
pas, au sein même du désert, ces oasis qui permettent de le
traverser? Enfin qu'est-ce qui vous dit que ces mêmes filets
d'eau ne deviendront pas avant peu un fleuve généreux
répandant sur ses rives la fraîcheur et la fécondité Jusqu'à
présent, les églises d'Amérique ne se sont pas trop mal acquittées
de leur tâche, en dépit de la lourde armure du XVIe, plus exacte,
ment du XVIIe siècle, qu'elles n'ont pas un instant abandonnée.
Il devient manifeste aujourd'hui que des circonstances nouvelles

réclament une évolution bien décidée dont le retard pourrait

être des plus funestes. Nous n'estimons pas avoir perdu



188 LA THÉOLOGIE

notre temps en recherchant avec quelque soin et quelque peine
les premières traces de cet esprit nouveau qui d'ici à peu
d'années, peut-être, aura transformé l'aspect religieux des Etats-
Unis, en leur donnant enfin une théologie originale sortie des

entrailles du pays et non plus des formules importées comme
tout le reste. Dans ce pays-là au moins on trouve à qui parler :

quelle que soit la semence confiée à la terre, on peut être assuré
de la voir lever : on n'est pas condamné à se morfondre en
attendant sous l'orme des adversaires timides ou distraits
n'attachant pas suffisamment d'importance à leur cause, qu'ils
estiment être celle de Dieu même, pour qu'il vaille la peine de

la défendre. La rénovation théologique n'aurait nul besoin
d'aller du pas duquel marchent toutes choses aux Etats-Unis

pour que l'avenir du christianisme fût assuré dans le Nouveau
monde, avant même que nous eussions eu le temps de faire
dans l'Ancien l'inventaire de nos ruines dont les débris vont
s'accumulant journellement.

Nous avons commencé par glaner dans ce vaste volume de

768 grandes pages in-8, composé dans ce petit texte qui n'est
de mise qu'en Angleterre et en Amérique. La moisson proprement

dite reste encore à faire. Pour peu que nous fussions
disposé à nous contenter de fictions, si nous pouvions céder à

la tentation d'avancer des preuves qui vous convaincraient
sans nous contenter nous-même, il serait fort aisé de montrer
que ces maigres filets sont déjà en train de devenir un fleuve

puissant dont les eaux montent d'heure en heure.
Peu des rapports lus à New-York ont réussi à captiver d'une

manière particulière l'attention du public : ils ont eu presque
tous la même part d'attention et d'approbation, un peu banale,
d'un public plus sympathique que compétent, venu dans là
ferme résolution d'applaudir tout ce qu'il entendrait. Le fait

peut tenir à ce que les rapports, beaucoup trop nombreux,
étaient lus devant des auditoires changeant d'un jour à l'autre

et aussi à ce que le comité ne connaissant pas les travaux
les avait classés au petit bonheur, sur la simple inspection de

l'étiquette. Pour les rapporteurs comme pour les auditeurs tout
était livré à l'aventure. Rien d'étonnant dans une pareille con-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 189

fusion qu'un seul rapport ait eu la chance d'attirer l'attention

plus que les autres. Nous voulons parler du travail de

M. Christlieb sur les meilleures méthodes de combattre l'incrédulité

moderne. Ce mémoire a eu seul l'honneur d'être lu une
seconde fois devant un nouvel auditoire, peut-être plus
nombreux que le premier.

Le professeur a donné de l'incrédulité moderne la définition
la plus large que peuvent adopter tous les hommes qui acceptent

le christianisme positif, à quelque école qu'ils se rattachent

d'ailleurs. Le docteur de Bonn a soin de rappeler qu'on
qualifierait de rationalistes en Angleterre des opinions qui en

Allemagne mériteraient à peine ce titre. Il entend par incrédulité

moderne les tendances et les systèmes qui s'élèvent contre
la conception biblique de Dieu et de l'univers, qui ne voient

pas dans l'Ecriture un document authentique de la révélation
et se refusent à admettre la doctrine centrale, le salut
manifesté en Jésus-Christ. Cette incrédulité moderne emprunte
ses armes à la philosophie, à la critique historique et aux
sciences naturelles. Il s'agit de savoir comment on la combattra

le plus avantageusement chez les individus isolés, dans les

systèmes scientifiques et comme puissance sociale ayant un
large cercle d'activité. Les armes que M. Christlieb recommande

n'ont rien de nouveau pour nous. Ce sont pour
l'essentiel les preuves de l'apologétique interne suffisamment
connues depuis bientôt quarante ans par notre public. Vinet
les a lui-même retrouvées dans Pascal que les Allemands
avaient lu sans les y apercevoir. Nous retrouvons ainsi dans
le travail du professeur de Bonn, qui les groupe, les développe
en les présentant à l'allemande, ces vues précieuses dispersées
dans plusieurs autres rapports qui ont été signalées plus haut.
L'église évangélique doit désavouer toute méthode qui ne
repose pas sur une base spirituelle et morale. La plus efficace de

toutes est celle qui s'adresse à la conscience, vise à réveiller
les besoins religieux, en appelant à son secours l'expérience
salutaire qu'on a soi-même faite de l'Evangile, comme la seule
vérité qui réponde aux besoins les plus profonds de l'âme
humaine.



190 LA THÉOLOGIE

Cette méthode nouvelle de défendre l'Evangile implique
nécessairement une manière nouvelle de le comprendre : il faut
distinguer soigneusement entre le corps de la place, la citadelle,
et les postes avancés, les ouvrages extérieurs qu'il faut savoir
abandonner au besoin. Il importe de distinguer entre la religion
et la théologie, entre la substance biblique de notre religion et
les formules diverses que les docteurs en ont données.

C'est surtout en présence de la critique historique qu'il faut
savoir faire preuve d'intelligence et de largeur. Qu'on se garde
avec soin de confondre la critique respectueuse, impartiale, et
les procédés d'une critique hostile, prévenue et systématique.
S'il est une fausse critique, il convient de ne pas oublier qu'il
en existe une autre parfaitement légitime et obligatoire.
« Avant tout gardons-nous bien d'embarrasser notre marche
de difficultés inutiles et de fournir à nos adversaires des armes
dangereuses, en professant une doctrine exagérée de l'inspiration

s'appliquant dans la même intensité à tous les livres de

notre canon actuel. Cette théorie ne peut se justifier ni par
l'Ecriture, ni par les preuves historiques. Notre canon des
Ecritures n'a pas été arrêté de droit divin, aucun prophète n'a

jamais déclaré close au nom de Dieu la liste des livres inspirés
de l'Ancien Testament ; aucun apôtre n'a procédé au choix qui
a été fait des livres du Nouveau Testament.... Ce qui prouve
avec quelle sagesse ont agi les hommes qui ont arrêté le

recueil, c'est la frappante différence, en fait de spiritualité, entre
les livres canoniques et les apocryphes, ou même tous les écrits

non-canoniques, sans en excepter ceux qui virent le jour
immédiatement après le siècle apostolique. C'est en cela que le
canon se manifeste comme formant un tout unique et
compacte. »

C'est de l'esprit intérieur de ces écrits qu'il convient de tirer
le principal argument en faveur de l'inspiration et de l'autorité
normative des Ecritures. L'église protestante présente le témoignage

de l'Esprit comme le principal critère de la canonicité.
Avant tout, les apologètes doivent présenter les Ecritures
comme un tout et montrer qu'elles sont un organisme, bien

que rédigées par des auteurs fort différents, à de très longs in-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 191

tervalles; faire voir comment elles exposent progressivement
la révélation développant pas à pas dans l'histoire, dans la
doctrine et dans la prophétie, le plan divin de la rédemption
depuis le commencement du monde jusqu'à la fin.

Il faut avoir toujours devant les yeux le centre des Ecritures,
Christ, et les défendre de ce point de vue là; c'est là que nous
trouverons le critère pour apprécier la valeur des livres divers
qui les composent. C'est à ce noyau, Christ et les vérités
centrales qui se groupent autour de lui et à lui seul, que le Saint-
Esprit rend témoignage dans le cœur des croyants leur
communiquant à leur égard une certitude immédiate et immuable.

« Quant aux points de détail, il importe de ne pas perdre de

vue que la révélation divine dans les Ecritures nous est
présentée sous une forme non pas purement divine, mais en même

temps humaine; saint Paul lui-même prend soin de distinguer
ce qu'il a reçu du Seigneur de ce qui est simplement son
expérience personnelle, des bons conseils qu'il donne comme un
homme ayant aussi l'Esprit de Dieu. (1 Cor. 11 : 23 ; 7 : 25, 40.)

Il y a certainement une différence importante entre une portion
de l'Ecriture que l'auteur présente comme un commandement,
un fruit de la révélation directe et une autre de laquelle il ne
dit rien de semblable. Disons-nous bien qu'aucune théorie de

l'inspiration — pour si commode que cela pût nous paraître —
ne nous dispensera de l'obligation de faire une critique respectueuse

de l'Ecriture, critique qui ne doit pas porter seulement
sur le texte et sur la traduction, mais qui doit être une comparaison

pénétrante des divers types d'enseignement, (de Paul,
de Jean), et apprécier les diverses données ethnographiques,
historiques, en les comparant entre elles et avec l'histoire
profane. Et s'il arrive que çà et là cette critique découvre des

adjonctions récentes, des interpolations, des contradictions
théologiques, ou choses de ce genre, c'est le cas de se rappeler le
mot de Luther : « Si on trouve un désaccord dans l'Ecriture et

qu'on ne puisse le faire disparaître, ne vous en inquiétez pas,
cela ne tire pas à conséquence, n'étant pas opposé aux articles
de notre foi. Il faut se garder d'être timide dans ces matières-là.
Si nous tenons réellement le christianisme pour la révélation de



192 LA THÉOLOGIE

la vérité absolue une vérité isolée peut se faire jour quand et

comme il lui plaît; en somme, bien loin d'être dangereuse, elle

ne peut à la longue qu'être utile à la foi chrétienne. Il n'y a pas
lieu de craindre ce qui ne saurait être nié »

Mais pour arriver à une telle liberté d'allures, imposée par le
consciencieux respect de la vérité, il faut savoir distinguer entre

la révélation et l'Ecriture sainte qui la renferme. La confusion

des deux conduit au culte superstitieux de la lettre sans

permettre de saisir la haute portée du christianisme. M. Christlieb

est très explicite sur ce point qu'il importe de ne pas

perdre de vue en présence des sciences naturelles « Les saintes

Ecritures se proposent de nous montrer la voie du salut;
elles le font en nous communiquant des vérités morales et
religieuses, que l'entendement humain obscurci par le péché n'aurait

jamais découvertes par lui-même. Mais les Ecritures ne se

proposent de jouer sous aucun rapport le rôle d'un manuel

d'histoire naturelle et de philosophie, ou de nous communiquer
des connaissances physiques sans importance essentielle pour
notre foi. La Bible ne devrait donc pas être invoquée comme
arbitre dans de pures questions de sciences naturelles, n'affectant

pas le moins du monde la morale ou la foi. L'inspiration
la plus haute n'aurait pu se proposer d'élever les écrivains
sacrés au-dessus des idées scientifiques ayant cours de leurs

temps, ou de leur communiquer des aperçus sur les sciences
de la nature qui devaient être la récompense du travail patient
des générations subséquentes. L'inspiration se proposait de les

mettre en mesure d'exprimer les vérités de la religion
chrétienne, en tant qu'en rapport avec les connaissances physiques,
de telle façon qu'elles ne fussent pas en opposition avec celles-
ci, et qu'elles permissent toutes les découvertes nouvelles dans
ces domaines. Voilà pourquoi la Bible parle des phénomènes de
la nature dans le langage de la vie ordinaire qui exprime les

impressions comme on les reçoit. »

« Il est manifeste toutefois que l'Ecriture en proclamant des
vérités religieuses ne peut éviter de toucher à des questions de

physique, spécialement à propos delà création. Mais dès qu'elle
s'occupe du domaine de la nature, elle ne le fait que juste dans



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 193

la mesure où la chose est absolument nécessaire pour fonder
et établir notre foi, pour instruire l'homme de sa vraie destinée,

pour rendre possibles des vues correctes sur les relations de

Dieu et du monde, en excluant les fausses. Voilà comment le
matérialisme, le naturisme se trouvent exclus tout comme le

panthéisme ef l'émanatisme. Ensuite les événements physiques
sont partiellement retracés à grands traits et avec hardiesse,
dans la mesure où cela est nécessaire pour fournir la base de

l'histoire de la révélation que l'auteur sacré a hâte de raconter.
Il est évident qu'un tel récit ne saurait être complet au point
de vue physique. Il laisse au contraire ouvertes un nombre
infini de questions auxquelles nos recherches auront pour mission

de trouver des réponses. Mais dans aucun cas les récits
d'événements physiques ne figurent là pour eux-mêmes. La

Bible garde le silence le plus absolu à l'égard de tous les points
qui ne font pas partie des bases mêmes de la vérité religieuse.
Aussi comme, les deux premiers chapitres de la Genèse sont

avares de ces détails dans lesquels se complaisent les cosmogonies

païennes. Il est important de remarquer que si le récit
des vérités religieuses est toujours précis et clair, celui des

événements physiques est tellement général et vague, qu'il y
a largement place pour tous les détails qui pourront être
découverts plus tard. »

Voilà les idées que le public de l'Alliance évangélique à New-
York a applaudies à outrance. Evidemment pour peu qu'on fût
disposé à admettre le procédé d'un avocat qui ne se préoccupe
que de persuader les juges sans se demander si ses arguments
le satisfont lui-même, il serait facile de parler ici d'un éclatant
triomphe remporté par la théologie moderne dans un pays où

on avait quelque droit de la supposer totalement inconnue. Il
faut toutefois se garder de tenir ce langage. D'abord à certains
indices on pouvait s'apercevoir qu'on était bien décidé à faire de

ce rapport un événement. Et, de peur que le public ne comprit
pas, on avait soin de lui donner le signal d'applaudir aux bons

moments. On ne vit pas longtemps, paraît-il, dans l'atmosphère
de l'Amérique sans devenir expert dans l'art de faire mousser
une affaire, fût-on d'ailleurs né dans les vallons de l'antique,

THÉOL. ET PHIL. 1875. 13



194 LA THÉOLOGIE

paisible et modeste Helvétie. Aussi, en assistant à cet éclatant
succès, il était impossible de ne pas constater comment avec du
talent et un peu d'art on peut réussir à faire applaudir par des
foules des idées contraires à tous leurs principes bien arrêtés
et à leurs habitudes d'esprit. Il ne faut donc pas se hâter de

tirer de trop belles conséquences de l'accueil sympathiqueT
enthousiaste que ces idées nouvelles ont reçu à New-York.

Comment ne pas songer au temps où Vinet exposait ces
mêmes idées avec tous les charmes du talent et de l'éloquence?
Et cependant dès que l'on s'est aperçu des conséquences que
cette apologétique entraînait, n'a-t-on pas vu les hommes d'élite
qui les admiraient sans réserve dans le Semeur, se diviser
étrangement, lui devenir indifférents, et quelquefois hostiles?
Plus d'un en est encore aujourd'hui à ne pas s'apercevoir que
défendre ainsi le christianisme, c'est en changer la notion et le
transformer, en substituant l'Evangile simple, primitif, éternel
aux conceptions dogmatiques nécessairement passagères et
transitoires. Le père de la théologie moderne dans nos pays de

langue française se trouve alors rangé par les plus bienveillants
clans la catégorie des apologètes comme il y en a tant. Heureux

encore lorsque faisant appel aux idées de Vinet pour
signaler tout ce qu'elles comportent, on ne risque pas de

compromettre la haute autorité et le prestige du grand penseur
vaudois, aux yeux de ceux qui jadis s'étaient crus ses plus
ardents admirateurs

Il n'en faut pas douter: plus d'un d'entre les admirateurs du

rapport de M. Christlieb dans les rangs du public américain
fera les mêmes expériences. La crise ne manquera pas d'éclater
lorsqu'il faudra se dire que ces idées qu'on a admirées, prises
dans leur isolement, sont contraires à bien des traditions
invétérées et à des manières de penser fort populaires. On a cru
n'applaudir qu'à une excellente méthode pour défendre en bloc
une théologie vénérée. Que sera-ce quand il faudra s'avouer
qu'il ne s'agit de rien moins que de la transformer? C'est une
chose grave que de venir dire à un peuple religieux qu'il faut
changer une dogmatique qui n'a pas été revue depuis trois siècles.
Nous verrons avant peu peut-être, si les Américains sauront



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 19u

être plus heureux que nous. Bornons-nous pour le moment à

prendre acte de l'accueil enthousiaste qui a été fait au rapport de

M. Christlieb. Les chrétiens américains et anglais marchent; ils

nous suivent, bien que s'étantmis en route plus tard que nous ;

avant peu ils pourraient bien nous avoir devancés. Plusieurs des

députés européens à l'Alliance évangélique nous ont entretenus
un peu trop exclusivement de la splendeur de l'hospitalité
républicaine, des charmes de la nature américaine, des progrès
inouïs de ce jeune peuple sautant à pieds joints de l'enfance à

la maturité. En entendant tous ces récits il était impossible de

ne pas se dire: Et le reste, et l'essentiel, qu'en pensez-vous?
Il est vrai que les délégués seraient sortis de leur mission en

épiant ainsi les lieux faibles du pays; ils n'auraient pas manqué
de scandaliser leurs mandataires en rapportant des confidences
du genre de celles qui précèdent. Heureusement que la
distribution du travail laisse à chacun son rôle. Venant tardivement
et à pas comptés, alors que le bruit qui s'est fait autour des

réunions de l'Alliance à New-York est dès longtemps oublié,
on ne peut avoir en vue que les rares esprits attardés qui çà et

là rendent un culte solitaire à cet ordre de grandeur que Pascal

appelait celui de la sainteté.
Ce n'est pas sortir du sujet, c'est en compléter l'étude que

de constater que le même esprit de rénovation théologique
souffle également en Angleterre, surtout parmi les dissidents.
Ce fait ressort d'un discours fort remarquable, prononcé par
le révérend J.-G. Bogers, président de l'Union des congrégatio-
nalistes anglais, dans sa session de mai 1874, à Londres. Le
discours a pour titre : le non conformisme comme puissance
spirituelle dans le passé et dans le présent. Laissant de côté

autant que possible le côté ecclésiastique du sujet, nous
retiendrons seulement quelques déclarations qui sont d'une
portée théologique fort caractéristique. « Les non conformistes,
dit l'orateur, ont le droit de se considérer comme les successeurs

de tous les grands protestants du passé, non parce qu'ils
prétendent maintenir le même drapeau, et admettre les articles

du même credo, mais parce que nous obéissons à la

même impulsion qui les fit agir et parce que nous développons



196 LA THÉOLOGIE

la même loi du progrès thôologique et ecclésiastique dont ils
ont été eux-mêmes des exemples éclatants. Le protestantisme
oublie ses principes fondamentaux lorsqu'il aspiré à posséder

un credo stéréotypé, cherchant à élever des idoles à sa façon,
tandis qu'il renverse celles de Rome avec l'ardeur d'un iconoclaste.

Il est parfaitement certain que plusieurs des réformateurs

et des non-conformistes ne sentirent pas la portée et
l'étendue des principes qu'ils mirent en avant, comme le font
aujourd'hui plusieurs de leurs successeurs. Mais il est hors
de doute qu'en répudiant l'autorité de la soi-disant église
catholique, ils ont renversé les fondements mêmes surlesquels
ils auraient pu élever des prétentions du même genre. »

« Ils ne peuvent pas non plus avoir prétendu que d'autres
intelligences, formées sous l'influence d'autres époques, et
recevant des lumières auxquelles ils n'avaient pas eux-mêmes
accès, n'arriveraient pas un jour à une vue plus élevée et plus
étendue de la vérité que celle dont ils jouissaient eux-mêmes.
Ils n'étaient rien sans la liberté et ils étaient hors d'état de

fonder leur propre liberté autrement que sur une base pouvant

servir également de principe à la liberté générale. Les

réformateurs estimaient que Christ était tout aussi près d'eux,
que l'Esprit leur avait été tout aussi sûrement promis, que
Dieu leur parlait tout aussi clairement qu'aux pères : nous
aussi, appelés à développer le principe de la réformation, nous
estimons que la même grâce nous est accordée et qu'elle porte
avec elle le même degré de liberté et de responsabilité. »

L'orateur indique ensuite quelle doit être à l'égard du passé

l'attitude du vrai protestant. « S'il est dangereux pour une
société d'oublier son passé il est souvent plus funeste encore d'être

écrasé par le souvenir de cette grandeur, au point de perdre
son indépendance d'action ; c'est là le plus grand de tous les

dangers, spécialement pour les sociétés religieuses. Les pères
des anciens temps exercent sur l'intelligence et sur l'imagination

une influence qui contribue, sans qu'on s'en doute, à fausser

le jugement, et à arrêter les progrès de la vérité. La plupart

des hommes ne peuvent ou ne veulent pas penser pour
leur propre compte ; aussi regardent-ils d'un œil soupçonneux



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 197

le penseur hardi qui, en mettant en question leurs croyances
traditionnelles, leur impose l'obligation désagréable de les

passer au crible et de les éprouver. Et quand nous pensons
aux nombreux sentiments, les-uns nobles, les autres vulgaires
et égoïstes, qui conspirent avec cette indolence intellectuelle
et cette indifférence, comment serait-on surpris de voir que le

passé a été transformé en une idole, sur l'autel de laquelle
ont été impitoyablement sacrifiés bien des hommes les plus

purs et les aspirations les plus élevées de l'humanité. »

Qu'on lise la description suivante des maux occasionnés par
cette idolatrie clu passé, en n'oubliant pas un seul instant que
c'est un homme né sur la terre classique du formalisme, un
Anglais qui parle :

« Les prêtres de ce culte idolâtre du passé sont nombreux
et puissants ; on les trouve dans chaque église, dans chaque
parti ; il n'est pas de cercle où ils ne se glissent, et cela dans

toutes les sphères de la pensée et de l'activité. Il n'est pas
une vérité nouvelle à laquelle ils ne se soient opposés en la

représentant sous un faux jour et en la tournant en ridicule.
Il n'y a pas eu de mouvement se proposant d'émanciper ou
d'éclairer le monde qui n'ait eu à essuyer le feu de leurs

sarcasmes, leur haine impitoyable, leurs cruelles persécutions.
Ils ont fait de leur mieux pour transformer la Bible en un
fétiche, l'église de Christ en un instrument de despotisme, la

religion en formalisme. Les erreurs innombrables des gens de

leur classe, qui ont d'une manière si persistante traité les
serviteurs de Dieu comme des émissaires de Satan, ne leur ont
pas appris à se défier de leur jugement ou à rabattre de

leurs prétentions : les penseurs d'aujourd'hui qui osent mettre
en question quelques-unes de leurs maximes et servir Dieu
«d'après la voie qu'ils appellent secte,» rencontreront le même

opprobre que les prophètes des anciens temps eurent à

supporter avant eux. Ces idolâtres ont leurs credo, auxquels les
hommes doivent conformer leurs pensées, leurs précédents
surannés au moyen desquels ils prétendent brider l'énergie
illimitée des âmes vivantes, leurs formes vénérées servant à

étouffer la vérité et la piété. La lumière peut impunément pro-



198 LA THÉOLOGIE

jeter ses rayons sur leurs ténèbres; ils sont à tel point aveuglés

par les préjugés et les traditions qu'ils ne sauraient la voir. De

légères brises venant du ciel peuvent se jouer autour d'eux, ils
les prennent pour des bouffées venant de l'enfer : la fraîcheur
et la pureté n'en montrent-elles pas le caractère malsain?
Nous serions d'indignes descendants des puritains et des non-
conformistes si le respect que nous leur devons avait pour
effet de nous transformer en esclaves du passé et de nous
rendre ainsi impropres à l'œuvre du moment.

Nous avons beau être fiers de notre liberté, le passé, comme
un funeste magicien, atrop souvent jeté ses charmes même sur
nous, glaçant et paralysant nos facultés ; il nous a enfermés

sur le lit de Procuste de l'autorité, faisant de nous des avortons

en matières spirituelles, nous rendant impropres à ces

grandes entreprises dans lesquelles l'enthousiasme d'un amour
véritable devrait nous lancer. Nous avons besoin d'un puissant
libérateur qui vienne rompre le charme. Par des signes
innombrables, Dieu invite à sortir de l'esclavage les héritiers de

cette glorieuse lumière et de cette liberté qu'il a préparées
pour ses enfants. Peine inutile, la puissance de la routine et
de l'habitude, des croyances et des formes, des interprétations
humaines de la vérité divine, qui ont supplanté la vérité elle-
même, d'idées estimées orthodoxes parce quelles sont vieilles,
d'institutions tenues pour divines parce qu'elles sont établies,
tout cela les retient dans la servitude d'Egypte. Il nous faut
un autre Moïse qui brave la puissance et la colère d'un autre
Pharaon, un homme qui d'une voix de prophète adresse ses
sommations aux antiques préjugés, aux anciennes superstitions

et sur un ton qui emporte l'obéissance, leur ordonne, de

laisser partir le peuple de Dieu. »

L'orateur rappelle ensuite que la prétention à l'infaillibilité
est le trait fondamental de toute la tendance romaine. C'est ce

principe-là qu'il faut contester sans relâche, car du moment
où on a eu le malheur de l'admettre, il est très difficile
d'échapper aux conséquences extrêmes qui en résultent. C'est



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 199

là ce que doivent bien se dire ces protestants, aussi mal

inspirés que zélés, qui veulent opposer aux prétentions de Rome

l'idée malheureuse d'une Bible infaillible. « Cette espèce
d'attachement pour la Bible bien décidé à maintenir non seulement

le texte primitif, mais encore la traduction anglaise qui
prétend retenir des versets qui ont évidemment été ajoutés, et
dans la traduction des passages mal rendus; qui se glorifie
dans la rigidité du conservatisme, dût-il conduire à accepter
comme Parole de Dieu des choses qui ne sont que des adjonctions

humaines ou des falsifications de l'original divin, cette

conception de l'Ecriture est beaucoup plus dangereuse que le

specticisme lui-même qui voudrait renverser complètement le

Livre. »

M. Rogers rappelle que c'est le contenu de l'Ecriture qui a

donné la valeur au contenant; jamais la Bible n'aurait été
considérée par les hommes comme une autorité si elle n'avait en

tout premier lieu établi ses droits à être un livre divin. Les

critiques et les savants peuvent changer nos manières de voir
sur le vase de terre dans lequel est contenu le trésor céleste,
mais ils ne sauraient porter atteinte aux précieux joyaux qui
s'y trouvent enchâssés. «. Nous aimons la Bible aujourd'hui
avec autant de ferveur, avec plus de ferveur même que par le

passé, parce que nous le faisons d'une manière plus intelligente.

Mais le sentiment est d'un autre genre. Dans les jours
de notre enfance, la Bible charmait notre imagination et donnait

pleine et entière satisfaction à notre besoin de merveilleux

; plus tard, quand nous avons commencé à penser et à

faire des recherches, elle a satisfait le besoin que nous avions
d'un guide ; elle devint le guide de notre jeunesse, l'autorité
qui nous fournit précisément le genre de secours dont notre
âme avait besoin ; et aujourd'hui avec notre intelligence plus
avancée, nos expériences plus complètes, lorsque nous éprouvons

la soif d'une plus grande liberté, la Bible la satisfait

encore. Elle marche devant nous comme elle l'a toujours fait :

elle place au-dessus de tout un idéal plus noble vers lequel
nous tendons ; elle nous ouvre des veines de trésors divins



200 LA THÉOLOGIE

dont nous n'avions pas soupçonné l'existence ; elle nous conduit

dans des champs plus vastes où se trouve tout ce qu'il
faut pour attirer notre attention et stimuler notre pensée ; elle

a, comme jadis, une réponse à toutes les questions que nous

pouvons lui poser ; elle nous dit encore, comme Jésus à la
Samaritaine, ce que nous avons fait; elle nous fait sentir que le

Maitre a accompli ses promesses, et qu'il est lui-même toujours
avec nous. »

Au fond, ce qui nous manque surtout, c'est plus de foi dans

la Parole de Dieu elle-même ; il nous faut une foi qui regarde
avec indifférence tous les secours accidentels et accessoires,
une foi osant affronter sans pâlir et sans craindre un monde
tout armé: il nous faut avant tout une foi qui montre son

courage et son assurance en défiant les recherches les plus
exactes, en acceptant tout principe qui est démontré vrai,
pour si opposé qu'il puisse être à nos idées préconçues, pour
si menaçant qu'il puisse paraître par quelques-unes de ses

conséquences apparentes. « L'autorité contre la liberté,
l'église contre la conscience individuelle, voilà la grande bataille
de l'époque dans laquelle les églises libres ont un rôle important

à jouer. »

L'orateur répond ensuite à l'objection de ceux qui
prétendent qu'il a, lui aussi, son autorité, en acceptant la Bible
comme règle absolue. « C'est vrai, dit-il, mais pourquoi? Ce

n'est point parce que l'église m'en garantit la valeur, ou
parce que la voix générale de la chrétienté la proclame divine
et suprême, mais parce qu'elle s'est justifiée elle-même à nos
cœurs et à nos consciences comme la Parole du Dieu vivant.
Le Seigneur, en recommandant les Ecritures de l'ancien Testament,

fait reposer leurs droits sur ceci : « Par elles vous estimez

avoir la vie éternelle et ce sont elles qui rendent témoignage

de moi. » A plus forte raison aujourd'hui que nous
avons la complète révélation de notre Sauveur dans des évangiles

et dans des épîtres, possédons-nous ce qui recommande
le livre à notre foi et à notre obéissance. C'est dans ce pouvoir
convainquant de la vérité se justifiant elle-même que les
apôtres mirent leur confiance. « Nous nous rendons approu-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 201

vés à toute conscience des hommes devant Dieu, par la
manifestation de la vérité. » Pourquoi hésiterions-nous à avoir la
même confiance et à adresser le même appel »

On dira peut-être que c'est là rejeter entièrement tout
élément d'autorité, pour s'établir sur un sable mouvant, la
puissance intrinsèque de la vérité. Comment répondre à ceux qui
diront que cette puissance intrinsèque de la vérité ne se
manifeste pas assez A quoi nous servira-t-il, demande à son tour
M. Bogers, de trouver quelque moyen de la leur imposer par
voie d'autorité? « Il y a une idée vraiment étrange, — nous
devrions plutôt l'appeler une superstition, — que la simple
acceptation d'une croyance profitera à un homme, cette acceptation

fût-elle un pur acte extérieur, dans lequel l'intelligence
et le cœur ne joueraient aucun rôle. Mais c'est là attribuer
une influence magique à une simple profession de foi. Ce qui
profite à un homme ce n'est'pas la croyance qu'il admet et tient
pour vraie, mais celle qui le tient lui-même, qui a pris possession

de son intelligence et de sa conscience, qui inspire ses affections,

forme son caractère. Or, comme il n'est point d'usage de

l'autorité qui puisse amener à cette foi-là, il ne peut servir à rien
d'y recourir quand il s'agit de vrais résultats spirituels. C'est

pour nous un fait profondément triste que le cœur d'un homme

puisse n'éprouver aucune sympathie pour l'Evangile, mais

jusqu'à ce que cette sympathie soit éveillée, peu importe l'autorité

qu'il reconnaît, ou la profession qu'il fait, Christ ne lui
sert de rien. La vérité de l'Evangile n'est nullement atteinte

par l'incapacité d'un tel homme de la percevoir, mais il n'est

pas d'autorité qui puisse se transformer en vérité pour lui
jusqu'à ce que l'Evangile devienne ce qu'il imagine lui-même. A
la vérité c'est ici qu'il se commet souvent une erreur. L'assertion

qu'il y a en l'homme une faculté de vérifier la vérité, de

se l'assimiler, et qu'il ne peut y avoir de vrai pour lui que ce

qui s'accorde avec ce critère interne, cette assertion se transforme

en l'idée que la vérité elle-même change, suivant les

constitutions diverses des esprits. On confond ainsi l'élément
objectif avec le subjectif. Mais c'est là ne pas comprendre de

quoi il est question. Le fondement de Dieu demeure ferme, que



202 LA THÉOLOGIE

les hommes le reconnaissent ou non, mais si un homme
décide de bâtir sur un autre, il devra en rendre compte à son propre

maître. Le grand jour manifestera la nature de son oeuvre.
Tout ce que nous affirmons, c'est qu'il ne nous appartient pas

d'anticiper le verdict, encore moins de nous imaginer que nous

pouvons le changer, en contraignant cet homme à proclamer
le roc même, ce qu'il estime au fond de son âme n'être que
du sable sur lequel il doit se garder de construire. »

Allant à la rencontre d'une objection fréquente ailleurs qu'en
Angleterre, M. Bogers est appelé à justifier le position qu'il
occupe entre les deux extrêmes. Cela le conduit à caractériser
le vrai libéralisme. Jusqu'à présent on s'est trop imaginé qu'il n'y
a de mouvement théologique que dans le sein de l'anglicanisme.

Il serait plus juste de dire que cette église nous
offre le triste spectacle d'un établissement qui, faute de s'avoir

se modifier, s'écroule sous les coups redoublés que lui portent

à l'envi les représentants des tendances les plus extrêmes.
Le ritualisme confinant au catholicisme et un latitudinarisme
accueillant toutes les négations, s'y coudoient en face d'un
évangélisme plus bruyant qu'éclairé et énergique. L'intervention

des dissidents dans les débats théologiques semble indiquer

un développement plus sain et plus normal.
« On ne manquera pas de dire, poursuit M. Bogers, que

nous cherchons à nous tracer une voie moyenne, de toutes les
tendances la moins noble, quoique la plus politique; certains
libéraux nous reprocheront de faire de trop grandes concessions

à l'ancienne foi ; les orthodoxes qui pensent qu'on ne peut
aimer la vérité quand on ne respecte pas aussi leur drapeau,
nous reprocheront de favoriser la révolution et l'incrédulité.
Nous avons à montrer que ce n'est nullement par lâcheté que
nous avons été amenés à choisir notre position et certainement

pas par l'idée de découvrir un heureux juste milieu entre
deux extrêmes. Ce qui nous a imposé notre attitude, c'est la

conviction réfléchie que la plus sûre, l'unique méthode de
défendre l'Evangile, c'est l'exercice d'une parfaite liberté, et que
c'est en en faisant largement usage, sans se soumettre à aucune
autorité, que nous avons été conduits à placer notre confiance



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 203

en l'Evangile, à l'aimer, ou mieux à aimer le Sauveur qui est

l'Evangile lui-même. On a trop l'habitude de confondre le

libéralisme avec une école ayant sa manière particulière de

penser; il devrait nous appartenir de montrer que c'est plutôt
une tournure d'esprit, et que l'adhésion la plus ferme à une
théologie qui peut paraître surannée, et par conséquent peu
convenable pour notre époque, est compatible avec le plus
large et le plus parfait libéralisme. On peut admettre soi-même
certains dogmes sans éprouver la moindre tentation de les

imposer aux autres, sans oser flétrir du titre d'hérétique ceux

qui les rejettent, sans entreprendre de prononcer le verdict
de l'éternité par rapport à ceux qui les acceptent ou qui les

repoussent. »

L'auteur fait remarquer que les non-conformistes ne
souscrivent aucun formulaire et qu'il n'est pas néanmoins de corps
ecclésiastique qui ait une plus grande unité de foi dans les

choses essentielles. Que la liberté accomplisse donc son œuvre
parfaite parmi nous. S'il y a des changements désirables à

introduire dans notre manière d'agir, dans notre culte, dans

notre administration, n'hésitons pas un instant à les faire. « Et
si, ce qui est peut-être plus difficile à admettre, notre théologie
a subi une révolution lente; si nous avons appris à reconnaître
que certaines choses qui passaient pour essentielles ne sont

que secondaires ; si nous sentons que quelques-unes de nos
manières de présenter les choses et que même certaines de

nos opinions réclament modification, soyons assez indépendants

et assez hardis pour suivre la vérité ouvertement partout

où elle nous conduira. Soyons bien attentifs à la manière
dont nous traitons les différences d'opinions, dont nous
rendons les hommes coupables pour des paroles; prenons garde de

ne pas appeler le bien mal, quand il est en rapport avec ce que
nous appelons hétérodoxie et, le mal bien, quand il est sanctifié

par le parfum de la saine doctrine. Nous ne saurions oublier que
les hérétiques ont pris rang parmi les maîtres les plus sages
de l'humanité et parmi les enfants les plus saints de l'église.
Nos ancêtres non-conformistes furent tous des hérétiques et
ils ont hérité ce titre des réformateurs et des puritains. Les



.204 LA THÉOLOGIE

annales de l'église sont jonchées des os blanchisssants
d'hérétiques tombés pour la cause sacrée de la vérité. Les apôtres

furent les hérétiques de leur temps; et c'est à une
croix d'hérétique que fut cloué le sauveur de l'humanité.
Nous du moins, enfants de la liberté, au lieu de flétrir chaque

nouveau docteur du titre d'hérétique, montrons-nous
disposés à bien accueillir et à écouter ces étrangers. Il se peut
que, sans nous en douter, nous fassions accueil à des anges.
Dieu, en effet, peut faire jaillir de nouvelles lumières de

sa Parole et quelques-uns de ces étrangers peuvent avoir

reçu mission d'en faire briller à nos yeux quelques rayons. »

On n'en saurait douter, le protestantisme anglo-saxon
s'ébranle enfin, en Amérique comme en Angleterre. Le souffle

nouveau d'une mystique bien authentique pénètre dans ces

bataillons serrés trop longtemps asservis par un piétisme
formaliste, obéissant à quelques Schibboleths empruntés à la

scolastique du XVIIe siècle protestant, alors que la foule

croyait de bonne foi suivre les traces de la réformation.
L'esprit large, profondément chrétien et vivant des hommes

du XVIe siècle reparait enfin pour briser les chaînes
d'un traditionalisme terre à terre et impuissant, en présence
des grandes obligations imposées aujourd'hui à l'église.

Ce qui achève de donner à ce discours toute sa portée,
c'est qu'il a été prononcé à Londres, par un homme très
influent, dans une assemblée de 2000 personnes des plus
sympathiques qui, suivant l'habitude anglaise, n'ont pas manqué
de souligner les passages les plus décisifs et les plus
caractéristiques. Toutes ces circonstances élèvent cette manifestation

à la hauteur d'un événement. « Il est bien entendu que
la plupart des congrégationalistes, remarque le journal qui
a reproduit ce discours, tout en maintenant les vérités essentielles

contenues dans la Bible, sont disposés à reconnaître que
nous avons ces trésors dans un vase de terre. Toute la
tendance de ce puissant discours, qui mérite d'être lu avec soin,
peut être résumée en un seul mot : La liberté constitue la
force spirituelle des non-conformistes. Qu'il en soit fait un



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 205

grand et bon usage et il n'y aura rien à craindre ni d'un ultra-
montanisme despotique, ni d'un scepticisme stérile. »

Il est encore digne de remarque que le recueil auquel sont

empruntés tous ces détails, The Englisch Independent du 15 mai
1874, bien loin d'être une revue théologique, est un simple
journal de nouvelles, une feuille hebdomadaire. Voilà donc que
les Anglais en sont déjà à ne pas craindre de porter ces questions

devant le grand public, dans des recueils destinés en
bonne partie à l'édification Nos journaux sont loin de faire
autant d'honneur à leurs abonnés ; ils se gardent, sous prétexte
qu'ils ne font pas de la théologie, d'aborder aucune de ces

questions sérieuses absorbant l'attention de tousles homme qui
pensent dans le protestantisme d'autres pays. De peur
d'effrayer, d'éloigner leurs lecteurs, ils parlent exactement comme
si ces problèmes ne s'étaient jamais posés parmi nous, donnant

comme l'Evangile pur et simple, destiné à édifier l'église,
les résultats les plus problématiques d'une théologie surannée.

Ainsi se creuse toujours plus l'abîme entre le petit nombre

de ceux qui pensent et la foule dont on devrait sentir le
besoin d'ouvrir l'esprit, au lieu de plaider une cause perdue,
en avocats prudents et habiles. Aussi longtemps que durera
ce funeste divorce, qui a déjà contribué pour sa bonne part à

faire avorter une première fois notre développement théologique,

il ne pourra être question de sortir de la phase ingrate
et stérile que nous traversons. En attendant, sous ce vernf;
de dogmatisme, le scepticisme fait de grands ravages. Ne

l'avoue-t-on pas quand on déclare ingénument que si l'on
n'étudie pas, c'est de peur de perdre sa foi Il faut qu'on ait
le sentiment qu'elle est bien mal assise, cette foi, pour
laquelle on redoute le grand jour et la lumière. Un tel langage,
qui rappelle les ignorantins, est bien peu digne des enfants de

la réforme. Quant à ceux qui travaillent d'une manière
indépendante à résoudre des problèmes de toute importance pour
notre avenir religieux, lorsqu'on ne les ignore pas systématiquement,

on les présente, pour parler avec M. Bogers, comme
de dangereux hérétiques ébranlant la foi.



206 LA THÉOLOGIE

En attendant, les idées du public religieux en Angleterre et

en Amérique sont en train de se modifier profondément. La

manière ordinaire de nous présenter la condition religieuse de

ces pays devient chaque jour un anachronisme plus
manifeste. Il commence déjà à être trop tard pour expliquer le

zèle religieux et l'activité pratique de ces contrées par le maintien

intact d'une théologie immuable qui commence à

disparaître. En Amérique comme en Angleterre, on marche avec foi,
avec un courage mêlé de joie, vers des horizons plus vastes, à

la rencontre de questions nouvelles que nous semblons ne pas

apercevoir, occupés que nous sommes à dormir du plus profond
sommeil, tour à tour bercés ou réveillés en sursaut par le

bruit des stériles querelles des partis. Qui sait Les mêmes
hommes qui trouvent commode de se soustraire à la délicate
obligation de faire l'éducation théologique de ceux qu'ils ont
mission d'éclairer, recommanderont peut-être la théologie
nouvelle lorsqu'elle ne manquera pas de nous arriver toute
faite d'ici à quelques années, dans ces traductions de l'anglais
pour lesquelles un certain public a toujours conservé un
faible.

III

Le même esprit de largeur s'est manifesté lorsqu'on a abordé
divers sujets spéciaux. Ainsi l'attitude que quelques-uns des

membres de l'Alliance ont prise dans la grande question du

jour, le darwinisme, est des plus remarquables. Jamais, à notre
connaissance, une assemblée d'hommes religieux ne s'est

exprimée d'une façon aussi sensée dans un sujet qui a, depuis
quelques années, le privilège d'irriter et d'effrayer ceux surtout

qui ont vaguement entendu parler de la chose, sans trop
savoir de quoi il s'agit. Béduit à sa plus simple expression, le

problème est tout à fait simple : Dieu a-t-il créé directement,
immédiatement les diverses espèces végétales, animales qui
existent de nos jours à la surface de la terre, ou bien s'est-il
borné à créer certaines espèces animales, ou même seulement
des espèces végétales en les douant d'une force génératrice
suffisante pour que, sous l'influence des milieux ou d'autres



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 207

circonstances, elles arrivassent à produire les riches variétés

et espèces de tout genre dont le monde est le théâtre? On

peut répondre sans crainte que le christianisme est tout à fait
désintéressé dans la solution de la question contenue clans ces
limites. C'est là un problème purement scientifique comme
beaucoup d'autres dont le chrétien peut attendre la solution
avec le calme d'un homme décidé à ne pas adopter des préjugés
dictés par l'ignorance ou la passion, mais à accepter la vérité
quelle qu'elle puisse être, aussitôt qu'elle lui sera présentée.
S'il est démontré empiriquement que Darwin a deviné juste.
— car jusqu'ici on en est encore là, — il faudra reconnaître
qu'il a eu la bonne fortune de surprendre le secret du Créateur.
Que si au contraire il est établi que les faits ne confirment pas
l'hypothèse hardie du célèbre naturaliste anglais, il faudra se

remettre à chercher dans une autre direction, en faisant son

profit des vérités partielles que la nouvelle école aurait mises en
lumière.

Encore un coup, pourquoi donc les hommes religieux, tout
émus, iraient-ils se jeter dans une mêlée des plus chaudes dont
l'issue est encore incertaine, prendre parti dans des controverses

qui ne les regardent pas, pour lesquelles ils sont en général
incompétents, alors qu'ils ont certes assez à faire chez eux?

C'est à recommander ce désintéressement et cette impartialité

que s'est attaché le Dr M0 Cosh, écossais récemment
appelé à la direction du collège de Princeton près de New-York.
« Je ne suis pas persuadé, a-t-il dit, que la religion soit
intéressée à maintenir que toutes les espèces d'insectes doivent
leur origine à un acte spécial de Dieu sans l'emploi d'aucune
cause seconde. » Un pasteur anglais, à la fois missionnaire
depuis 50 ans et botaniste depuis 20 ans, le Dr Brown, s'est
déclaré disciple de Darwin. Il réussit à mettre la doctrine du
catéchisme de Westminster en parfait accord avec ses vues sur
l'histoire naturelle : son orthodoxie ne reçoit d'accroc que sur
un point: Il ne saurait admettre que Dieu ait créé le monde de
rien dans l'espace de six jours. Du reste cette hérésie ne saurait
être mise sur le compte du darwinisme ; le Dr Brown avait
abandonné les idées courantes avant l'apparition de la nouvelle



208 LA THÉOLOGIE

doctrine. Il maintient que l'hypothèse darwinienne ne porte
que sur le mode de la création et non sur le fait lui-même.
Aen juger par ce qui lui est arrivé à lui-même, ce pasteur
anglais ne cloute pas que la confirmation de la doctrine de Darwin

ne finisse par exercer une bienfaisante influence.
Une question du Dr Hodge, — car cette séance est du trop

petit nombre de celles où il y a eu discussion, — a fait faire un

pas important au débat. Est-il vrai, oui ou non, a-t-il
demandé, que le darwinisme enseigne que toutes les formes de la
vie végétale et animale, y compris l'homme et tous les organes
de son corps, soient le produit de forces inintelligentes agissant

aveuglement, et non en vue de certains buts? Est-il vrai

(jue l'œil, par exemple, soit le produit d'une action
inconsciente? Ce serait chasser Dieu et l'intelligence de l'univers.

Les darwiniens, ainsi mis au pied du mur, ont. été obligés
de catégoriser. Le Dr Dawson, président du collège de Mc Gill,
à Montréal (Canada), a déclaré que Darwin n'irait pas jusqu'à
répondre affirmativement, bien que sa doctrine conduise

logiquement à cette conclusion. La théorie de Darwin demeure
vraie aussi longtemps qu'il ne s'agit que de rendre compte des

variétés qui s'expliquent évidemment par une action des

milieux sur les espèces. Pour ce qui tient aux espèces, la théorie
nouvelle n'a nullement été prouvée, il est hors de doute

qu'elle entre en conflit avec l'Ecriture, spécialement en ce qui
concerne l'homme. Les espèces seraient, d'après Darwin,
provenues de la sélection naturelle, sélection qui s'effectue dans

la lutte des espèces pour l'existence, à la suite de la victoire
des plus aptes, des plus forts. Cette doctrine n'est qu'une pure
hypothèse et non le fruit d'une induction scientifique. Il faut y
voir une tentative de rendre compte de faits qui ne s'expliquent
que par la doctrine de la création.

Un autre orateur, le professeur Anderson, président de

l'université de Rochester, New-York, a cherché à distinguer entre
le darwinisme et les théories qui semblent vouloir l'exploiter
dans le sens du matérialisme et de l'athéisme. Par évolution
on peut entendre le procédé employé par le Tout-puissant pour
le développement du plan de la création. Dans ce sens ce terme



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 209

demeure en parfait accord avec la foi en un Dieu personnel
conscient. Mais on peut entendre aussi par évolution cet immense

phénomène de la croissance dans l'univers, indépendamment
de toute volonté consciente pour y présider et de toute idée ou
de tout plan antérieur arrêté avec conscience. C'est dire alors

que le fait de l'univers et l'ordre qui y règne sont dus tout
simplement à un terme abstrait qui sert à désigner le phénomène,
le procès. Voilà comment l'évolution, simple conception
verbale, arrive à supplanter la volonté et l'intelligence. Le mot
employé dans cette acception est chargé d'accomplir l'œuvre
d'une force concrète guidée par l'esprit. Prétendre expliquer
ainsi l'univers est tout aussi irrationnel que de revenir aux
idées éternelles de Platon et des réalistes du moyen âge.
Recourir ainsi à des mots abstraits comme s'ils désignaient des

choses concrètes, c'est tomber dans le travers favori de la

métaphysique et de ses méthodes ; une telle manière de faire est

des plus déplacées dans un système qui prétend s'appuyer sur
des faits positifs et sur des lois constatées. Quand il s'agit de

discuter une question de ce genre, il faut bien prendre garde
de ne pas se séduire soi-même en employant des termes
abstraits, alors que les conditions du problème réclament
absolument la présence de la personnalité, de la volonté et de

l'intelligence.
Les mots développement, sélection naturelle, survivance du

plus apte, ne sont pas moins ambigus. Elle a beau être régulière

et naturelle, la sélection implique toujours qu'il y a de

l'intelligence quelque part. Plus elle est naturelle et en accord

avec une loi constante, avec un plan, un système, plus la
sélection implique d'intelligence. Le développement, le déploiement

est inintelligible si on n'admet pas un plan, une pensée

préalablement impliquée dans les forces qui, en agissant
régulièrement, produisent le résultat. Que faut-il entendre par
la victoire, la survivance du plus apte, dans le combat pour
l'existence Cela n'implique-t-il pas qu'il y a dans le monde
des formes de vie, des types capables de survivre à la lutte
pour l'existence, par suite de la perfection de leur forme,
de leur délicatesse, de leur parfaite adaptation au milieu

THÉOL. ET PHIL. 1875. 14



210 LA THÉOLOGIE

dans lequel ils sont placés? La présence même de ces
milieux et leur parfaite adaptation au type de vie organique,
tout cela implique prévision, choix, plan, intelligence.

Prétendrons-nous que cette adaptation ne saurait impliquer
intelligence alors nous sommes obligés de soutenir qu'une
action régulière dirigée systématiquement en vue d'obtenir
certains buts, ainsi les phénomènes de la pensée et du langage
chez l'homme, n'impliquent pas chez lui d'intelligence. Nous
ne saurions nous identifier avec la conscience divine pas plus
que nous ne pouvons le faire avec celle des autres hommes,
mais nous sommes tenus, par le même raisonnement,
d'admettre une conscience divine et de l'intelligence dans

l'univers, de même que nous sommes obligés de reconnaître

que l'intelligence contrôle l'attente et les actions des autres
hommes.

Rien de plus piquant que de voir les adeptes des sciences

positives, alors qu'il s'agit de rendre compte du fait de la

création, recourir à des termes abstraits dans le cours de la

discussion, les confondre sans cesse avec les forces concrètes
de l'intelligence et de la volonté. La science positive prétend
ne s'occuper que de faits constatés et de lois vérifiées. Et
cependant il est peu de livres de métaphysique et de théologie qui
aient plus librement recours à ces termes suspects que ceux
de Herbert Spencer. Cette école de philosophe réclame l'existence

de la matière et de la force, de la matière qui serait

sans origine et de la force n'impliquant pas volonté. L'esprit

humain ne saurait concevoir que les deux aient pu
exister sans cause. C'est particulièrement le cas de la
notion de force. Sir John Herschel, dans son remarquable
traité sur l'origine de la force, parlant en physicien et en

mathématicien, déclare solennellement que la force est un
mot dépourvu de toute signification, un concept
incompréhensible, dès qu'on le sépare de l'idée d'une volonté quelque

part, soit en Dieu, soit en l'homme. Dans toutes les

discussions de cet ordre, il faut tenir la main à ce que les

apôtres des sciences positives demeurent strictement fidèles

aux méthodes qu'ils déclarent régler leur manière de penser.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 211

Ils ne sont admis à se servir d'hypothèses que comme d'un
échafaudage pour élever un solide édifice de vérités bien
établies. Les hypothèses sont indispensables alors qu'il s'agit
de se livrer à des recherches scientifiques, mais ces
hypothèses-là ne sauraient constituer la science. Or le darwinisme,

au sens populaire du mot, peut être une excellente
hypothèse pour se livrer à des recherches scientifiques, mais

il n'a nul droit à prendre place parmi des lois constatées, ou
dans un ensemble de doctrines se donnant pour de la science

positive.
Il y a aujourd'hui et il y a eu jadis deux écoles de naturalistes.

Les uns, maintenant la fixité des types végétaux et

animaux, peuvent avoir méconnu l'admirable flexibilité que
possèdent certains types de s'adapter à des milieux nouveaux,
surtout sous la direction de l'homme. (Cuvier.) D'autres,
exagérant ces derniers faits, admettent une plasticité absolue,

une capacité infinie de s'adapter aux milieux les plus divers.

(Geoffroy Saint-Hilaire, Darwin.) Scientifiquement parlant,
l'une des deux suppositions n'est pas plus acceptable que
l'autre. L'hypothèse de Darwin peut être fort utile, mais,
sous prétexte qu'elle est à la mode, qu'on ne prétende
pas exclure de l'église de la science ceux qui ne sauraient
l'admettre comme une vérité constatée. C'est là une distinction

capitale que ne font pas les jeunes et ardents disciples

de Darwin, faute d'être assez familiarisés avec les règles
sévères des méthodes scientifiques. C'est notre fidélité aux
méthodes scientifiques, dont ces messieurs se donnent pour
les champions, qui nous interdit de recevoir des hypothèses

pour des faits scientifiques constatés.

D'après M. le docteur Dawson, le darwinisme serait une de

ces hypothèses qu'il faudrait soigneusement distinguer de celle
de Spencer. D'après Spencer, la matière et la force existeraient
d'elles-mêmes, ou auraient été créées et mises en mouvement
par Dieu. De la matière et de la force seraient sortis les
plantes et les animaux. Il faut prouver cette doctrine, si on veut
la faire admettre. Même avec l'intervention de l'homme, on
n'a jamais vu la matière inorganique devenir un animal. Nous



212 LA THÉOLOGIE

attendons que cette fameuse preuve soit administrée. Ces

hypothèses seraient vérifiées que la doctrine d'un Dieu personnel
n'en serait pas moins nécessaire pour expliquer l'origine de

l'univers et le genre de développement dont il est le théâtre.
Beaucoup de chrétiens sont saisis d'une crainte déplacée à

l'apparition de ces hypothèses qui hantent en foule l'imagination

des hommes scientifiques. Les preuves en faveur de

l'existence d'un créateur personnel ne sauraient être ébranlées

par des considérations tirées du mode de la création, de la
rapidité plus ou moins grande avec laquelle elle s'est effectuée.
Plus vite on le comprendra, et plus vite les chrétiens simples
seront rassurés ; plus vite aussi nous éviterons des controverses

déplacées et des discussions oiseuses, en défendant la
doctrine de Dieu contre les phrases évasives du naturisme
agressif.

On voit comme le problème se déplace et se transforme.
Non-seulement les représentants des sciences positives
deviennent infidèles à leurs méthodes, quand ils prétendent nous
imposer leurs hypothèses sur l'origine des espèces, mais

encore ils nagent en pleines eaux dans ce monde de la
métaphysique qu'ils prétendent interdire aux autres comme un

royaume de pures chimères. Rien de plus rare que ce
désintéressement tant vanté ; nul n'en a cure ; le grand zèle

pour l'avancement des sciences positives n'est que trop
souvent aiguillonné par le besoin de justifier quelque bon
préjugé métaphysique auquel on paie son tribut, tout comme si

l'on était un chrétien étroit et superstitieux.
Darwin lui-même avait-il son siège fait en métaphysique

quand il s'est livré à ses recherches? Celles-ci ont-elles été

complètement désintéressées ou mises dès le début au service
d'une thèse métaphysique? Dès l'abord Darwin a mis tant
d'affectation à restreindre, à limiter, à cantonner le
problème dans le monde animal et végétal, laissant percer la

question anthropologique seulement quand les esprits ont été

assez bien préparés, qu'on se demande si en tout cela il n'y
a pas eu une habileté approchant de la diplomatie. Mais ce
n'est pas là ce qui importe. Que Darwin soit ou non parti d'un



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 213

apriorisme matérialiste ou athée, la question est de savoir si

le darwinisme est ou non hostile au christianisme ou mieux
à ces hypothèses métaphysiques sans lesquelles le christianisme

reposant en l'air serait privé de toute raison d'être pour
devenir une poésie inoffensive à l'usage d'un siècle utilitaire et
athée? Du moment où il ne prétendrait pas faire de la

métaphysique, le darwinisme ne saurait entrer en conflit avec le
christianisme. Et s'il n'en a pas fait dès le début, ce qui est

plus grave, n'est-il pas obligé d'en faire? M. Dawson, qui
semble s'être donné pour mission de le présenter sous le

meilleur jour possible, semble concéder la chose quand il
admet que logiquement le darwinisme aboutit à la négation
de Dieu et de l'intelligence dans l'univers. Le professeur de

Montréal demande toutefois qu'on distingue entre l'évolutio-
nisme en général et le darwinisme, qui ne serait qu'une espèce
du genre. Herbert Spencer prétend que toutes choses se sont
produites elles-mêmes. Il affirme la matière et la force, c'est-
à-dire une espèce de toute puissance pratique, étant donnée la

matière avec tous les attributs de la chimie et toutes les forces
de la physique. En possession de la matière et de la force, il
prétend qu'elles peuvent produire la vie, sans que personne
ait encore prouvé que le plus humble organisme puisse se

produire d'une manière spontanée sans vie préalable. Il
affirme encore que la plante peut se convertir en animal,
ce qu'il faudrait encore prouver. De sorte que quand il s'agit
de darwinisme, on suppose des théories faisant encore
un plus grand appel à notre foi qu'à notre science. Darwin,
lui, ne s'attache qu'à une seule des branches de cette spéculation,

celle qui se rapporte à la transmutation des espèces-

Donnez-moi seulement, dit-il, deux ou trois espèces de plantes
ou d'animaux et je me charge de vous faire voir comment
toutes les plantes et tous les animaux en sont sortis. Il
raisonne donc sur de simples possibilités et non sur des faits.
Dans le détail de l'argumentation, nous rencontrons sans cesse
des difficultés portant sur la vraie nature et sur la limite des

espèces, telles que nous les connaissons. Les naturalistes sont
ici loin de s'entendre, de sorte qu'il y a fort à faire avant



214 LA THÉ0L0GIK

d'être en mesure de décider quelle est la portée de ces
hypothèses sur la doctrine qui veut que les plantes et les animaux
aient été créés « selon leur espèce. » D'autre part nous lisons
dans le premier chapitre de la Genèse le mot créer employé pour
désigner l'introduction des premiers animaux et de l'homme et
dans d'autres cas les formules : faisons que la terre produise, etc.
Cette différence peut-elle être expliquée? Si je m'aventure à

soutenir que Moïse a prétendu que les espèces animales et

végétales ont été créées séparément, je risque de lui faire dire
plus qu'il n'a entendu. La science, de son côté, ne nous dit
pas jusqu'à présent comment les espèces sont venues à l'existence.

Tout ce que nous savons, c'est qu'elles ont fait leur
apparition dans diverses périodes de l'époque géologique. La

science est fondée sur des faits, mais ici ils nous font défaut.

Enfin, il est évident que même prouvée, l'hypothèse hardie
de Darwin ne suffirait pas pour nous donner la solution de

l'énigme de l'univers. Fût-elle une vérité, elle ne serait pas
encore toute la vérité. C'est là ce que le docteur Mc Cosh a fait
ressortir avec beaucoup de force.

On a vertement reproché à la théologie d'avoir fait jadis
invasion dans le domaine des autres sciences quand elle ne
les a pas asservies. Il fut un temps où il n'était pas permis de

proclamer une découverte faite dans le ciel ou sur la terre
sans s'être demandé préalablement qu'en pensera l'église?
Ces ridicules prétentions à l'omniscience et à l'omnipotence
n'ont corrigé personne. Il n'est pas de science née de hier
qui, à son jour et à son heure, n'affecte les mêmes allures :

chacune nous présente à son tour la clef définitive de toutes
les énigmes de l'univers. Et toutefois, la science se heurte à

des murailles d'airain, et se voit condamnée à mettre à jour
sa faiblesse si elle tente de les transpercer. Il ne saurait y
avoir de développement sans une matière cjui se développe
et nul ne saurait dire d'où cette matière primitive peut bien
être provenue. Cette matière doit avoir des propriétés;
quelles sont-elles et d'où sont-elles venues? Il est des savants

qui raisonnent comme si la matière primitive étant une fois
donnée tout pouvait s'expliquer par l'évolution. Mais si nous



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 215

n'avons pas une intelligence poursuivant certains buts, il est

impossible de rendre compte de cette combinaison, de cette

organisation d'agents mécaniques, électriques, chimiques,
vitaux qui produisent le développement. On ne saurait dire
d'où sont venus le sentiment et la sensation animale. D'où est

venu l'instinct? Quand et comment l'intelligence a-t-elle fait
son apparition'? Comment expliquer l'affection, la piété,
l'amour, la distinction du bien et du mal? Il est surtout impossible

de rendre compte des facultés supérieures de l'homme,
de sa capacité de faire des abstractions, des généralisations, de

découvrir des vérités nécessaires, et de reconnaître les
obligations de la vertu. A tous ces égards la science se trouve en

face d'abîmes infranchissables. Elle est obligée de reconnaître
qu'elle ne saurait citer des faits à l'appui de sa théorie, et

quant aux hypothèses auxquelles on a recours, elles ne peuvent

même rendre compte des faits essentiels, l'apparition de

nouvelles facultés, de nouveaux agents jusqu'alors inconnus.
A ces faits inexplicables, suffisants pour renverser les

prétentions de la science, viennent s'en ajouter d'autres non
moins embarrassants. Il y aurait d'abord à rendre compte de

la douleur. Dès que les animaux vivants font leur apparition,
on est obligé de nous parler d'une lutte pour l'existence.
Quand l'homme se montre, on ne sait comment, sur un
théâtre évidemment préparé pour le recevoir, il faut qu'il
lutte, lui aussi, et contre la maladie, et contre les passions, et

contre lui-même.
Sans contredit il y a de l'ordre dans l'univers, soit dans les

cieux, soit dans les organismes divers. Mais c'est un ordre

provenant du désordre. Si l'homme a des aspirations
supérieures, c'est uniquement pour sentir combien il reste en-
dessous d'elles. Voilà des faits qui ne sont pas moins
constatés que celui du développement dans le règne végétal et
animal. On peut faire l'apologie de plusieurs de ces choses,
mais sans réussir à les expliquer, par exemple, l'existence
d'une tristesse incurable et de la folie. Quant à l'avenir, tout
ce que la science peut nous dire, c'est que la chaleur du
monde entier doit un jour finir par s'épuiser, et qu'ensuite



216 LA THÉOLOGIE

l'univers, dans cet état de désagrégation, sera consumé par le
feu. Mais on ignore quelles combinaisons nouvelles pourront
encore sortir de ce feu élémentaire. Et puis voici venir la loi
morale avec son inflexibilité, nous parlant d'un jugement à

venir, d'un compte à rendre.
La science et la révélation ne sont pas en contradiction

quand il s'agit des grands faits de l'univers. Seulement tandis

que la religion propose la solution de l'énigme, la science

préfère négliger des faits dont elle ne réussit pas à se rendre
compte. Cela étant, le devoir du chrétien est tout tracé. Il
perdrait son temps à chercher à prouver aux naturalistes qu'il
n'y a pas du vrai dans la doctrine du développement; il vaut
mieux s'attacher à signaler les côtés religieux de cette
doctrine nouvelle. Plus d'un naturaliste serait heureux qu'on lui
montrât qu'il peut conserver sa vieille foi en Dieu et en la
Bible et sa foi nouvelle en la science. Mais il importe de

signaler en même temps les limites infranchissables de la
doctrine nouvelle. Il y a des hommes qui, dès qu'ils ont fait
quelques observations dans une branche quelconque des

sciences naturelles, sans savoir le premier mot de beaucoup
d'autres choses, en particulier de la philosophie et des

sciences morales, s'imaginent qu'ils peuvent tout expliquer
dans l'univers par la loi de l'évolution. Il importe de rappeler
à ces enthousiastes qu'il peut bien y avoir cela de vrai, mais

qu'en tout cas il y a aussi autre chose.

Il est impossible de ne pas rendre attentif à l'esprit de

largeur et d'indépendance chrétienne qui a présidé à tout
le débat sur cette grave question. Et puis, comme ces
professeurs et ces pasteurs américains sont bien au courant de

ces grands problèmes Quel contraste avec notre ignorance
Elle est telle que ceux qui chez nous devraient être de

force à débattre ces questions nouvelles ont à peine entendu

parler de leur existence! Que voulez-vous, les uns sont
engagés dans de graves et bruyants débats pour se disputer
quelques ruines du passé. Comment pourraient-ils se préoccuper

de l'avenir le plus prochain de la foi chrétienne? D'autres

continuent leurs charges à fond contre d'anciens adver-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 217

saires qui n'existent plus et croient que tout va à merveille
en Israël, parce qu'absorbés par ces jeux innocents ils ne

s'aperçoivent pas de ce qui se passe autour d'eux. Ainsi agissent
les hommes qui devraient penser et se préoccuper de ce qui
se passe dans le monde. Quant aux autres, s'ils ne sont pas
indifférents, ils considèrent la religion comme étrangère à

tous ces débats, estimant qu'elle doit être soigneusement
préservée de tout contact avec l'air du dehors de peur de détérioration,

comme le talent de la parabole prudemment
enveloppé dans un linge.

A la question générale du développement se rattache
étroitement celle de l'homme primitif. Nous descendrions des

animaux inférieurs : nos ancêtres auraient été dans une
condition à peu près identique à celle des brutes. Il aurait fallu
à la race des périodes d'une longueur démesurée pour s'élever

jusqu'à la condition actuelle. Si nous en croyons le docteur Dawson,

de Montréal, il y aurait déjà une forte réaction appuyée sur
des faits constatés, contre ces assertions des plus exagérés
d'entre les évolutionnistes. Tandis que, d'après leur théorie,
on devrait trouver des races d'hommes toujours plus dégradées
à mesure qu'on remonte le cours des âges, les découvertes
récentes prouvent le contraire. Si on en excepte le fameux
crâne du Neanderthal, dont l'âge est d'ailleurs inconnu, les
tètes des plus anciens habitants de l'Europe rappellent tout à

fait celles des races actuelles. Qui plus est, la grande taille,
le développement extraordinaire des squelettes de ces âges

reculés indiquent des hommes plus fortement constitués
physiquement que la plupart des Européens d'aujourd'hui. Le

cerveau sur lequel on insiste tant était également d'un volume
plus considérable. L'homme fossille découvert à Mentone
avait eu le bras gauche cassé et guéri, ce qui semble indiquer
des races actives, guerrières peut-être. Les découvertes faites
en Amérique concordent avec celles d'Europe.

Ces races primitives paraissent avoir eu des idées religieuses
en rapport avec celles des premiers hommes de la Bible. Les

tribus américaines, longtemps isolées de toutes les autres,
admettaient un monothéisme primitif. Le Grand Esprit n'était



218 LA THÉOLOGIE

pas seulement le créateur du ciel et de la terre, il avait au-
dessous de lui toute une suite d'esprits inférieurs, d'anges.
Ces hommes croyaient à l'immortalité et à un jugement au

delà de la tombe. L'idée d'un médiateur, d'un intercesseur

entre Dieu et l'homme ne parait pas leur avoir été étrangère.
Jusque sur les os du mammouth, travaillés par l'homme
contemporain, nous découvrons des signes d'idées religieuses;
dans les plus anciennes sépultures on trouve des traces de

viatique et des mesures prises en vue de l'existence nouvelle

qui attendait les trépassés.
Beste la grosse question du temps. Ici encore l'exagération est

loin d'avoir fait défaut, bien qu'il soit établi que l'homme a

été contemporain de certaines espèces animales aujourd'hui
disparues. Les caractères distinctifs des races actuelles se

retrouvent déjà sur les plus anciens monuments d'Egypte.
Naturellement les évolutionnistes ont été obligés de recourir à des

périodes d'une longueur fabuleuse pour rendre compte du

développement de ces races. Il tendrait à s'établir une loi
nouvelle qui rendrait toutes ces suppositions inutiles. Les espèces,
dès leur apparition, auraient eu, semble-t-il, un pouvoir inné
d'expansion leur permettant d'atteindre en peu de temps leur
limite géographique et de développer tous les caractères
distinctifs constituant la race. Ces limites, une fois atteintes, les

races vivent parallèlement jusqu'à ce qu'elles disparaissent les

unes après les autres. D'après cette loi nouvelle, mise en

avant par M. Hall, paléontologiste de New-York, quelques
siècles auraient suffi pour donner naissance aux races
d'hommes les plus différentes. Et sur ce point-là encore, la

partie est loin d'être perdue.
Le docteur Dawson est tellement sûr de son fait, qu'il s'élève

contre les théologiens trop disposés à renoncer à mettre d'accord

la science et l'Ecriture sur ces questions-là. La Bible sans
doute n'est pas un manuel scientifique, et à première vue il n'est

pas toujours facile de mettre d'accord les vérités spirituelles
avec celles de la nature. Toutefois la Bible, en qualité de livre
de Dieu, ne saurait insulter à la nature ; il y a des harmonies
nécessaires entre le monde naturel et le monde spirituel.



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 219

D'autre part, le professeur Dawson reconnaît qu'il est

déplorable de mettre sur le compte de la vérité divine des

superstitions et des préjugés humains. L'antagonisme des

hommes de science est en bonne partie provoqué par des

idées accessoires qui, loin de venir de Dieu, ont pris naissance
dans les époques les plus obscures de l'histoire. Le chrétien
doit se garder d'accommoder sa croyance aux exigences de

la science et de la littérature du jour. Cette erreur-là ne serait

pas moins fatale. Ce que je demande, c'est que la vérité
scripturaire ne soit pas confondue avec des idées étrangères
provenant de l'homme et non de la Bible.

La règle, on le voit, est irréprochable. Reste la délicate

question de l'application. Malheureusement le docteur Dawson,
en ne voyant dans la Bible qu'un livre de Dieu, même quand
il parle d'objets relevant des sciences naturelles, parait avoir
adopté une théologie de ces âges ténébreux encore plus
humaine que divine.

Les faits seuls pourront montrer où la limite doit être
placée. Pour les apprécier à leur juste valeur il faut, dit le
professeur de Montréal, « que les chrétiens ne dédaignent pas de

se tenir au courant des questions de cet ordre. Si le missionnaire

croit indispensable d'étudier les croyances des plus
grossières tribus, afin d'être mieux en mesure de leur
enseigner la vérité, comment pourrions-nous ignorer les
derniers résultats du travail intellectuel des hommes les plus cultivés?

Ils ne manqueront pas d'agir sur l'esprit de l'époque et, si

on sait en faire un bon usage, ils peuvent servir à avancer la
cause de Dieu. Qu'on se garde de considérer toujours l'homme
de science incrédule comme un être malfaisant dont il n'y a

qu'à se débarrasser. Il n'est souvent qu'une âme plongée
dans les ténèbres, et cherchant péniblement la lumière dont
il est parfois éloigné par les folies et les inconséquences des

chrétiens. La séparation déplorable et qui va s'accusant de

plus en plus entre ceux qui étudient les œuvres de Dieu et
ceux qui croient en sa Parole ne doit pas être mise exclusivement

sur le compte des hommes de science. Le théologien en
sera rendu responsable dans la mesure où il aura contribué à



220 LA THÉOLOGIE

la provoquer, en corrompant les eaux de la vie par l'adjonction
d'éléments terrestres malfaisants. »

M. le professeur Guyot, de Princeton, dans un travail sur la

cosmogonie de la Bible, cherche à faire concorder les deux

livres, celui de la nature et celui de la Genèse. « S'attacher, dit-
il, à une interprétation de la Bible contredite par les œuvres
de Dieu, c'est refuser de voir la lumière que Dieu lui-même
s'est chargé de mettre devant nos yeux. Se refuser à priori, à

admettre que cet antique document, la Genèse, puisse être
d'accord avec les résultats de la science moderne, sous
prétexte que son auteur ne peut avoir eu, dit-on, des connaissances

de ce genre, au lieu de soumettre cette question à un
examen impartial, comme quand il s'agit de faits, c'est là un
procédé entièrement anti-scientifique. » C'est là s'avancer

beaucoup plus que le rapporteur précédent : la Bible ne doit

pas seulement s'abstenir de contredire les vérités de l'ordre
naturel, on suppose qu'elle a eu l'intention de nous révéler
une cosmogonie scientifique. C'est ce dernier point qui
demanderait en tout premier lieu à être prouvé. Rien n'indique
que l'auteur sacré ait eu les préoccupations qu'on lui prête
bien gratuitement. L'auteur, c'est là l'essentiel, la seule chose

qui doive nous intéresser ici, l'auteur est franchement j

monothéiste, et de son point de vue spiritualiste et théiste il nous
dit moins comment les choses se sont passées que comment
elles ont dû se passer. Les formes de langage et les divisions
du temps sont nécessairement empruntées à l'usage de l'époque

et ne sauraient avoir rien de scientifique ni d'objectif.
M. Guyot peut avoir parfaitement raison dans sa manière de

comprendre la cosmogonie, — en tout cela nous ne sommes

qu'un pauvre laïque tout prêt à suivre docilement son curé, —
mais nous doutons fort que l'auteur de la Genèse et ceux pour
lesquels il écrivait aient eu le moindre pressentiment de

toutes ces belles choses. Dites-nous qu'il n'est ni panthéiste,
ni émanatiste, ni dualiste, mais de grâce, arrêtez-vous là.

Quant à soutenir que les jours de la Genèse sont des périodes
géologiques, que la terre est non pas ce que nous entendons

par là, mais bien la matière cosmique primitive, dont Dieu



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 221

allait faire les cieux et la terre ; que les eaux sont une atmosphère

fluide et gazeuse ; que le soir fut l'époque antérieure,
sombre et chaotique, et le matin, le glorieux éclat de cette
masse lumineuse, nous devons protester au nom du respect
dû à toute exégèse historique, la seule admissible, la seule qui
puisse mettre sur la voie de la vérité. Je ne sais trop si l'auteur

de la Genèse se serait compris lui-même en attachant ce

sens, censé profond, à ces expressions simples et familières ;

mais nous savons bien une chose, c'est que ses contemporains
n'y auraient rien compris. Cela nous suffit pour penser qu'il a

dû être entièrement étranger aux préoccupations qu'on lui
prête. En tout ceci nous ne raisonnons pas à priori; nous
maintenons comme seule admissible, comme seule dans la

ligne de l'écrivain sacré, la signification que tout lecteur
religieux attribue au récit, sans savoir plus de cosmogonie
qu'on n'en savait quand le premier chapitre de la Genèse fut
écrit. Eh que notre grand Pascal, qui ne fut pas un érudit, se

montre à la fois plus hardi et plus sobre Devançant son
siècle en cela comme en beaucoup d'autres choses, il se borne
à dire : « Si Adam n'eût point péché et que Jésus-Christ ne
fût point venu, il n'y eût eu qu'une seule alliance, qu'un seul
âge des hommes ; et la création eût* été représentée comme
faite en un seul temps. » (Pensées, 2e vol. pag. 283.) Voilà
l'opinion de l'homme spirituel qui juge de toutes choses : il
prend uniquement le côté religieux des questions et laisse à
la science ce qui appartient à la science. Ne l'oublions pas, on
ne réussira jamais à établir un accord prématuré entre le livre
de Dieu et ses œuvres en faisant violence à l'une ou à l'autre
des données du problème. La seule manière de hâter la
solution de ces questions, c'est de demeurer toujours parfaitement

simple et vrai, au risque de savoir ignorer et attendre.
Sans nul doute, la Parole de Dieu et ses œuvres ne sauraient
qu'être d'accord. Mais rien ne prouve que Dieu nous ait fait
dans la Bible des révélations sur les sciences naturelles ou la
cosmogonie et cela dans un langage incompréhensible aux
contemporains, vrai grimoire que l'exégèse ecclésiastique des
divers siècles aurait pour mission de solliciter en tous sens,



222 LA THÉOLOGIE

pour mettre le texte sacré d'accord avec les derniers résultats

obtenus par les savants.
Le même esprit de progrès et de largeur chrétienne se

retrouve dans la manière dont il a été parié des rapports du
protestantisme et du catholicisme. Chose fort rare, les catholiques
de New-York n'ont pas été mécontents de l'Alliance ; ils ont
avoué qu'on s'était donné de la peine pour les comprendre
et pour leur rendre justice. Tous les travaux sur ce point sont
loin cependant d'avoir la même valeur. Par une étrange
inadvertance, faute d'être remonté jusqu'aux sources, l'évêque du

Kentucky, le révérend docteur George-David Cummins, le
fondateur de la nouvelle église episcopale, en croyant établir un
contraste entre la doctrine protestante et la doctrine catholique
sur la justification, s'est laissé aller à prendre pour la doctrine
officielle de l'orthodoxie les idées assez extérieures qui ont
cours dans les rangs de l'évangélisme anglais. Il ignore le

point de vue profondément religieux et mystique de la dogmatique

réformée, pour mettre en présence des erreurs romaines

un point de vue superficiel et exclusivement juridique qui est
résulté des exagérations du dogme luthérien.

Le travail du docteur George-P. Fisher, professeur au
collège de Yale, à New-Haven, Connecticut, sur le protestantisme,

le romanisme et la civilisation moderne, fait déjà pénétrer

plus avant dans l'esprit des deux systèmes. Mais le
morceau vraiment original et instructif, c'est le rapport du

docteur Storrs, de Brooklyn, sous ce titre : Les appels que le

catholicisme adresse aux hommes éclairés, dans les rangs du

protestantisme. C'est là vraiment un travail faisant honneur
aux conférences de New-York. On voit que l'auteur s'est donné
la peine d'étudier ce dont il parle. On ne trouve dans ce travail

rien qui rappelle, même de loin, ce cri no popery qu'on
entend pousser en terre anglaise avec plus de vigueur et de passion

que d'intelligence et de discernement. Cette étude est

d'autant plus remarquable qu'elle est due à la plume d'un
homme qui n'a d'affinité d'aucun genre avec le catholicisme.
M. Storrs appartient à la branche la plus avancée du congré-
gationalisme, c'est-à-dire à la moins hiérarchique, à la plus ra-



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 223

dicale, à la moins formaliste de toutes les dénominations
protestantes. Le rapporteur a demandé à ses auditeurs de ne pas
considérer le papisme tel qu'ils le voient de leur point de vue

protestant, mais tel qu'il apparaît du dedans aux âmes pieuses,

aux prosélytes qui ont été gagnés par son charme irrésistible.
Pour se rendre compte de l'attrait que le catholicisme exerce

sur certains esprits, il ne faut pas le regarder uniquement

par ses côtés sombres et stériles comme on le fait trop
souvent. Nous devons nous dire, nous devons sentir qu'il y a des

aspects du romanisme qui lui donnent, aux yeux de ceux qui le

contemplent avec admiration, une beauté, une sérénité
dépassant les plus belles visions des poètes, tandis qu'il offre le

caractère solide, imposant du seul et unique temple de Dieu.

Naturellement la démonstration d'une pareille thèse puise
sa force dans les détails ; on ne peut en donner une juste
idée par un résumé aussi écourté. Le romanisme se présente

avec le prestige d'une autorité toujours présente dans laquelle
l'Esprit de Dieu réside et se révèle ; il offre une théologie
solide, logique, satisfaisante ; il prétend placer le monde
spirituel plus clairement à notre portée, et nous mettre avec lui
dans des relations plus intimes ; il affirme procurer une certitude

de salut plus ferme que dans tout autre système ; il
se charge d'opérer la seule vraie sanctification de l'esprit et de

la vie ; il peut en appeler à une histoire longue et vénérable;

il accueille les beaux-arts et sait s'en servir à ses fins ;

il promet de reconstituer la société et de posséder, de régénérer

un jour le monde entier. Ces traits caractéristiques se

résument dans un seul, la prétention d'être ici-bas la représentation

exclusive et parfaitement adéquate du royaume des

cieux. Tout cela est faux ; ces prétentions sont monstrueuses,

ces prétendus avantages sont fictifs ; les faits de l'histoire
ne cessent de donner les plus éclatants démentis à ce romanisme

idéalisé. Mais qu'importe Il ne s'agit pas d'examiner
si ces prétentions sont vraies ou fausses. Il est hors de doute

que bien des personnes éprouvent le besoin de les croire
vraies, et voilà pourquoi elles vont, sans y regarder de trop
près, demander au catholicisme de satisfaire des aspirations



224 LA THÉOLOGIE

dont on ne se préoccupe nullement soi-même de constater la

légitimité. C'est parce qu'il est profondément humain au sens

empirique, représenté par notre condition naturelle depuis le
péché, que le catholicisme exerce une fascination irrésistible
sur les hommes qui n'y regardent pas de trop près ; ils
considèrent comme le sublime du genre de demeurer éternellement
mineurs en religion, alors qu'il faudrait travailler sans cesse à

atteindre une majorité virile et saine, à travers des luttes et
des épreuves renaissant sans cesse. Or, on peut le dire sans

crainte, ce sont bien les quatre-vingt-dix-neuf centièmes de

l'humanité au moins qui se contentent ainsi à bon marché et
qui semblent avoir contracté ce pli ineffaçable. Voilà pourquoi
le catholicisme ne périra jamais ; il sait trop bien tromper les
besoins légitimes de l'humanité et en exploiter les mauvais

instincts pour que les sectateurs lui fassent jamais défaut. Le
catholicisme mourir Mais ne le voyez-vous pas renaître
constamment, journellement dans le sein même des écoles protestantes

qui s'imaginent lui être particulièrement hostiles? N'est-
ce pas du catholicisme ce besoin excessif d'autorité extérieure

qui cherche sa satisfaction dans la Bible entendue légalement,
et, suivant les tendances et les églises, dans l'objectivité de la
doctrine, des sacrements, de la hiérarchie et des traditions
Les formes avortées du catholicisme pullulent dans la
chrétienté. Us sont rares dans tous les temps, dans tous les pays,
dans toutes les églises ceux qui sont de force à se passer de

ces dieux qui marchent devant nous, que tout cœur humain,
comme Israël dans le désert, veut avoir sous la main à ses

jours et à ses heures, et que Borne se charge d'accommoder
au goût de chacun. Si les germes de catholicisme abondamment

répandus de toutes parts, depuis le protestant puritain,
jusqu'au libre penseur ou à l'athée, en passant par le ritua-
liste fanatique et rusé levaient et n'étaient pas empêchés
d'arriver à leur complet développement par le manque de

logique, l'usage, la tradition, mille influences heureuses ou
fâcheuses, Rome reverrait les plus beaux jours, l'unité religieuse
serait rétablie à tout jamais. Le moment serait venu d'en finir
une bonne fois pour toutes avec cette poignée d'esprits inquiets,



DES RÉUNIONS DE L'ALLIANCE ÉVANGÉLIQUE 225

difficultueux, exigeants, contre nature ; l'heure serait venue de

se débarrasser de ces idéalistes, disons mieux, de ces spiritua-
listes chrétiens, si, en dépit de tous les charmes du formalisme,

des attraits de la tradition, des bûchers de l'inquisition,
des défaillances des faibles, des trahisons des habiles, le
christianisme n'était condamné à en susciter de nouveaux, sous

peine de s'abîmer lui-même et notre civilisation avec lui, dans

un fétichisme digne de l'Empire du milieu et des rives du

Gange.
J.-F. Astié.

(A suivre.)

THÉOL. ET PHIL. 1875. 15


	La théologie des réunions de l'alliance évangélique à New-York, en 1873
	Une personne qui me tient de fort près et [...]
	
	
	


