
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: La révolution protestante

Autor: Cocorda, Oscar / Ricotti, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA RÉVOLUTION PROTESTANTE

E. RICOTTI

Les ouvrages que nous annonçons sont le résumé de deux

cours publics ou de deux séries de discours prononcés à

l'université de Turin. Dans le grand mouvement qui pousse les

Italiens à l'étude des peuples saxons, M. Ricotti est un de ceux

qui se distinguent par l'amour de son sujet et l'ardeur des

recherches. Dans l'examen du protestantisme, il vise avant tout
à l'impartialité, et il faut avouer qu'il a fait tous ses efforts

pour la conserver, ce qui n'est pas un petit mérite par le temps
qui court. Y a-t-il toujours réussi? C'est ce qu'une étude attentive

de ses ouvrages peut seule nous montrer.
L'auteur explique pourquoi, au lieu de se servir du terme

usuel de réforme pour qualifier le mouvement religieux du

XVIe siècle, il se sert du mot révolution. Il le fait pour deux

raisons, l'une interne et l'autre externe. La première, c'est

qu'une réforme est un changement opéré par le pouvoir légalement

constitué, et sans sortir des bases de l'institution qu'il
s agit de réformer. Or le mouvement du XVP siècle n'ayant
pas répondu à ces deux conditions, c'est-à-dire, n'ayant pas
été opéré par l'autorité religieuse et étant sorti des bornes
du dogme reçu et de la discipline établie, doit s'appeler
révolution, et ne peut prétendre au titre de réforme qui ne
convient qu'aux améliorations introduites dans l'église romaine par
ses autorités constituées. Au sens prochain et restreint, notre

1 Della rivoluzione protestante. Discorsi storici di Ercole Ricotti. Torino,
Lcescher, 1874. 1 voi. in-8, 561 pag.

Breve storia della costituzione inglese, di Ercole Ricotti, l'orino,
Lcescher. 1 voi. in-8, 520 pag.



136 E. RICOTTI

auteur peut avoir raison ; mais, s'il eût porté ses regards un

peu plus haut, il eût vu que le pouvoir légalement constitué
dans le christianisme, ce n'est ni le pape, ni le concile, ni le
clergé, mais le peuple chrétien, et que les limites du dogme et

de la discipline ne sont pas celles qu'a fixées le pouvoir romain,,
mais celles que fixe la Parole de Dieu. De ce point de vue, tout
mouvement religieux qui remonte vers le christianisme primitif,

loin d'être une révolution, est une contre-révolution et mérite

le nom de réforme. Or le mouvement du XVIe siècle a eu

ce caractère, au moins en grande partie, et la révolution c'était
Rome qui l'avait faite et qui la maintenait alors, comme elle
la complète aujourd'hui, moyennant les dogmes antichrétiens
de la mariolâtrie et de l'infaillibilité.

La raison extèrne, c'est que l'auteur veut exposer non-
seulement le mouvement religieux du XVIe siècle, mais aussi

ses conséquences sur la civilisation européenne, el qu'il considère

la révolution religieuse comme la mère des révolutions
politiques qui ont éclaté depuis. Certes le protestantisme a eu
ses conséquences sociales et politiques; mais c'est le mal juger
que de le rendre responsable de la révolution française, comme
c'est méconnaître les lois de l'histoire que de confondre cette
révolution avec les révolutions anglaise et hollandaise.

Dans ses considérations préliminaires, l'auteur, après avoir
montré qu'au XVe siècle l'Europe marchait à grands pas vers
la monarchie absolue, dit que celle-ci rencontra son plus
grand ennemi dans la révolution protestante qui, en excitant
les peuples à la défense des libertés religieuses et politiques,
mit un frein au despotisme universel. Et le protestantisme
accomplit celte œuvre immense en opposant aux idées du droit
historique et divin le droit individuel, au principe d'autorité
le libre examen, qui, appliqué au monde moral, politique,
scientifique et économique, renouvela le vaste champ de la
connaissance et de l'activité humaines. L'auteur oublie que le
libre examen a précédé de beaucoup la réforme, qu'il avait
déjà produit la renaissance au XVe siècle, qu'il palpite au sein
même des élucubrations de la scolastique, comme l'ont montré

M. E. Naville dans son Etude sur l'œuvre de saint Thomas



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 137

il'Aquin ', et M. Mazzarella dans son Histoire de la critique'1,
et qu'au fond il est aussi ancien que l'esprit critique lui-même
et que la philosophie 3. Il oublie surtout que le mouvement du
XVIe siècle, malgré tous ses défauts, fut essentiellement
religieux et moral; que, loin de repousser le principe d'aulorité, il
le confirma en le transportant de l'église à la parole de Dieu,
et qu'il fut le produit d'un immense besoin dévie spirituelle.
Si plus tard le libre examen devint la caractéristique principale
du protestantisme, ce fut grâce à une déviation de celui-ci sous
l'influence de l'intellectualisme du XVIIe siècle.

Venant ensuite à l'élément religieux, l'auteur distingue dans
le christianisme deux caractères principaux : la charité
opérante et l'universalité, qui lui donnèrent sa force d'expansion et
son influence clans le monde ; puis il s'écrie : « Heureusement
la révolution protestante ne mit pas en doute l'évangile, c'est-
à-dire les bases du christianisme et de la civilisation moderne.
C'est pourquoi sa lutte contre Rome, quoique terrible,
n'ébranla pas les principes sociaux. » Mais le christianisme a

encore un autre caractère essentiel, la vérité biblique, et la

réformation, loin de mettre en cloute l'évangile, prit en lui son

point de départ, soit en en revendiquant l'autorité méconnue,
soit en en relevant les principales doctrines. Ce faisant elle
remontait du même coup au vrai droit religieux et au vrai droit,

social, et plaçait sur leur véritable base les principes sociaux
ébranlés par le catholicisme. Il faut pourtant savoir gré à

M. Ricotti d'avoir osé dire que le protestantisme n'est pas
socialiste, au mauvais sens du mot, c'est-à-dire n'est pas
subversif en'soi.

Après ces considérations générales l'auteur entre en matière
et examine successivement :

1° Les causes et les préparatifs de la révolution protestante
au-dedans de Rome.

2° Les causes et les préparatifs de la révolution protestante
en Allemagne.

1 Bibliothèque universelle, juillet et août 1859.
'¦ Della critica, vol. I, pag. 118.
5 Ibid., pag. 34-36.



138 E. RICOTTI

3° Les commencements delà révolution protestante en

Allemagne jusqu'à la paix d'Augsbourg (1555).
4° Les premières conséquences de la révolution protestante

aux frontières de l'Allemagne et surtout en Suisse.

5° Le protestantisme en France et à Genève.

6° Le protestantisme en Italie.
7° Le protestantisme aux Pays-Bas et en Angleterre.
8° Les conséquences du protestantisme pour l'église

romaine.

9° Les conséquences du protestantisme pour la civilisation.
10° La situation actuelle.
Nous le suivrons dans cet examen, désirant relever ses

principaux jugements et y ajouter nos propres observations.

I

Les causes de la révolution protestante du côté de Rome

se résument en un fait : la décadence de l'autorité des papes
depuis le XIIIe siècle. Si on veut les distinguer, elles sont ou
intérieures et dépendantes de l'église, ou indépendantes d'elle et

extérieures. Parmi les premières, l'auteur énumère : l'ambition
politique de l'église, le pouvoir temporel, la captivité d'Avignon,

le schisme d'Occident, le grand népotisme des papes, et
surtout le relâchement de la discipline ecclésiastique, l'ignorance

et la corruption du clergé, et l'opposition de la papauté
aux tentatives de réforme des conciles.

A propos du relâchement religieux, l'auteur cite ces paroles
de Bellarmin : « Avant les hérésies de Luther et de Calvin, il
n'y avait plus ni sévérité dans les tribunaux ecclésiastiques, ni
connaissance das choses sacrées, ni respect pour les choses

divines. Il ne restait presque plus rien de la religion ; » et il
ajoute: En effet, à la foi vraie et profonde, à la sincère observation

de l'évangile avaient succédé des superstitions et des

pratiques extérieures qui étouffaient la vie intérieure et
servaient de sauf-conduit aux mauvaises mœurs et à l'incrédulité.
Ce svstème engendrait deux maux très graves : premièrement



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 139

il était contraire à l'évangile fondé exclusivement sur la vérité;
en second lieu il préparait un terrible désenchantement chez

les fidèles qui, ouvrant un jour les yeux, non-seulement
repousseraient les absurdités misérablement superposées au fond
vrai de l'évangile, mais finiraient par ne plus croire à rien.

Après avoir décrit toutes ces misères, l'auteur écrit ces mots :

« J'ai dû passer à travers ces immondices contre mon gré et

avec dégoût, car je n'aime pas traiter de choses sales ni
découvrir les nudités paternelles. Mais j'ai dû le faire par devoir
d'historien, parce que ce furent vraiment là les causes directes
et effectives de la révolution protestante. La vente des

indulgences n'en fut que l'occasion, et Luther et Zwingle n'en furent

que les instruments. »

Il faut louer M. Ricotti pour son courage et sa sincérité, et

nous le faisons sans réserve, d'autant plus qu'il est à notre
connaissance le premier historien italien qui ait traité ce sujet
avec une aussi franche impartialité.

U nous permettra toutefois de lui faire une observation.
Tout son ouvrage et en particulier le chapitre que nous
analysons, tout en reconnaissant les erreurs de l'église romaine,
supposent et laissent croire que ces erreurs n'étaient que des

abus, tout au plus des superstitions, et que le dogme chrétien
demeura toujours intact entre ses mains. Sans doute, cette

église n'est pas hérétique, car elle n'a retranché aucun des

éléments, elle n'a nié aucun des points essentiels du christianisme;

elle est simplement superstitieuse, car elle a ajouté à

l'évangile des éléments qui lui sont étrangers. Mais si, parmi
ces éléments, il y a des dogmes d'invention humaine, et si ces

dogmes ont réussi à couvrir et à remplacer les vérités
chrétiennes, peut-on dire encore que cette église a conservé le

dogme dans sa pureté? Ne faut-il pas dire au contraire que la

superstition est aussi nuisible que l'hérésie puisqu'elle conduit
à l'incrédulité, et que Rome avait corrompu le dogme chrétien
alors comme aujourd'hui Nous croyons même que ce fut là

une des principales causes de la réformation.
Quant aux causes étrangères à la papauté qui concoururent

à en diminuer le prestige et à préparer la révolution protestante,



140 E. RICOTTI

elles se résument en un autre grand fait : la sécularisation cle.r

lumiêres. Celle-ci, préparée par la formation des langues
nationales, par l'institution des universités et par la découverte-
de l'imprimerie, fut complétée par la renaissance, fait
providentiel qui provoqua un peu de scepticisme et d'immoralité,
mais qui répandit une lumière immense et eut une influence
directe et profonde sur la révolution protestante. Cette partie
de l'ouvrage de M. Ricotti est traitée de main de maître et il
serait à désirer qu'il eût montré en tout la même connaissance-

du sujet.

Il

Après avoii jeté un coup d'œil sur la situation politique de

l'Allemagne au XVe siècle, l'auteur énumère les causes qui y
ont préparé et provoqué la révolution protestante et indique
successivement : le trouble des consciences produit par les

scandales du schisme d'Occident, par les luttes ecclésiastiques
et par la fatale impuissance des conciles ; — l'ignorance,
l'immoralité et les abus du haut et du bas clergé ainsi que des

ordres religieux ; — les exactions de toute espèce par lesquelles
Rome ruinait l'Allemagne qu'elle considérait comme taillable
et corvéable à merci. Ces derniers faits sont confirmés par les
diètes de l'empire qui depuis longtemps protestaient officiellement

contre eux.
La renaissance eut aussi son contre-coup d'Italie en

Allemagne. « Mais dans cette œuvre, dit notre auteur, chacun des

deux pays conserva son caractère particulier. L'Italie fut
entraînée par la forme ; l'Allemagne s'appuya plutôt sur le fond.
En Italie la science devint négative, incrédule païenne, et se

tourna même contre les bases du christianisme; en Allemagne
elle fut positive et croyante et visa à les restaurer. Chez nous
elle fut ironique et satirique ; chez les Allemands elle fut
pleine de zèle et d'indignation, et marcha plus courageuse à

l'assaut. »

La fondation des universités, particulièrement de celle de

Wittemberg; l'œuvre préparatoire de Reuchlin de Staupitz et



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 141

•d'Erasme; la lutte des scolastiques et des humanistes;
l'influence locale de Hans Sachs et de Ulrich de Hütten, et surtout
la publication des textes bibliques et leur traduction en langue
vulgaire, sont ensuite indiqués comme les signes précurseurs
.de la révolution protestante qui désormais était inévitable.

Ill

« Les matériaux étaient prêts en Allemagne pour un changement

religieux. Il y manquait un homme et une occasion.

Celle-ci fut la vente des indulgences; l'homme fatal fut Martin
Luther. »

M. Ricotti croit que la doctrine du purgatoire et le principe
-des indulgences acquises au moyen des bonnes œuvres et
employées à racheter les âmes de peines temporaires ne heurtent -

pas les bases du dogme chrétien ; c'est pourquoi il attribue non
à la doctrine mais aux abus qui l'accompagnèrent le mouvement

dont Luther fut le chef. — Sans aucun doute ces abus
contribuèrent à ouvrir les yeux et à augmenter l'indignation
d'un bon nombre, mais cela ne prouve pas que les doctrines
du purgatoire et du rachat par les œuvres soient bibliques. En

elles-mêmes elles sont une profonde altération un renversement

complet de la doctrine évangélique de la purification du
chrétien au moyen des épreuves. Le catholicisme, en transportant

le lieu et le feu du purgatoire dans une autre vie,
contredit la doctrine que« après la mort suit le jugement, » et crée

un oreiller de paresse qui nuit non-seulement à la sanctification
mais à la conversion des âmes.

M. Ricotti reconnaît pourtant que Luther s'élève du premier
coup au principe en proclamant la justification par la foi. Il indique

en passant l'écueil de la théorie de la prédestination et du
serf arbitre ; mais il confesse « qu'il n'est pas difficile de

découvrir que la justification par la foi soutenue par Luther
incluait virtuellement les bonnes œuvres d'où il résulta que
chez les protestants la morale pratique resta ni plus ni moins
ce qu'elle était chez les catholiques. »



142 E. RICOTTI

Quant au principe, l'aveu ci-dessus est peut-être le point où

l'auteur a montré le plus de connaissance du protestantisme et

d'impartialité historique. Peut-être y a-t-il été conduit par la

fréquentation en esprit de l'oratoire du parfait amour dont les
illustres membres adoptaient la doctrine de la justification par
la foi et rêvèrent même de réconcilier sur cette base les deux-

camps ennemis. Quoi qu'il en soit, c'est là un grand pas que
M. Ricotti aura l'honneur d'avoir fait le premier et fait faire
à l'histoire religieuse en Italie. Quant à la conséquence relativi1
à la morale, nous croyons qu'il se trompe, car le protestantisme

n'a eu ni en principe ni en pratique la morale des jésuites

; mais il a élevé le niveau moral de ses adhérents, ce qui est

une résultante du principe; car si la morale basée sur le mérite

des œuvres est intéressée et hypocrite, la morale fondée

sur le pardon gratuit des péchés repose sur la reconnaissance
et produit la vraie charité.

Quant à la marche des événements, l'auteur pense que, sur
les questions du purgatoire, des indulgences et de la justification

par la foi, les choses auraient encore pu s'arranger; mais

que les adversaires de Luther, ayant élargi le champ de la

dispute en mettant en avant le principe d'autorité, l'infaillibilité
du pape et sa supériorité sur le concile et sur la bible, forcèrent

Luther à passer le Rubicon, et à se séparer non-seulement

du pontife mais de l'église de Rome elle-même. Ceci va

contre les prémisses de l'auteur en prouvant le rôle important
du dogme, et en particulier de la question fondamentale de

l'autorité de la Parole de Dieu, dans la genèse de la
réformation.

La traduction de la Bible fut, selon M. Ricotti, la plus grave
blessure que Luther ait infligée à l'église catholique. Quelle
condamnation pour celle-ci Et quelle apologie de la réforme

La doctrine de la consubstantiation fut selon l'auteur « une
subtilité théologique sans aucune utilité pratique, imaginée

pour ne pas heurter le dogme de la présence réelle et cependant

introduire quelque nouveauté dans la matière, afin de

mettre un abîme entre ses partisans et. Rome. » Ce jugemeni



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 143

nous paraît léger. Quand on se rappelle d'un côté combien les

esprits étaient, révoltés contre le matérialisme de la doctrine
romaine, et de l'autre combien Luther était convaincu du sens
littéral du passage: « Ceci est mon corps, » on comprend la
doctrine luthérienne, sans même la partager, et on la respecte
comme une conviction profonde.

M. Ricotti ajoute : « La doctrine de la justification par la foi,
trop abstraite, ne répondait pas au besoin, il en fallait une
autre plus marquante qui touchât à l'un des dogmes les plus
révérés. »

Mais vous avez dit plus haut que la consubstantiation est une
subtilité; et tout le monde sait que les Allemands ont moins de

goût pour la subtilité que pour l'abstraction. Tout ceci suppose
une politique tout à fait contraire au caractère entier de Luther
et aux circonstances historiques. Les problèmes étaient donnés,
les questions étaient palpitantes ; il n'appartenait à Luther ni
de les créer ni de les élaguer. Il est hors de doute que ce qui
fit la réformation ce fut la justification par la foi. La
consubstantiation en fut une conséquence qui, tout en conservant l'idée
de la présence réelle, combattait le sacramentalisme grossier
de l'église romaine. — C'est pourquoi lorsque l'auteur dit «que
les maximes de Luther ne furent jamais tout d'une pièce ni
invariables et que, comme il dévia de ses prémisses en retenant
la présence réelle et la hiérarchie, ainsi il changea souvent ses
thèses pour les adapter aux temps..., » il nous paraît ne pas
connaître exactement le caractère de l'homme et ne pas tenir
compte du développement naturel des questions.

Voici du reste un portrait de Luther qui ne s'accorde guère
avec les assertions ci-dessus et qui nous semble plus conforme
à la réalité.

« Luther eut un grand zèle pour ce qu'il croyait être la vérité,
un courage intrépide pour la proclamer, un talent et une science

plus que médiocres pour la défendre une activité infatigable

pour la propager, une grande austérité de mœurs et un vrai
désintéressement. Mais quelques-unes de ces vertus poussées
à l'extrême donnaient parfois dans l'excès. En effet son esprit,



144 E. RICOTTI

naturellement vif et impétueux, quand il était agité par la passion

le jetait, pour ainsi dire, hors de lui, par des paroles et

des actes violents qui enflammaient ses adversaires, épouvantaient

ses partisans, et dépassaient les bornes de la justice sans

respecter toujours celles de la décence. C'est pourquoi sa
confiance clans ses propres opinions tenait souvent de l'arrogance,
son courage à les exposer de la témérité, sa fermeté aies maintenir

de l'obstination, et son zèle à confondre ses adversaires
de la fureur qui s'exhalait en torrents d'injures et de bouffonneries,

sans égard pour la renommée littéraire d'un Erasme,
ni pour la pourpre royale d'un Henri VIII. Il n'admettait
aucune réplique ; il n'accordait aucun quartier à qui pensait
autrement que lui. — On pourrait alléguer comme excuse que
tel était l'usage du temps, surtout chez les savants et principalement

en Allemagne. Mais si cette excuse est valable pour un
homme ordinaire, elle ne peut être admise pour un homme si

haut placé. Il faut plutôt observer qu'un caractère plus doux

et plus maniable n'aurait pas fait une impression suffisante et

que si, au lieu de Luther, il se fût levé contre Rome un
Mélanchthon, plein de doutes et de transactions, il n'aurait pas fait la

révolution et aurait été facilement écrasé. Certes il n'aurait pas
entraîné les multitudes qui veulent des positions nettes et ne

comprennent pas les nuances. »

La révolution religieuse fut suivie de longues luttes, car on
ne peut changer les croyances d'un peuple sans que ses
institutions politiques s'en ressentent. D'ailleurs les principes de la

liberté de conscience et de culte, et de la séparation de l'église
et de l'état, n'étaient pas connus au XVIe siècle; et le choc
était inévitable. —L'auteur consacre cinq chapitres au récit de

ces premières luttes, depuis les troubles des anabaptistes jus-
qu'à-te paix d'Augsbourg. Nous nous bornons à en indiquer avec
lui les premiers résultats, savoir : la séparation de l'Allemagne
en deux camps religieux le catholique au sud, le protestant
au nord; —l'empêchement de l'union de la couronne impériale

avec celles d'Espagne et des Pays-Bas, et l'humiliation de

l'Autriche qui d'autre part se jeta dans les bras de l'église
romaine et en devint le champion ; — le premier triomphe partiel



LA RÉVOLUTION PROTESTANTE 145

de la tolérance religieuse dans les traités de Passau et d'Augsbourg

; — la réforme de la langue nationale opérée par la

traduction de la Bible de Luther.

IV

L'histoire de la révolution protestante dans les pays qui
entourent l'Allemagne occupe deux livres divisés en huit chapitres.

Après avoir retracé les origines de la monarchie
prussienne, l'auteur la compare à l'Autriche et fait cette observation :

« Soit par tradition soit par intérêt, la Prusse devait être
protestante et conséquemment opposée à l'Autriche. Des caractères

absolument divers les distinguaient : celle-là contraire à

la papauté, progressive, nationale, militaire; celle-ci catholique,
papiste même et dirigée par les jésuites, conservatrice et
diplomatique, s

Après avoir parlé brièvement de la Livonie et de la Scandinavie,

l'auteur en vient à la Suisse. Il développe surtout la

question relative à la sainte cène et fait un beau portrait de

Zwingle : « Moins savant que Luther Zwingle avait un esprit
plus précis, plus uniforme, plus logique, et un caractère plus
résolu et plus audacieux dans l'expression de sa doctrine. Ayant
à faire à des villes gouvernées par une aristocratie libre, il avait
moins de motifs d'être prudent. C'est pourquoi, quand il dut se

résoudre touchant l'eucharistie, il prit la route diamétralement
opposée à celle des catholiques et nia laprésence réelle de Christ,
affirmant que le sacrement n'est qu'une figure. En second lieu,
tandis que Luther maintenait la hiérarchie ecclésiastique, pour
ne pas heurter contre l'ordre politique en Allemagne, Zwingle,
ayant à faire à des peuples libres, impatients de l'inégalité, la

repoussa. En outre si Zwingle, qui fut peut-être le plus
sympathique et le plus généreux de tous les novateurs, par
indignation contre les indulgences et les autres abus, accepta la
doctrine de la justification par la foi, avec la négation du libre-
arbitre, il en atténua les conséquences en revendiquant pour
le ciel non-seulement toutes les âmes vertueuses de l'antiquité,
comme l'avait fait déjà Dante Alighieri, mais encore les âmes

THÉOL. ET PHIL. 1875. 10



146 E. RICOTTI

bonnes des non-baptisés. Il sait être à la fois citoyen et
chrétien,]car s'il défend chaudement le principe électif contre la

monarchie héréditaire et s'il croit fermement au droit des peuples

à se gouverner eux-mêmes, il proteste avec la même

énergie contre le renversement de la société civile rêvé par
les anabaptistes. »

Ajoutons cette brève mais jolie esquisse de la figure de

Bucer : « Savant, flexible, fécond en équivoques et en tempéraments,

subtil dans la dispute, aimable dans la prédication, un
peu lourd dans le style, mais habitué à dominer l'auditoire
de toute la gravité de sa voix et de toute la grandeur de sa

personne. »

Oscar Cocorda.
(A suivre.)


	La révolution protestante

