Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: De l'influence de la théologie allemande sur la théologie des églises
réformées de langue francaise

Autor: Viguet, C.-O.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379177

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE

L'INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE

SUR LA
THEOLOGIE DES EGLISES REFORMEES

DE LANGUE FRANCAISE '

Messieurs, trés honorés et chers fréres !

C’est une loi établie par la Providence dans notre huma-
nité, que nul ne peut se suffire & lui-méme. Ni un individu,
ni un peuple ne saurait se passer du secours de ses sem-
blables, ni se dispenser de leur venir en aide & son tour.

S’il en est ainsi de ’humanité en général, & plus forte rai-
son de 1'église, dans laquelle doit se réaliser de la maniéere
la plus élevée et la plus vivante unité fondamentale de I’es-
pece humaine, de I'église que I’Ecriture appelle « un corps, »
« le corps de Christ. » Elle a comme membres non-seulement
des individus chrétiens, mais des communautés chrétiennes ;
elle se compose d’églises particuliéres, se distinguant les unes
des autres par leur histoire, les contrées ou elles sont éta-
blies, la nationalité de leurs membres, se distinguant aussi par
leur organisation, leurs principes ecclésiastiques, quelquefois
meéme leurs doctrines. De ces différences caractéristiques quel-
ques-unes sont purement extérieures et de peu d’importance;
d’autres tiennent & des vues erronées sur le christianisme, &
des passions, a des préjugés, au péché, en un mot; mais il
en est dont I'existence doit étre attribuée & des tendances
ayant leur raison d’étre dans la nature humaine et dans ’es-

' Discours prononcé dans la séance de rentrée de la faculté de théologie
de I'église libre du canton de Vaud, le 7 octobre 1874.



6 C.-0. VIGUET

sence du christianisme, celles-1a constituent des éléments heu-
reux, bons en eux-mémes, utiles & I'ensemble, pourvu qu’ils
solent complétés et équilibrés par d’autres éléments se re-
trouvant ailleurs. Ainsi se réalise pour les églises multiples
ce que dit P'apdtre: « Si tout le corps était ceil, ol serait
Pouie? S’il était tout ouie, ol serait I'odorat?... Il y a plu-
sieurs membres, mais il n’y a qu’'un seul corps, et I’eil ne peut
pas dire a la main: Je n’ai pas besoin de toi, ni aussi la
téte aux pieds: Je n’ai pas besoin de vous. » (1 Cor. XII, 17,
20, 21.)

Il est donc légitime et salutaire que des influences étran-
géres viennent s’exercer dans une église,. & condition que ces
influences ne soient pas exclusives, qu’elles sTharmonisent avec
le mouvement intérieur de cette église et 'activent, bien loin
de le contrecarrer, qu’elles fournissent a4 la vie propre de la
communauté des éléments susceptibles d’étre assimilés par
elle, et ne prétendent pas se substituer a cette vie, ce qui re-
viendrait & I’étouffer. _

Cette condition n’a pas été toujours suffisamment observée.
On pourrait signaler dans le mouvement religieux si profond
qui, 11 y a un peu plus d’'un demi-siecle, a réveillé plusieurs
de nos églises, et dans d’autres mouvements ou essais posté-
rieurs, des influences anglaises trop prépondérantes. Mais
aujourd’hui, messieurs, nous devons nous occuper de theo-
logie ; et dans ce domaine-la, si nous nous demandons quelle
influence étrangére s’exerce sur nous, la réponse ne saurait
étre douteuse : c’est ’Allemagne qui agit sur notre théologie,
et dont celle-ci releve presque entiérement.

Je voudrais arréter quelques moments votre attention sur
ce fait considérable: I'influence que la théologie allemande a
exercée depuis une cinquantaine d’années et qu’elle continue
a exercer sur la théologie de nos églises réformées de langue
francaise. Assurément je n’ai pas la prétention d’épuiser un
sujet si vaste et si complexe, pas méme celle de tracer un
programme complet : les matériaux d’une telle étude seraient
longs & rassembler, et I’exposition des résultats dépasserait

beaucoup les limites d’un discours. Placer quelques jalons



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 7

propres & diriger ceux qui voudraient faire cette recherche,
indiquer aux théologiens, et surtout aux débutants, les incon-
vénlents et les dangers que peut avoir l'influence trop exclu-
sive de la théologie d’outre-Rhin, leur adresser quelques con-
seils sur la position a prendre, voila tout mon dessein. Dussé-
je faire fausse route sur plus d’un point, le sujet est d’une
telle importance & mes yeux, que je croirais avoir rendu ser-
vice aux études théologiques par le seul fait de lavoir signalé
aux réflexions de mes collegues, de nos étudiants et des amis
de notre faculté.

La réformation a été, dans son origine, dans son essence
méme, un mouvement religieux. (’est de la conscience chré-
tienne que ce mouvement a procédé, c’est dans le domaine
de la foi et de la vie morale qu’il s’est déployé d’abord.

Mais la fol et la théologie se tiennent de trop prés pour que
le renouvellement de I'une ne détermine pas une évolution
chez l'autre. La théologie n’était pas étrangére aux origines de
la réformation ; elle avait contribué puissamment & I’éducation
religieuse de ses premiers ouvriers ; il n’est pasun des réforma-
teurs qui ne fat un théologien. Si la science doit étre comptee
au nombre des causes, secondaires au moins, de la réforme,
plus incontestablement encore doit-elle prendre rang parmi
ses résultats. Dés 'aurore de ce nouveau jour, on vit s’élancer
dans la lice une théologie bien différente de celle qui lavait
précédée. Retrempée et rajeunie dans la source qui jaillit en
vie éternelle, saissisant avec énergie le glaive de I'Esprit,
fourbi & nouveau, couvrant sa téte du casque du salut et sa
poitrine du bouclier de la foi, elle ne se proposait pour prix
de ses combats que la gloire de Christ et laffranchissement
des Ames ; ses premiéres batailles furent des victoires, ses
premiers pas dans la carriére, des conquétes pour I'Evangile.

Les Allemands et les Suisses de méme langue s’étaient levés
les premiers. Les pays francais et romands leur fournirent
bientdt des collaborateurs qui ne leur cédaient pas en activité



8 C.-0. VIGUET

scientifique et littéraire. Celui que Mélanchthon appelait le
Théologien, notre Calvin, est & leur téte, sans doute, mais il
n’est pas seul. Tandis que des églises se fondent et que la foi
gagne des adhérents, les hommes qui unissent la science & la
pratique se multiplient, et non-seulement les travailleurs
isolés sont nombreux, mais il se forme des centres scientifi-
ques. Lausanne avait vu s’élever la premiére école théolo-
gique dans les contrées parlant francais; Genéve avait suivi,
avec un succés que la renommeée et l'influence de Calvin,
puis celles de Th. de Beze, soutinrent longtemps. En France,
3 mesure que l’église s’affermissait, des écoles travaillaient
3 lui préparer des ouvriers capables. Montauban, Saumur, Se-
dan, Nismes appelaient une jeunesse studieuse autour de pro-
fesseurs que des tendances diverses, parfois des controverses
assez vives n’empéchaient pas de se rattacher unanimement a
la belle Confession des églises de France, et de proclamer
d’une seule voix les grandes vérités du salut.

On s’était occupé d’abord de dogmatique et d’exégese. Il
fallait formuler la foi renouvelée et la remetire en contaci avec
sa source divine : les docteurs ne faillirent pas & cette tiche et
les églises réformées n’eurentrien & envier a leurs sceurs de
la confession d’Augsbourg pour le nombre et la valeur des
ceuvres consacreées & ces deux branches maitresses de la théo-
logie. Bientot les besoins de la polémique avec Rome appe-
lérent l'attention sur l'histoire ecclésiastique. Les luthériens
ouvrirent la voie par les célebres Centuries de Magdebourg.
Les réformés les suivirent de prés: ils ne produisirent pas un
travail d’ensemble aussi considérable, mais Duplessis-Mornay,
Dav. Blondel, les Basnage, Jaq. Lenfant, P. Jurieu et d’autres,
mirent au jour ces travaux d’histoire et de patristique que, de
notre temps encore, les maitres de la science citent avec res-
pect et consultent parfois avec fruit. L’apologétique, cultivée
au XVIJe siécle par Viret et Mornay, trouvait, & la fin du XVIIe,
en Jaq. Abbadie, un représentant qui se faisait gotiter des ca-
tholiques eux-mémes. La théologie pastorale et I’homilétique
furent exposées dans leurs principes, en méme temps qu’elles
étaient pratiquées avec distinction.



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE -9

Cette activité féconde se prolonge jusqu’aux premiéres
années du XVIIIe siécle. Elle diminue alors rapidement et ne
tarde pas & disparaitre. Bén. Pictet peut étre indiqué comme
le dernier docteur qui I'ait représentée, non pas avec gloire,
mais avec honneur, non pas en homme de génie, mais en
théologien pieux, judicieux et savant. Quelque chose de terne
et de froid comme un brouillard s’abattait sur I’église. On en-
trait dans une période d’alanguissement, olu, & coté de quel-
ques heureux éléments d’affranchissement des esprits et de
sérieux moral, se fait sentir un affaiblissement de la foi, un
manque de confiance dans la puissance de la vérité, et, sous
prétexte tantot de morale, tantdt de tolérance et d’union,
cette répugnance pour le dogme, toujours fatale a la science
solide.

Les causes de ce déclin de la théologie dans les églises ré-
formées de langue francaise sont faciles & discerner.

Les unes, tout extérieures, étaient cependant assez puis-
santes pour exercer une action redoutable et rapide. En
France méme, aprés le court moment de repos que le régne
de Henri IV avait procuré aux églises, la persécution avait
recommencé, sourde d’abord, puis de plus en plus audacieuse
et cruelle. Les théologiens furent génés, réduits au silence,
expulsés par la politique astucieuse qu’inspirait & Louis XIV
le clergé romain : et lorsque la révocation de I'édit de Nantes
eut effacé officiellement du territoire francais 1'église réformée,
quelle place pouvait y rester & la science théologique? Les
quelques pasteurs qui échappaient momentanément aux es-
pions et aux bourreaux du grand roi et de son successeur se
devaient tout entiers aux besoins‘les plus pressants de leurs
malheureux troupeaux : ils ne suffisaient pas & la cure d’ames
et a la prédication. Hors de France, les églises parlant la méme
langue étaient trop peu considérables, offraient a la culture
scientifique un public trop peu nombreux, et se trouvaient
d’ailleurs, pour la plupart, dans des circonstances trop spécia-
les et trop difficiles pour que cette culture pit s’y maintenir,
moins encore s’y développer.

L’état intérieur de la réforme devait concourir au méme



10 C.-0. VIGUET

résultat. L’arminianisme qui, depuis la fin du XVIIe siecle, y
faisait des progrés notables, détournait les esprits des hautes
questions scientifiques. Se préoccupant des intéréts moraux de
la société chrétienne, il croyait les servir en évitant toute
spéculation dont l'application pratique ne lui paraissait pas
immeédiate, et ses plus illustres docteurs traitent le dogme avec
une réserve qui peut tenir autant du dédain que du respect.
D’ailleurs 'activité intellectuelle des populations francaises, et,
par suite, la production littéraire en cette langue, détournée
du terrain religieux et théologique ol la contrainte s’exercait
jalousement, se portait vers d’autres domaines. On abordait
les questions religieuses non plus de front, mais de coté, et
avec une hostilité cachée mais croissante. On cultivait les au-
tres sciences et 'on s’en faisait volontiers une arme pour atta-
quer ou saper le christianisme. Dés la premiére moitié du
XVIII® siécle, la théologie dut done, par une conséquence na-
turelle de sa position, étre apologétique et pratique, et elle se
resserra de plus en plus dans cet espace circonscrit.

‘Le protestantisme aliemand a échappé a ces influences per-
nicieuses. Les principales églises, depuis la paix de West-
phalie, n’ont plus eu a lutter pour leur existence ; leurs forces
ont pu se tourner, sans préoccupations et sans inquiétudes
extérieures, sur leur propre développement, el le mouvement
scientifique a trouvé dans leur sein la sécurité dont il a be-
soin. Beaucoup plus fortes par le nombre de leurs adhérents,
ellesont pu fournir a la production théologique un public suffi-
sant, s’intéressant aux travaux de leurs docteurs, et les encoura-
geant par son attention. Le caractére intellectuel de la race
germanique contribuait pour sa part a4 neutraliser les influen-
ces défavorables. Aussi la théologie, dans 1-’Allexhagne protes-
tante, malgré des époques d’affaiblissement et méme de dé-
cadence relative, n’a jamais cessé d’étre cultivée, et a repris
un nouvel essor vers le milien du XVIII® siecle, au moment
ou, dans la réforme francaise, elle s’éteignait tout a fait.

Les besoins scientifiques ne peuvent pourtant pas périr dé-
finitivement. Quand, aprés bien des tempétes, les églises ré-
formeées de la France et de la Suisse romande ount i’epris une



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 11

existence plus réguliére, & la fois plus calme et plus active,
ces besoins se sont réveillés. Pour les satisfaire il était naturel
qu’'on g’adressit a ceux qui pouvaient leur offrir une nourri-
ture toute préparée, a ces églises soeurs, dont nous séparent,
1l est vrail, des nuances religieuses qui ne sont pas toutes sans
importance, et la barriere difficile & franchir d’une langue
trés différente, mais auxquelles nous rattachent les liens
puissants d’une foi essentiellement commune, les souvenirs
d’une méme origine et des services mutuels prolongés, et c’est
en effet ce qui a eu lieu. On a appris la langue des protestants
d’outre-Rhin, on s’est enquis de leurs méthodes et des résul-
tats auxquels elles les ont conduits, on a étudié leur riche
littérature théologique, visité leurs universités, écouté leurs
principaux docteurs'; On l'a fait, on le fait encore, souvent
avec plus d’empressement ¢ue de critique, on apuisé a pleines
mains dans cette mine abondante et tout ouverte,-et qu’en est-
il résulté? Que depuis cinquante ans notre théologie tout en-
tiére est sortie de la théologie allemande, et peut & bon droit
en étre dite la fille. Parcourez les théses écrites par les étu-
diants de nos diverses facultés de théologie, et jugez, d’apres
les livres auxquels elles renvoient et les citations que vous'y
rencontrez, de la part que la science germanique a eue dans
leur composition. Prenez les ouvrages théologiques publiés
en francais pendant ce demi-siecle, le catalogue n’en serait pas
bien considérable: les traductions, imitations ou extraits

! La faculté de théologie de Strasbourg, destinée d'abord a fournir des
pasteurs aux églises francaises se rattachant & la confession d’Augshourg,
n'a pas tardé & exercer sur tout le protestantisme francais une action
considérable, soit par son enseignement, soit par les travaux personnels
de plusieurs de ses professeurs. On devrait encore rappeler ici les efforts
de Samuel Vincent, ceux du professeur Jalaguier, de Montauban, et de
quelques autres théologiens. Dans la Suisse romande, la société neucha-
teloise pour traduction d’'ouvrages allemands (1839 et années suivantes) a
fortement contribué, par la publication de plusieurs ouvrages bien
choisis, a initier le public de langue francaise au développement de la
théologie évangélique allemande. A Geneve, le professeur J.-E. Cellérier,
a Lausanne, M. Herzog, et, d'une maniere plus prolongée et plus pro-
fonde encore, Samuel Chappuis, ont agi dans le méme sens par leurs
cours et par leur influence sur les étudiants et sur I'église en général.



12 C.-0. VIGUET

d’ouvrages allemands y occupent une large place ; les travaux
originaux sont, presque tous, les fruits avoués d’études faites
au moyen de la théologie allemande ; ceux qui n’ont pas subi
son influence sont en bien petit nombre et ont eu peu de re-
tentissement.

Un fait remarquable est & noter. Concurremment avec le
mouvement scientifique qui recommencait, un mouvement
religieux plus intense encore animait nos églises. Le Réveil,
pour lui laisser le nom que 'usage lui a donné a juste titre,
est-il demeuré sans action sur le domaine scientifique? Non
sans doute ; mais cette action n’a pas été immeédiate et s’est
exercée dans un sens plutot restrictif. Le Révell n’a pas eu de
théologie qui lui appartint en propre, et cette lacune a été
une de ses faiblesses. Elle est provenue, en partie du moins,
d’une certaine étroitesse intellectuelle. Plusieurs des vénéra-
bles promoteurs du mouvement n’étaient pas sans défiance &
I’endroit de la science théologique, et, dans leur peur des in-
novations, ils se sont cramponnés d’'une main a la théologie
du XVIIe siecle, conservée intacte, tandis qu’elle aurait du étre
soigneusement revisée, de l'autre main & des importations
anglaises d’une valeur scientifique fort douteuse, d’origine ré-
formée, il est vrai, mais tenant & un développement historique
et religieux peu en harmonie avec le notre et ne pouvant entrer
d’une maniere organique et intime dans notre vie spirituelle.

Deux branches de la théologie, mais dont la premicre seule,
& proprement parler, appartient & la science: l'apologétique
et la théologie pratique, se sont développées avec une pleine
indépendance. (’étaient les mémes qui, au milieu de la déca-
dence générale de la théologie, avaient continué & vivre et a
prospérer dans nos églises. A ces branches se rattachent
Pactivité d’Adolphe Monod, l'influence exercée par le profes-
seur Jalaguier, de Montauban, et les vues originales et fécon-
des que le professeur Diodati a émises sans réussir a leur faire
franchir le cercle restreint de ses éleves. La surtout, Vinet a
pris la position élevée que nul ne songe plus & lui contester.
Sa pensée, qu'il n'a eu le temps de formuler que d’une ma-
niere fragmentaire et incompléte, n’a certainement pas encore



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 13

produit dans les esprits tout ce qu’elle est destinée a produire,
mais elle ne touche qu’a une partie limitée du domaine de la
théologie, qu’a 'apologétique, a la morale, et indirectement,
a la dogmatique. L’exégese, cette base de la science théologi-
que, est demeurée en dehors de ses travaux, aussi bien que le
champ si vaste et si varié de 'histoire.

L’exception que nous venons de signaler n’est donc bien
qu’une exception ; et sans oublier ce que nous devons a quel-
ques penseurs éminents, nous pouvons en résumé conclure
que toute notre exégése, notre critique, notre théologie histo-
rique, notre dogmatique, nous viennent, directement ou in-
directement, de ’Allemagne. Ceux de nos théologiens qui ont
le plus et le mieux travaillé ne nieraient pas qu’ils n’aient été
formés a cette école et qu’ils ne se soient rattachés aux
méthodes, aux travaux, aux traditions scientifiques des théo-
logiens allemands.

1I

Il ne suffit pas, messieurs, d’avoir constaté la dépendance
dans laquelle notre théologie renouvelée a vécu jusqu’ici a
Pegard de la théologie allemande, il faut montrer les incon-
vénients de cette dépendance, et les dangers qu’elle nous fait
courir.

Mais quoi! n’y a-t-il que des inconvénients et des dangers ?
Lathéologie allemande n’a-t-elle été, ne peut-elleétre pour nous
qu'un guide propre & nous égarer? Une telle accusation est
fort loin de ma pensée. Sije veux signaler le coté faicheux de
la situation, c’est pour appeler des réformes qui me paraissent
urgentes, mais, proclamons-le hautement, il y aurait folie, il y
aurait ingratitude de notre part & méconnaitre les services que
nous a rendus ’Allemagne et qu’elle nous rend tous les jours.
Il nous a été bon de faire connaissance avec sa théologie, de
nous mettre & son école, non-seulement parce qu’il n’y en
avait point d’autre qui piil suppléer & notre indigence et nous
ouvrir les trésors d’une science digne de ce nom, mais parce
que nous avons trouvé chez elle des éléments précieux, qui



14 C.-0. VIGUET

lui appartenaient en. propre et qui étaient indispensables &
notre éducation scientifique.

C'est elle qui, en exégése, nous a appris & ne pas nous con-
tenter de généralités ou d’a peu pres, mais a serrer les textes,
4 étudier exactement les formes grammaticales et la lexicologie
de chaque langue, et & employer au profit de lintelligence de
nos saints livres toutes™les ressources de la philologie, de la
littérature et de I’histoire comparées. C’est elle qui, dans les
études historiques, est revenue la premiére aux méthodes sé-
veres, patientes et slires qui seules font de Ihistoire une
science. Recourirsans cesse aux documents primitifs et authen-
tiques, controler les récits de seconde main et les données tra-
ditionnelles, faire précéder 'exposition des faits de la critique
sérieuse des sources ol ils sont puisés, tels sont les principes
que nous avons vus recommandeés et pratiqués par les histo-
riens de I'église qui, depuis le commencement du siécle, ont
renouvelé cette importante discipline. C’est & I’Allemagne
encore que nous devons, en théologie systématique, le retour
4 une vraie profondeur spéculative. Peut-étre serait-il juste de
remarquer qu'a cet égard elle nous rend ce qu’elle avait jadis
regu de nous. Au XVIe siécle, si Mélanchthon et Zwingli ont
élé, en date, les premiers dogmaticiens protestants, ils ne se
sont cependant pas affranchis de la méthode purement locale ;
le principe méme de la systématisation, la recherche du rap-
port organique qui des diverses parties de la doctrine forme
un toul coordonné, leur fait défaut. C’est Calvin qui est entré
le premier dans les voies d’une dogmatique vraiment scienti-
fique; il I'a fait par le grand ouvrage qui demeure, & cel égard
comme & plusieurs autres, un des chefs-d’ceuvre de la théolo-
gie de tous les temps. Mais les roles ont changeé ;' Pesprit
philosophique s’est affaibli, puis éteint en France et dans les
pays de langue francaise, sous l'influence de I'école encyclo-
pédique; il s’est réveillé en Allemagne, et c’est dela qu’il nous
est revenu, agissant non-seulement sur les sciences philoso-
phiques proprement dites, mais aussi sur la branche culmi-
nante de la théologie et sur tout ce qui se rattache i elle.

Tout cela, nous le reconnaissons volontiers. Mais nous



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 15

pouvons et nous devons nous demander si la théologie alle-
mande n’a pas certains caractéres, inhérents 4 elle, tenant a
sa nature, qui ne sont peut-étre pas des défauts en eux-
mémes, mais qui, rapprochés de nos circonstances propres et
de notre caractere religieux, rendent ficheuse, sinon son in-
troduction, du moins sa prédominance dans la théologie de
nos églises.

1. Il me parait qu’on en peut indiguer plusieurs, et le pre-
mier de tous est que la théologie allemande est une théologie
toute faite. Elle nous arrive toute développée, elle goffre &
nous avec une masse imposante de travaux achevés, de résul-
tats déja acquis, et dés lors la tentation est grande d’accepter
ces résultats sur parole, et de les adopter sans repasser par
les méthodes qui y ont amene, sans controler les recherches
dont ils sontla conclusion. Or si Vinet a eu raison de dire que
« la vérité sans la recherche de la vérité n’est que la moitié
de la vérité, » il n’est pas moins certain que des résultats
scientifiques séparés de I'élaboration qui les a produits et des
preuves qui les justifient ne sont plus méme des résultats
scientifiques, et ne valent guére mieux, pour ceux qui les
enregistrent ainsi, que des préjugés.

Le danger est d’autant plus grand que la paresse et la vanité
trouvent toutes deux leur compte & ce procéde sommaire. On
ne veut pas paraitre étranger au développement intellectuel
de son époque, et, sans fatigue mais aussi sans profit réel, on
répéte ce que les véritables travailleurs ont trouvé et proclamé.
C’est ce besoin de connaissances facilement et rapidement
acquises, qui, dans le domaine des sciences physiques, mul-
tiplie ces ouvrages destinés, comme on dit, & vulgariser la
science, et au sujet desquels on peut se demander s’ils ne sont
pas plus nuisibles qu’utiles. Les notions qu’ils répandent,
méme lorsqu’elles sont exactes, ne pénétrent dans la plupart
des esprits que comine des faits isolés, sans racines, ne ré-
pondant pas & un accroissement proportionne de l'intelligence,
et par conséquent ne pouvant avoir une vraie fécondité. Le lec-
teur les recoit extérieurement sans se les assimiler, et ce qui
se développe en lui, ce ne sont pas les forces vives de son



16 C.-0. VIGUET

étre pensant, c’est une confiance trompeuse dans une science
qui en réalité lui demeure étrangere, c’est surtout un sot
orgueil.

En théologie, il n’en est que trop souvent de méme. Que de
gens qui se croient des théologiens critiques, et qui s’en van-
tent, pour répéter sans examen les conclusions et surtout les
négations de certaines écoles, mais qui seraient bien embar-
rassés s’il leur fallait discuter contradictoirement les points
qu’ils tranchent avec une désinvolture d’autant plus dégagée de
scrupules qu’ils ont moins pesé les difficultés des questions!
Notre théologie francaise soufire cruellement de cette science
toute d’apparence et de surface, rendue facile par les riches-
ses que ’Allemagne met & notre disposition; c’est un de ses
plus tristes fléaux que cette fatuité ignorante, revétue d’un
mince vernis d’érudition que lui fournit a contre-cceur Tubin-
gue ou Heidelberg. _

2. Ensuite, la théologie dont nous parlons a pour organe
une langue qui n’est pas la nodtre et qui differe profondément
de celle que nous employons. Ce n’est pas 14, comme on pour-
rait le croire, un fait purement extérieur. La langue, mani-
festation de I’esprit, créée par lui pour lui servir d’organe,
exerce a son tour une réaclion puissante sur l’esprit, sur son
développement et sur ses habitudes. Ecrire en allemand, c’est
penser en allemand, c’est entrer, inévitablement et intime-
ment, dans une forme particuliéere de l'’esprit humain, forme
qui a son caractére propre et spécifique.

Au moyen 4ge, la théologie n’avait dans toute’Europe qu’une
seule langue, le latin. Par cet emploi d’une langue unique,
mais morte, elle se placait & la fols au-dessus des différences
nationales et en dehors de la vie commune et réelle. La réfor-
mation a porté atteinte & cette unité; cependant le latin ne
fut pas détroné aussitot , il fut encore la langue principalement
employée par les savants du XVI®e et du XVII® siécle. De nos
jours il est presque entiérement abandonné, et la théologie, &
I'exemple des autres sciences, parle les diverses langues des
nations chez lesquelles elle est cultivée. Elle y a gagné plus
de vie, plus de sentiment de la réalité ; il n’était certainement



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 17

pas bon que la théologie et la religion eussent deux idiomes
différents. D’autre part, elle y a perdu non-seulement en
unité, mais encore en indépendance; elle est devenue plus
accessible aux influences nationales ; elle a reflété plus docile-
ment des particularités de race, de moeeurs, de culture; elle
est par conséquent moins apte & se transporter d’un milieu
dans un autre.

3. Si de I'organe nous passons & l'esprit dont il est la mani-
festation, nous rencontrons un trait souvent.signalé, et dont
I'influence est considérable. L’esprit allemand, plus spéculatif
que le notre, se préoccupe des principes, mais peu de leur
application. Une séparation compléte entre la theorie et la
pratique ne lui répugne pas. Il en résulte un double fait:
d’abord, la vie ne controle pas la spéculation ; celle-ci peut
aller et s’égarer bien loin sans recevoir ces avertissements
humbles, mais décisifs, que la pratique seule peut lui donner.
Ensuite la spéculation, & son tour, ne prétend pas traduire en
resultats positifs les conclusions auxquelles elle est arrivée,
si bien que le méme homme peut, comme savant, penser
d’une facon, et comme chrétien, agir d’une fagon qui nous
parait tout opposée. N’a-t-on pas vu le célébre F.-Chr. Baur,
apres avoir passé sa vie & attaquer de toutes les forces de sa
science ’authenticité du quatriéme évangile, trouver, sur son
lit de mort, un appui solide pour sa foi dans des déclarations
du Sauveur que lui fournissait ce méme évangile, et citer ces
paroles, sans la moindre hésitation, comme le fondement as-
suré de son espérance et de sa paix ?

Notre esprit est tout autre; il est plus conséquent, ou plus
impatient. Il ne peut pas supporter cette scission entre le do-
maine des idées et celui de la réalité ; 'un lui parait devoir
étre I'image de l'autre, et il a hate que cette ressemblance
s’effectue. Aussi le mouvement des idées a-t-il chez nous des
effets bien plus sensibles qu’en Allemagne ; leur contre-coup
sur la vie pratique est beaucoup plus prompt, leurs consé-
quences positives plus immédiates et plus graves; doit-on
s'étonner, dés lors, si, la vivacité plus méridionale des carac-
teres aidant, la passion vient souvent accentuer les conflits, et

THEOL. ET PHIL. 1875, 2



18 G.-0. VIGUET

transformer en luttes pénibles ce qui, chez nos voisins, de-
meure simple discussion ?

4. A ces caracteres généraux, imprimés a la théologie alle-
mande par la langue qu’elle emploie et I'esprit de la race au
sein de laquelle elle se développe, il faut en ajouter de plus
particuliers, se produisant par 'effet méme du travail qui lui
donne naissance, et d’abord ceux qui résultent de la philoso-
phie avec laquelle elle se trouve en étroite connexion. On a
dit qu’au moyen 4ge la philosophie était la servante de la
théologie, ancille theologice. Il faut convenir qu’elle a pris
largement sa revanche dans les temps modernes. Depuis le
XVIIe siecle, constamment, la philosophie régnante en Alle-
magne a exercé sur la théologie une autorité réelle et une
profonde influence '. Si nous adoptons une théclogie alle-
mande, celle-ci ayant subi dans sa formation l’action d’une
philosophie allemande, nous nous trouvons entrainés nous-
mémes, d’une maniére implicite, indirecte, si I’on veut, mais
d’autant plus irrésistible peut-étre, dans le méme courant. Nous
sommes ainsi placés dans cette situation, anormale assurément
et grosse de dangers, qu'une philosophie, née dans des con-
ditions différentes des notres et d’un mouvement des esprits
auquel nous n’avons point de part, s’introduit dans notre
propre mouvement intellectuel pour en usurper la direction.

5. Mais si la philosophie agit puissamment sur la formation de
la théologie, la vie religieuse et ecclésiastique est le sol méme
dans lequel celle-ci s’enracine et d’ou elle tire la séve qui la
nourrit. A cet égard encore la théologie allemande est bien
éloignée de nous; la vie religieuse & laquelle elle se rattache
differe beaucoup de la notre; elle a été influencée par des

* La déclaration suivante du professeur Hagenbach est remarquable et
meérite d’étre attentivement pesée : « On peut affirmer qu'un catholique
allemand ayant regu une culture scientifique s'entendra beaucoup plus
facilement sur certaines notions fondamentales avec un protestant alle-
mand, que celui-ci avec un de ses coreligionnaires frangais ou anglais.
Protestants et catholiques, comme des freres jumeaux, se sont allaités
au méme sein, & celui de la philosophie allemande, bien que chacun ait
élaboré différemment la nourriture qu'il y a puisée. « (Die Kirchengesch.
des XV1II und XIX Jahrhunderts, I1e* Th., 3¢ Aufl. s. 452.)



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 19

souvenirs, des traditions, des habitudes que nous ne parta-
geons pas, tandis que nos habitudes, nos traditions, nos sou-
venirs lui sont entierement étrangers. Les Allemands nous
connaissent mal et se mettent peu en peine de nous connaitre.
Quelques faits, de peu d’'importance en eux-mémes, mais
significatifs comme indices, serviront d’illustration et de preuve
a ce que je viens d’avancer.

Vous chercheriez vainement le nom de Bénédict Pictet dans
la. volumineuse histoire des dogmes de Baur, dans celle de
Baumgarten-Crusius, dans les histoires de P'église de Kurz, de
Hase et de Guericke, méme dans celle du réformé Ebrard.
Il est mentionné en passant dans celle de Gieseler, mais pour
y éire classé et apprécié au moyen d’'un rapprochement
inexact . "

Voici un exemple non moins frappant. La fameuse Formula
consensus helvetici a joué, comme chacun le sait bien parmi
nous, un role considérable dans I’histoire théologique et re-
ligieuse des églises suisses ; et, hors de notre patrie, elle a eu
un retentissement étendu dans I'Europe réformée. Baur ne
dorne & son sujet que ce bref et étrange renseignement:
« C’est contre la tendance libérale des docteurs de Saumur
cque fut surtout dirigée la Formula consensus, rédigée en
Suisse par Heidegger, dans l'année 1720; elle occasionna
beaucoup de débats et fut enfin supprimée®, » Or, en 1720,
Heidegger, le rédacteur de ce symbole, comme le dit trés
bien Baur, était mort depuis vingt-deux ans (1698), et la for-
mule admise officiellement par les églises suisses depuis
quarante-cing ans (1675 & 1678) avait été supprimée a Ge-
néve des 1706. Baur a évidemment confondu le moment de sa
rédaction avec I’époque bien plus tardive ou elle a commencé

' Gieseler, Lb. der Kirchengesch., IV, 280. Tl est juste de citer une ho-
norable exception. Lorsque le docteur Twesten a publié & Berlin, 1863.
une édition du Compendium. locorum theologicorum de L. Hutter, voulant
sur quelques points mettre en regard de la doctrine luthérienne la con-
ception réformée, il a ajouté au texte de son aunteur des extraits du Com-
pendium theologice donné en 1626, par le professeur balois J. Wolleb, et
de la Theologia christiana de Pictet.

® Baur, Vorlesungen tiber die Dogmengesch., 111, 143.



20 C.-0. VIGUET

3 susciter des troubles graves dans le Pays de Vaud. Si jal cité
de préférence lillustre chef de I'école de Tubingue, c’est
que l'autorité dont il jouit comme historien repose sur une
érudition sérieuse et une connaissance des sources ordinaire-
ment étendue et exacte.

Que doit-on conclure de ces faits, qu’il ne serait pas dif-
ficile de multiplier ? Pas autre chose que ceci : les thévlogiens
allemands ne tiennent compte de nos églises, de leurs besoins,
de leur vie, de leur histoire, que d’une maniére tout acces-
soire et assez superficielle; nous restons des étrangers pour
leur théologie : celle-ci, par une conséquence inévitable, n’est-
elle pas dans la méme mesure une étrangere pour nous?

6. Enfin cette derniére assertion se justifie encore si 'on
remarque que la théologie allemande est presque tout entiére
luthérienne; ses doctrines sont celles de la confession d’Augs-
bourg, et plus précisément encore de la Formule de concorde,
et elle a conservé remarquablement intacts 'esprit et les ten-
dances, qui, dans le protestantisme, ont de bonne heure distin-
gué ce rameau de celui auquel nous appartenons, du rameau
réformeé. |

On peut d’abord signaler une différence, un peu flottante,
difficile & formuler, mais trés réelle, dans la maniére de saisir
le rapport des deux principes protestants : le principe matériel
de la justification par la foi, et le principe formel de ’autorité
unique de I'Ecriture. Tandis que la théologie réformée cherche
4 donner aux deux principes une égale valeur, parfois méme
a fait prédominer le principe formel, chez les luthériens, le
principe matériel tend a I'emporter. Il en résulte que dans
leur conception scientifique et surtout dans leur usage ordi-
naire, I'Ecriture est considérée et employée autrement que ne
le comporte notre point de vue et nos traditions ecclésias-
tiques. 7

Les questions relatives au péché et 4 la griace donnent lieu
a une seconde différence. Sil'on consulte sur ce point fon-
damental les documents primitifs et authentiques des deux con-
fessions, on aurait peine sans doute 4 discerner deux doctrines
nettement divergentes, mais les tendances sont autres, et la



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 21

théologie luthérienne en a contracté une couleur, ou tout au
moins une nuance qui ne s’harmonise pas avec la conception
reformée.

La doctrine des sacrements, la notion méme du sacrement
et 'importance qui lul est attribuée dans I'ccuvre du salut et
dans la vie chrétienne, constituent un trait du luthéranisme
trop caractéristique pour qu’il soit nécessaire d’'y insister.
Mais remarquez, messieurs, que les vues luthériennes sur
le sacrement s’ajoutant a la tendance que nous indiquions tout
3 I’heure, & un sentiment moins net de laction de la gréce,
entrainent tout un ensemble de conceptions qui s’écartent
sensiblement des notres sur la conversion, sur la définition
de ce qu’est un chrétien, sur la composition de 1’église et sur
ce qu’on peut appeler le nationalisme chrétien et ecclésias-
tique.

(’est encore & la doctrine des sacrements et notamment &
celle de la sainte céne que se relie étroitement la christologie
luthérienne, Fortement influencée par l'idée étroite et maté-
rielle dont Luther et ses adhérents stricts semblent avoir été
obsédés, elle a versé dans un certain docétisme. Ce point de
vue a provoque et provoque maintenant des réactions, justi-
fiées dans leur origine, mais imprudentes dans leurs procédés
et exagérées ou méme entiérement fausses dans leurs conclu-
sions en sens inverse. Aussi toute la question christologique se
pose en Allemagne avec une gravité et dans des termes qui
n’auraient pas de raison d’étre en partant du dogme réformé.
La transporter chez nous telle quelle, se serait la dépayser et
la dénaturer.

Cherchons a résumer 'idée générale ressortant des observa-
tions que nous avons successivement présentées. Les carac-
téres de la théologie allemande que nous venons de rappeler
nous autorisent a conclure qu’elle ne se rattache pas intime-
ment & notre foi et & notre vie religieuse, a cette vie qui dé-
coule dansnos églises des doctrines spéciales qu’elles professent,
des circonstances qu’elles ont traversées et des expeériences
qu’elles ont faites pendant trois siecles et demi d’existence. Or
la théologie d’une église doit avoir sa base dans la foi et la vie



22 C--0. VIGUET

de cette église, elle en doit étre P'élaboration scientifique, la
systématisation. La théologie allemande, née ailleurs, répon-
dant a4 des besoins qui ne sont pas exactement les notres, ne
saurait donc, sans de graves dangers, étre importée dans nos
églises; elle n’y vivrait que d’'une vie extérieure et factice, et
que verrait-on bientdot se produire? La foi et la science, ne
procédant pas des mémes origines, ne pourraient se recon-
naitre et s’associer dans leur marche, elles suivraient chacune
sa voie & part, se suspectant et s’accusant ’'une l'autre, au lieu
de g’entr’aider et de se soutenir. On le verrait, et méme on 'a
déja vu.

III

En présence de cette situation difficile et périlleuse, qu’avons-
nous a faire? L’idée d’échapper & ces inconvénients en fer-
mant nos portes a la théologie allemande, en l'ignorant ou en
la repoussant, ne viendra certainement & aucun de vous,
messieurs. Ce reméde, fui-il possible, serait pire que le mal;
il nous priverait de ressources précieuses et d’armes toutes
préparées et puissantes pour le bon combat ; nous y perdrions
plus de vérité encore que d’erreur, et I'ignorance; en aucun
genre, a-t-elle jamais rien guéri, rien préservé efficacement?
Il faut non pas ignorer, mais connaitre bien, connaitre de ma-
niere 4 dominer 'influence, & posséder cette théologie au lieu
d’en étre possédé, connaitre assez a fond pour étre & méme de
critiquer, de juger, de choisir. Il faut, en outre, & cet élément
qui n’est ficheux que §’il est prépondérant, opposer d’autres
éléments qui lui fassent contrepoids, si bien que les uns et les
autres concourent & un équilibre des forces stable et judicieux.

C’est dire que nous devons ne plus vivre d’emprunts, mais
diriger nos efforts vers la création d’une théologie originale,
d’une théologie qui nous appartienne en propre et qui soit
sortie des entrailles mémes de nos églises. Elle ne sera pas
incolore comme un mélange, ou bariolée comme un vétement
cousu de piéces de rapport, elle aura sa couleur. Pour la dési-
gner, on n'aura pas a inventer quelque vocable nouveau: elle



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 23

portera le nom honorable et honoré sous lequel I’histoire nous
connait, le nom de réformé.

Afin d’assurer son originalité et son indépendance, cette
théologie devra contrebalancer linfluence qu’exercerait inévi-
tablement sur elle la théologie qui lui vient toute préparée du
dehors par un retour énergique aux sources de la doctrine,
j’entends surtout celles de ces sources qu’elle posséde en com-
mun avec toute I’église chrétienne, celles auxquelles tout théo-
logien, quelle que soit d’ailleurs sa spécialité ecclésiaslique
ou confessionnelle, doit puiser: 'Ecriture sainte en premiére
ligne, et bien au-dessous d’elle les anciens docteurs.

Une étude approfondie de I'Ecriture, T'histoire et la compa-
raison des livres qui la composent, I’analyse de son contenu,
I’exégése en un mot dans ses diverses branches, constitue le
fondement indispensable, le seul fondement solide de I’édifice
théologique. Si donc nous voulons avoir une théologie qui soit
4 nous, 1l faut d’abord que nous fassions notre exégese, que
nous la fassions, et non que nous en adoptions une en nous
appropriant les résultats auxquels d’autres sont parvenus
avant nous. Il est impossible, J’en conviens, de ne tenir aucun
compte des travaux immenses et souvent sl beaux dont cette
discipline‘est redevable aux savants allemands. Ce serait une
prétention déraisonnable que de vouloir refaire, sans les con-
sulter, ce qu’ils ont déja fait. Mais, en nous servant de leurs
ouvrages, sachons ne pas nous y asservir; en faisant de leurs
commentaires des secours pour notre étude, n’en faisons pas
'objet méme de cette étude; 'objet de I'étude doit étre I'Ecri-
ture, directement, et, sans rien ignorer de ce qui peut porter
la lumiére dans ses profondeurs, c’est & la contempler, elle, a
la sonder, & la fouiller dans tous les sens que nous devons
consacrer nos meilleurs efforts.

Rappellerai-je que pour étre en état de I’étudier ainsi avec
profit, il estindispensable de posséder un instrument que nous
avons trop négligé : des connaissances philologiques exactes
et précises ? Ah! que nos éléves se le disent bien dés le début de
leurs études, que nos jeunes pasteurs ne 'oublient pas, qu’ils
en croient les regrets de beaucoup de leurs prédécesseurs:



24 C.-0. VIGUET

savoir mal les langues sacrées, n’avoir de leurs principes et de
leurs éléments que des notions incomplétes ou vagues, est une
lacune qu’il est difficile de combler plus tard, et qui, si elle
n’est pas comblée, se fait sentir péniblement dans toute la
carriére théologique.

Les anciens docteurs, ceux qui, antérieurs aux grandes
scissions ecclésiastiques, appartiennent 4 la chrétienté tout
entiere, et & qui la vénération des siécles & donné le titre de
Péres de I'église, fournissent aussi & la science une source a
laquelle il est utile de recourir. Je connais la sentence som-
maire et dédaigneuse dont ils ont été frappés en bloc par un
homme dont on ne saurait pourtant suspecter ni 'intelligence,
ni I’érudition ; mais unefboutade n’est pas un jugement'. La
série des Peres, depuis Clément de Rome et Ignace d’Antioche
jusqu’a Grégoire le Grand, présente des esprits du premier
ordre, dans le domaine de la pensée et de la science comme
dans celui de la foi, et parmi eux deux ou trois génies qui
prennent rang au nombre des phares lumineux de 'humanité.
Ne nous inclhinons pas servilement devant eux, ne leur attri-
buons pas une autorité positive & laquelle ils n’ont aucun droit;
mais ol, si ce n’est aupres d’eux, trouverions-nous une chaine
ininterrompue de témoins nous instruisant en détail de ce qu’a
été la foi et la vie de ’église pendant tout le premier tiers de
son existence, pendant la période de la lutte contre le paga-
nisme, des grands débats dogmatiques et aussi des premiers et
funestes écarts? Que des esprits, rendus délicats & 'excés par
les raffinements de notre époque, se rebutent de leur forme
souvent inculte, de leur pensée parfois grossiére, parfois sub-
tile, de leurs préjugés, de leurs faux raisonnements, de leurs

'« Il est de mode de parler des Peres avec respect, souvent méme avec
admiration ; mais il est de fait qu'aucune littérature ne compense antant
de sottises par aussi peu de beautés. Sil'on excepte deux ou trois person-
nalités dont la vigueur s’éleve au-dessus du niveau commun, si I'on met
de coté un livre admirable, un seul, les confessions d’Augustin, on ne ren-
contre gubre, parmi les écrivains dont il s'agit, que la faiblesse, 'absur-
dité ou I'emphase. » E. Schérer. Revue de Théologie, X, 196-197.

Voyez aussi, du méme auteur : Etudes critiques sur la Littérature con
temporaine. Paris, 1863, pag. 198 et 202.



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 2D

erreurs, (u’ils ne daignent pas prendre la peine de percer cette
écorce pour trouver au-dessous la chaleur et la vie, je le com-
prends; mais, qu'on le sache, ni des historiens, ni des criti-
(ques, ni des dogmaticiens, ni des moralistes, ni des théologiens,
en un mot, ne peuvent se passer de I’étude des Péres, et qui-
conque aspire a se faire une théologie ou 4 renouveler celle
qu’il a recue, doit les connaitre, et ne tardera pas & les aimer.

Mais la théologie dont nous appelons la formation, mes-
sieurs, n’est pas une théologie quelconque; elle doit avoir,
nous l’avons remarqué déja, sa couleur propre, déterminée
par le milieu dans lequel se déploie notre vie religieuse, par la
province historique et bien définie du domaine chrétien & la-
quelle notre naissance peut-étre, mais certainement aussi
notre libre adhésion nous a rattachés, elle doit étre une théo-
logie réformeée.

Comment lui maintiendrons-nous-ce trait distinctif? Il n'y a
qu'un moyen pour cela: a I’étude générale du christianisme
joindre I'étude spéciale du christianisme protestant réformé ;
apprendre a connaitre intimement 'origine de nos églises, leur
histoire, leurs doctrines caractérisques, les documents de leur
foi, leurs principaux docteurs; chercher, comme I'écrivait si
bien il y a trois mois M. le professeur Sardinoux', & « renouer
la chaine des traditions savantes de notre église, brisée depuis
bientot deux siecles par le malheur des temps. » Cette chaine,
a laquelle il s’agit de ressouder nos premiers anneaux, s’est
prolongée forte et bien liée depuis Farel jusqu’a Bénédict Pic-
tet, depuis le premier quart du XVIe siecle jusqu’a la fin du
XVIIe. Quelle mine féconde et intéressante & explorer! Que
d’hommes plus célébres que vraiment connus, que d’ouvrages
riches de foi et de science, que de documents précieux & ana-
lyser et & comparer !

Nos réformateurs de langue francaise se présentent d’abord :
Farel, Calvin, Viret; & leurs noms s’associent naturellement
ceux des fondateurs de la communion réformée en d’autres
pays : Zwingli, (Ecolampade, H. Bullinger, P. Martyr, M. Bu-
cer, et, avec quelques réserves, celui du savant Mélanchthon,

! Revue Revue théologique. Juillet 1874, pag. 4.



26 C.~0. VIGUET

cet homme sympathique, au cceur aimant, au caractére un peu
faible, & l'intelligence ouverte, qui, en dépit des ultra-luthé-
riens, forme le trait d’union entire Luther et Calvin, entre la
confession d’Augsbourg et la confession réformée. Dans la vie
et les écrits de ces hommes, nous pouvons étudier sous ses
traits vivants et dramatiques le mouvement des esprits au mi-
lien de nos églises en formation ; dans les confessions de foi
de la méme époque nous trouvons, sous une forme arrétée,
précise, officielle, les résultats de ce mouvement. Bien plus
nombreuses dans notre rameau que chez les luthériens, ces
confessions mettent en lumiére avec d’autant plus de force, au
travers des variétés d’expressions, 'unité admirable de la pen-
sée et du sentiment chrétien.

Aprés cette époque si productive et si puissante, le XVIIe
siecle offrirait encore une longue liste de théologiens dont les
travaux, trop oubliés des générations suivantes, appelleraient
a leur tour une attention sérieuse de notre part.

Est-1l nécessaire d’ajouter qu’il ne saurait étre question de
demander & nos prédécesseurs une théologie toute formulée,
et de répéter machinalement, ft-ce en style da XIXe siecle, la
science du XVIe et du XVII¢? Ce que nous chercherons aupres
d’eux, c’est un esprit dont nous nous pénétrions; ce sont des
tendances a développer ; ce sont des lignes directrices a pro-
longer, & compléter, & rectifier au besoin.

Un troisieme caractére de la science & laquelle nous devons
travailler nous indique une troisiéme et derniére condition de
ce travail,

La théologie peut étre définie la science de la vie chrétienne,
en d’autres termes, la vie chrétienne étani donnée, la théologie
expose scientifiquement et dans un ensemble systématique les
sources de cette vie, ses traits spécifiques, ses résultats. La
théologie réformée a donc pour point de départ la vie religieuse
telle qu’elle se manifeste dans le sein des églises réformées, et
si nous voulons établir une telle théologie, nous devrons étu-
dier la vie chrétienne qui s’est déployée dans nos églises du
passé et qui se déploie encore dans nos églises du présent;
nous devrons suivre, par la pensée et par le cceur, le dévelop-



INFLUENCE DE LA THEOLOGIE ALLEMANDE 7

pement historique de ces églises, nous maintenir en commu-
nion étroite avec elles, en sorle que nous vivions de leur vie
et que leur esprit, qui n’est autre qu’une des manifestations
particulieres de 'Esprit de Christ, nous anime et circule en
nous comme dans des membres du corps.

(Pest par 13, messieurs, que la théologie demeurera ou rede-
viendra une science vivante, réelle, positive, au lieu de se
perdre en spéculations abstraites et vaines. (’est par 14 qu’elle
restera sous le contrdle bienfaisant de l'activité ecclésiastique
et religieuse, en méme temps qu’elle lul servira de régulateur.
(C’est par la que, tout en sachant se retirer & ses heures dans
les bibliothéques et les cabinets d’étude, elle ne sera jamais
étrangére ni & I’ceuvre pastorale des conducteurs du troupeau,
ni & la piété des plus simples chrétiens, et que les églises, en
toutes circonstances, pourront trouver auprés d’elle des lu-
miéres utiles et une vivifiante chaleur.

Si 'on nous a compris, on n’accusera pas les vues que nous
avons proposées et les veeux gue nous avons émis, de favoriser
la paresse ou de tendre & discréditer les fortes études. Nous ne
voudrions rien retrancher du domaine cultivé jusqu’ici par nos
théologiens, rien interdire & leurs recherches, leur fermer au-
cune porte, leur défendre aucune excursion ni aucune con-
quéte; nous voudrions, au contraire, étendre le champ de leurs
travaux, I’étendre non pas en empiétant sur le terrain d’autrui,
mais en défrichant de nouveau notre propre sol trop longtemps
abandonné. Il s’agit de s’affranchir, de devenir soi, et poury
parvenir 1l faut certainement plus d’efforts persévérants, plus
de labeur véritable, plus d’énergie soutenue que pour copier
des modéles ou suivre des maitres qu’on s’est donnés.

Devenir soi ! conquérir son individualité ! Nul, il est vrai, ne
se crée lui-méme, au sens absolu; c’est Dieu qui crée les ca-
racteres et les individualités. Mais dans cette ceuvre primitive
et mystérieuse elle-méme, il ne veut pas agir seul, il veut que
I’étre qu’il faconne de sa main souveraine s’associe au travail
de sa propre formation, et, & mesure qu’il recoit des forces,
les déploie et les affermisse en les appliquant.



98 C.-0. VIGUET

Travaillez donc, jeunes amis, vous qui étes encore au seuil
de la carriére, travaillez & vous former vous-mémes, travaillez
a devenir les organes libres et intelligenls, en méme temps
que lideles, des églises auxquelles vous appartenez, travaillez
a donner & ces églises une théologie qui, sortie de leur sein,
exprime leur fo1 et leur vie; elle sera, comme la vérité, an-
cienne et nouvelle : dans quelle mesure et comment? ce sera
a vous de nous le montrer.

Et nous, messieurs, qui sommes a I'ccuvre déja, sans que les
résultats aient encore répondu & nos vues, nous, attristés peut-
étre par les expériences que nous avons faites, par des tenta-
tives qui n’ont pas aboutl, par I’épreuve souvent renouvelée
de notre faiblesse, ne perdons pas courage, continuons & tra-
vailler en regardant en haut. C’est le Seigneur qui nous a assigné
notre tiche, et ce qu’il veut, ce que nous voulons aussi, c’est que
notre ceuvre le glorifie. Ne perdons pas de vue ce but qui est
la source méme de notre force; sachons accueillir avec joie et
soutenir de notre sympathie, dussent-ils avoir des idées un
peu différentes des notres, les collaborateurs qui nous arrivent
et (ui seront bientdt nos successeurs, et souvenons-nous que
rien de ce qui se fait pour la vérité, c’est-a-dire pour Christ,
et dans 'amour de la vérité, c’est-a-dire de Christ, ne saurait
étre perdu.

C.-0O. VIGUET,
prof. théol.




	De l'influence de la théologie allemande sur la théologie des églises réformées de langue française

