
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 8 (1875)

Artikel: De l'influence de la théologie allemande sur la théologie des églises
réformées de langue française

Autor: Viguet, C.-O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE

L'INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE

SUR LA

THÉOLOGIE DES ÉGLISES RÉFORMÉES

Messieurs, très honorés et chers frères

C'est une loi établie par la Providence dans notre humanité,

que nul ne peut se suffire à lui-même. Ni un individu,
ni un peuple ne saurait se passer du secours de ses

semblables, ni se dispenser de leur venir en aide à son tour.
S'il en est ainsi de l'humanité en général, à plus forte raison

de l'église, dans laquelle doit se réaliser de la manière
la plus élevée et la plus vivante l'unité fondamentale de

l'espèce humaine, de l'église que l'Ecriture appelle « un corps, »

« le corps de Christ. » Elle a comme membres non-seulement
des individus chrétiens, mais des communautés chrétiennes ;

elle se compose d'églises particulières, se distinguant les unes
des autres par leur histoire, les contrées où elles sont
établies, la nationalité de leurs membres, se distinguant aussi par
leur organisation, leurs principes ecclésiastiques, quelquefois
même leurs doctrines. De ces différences caractéristiques
quelques-unes sont purement extérieures et de peu d'importance ;
d'autres tiennent à des vues erronées sur le christianisme, à

des passions, à des préjugés, au péché, en un mot ; mais il
en est dont l'existence doit être attribuée à des tendances

ayant leur raison d'être dans la nature humaine et dans l'es-

1 Discours prononcé dans la séance de rentrée de la faculté de théologie
de l'église libre du canton de Vaud, le 7 octobre 1874.



6 C.-O. VIGUET

sence du christianisme, celles-là constituent des éléments
heureux, bons en eux-mêmes, utiles à l'ensemble, pourvu qu'ils
soient complétés et équilibrés par d'autres éléments se

retrouvant ailleurs. Ainsi se réalise pour les églises multiples
ce que dit l'apôtre : « Si tout le corps était œil, où serait
l'ouïe? S'il était tout ouïe, où serait l'odorat?... Il y a

plusieurs membres, mais il n'y a qu'un seul corps, et l'œil ne peut
pas dire à la main : Je n'ai pas besoin de toi, ni aussi la
tête aux pieds : Je n'ai pas besoin de vous. » (1 Cor. XII, 17,
20, 21.)

Il est donc légitime et salutaire que des influences étrangères

viennent s'exercer dans une église,. à condition que ces

influences ne soient pas exclusives, qu'elles s'harmonisent avec
le mouvement intérieur de cette église et l'activent, bien loin
de le contrecarrer, qu'elles fournissent à la vie propre de la

communauté des éléments susceptibles d'être assimilés par
elle, et ne prétendent pas se substituer à cette vie, ce qui
reviendrait à l'étouffer.

Cette condition n'a pas été toujours suffisamment observée.
On pourrait signaler dans le mouvement religieux si profond
qui, il y a un peu plus d'un demi-siècle, a réveillé plusieurs
de nos églises, et dans d'autres mouvements ou essais

postérieurs, des influences anglaises trop prépondérantes. Mais

aujourd'hui, messieurs, nous devons nous occuper de

théologie; et dans ce domaine-là, si nous nous demandons quelle
influence étrangère s'exerce sur nous, la réponse ne saurait
être douteuse : c'est l'Allemagne qui agit sur notre théologie,
et dont celle-ci relève presque entièrement.

Je voudrais arrêter quelques moments votre attention sur
ce fait considérable : l'influence que la théologie allemande a

exercée depuis une cinquantaine d'années et qu'elle continue
à exercer sur la théologie de nos églises réformées de langue
française. Assurément je n'ai pas la prétention d'épuiser un
sujet si vaste et si complexe, pas même celle de tracer un

programme complet : les matériaux d'une telle étude seraient

longs à rassembler, et l'exposition des résultats dépasserait

beaucoup les limites d'un discours. Placer quelques jalons



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 7

propres à diriger ceux qui voudraient faire cette recherche,
indiquer aux théologiens, et surtout aux débutants, les
inconvénients et les dangers que peut avoir l'influence trop exclusive

de la théologie d'outre-Rhin, leur adresser quelques conseils

sur la position à prendre, voilà tout mon dessein. Dussé-

je faire fausse route sur plus d'un point, le sujet est d'une
telle importance à mes yeux, que je croirais avoir rendu
service aux études théologiques par le seul fait de l'avoir signalé
aux réflexions de mes collègues, de nos étudiants et des amis
de notre faculté.

I

La réformation a été, dans son origine, dans son essence

même, un mouvement religieux. C'est de la conscience
chrétienne que ce mouvement a procédé, c'est dans le domaine
de la foi et de la vie morale qu'il s'est déployé d'abord.

Mais la foi et la théologie se tiennent de trop près pour que
le renouvellement de l'une ne détermine pas une évolution
chez l'autre. La théologie n'était pas étrangère aux origines de
la réformation ; elle avait contribué puissamment à l'éducation
religieuse de ses premiers ouvriers ; il n'est pas un des réformateurs

qui ne fût un théologien. Si la science doit être comptée
aa nombre des causes, secondaires au moins, de la réforme,
plus incontestablement encore doit-elle prendre rang parmi
ses résultats. Dès l'aurore de ce nouveau jour, on vit s'élancer
dans la lice une théologie bien différente de celle qui l'avait
précédée. Retrempée et rajeunie dans la source qui jaillit en

vie éternelle, saissisant avec énergie le glaive de l'Esprit,
fourbi à nouveau, couvrant sa tète du casque du salut et sa

poitrine du bouclier de la foi, elle ne se proposait pour prix
de ses combats que la gloire de Christ et l'affranchissement
des âmes ; ses premières batailles furent des victoires, ses

premiers pas dans la carrière, des conquêtes pour l'Evangile.
Les Allemands et les Suisses de même langue s'étaient levés

les premiers. Les pays français et romands leur fournirent
bientôt des collaborateurs qui ne leur cédaient pas en activité



8 C.-O. VIGÜET

scientifique et littéraire. Celui que Mélanchthon appelait le

Théologien, notre Calvin, est à leur tête, sans doute, mais il
n'est pas seul. Tandis que des églises se fondent et que la foi

gagne des adhérents, les hommes qui unissent la science à la

pratique se multiplient, et non-seulement les travailleurs
isolés sont nombreux, mais il se forme des centres scientifiques.

Lausanne avait vu s'élever la première école théologique

dans les contrées parlant français ; Genève avait suivi,
avec un succès que la renommée et l'influence de Calvin,

puis celles de Th. de Rèze, soutinrent longtemps. En France,
à mesure que l'église s'affermissait, des écoles travaillaient
à lui préparer des ouvriers capables. Montauban, Saumur,
Sedan, Nismes appelaient une jeunesse studieuse autour de

professeurs que des tendances diverses, parfois des controverses
assez vives n'empêchaient pas de se rattacher unanimement à

la belle Confession des églises de France, et de proclamer
d'une seule voix les grandes vérités du salut.

On s'était occupé d'abord de dogmatique et d'exégèse. Il
fallait formuler la foi renouvelée et la remettre en contact avec
sa source divine : les docteurs ne faillirent pas à cette tâche et
les églises réformées n'eurent rien à envier à leurs sœurs de

la confession d'Augsbourg pour le nombre et la valeur des

œuvres consacrées à ces deux branches maîtresses de la
théologie. Bientôt les besoins de la polémique avec Rome
appelèrent l'attention sur l'histoire ecclésiastique. Les luthériens
ouvrirent la voie par les célèbres Centuries de Magdebourg.
Les réformés les suivirent de près : ils ne produisirent pas un
travail d'ensemble aussi considérable, mais Duplessis-Mornay,
Dav. Blondel, les Basnage, Jaq. Lenfant, P. Jurieu et d'autres,
mirent au jour ces travaux d'histoire et de patristique que, de

notre temps encore, les maîtres de la science citent avec
respect et consultent parfois avec fruit. L'apologétique, cultivée
au XVIe siècle par Viret et Mornay, trouvait, à la fin du XVII0,
en Jaq. Abbadie, un représentant qui se faisait goûter des
catholiques eux-mêmes. La théologie pastorale et Fhomilétique
furent exposées dans leurs principes, en même temps qu'elles
étaient pratiquées avec distinction.



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 9

Cette activité féconde se prolonge jusqu'aux premières
années du XVIIIe siècle. Elle diminue alors rapidement et ne
tarde pas à disparaître. Bén. Pictet peut être indiqué comme
le dernier docteur qui l'ait représentée, non pas avec gloire,
mais avec honneur, non pas en homme de génie, mais en

théologien pieux, judicieux et savant. Quelque chose de terne
et de froid comme un brouillard s'abattait sur l'église. On
entrait dans une période d'alanguissement, où, à côté de quelques

heureux éléments d'affranchissement des esprits et de

sérieux moral, se fait sentir un affaiblissement de la foi, un
manque de confiance dans la puissance de la vérité, et, sous
prétexte tantôt de morale, tantôt de tolérance et d'union,
cette répugnance pour le dogme, toujours fatale à la science
solide.

Les causes de ce déclin de la théologie dans les églises
réformées de langue française sont faciles à discerner.

Les unes, tout extérieures, étaient cependant assez
puissantes pour exercer une action redoutable et rapide. En
France même, après le court moment de repos que le règne
de Henri IV avait procuré aux églises, la persécution avait
recommencé, sourde d'abord, puis de plus en plus audacieuse
et cruelle. Les théologiens furent gênés, réduits au silence,
expulsés par la politique astucieuse qu'inspirait à Louis XIV
le clergé romain : et lorsque la révocation de l'édit de Nantes
eut effacé officiellement du territoire français l'église réformée,
quelle place pouvait y rester à la science théologique? Les

quelques pasteurs qui échappaient momentanément aux
espions et aux bourreaux du grand roi et de son successeur se

devaient tout entiers aux besoins les plus pressants de leurs
malheureux troupeaux : ils ne suffisaient pas à la cure d'âmes
et à la prédication. Hors de France, les églises parlant la même
langue étaient trop peu considérables, offraient à la culture
scientifique un public trop peu nombreux, et se trouvaient
d'ailleurs, pour la plupart, dans des circonstances trop spéciales

et trop difficiles pour que cette culture pût s'y maintenir,
moins encore s'y développer.

L'état intérieur de la réforme devait concourir au même



40 0.-0. VIGUET

résultat. L'arminianisme qui, depuis la fin du XVIIe siècle, y
faisait des progrès notables, détournait les esprits des hautes

questions scientifiques. Se préoccupant désintérêts moraux de

la société chrétienne, il croyait les servir en évitant toute

spéculation dont l'application pratique ne lui paraissait pas
immédiate, et ses plus illustres docteurs traitent le dogme avec

une réserve qui peut tenir autant du dédain que du respect.
D'ailleurs l'activité intellectuelle des populations françaises, et,
par suite, la production littéraire en cette langue, détournée
du terrain religieux et théologique où la contrainte s'exerçait
jalousement, se portait vers d'autres domaines. On abordait
les questions religieuses non plus de front, mais de côté, et

avec une hostilité cachée mais croissante. On cultivait les

autres sciences et l'on s'en faisait volontiers une arme pour
attaquer ou saper le christianisme. Dès la première moitié du
XVIIIe siècle, la théologie dut donc, par une conséquence
naturelle de sa position, être apologétique et pratique, et elle se

resserra de plus en plus dans cet espace circonscrit.
Le protestantisme allemand a échappé à ces influences

pernicieuses. Les principales églises, depuis la paix de

Westphalie, n'ont plus eu à lutter pour leur existence ; leurs forces
ont pu se tourner, sans préoccupations et sans inquiétudes
extérieures, sur leur propre développement, et le mouvement
scientifique a trouvé dans leur sein la sécurité dont il a
besoin. Beaucoup plus fortes par le nombre de leurs adhérents,
elles ont pu fournir à la production théologique un public suffisant,

s'iutéressant aux travaux de leurs docteurs, et les encourageant

par son attention. Le caractère intellectuel de la race

germanique contribuait pour sa part à neutraliser les influences

défavorables. Aussi la théologie, dans l'Allemagne protestante,

malgré des époques d'affaiblissement et même de

décadence relative, n'a jamais cessé d'être cultivée, et a repris
un nouvel essor vers le milieu du XVIIIe siècle, au moment
où, dans la réforme française, elle s'éteignait tout à fait.

Les besoins scientifiques ne peuvent pourtant pas périr
définitivement. Quand, après bien des tempêtes, les églises
réformées de la France et de la Suisse romande ont repris une



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE li
existence plus régulière, à la fois plus calme et plus active,
ces besoins se sont réveillés. Pour les satisfaire il était naturel
qu'on s'adressât à ceux qui pouvaient leur offrir une nourriture

toute préparée, à ces églises sœurs, dont nous séparent,
il est vrai, des nuances religieuses qui ne sont pas toutes sans
importance, et la barrière difficile à franchir d'une langue
très différente, mais auxquelles nous rattachent les liens
puissants d'une foi essentiellement commune, les souvenirs
d'une même origine et des services mutuels prolongés, et c'est
en effet ce qui a eu lieu. On a appris la langue des protestants
d'outre-Rhin, on s'est enquis de leurs méthodes et des résultats

auxquels elles les ont conduits, on a étudié leur riche
littérature théologique, visité leurs universités, écouté leurs
principaux docteurs1. On l'a fait, on le fait encore, souvent
avec plus d'empressement que de critique, on a puisé à pleines
mains dans cette mine abondante et tout ouverte,-et qu'en est-

il résulté? Que depuis cinquante ans notre théologie tout
entière est sortie de la théologie allemande, et peut à bon droit
en être dite la fille. Parcourez les thèses écrites par les
étudiants de nos diverses facultés de théologie, et jugez, d'après
les livres auxquels elles renvoient et les citations que vous y
rencontrez, de la part que la science germanique a eue dans

leur composition. Prenez les ouvrages théologiques publiés
en français pendant ce demi-siècle, le catalogue n'en serait pas
bien considérable : les traductions, imitations ou extraits

1 La faculté de théologie de Strasbourg, destinée d'abord à fournir des

pasteurs aux églises françaises se rattachant a la confession d'Augsbourg,
n'a pas tardé à exercer sur tout le protestantisme français une action
considérable, soit par son enseignement, soit par les traTaux personnels
de plusieurs de ses professeurs. On devrait encore rappeler ici les efforts
de Samuel Vincent, ceux du professeur Jalaguier, de Montauban, et de

quelques autres théologiens. Dans la Suisse romande, la société neuchâ-

teloisepour traduction d'ouvrages allemands (1839 et années suivantes) a
fortement contribué, par la publication de plusieurs ouvrages bien
choisis, à initier le public de langue française au développement de la
théologie évangélique allemande. A. Genève, le professeur J.-E. Cellérier.
à Lausanne, M. Herzog, et, d'une manière plus prolongée et plus
profonde encore, Samuel Chappuis, ont agi dans le même sens par leurs
ours et par leur influence sur les étudiants et sur l'église en général.



12 C.-O. VIGUET

d'ouvrages allemands y occupent une large place ; les travaux

originaux sont, presque tous, les fruits avoués d'études faites

au moyen de la théologie allemande ; ceux qui n'ont pas subi

son influence sont en bien petit nombre et ont eu peu de

retentissement.

Un fait remarquable est à noter. Concurremment avec le

mouvement scientifique qui recommençait, un mouvement
religieux plus intense encore animait nos églises. Le Réveil,

pour lui laisser le nom que l'usage lui a donné à juste titre,
est-il demeuré sans action sur le domaine scientifique? Non

sans doute ; mais cette action n'a pas été immédiate et s'est

exercée dans un sens plutôt restrictif. Le Réveil n'a pas eu de

théologie qui lui appartînt en propre, et cette lacune a été

une de ses faiblesses. Elle est provenue, en partie du moins,
d'une certaine étroitesse intellectuelle. Plusieurs des vénérables

promoteurs du mouvement n'étaient pas sans défiance à

l'endroit de la science théologique, et, dans leur peur des

innovations, ils se sont cramponnés d'une main à la théologie
du XVIIe siècle, conservée intacte, tandis qu'elle aurait dû être
soigneusement révisée, de l'autre main à des importations
anglaises d'une valeur scientifique fort douteuse, d'origine
réformée, il est vrai, mais tenant à un développement historique
et religieux peu en harmonie avec le nôtre et ne pouvant entrer
d'une manière organique et intime dans notre vie spirituelle.

Deux branches de la théologie, mais dont la première seule,
à proprement parler, appartient à la science : l'apologétique
et la théologie pratique, se sont développées avec une pleine
indépendance. C'étaient les mêmes qui, au milieu de la
décadence générale de la théologie, avaient continué à vivre et à

prospérer dans nos églises. A ces branches se rattachent
l'activité d'Adolphe Monod, l'influence exercée par le professeur

Jalaguier, de Montauban, et les vues originales et fécondes

que le professeur Diodati a émises sans réussir à leur faire
franchir le cercle restreint de ses élèves. Là surtout, Vinet a

pris la position élevée que nul ne songe plus à lui contester.
Sa pensée, qu'il n'a eu le temps de formuler que d'une
manière fragmentaire et incomplète, n'a certainement pas encore



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 13

produit dans les esprits tout ce qu'elle est destinée à produire,
mais elle ne touche qu'à une partie limitée du domaine de la

théologie, qu'à l'apologétique, à la morale, et indirectement,
à la dogmatique. L'exégèse, cette base de la science théologique,

est demeurée en dehors de ses travaux, aussi bien que le

champ si vaste et si varié de l'histoire.
L'exception que nous venons de signaler n'est donc bien

qu'une exception ; et sans oublier ce que nous devons à quelques

penseurs éminents, nous pouvons en résumé conclure

que toute notre exégèse, notre critique, notre théologie historique,

notre dogmatique, nous viennent, directement ou
indirectement, de l'Allemagne. Ceux de nos théologiens qui ont
le plus et le mieux travaillé ne nieraient pas qu'ils n'aient été
formés à cette école et qu'ils ne se soient rattachés aux
méthodes, aux travaux, aux traditions scientifiques des

théologiens allemands.

II

Il ne suffit pas, messieurs, d'avoir constaté la dépendance
dans laquelle notre théologie renouvelée a vécu jusqu'ici à

l'égard de la théologie allemande, il faut montrer les
inconvénients de cette dépendance, et les dangers qu'elle nous fait
courir.

Mais quoi n'y a-t-il que des inconvénients et des dangers
La théologie allemande n'a-t-elle été, ne peut-elleêtre pour nous
qu'un guide propre à nous égarer Une telle accusation est
fort loin de ma pensée. Si je veux signaler le côté fâcheux de
la situation, c'est pour appeler des réformes qui me paraissent
urgentes, mais, proclamons-le hautement, il y aurait folie, il y
aurait ingratitude de notre part à méconnaître les services que
nous a rendus l'Allemagne et qu'elle nous rend tous les jours.
Il nous a été bon de faire connaissance avec sa théologie, de

nous mettre à son école, non-seulement parce qu'il n'y en
avait point d'autre qui pût suppléer à notre indigence et nous
ouvrir les trésors d'une science digne de ce nom, mais parce
que nous avons trouvé chez elle des éléments précieux, qui



14 C.-O. VIGUET

lui appartenaient en propre et qui étaient indispensables à

notre éducation scientifique.
C'est elle qui, en exégèse, nous a appris à ne pas nous

contenter de généralités ou d'à peu près, mais à serrer les textes,
à étudier exactement les formes grammaticales et la lexicologie
de chaque langue, et à employer au profit de l'intelligence de

nos saints livres toutes'lles ressources de la philologie, de la

littérature et de l'histoire comparées. C'est elle qui, dans les
études historiques, est revenue la première aux méthodes

sévères, patientes et sûres qui seules font de l'histoire une
science. Recourir sans cesse aux documents primitifs et authentiques,

contrôler les récits de seconde main et les données

traditionnelles, faire précéder l'exposition des faits de la critique
sérieuse des sources où ils sont puisés, tels sont les principes
que nous avons vus recommandés et pratiqués par les historiens

de l'église qui, depuis le commencement du siècle, ont
renouvelé cette importante discipline. C'est à l'Allemagne
encore que nous devons, en théologie systématique, le retour
à une vraie profondeur spéculative. Peut-être serait-il juste de

remarquer qu'à cet égard elle nous rend ce qu'elle avait jadis
reçu de nous. Au XVIe siècle, si Mélanchthon et Zwingli ont
été, en date, les premiers dogmaticiens protestants, ils ne se

sont cependant pas affranchis de la méthode purement locale ;
le principe même de la systématisation, la recherche du rapport

organique qui des diverses parties de la doctrine forme
un tout coordonné, leur fait défaut. C'est Calvin qui est entré
le premier dans les voies d'une dogmatique vraiment scientifique;

il l'a fait par le grand ouvrage qui demeure, à cet égard
comme à plusieurs autres, un des chefs-d'œuvre de la théologie

de tous les temps. Mais les rôles ont changé; l'esprit
philosophique s'est affaibli, puis éteint en France et dans les

pays de langue française, sous l'influence de l'école
encyclopédique; il s'est réveillé en Allemagne, et c'est delà qu'il nous
est revenu, agissant non-seulement sur les sciences philosophiques

proprement dites, mais aussi sur la branche culminante

de la théologie et sur tout ce qui se rattache à elle.
Tout cela, nous le reconnaissons volontiers. Mais nous



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 15

pouvons et nous devons nous demander si la théologie
allemande n'a pas certains caractères, inhérents à elle, tenant à

sa nature, qui ne sont peut-être pas des défauts en eux-
mêmes, mais qui, rapprochés de nos circonstances propres et
de notre caractère religieux, rendent fâcheuse, sinon son
introduction, du moins sa prédominance dans la théologie de

nos églises.
1. Il me parait qu'on en peut indiquer plusieurs, et le

premier de tous est que la théologie allemande est une théologie
toute faite. Elle nous arrive toute développée, elle s'offre à

nous avec une masse imposante de travaux achevés, de résultats

déjà acquis, et dès lors la tentation est grande d'accepter
ces résultats sur parole, et de les adopter sans repasser par
les méthodes qui y ont amené, sans contrôler les recherches
dont ils sont la conclusion. Or si Vinet a eu raison de dire que
« la vérité sans la recherche de la vérité n'est que la moitié
de la vérité, » il n'est pas moins certain que des résultats

scientifiques séparés de l'élaboration qui les a produits et des

preuves qui les justifient ne sont plus même des résultats
scientifiques, et ne valent guère mieux, pour ceux qui les

enregistrent ainsi, que des préjugés.
Le danger est d'autant plus grand que la paresse et la vanité

trouvent toutes deux leur compte à ce procédé sommaire. On

ne veut pas paraître étranger au développement intellectuel
de son époque, et, sans fatigue mais aussi sans profit réel, on

répète ce que les véritables travailleurs ont trouvé et proclamé.
C'est ce besoin de connaissances facilement et rapidement
acquises, qui, dans le domaine des sciences physiques,
multiplie ces ouvrages destinés, comme on dit, à vulgariser la

science, et au sujet desquels on peut se demander s'ils ne sont

pas plus nuisibles qu'utiles. Les notions qu'ils répandent,
même lorsqu'elles sont exactes, ne pénètrent dans la plupart
des esprits que comme des faits isolés, sans racines, ne
répondant pas à un accroissement proportionné de l'intelligence,,
et par conséquent ne pouvant avoir une vraie fécondité. Le
lecteur les reçoit extérieurement sans se les assimiler, et ce qui
se développe en lui, ce ne sont pas les forces vives de son



16 C.-O. VIGUET

être pensant, c'est une confiance trompeuse dans une science

qui en réalité lui demeure étrangère, c'est surtout un sot

orgueil.
En théologie, il n'en est que trop souvent de même. Que de

gens qui se croient des théologiens critiques, et qui s'en

vantent, pour répéter sans examen les conclusions et surtout les

négations de certaines écoles, mais qui seraient bien embarrassés

s'il leur fallait discuter contradictoirement les points
qu'ils tranchent avec une désinvolture d'autant plus dégagée de

scrupules qu'ils ont moins pesé les difficultés des questions
Notre théologie française souffre cruellement de cette science

toute d'apparence et de surface, rendue facile par les richesses

que l'Allemagne met à notre disposition ; c'est un de ses

plus tristes fléaux que cette fatuité ignorante, revêtue d'un
mince vernis d'érudition que lui fournit à contre-cœur Tubingue

ou Heidelberg.
2. Ensuite, la théologie dont nous parlons a pour organe

une langue qui n'est pas la nôtre et qui diffère profondément
de celle que nous employons. Ce n'est pas là, comme on pourrait

le croire, un fait purement extérieur. La langue,
manifestation de l'esprit, créée par lui pour lui servir d'organe,
exerce à son tour une réaction puissante sur l'esprit, sur son

développement et sur ses habitudes. Ecrire en allemand, c'est

penser en allemand, c'est entrer, inévitablement et intimement,

dans une forme particulière de l'esprit humain, forme

qui a son caractère propre et spécifique.
Au moyen âge, la théologie n'avait dans toute l'Europe qu'une

seule langue, le latin. Par cet emploi d'une langue unique,
mais morte, elle se plaçait à la fois au-dessus des différences
nationales et en dehors de la vie commune et réelle. La
réformation a porté atteinte à cette unité ; cependant le latin ne
fut pas détrôné aussitôt, il fut encore la langue principalement
employée par les savants du XVIe et du XVIIe siècle. De nos

jours il est presque entièrement abandonné, et la théologie, à

l'exemple des autres sciences, parle les diverses langues des

nations chez lesquelles elle est cultivée. Elle y a gagné plus
de vie, plus de sentiment de la réalité ; il n'était certainement



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 17

pas bon que la théologie et la religion eussent deux idiomes
différents. D'autre part, elle y a perdu non-seulement en

unité, mais encore en indépendance ; elle est devenue plus
accessible aux influences nationales ; elle a reflété plus docilement

des particularités de race, de mœurs, de culture ; elle

est par conséquent moins apte à se transporter d'un milieu
dans un autre.

3. Si de l'organe nous passons à l'esprit dont il est la

manifestation, nous rencontrons un trait souvent. signalé, et dont
l'influence est considérable. L'esprit allemand, plus spéculatif

que le nôtre, se préoccupe des principes, mais peu de leur
application. Une séparation complète entre la théorie et la

pratique ne lui répugne pas. Il en résulte un double fait :

d'abord, la vie ne contrôle pas la spéculation ; celle-ci peut
aller et s'égarer bien loin sans recevoir ces avertissements

humbles, mais décisifs, que la pratique seule peut lui donner.
Ensuite la spéculation, à son tour, ne prétend pas traduire en

résultats positifs les conclusions auxquelles elle est arrivée,
si bien que le même homme peut, comme savant, penser
d'une façon, et comme chrétien, agir d'une façon qui nous
paraît tout opposée. N'a-t-on pas vu le célèbre F.-Chr. Baur,
après avoir passé sa vie à attaquer de toutes les forces de sa

science l'authenticité du quatrième évangile, trouver, sur son

lit de mort, un appui solide pour sa foi dans des déclarations
du Sauveur que lui fournissait ce même évangile, et citer ces

paroles, sans la moindre hésitation, comme le fondement
assuré de son espérance et de sa paix

Notre esprit est tout autre ; il est plus conséquent, ou plus
impatient. Il ne peut pas supporter cette scission entre le
domaine des idées et celui de la réalité ; l'un lui paraît devoir
être l'image de l'autre, et il a hâte que cette ressemblance
s'effectue. Aussi le mouvement des idées a-t-il chez nous des
effets bien plus sensibles qu'en Allemagne ; leur contre-coup
sur la vie pratique est beaucoup plus prompt, leurs
conséquences positives plus immédiates et plus graves ; doit-on
s'étonner, dès lors, si, la vivacité plus méridionale des caractères

aidant, la passion vient souvent accentuer les conflits, et
THÉOL. ET PHIL. 1875. 2



18 C.-O. VIGUET

transformer en luttes pénibles ce qui, chez nos voisins,
demeure simple discussion

4. A ces caractères généraux, imprimés à la théologie
allemande par la langue qu'elle emploie et l'esprit de la race au
sein de laquelle elle se développe, il faut en ajouter de plus
particuliers, se produisant par l'effet même du travail qui lui
donne naissance, et d'abord ceux qui résultent de la philosophie

avec laquelle elle se trouve en étroite connexion. On a

dit qu'au moyen âge la philosophie était la servante de la
théologie, cincillà theologies. Il faut convenir qu'elle a pris
largement sa revanche dans les temps modernes. Depuis le
XVIIe siècle, constamment, la philosophie régnante en

Allemagne a exercé sur la théologie une autorité réelle et une
profonde influence '. Si nous adoptons une théologie
allemande, celle-ci ayant subi dans sa formation l'action d'une
philosophie allemande, nous nous trouvons entraînés nous-
mêmes, d'une manière implicite, indirecte, si l'on veut, mais
d'autant plus irrésistible peut-être, dans le même courant. Nous

sommes ainsi placés dans cette situation, anormale assurément
et grosse de dangers, qu'une philosophie, née dans des
conditions différentes des nôtres et d'un mouvement des esprits
auquel nous n'avons point de part, s'introduit dans notre

propre mouvement intellectuel pour en usurper la direction.
5. Mais si la philosophie agit puissamment sur la formation de

la théologie, la vie religieuse et ecclésiastique est le sol même
dans lequel celle-ci s'enracine et d'où elle tire la sève qui la

nourrit. A cet égard encore la théologie allemande est bien

éloignée de nous; la vie religieuse à laquelle elle se rattache
diffère beaucoup de la nôtre ; elle a été influencée par des

' La déclaration suivante du professeur Hagenbach est remarquable et
mérite d'être attentivement pesée : « On peut affirmer qu'un catholique
allemand ayant reçu une culture scientifique s'entendra beaucoup plus
facilement sur certaines notions fondamentales avec un protestant
allemand, que celui-ci avec un de ses coreligionnaires français ou anglais.
Protestants et catholiques, comme des frères jumeaux, se sont allaités
au même sein, a celui de la philosophie allemande, bien que chacun ait
élaboré différemment la nourriture qu'il y a puisée. « {Die Kirchengesch.
des XVUIund XIX Jahrhunderts, IIer Th., 3e Aufl. s. 452.)



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 19

souvenirs, des traditions, des habitudes que nous ne partageons

pas, tandis que nos habitudes, nos traditions, nos
souvenirs lui sont entièrement étrangers. Les Allemands nous
connaissent mal et se mettent peu en peine de nous connaître.
Quelques faits, de peu d'importance en eux-mêmes, mais
significatifs comme indices, serviront d'illustration et de preuve
à ce que je viens d'avancer.

Vous chercheriez vainement le nom de Benedict Pictet dans

la volumineuse histoire des dogmes de Baur, dans celle de

Baumgarten-Crusius, dans les histoires de l'église de Kurz, de

Hase et de Guericke, même dans celle du réformé Ebrard.
Il est mentionné en passant dans celle de Gieseler, mais pour
y être classé et apprécié au moyen d'un rapprochement
inexact '.

Voici un exemple non moins frappant. La fameuse Formula
consensus helvetici a joué, comme chacun le sait bien parmi
nous, un rôle considérable dans l'histoire théologique et

religieuse des églises suisses ; et, hors de notre patrie, elle a eu

un retentissement étendu dans l'Europe réformée. Baur ne
donne à son sujet que ce bref et étrange renseignement :

« C'est contre la tendance libérale des docteurs de Saumur

que fut surtout dirigée la Formula consensus, rédigée en

Suisse par Heidegger, dans l'année 1720; elle occasionna

beaucoup de débats et fut enfin supprimée*. » Or, en 1720,

Heidegger, le rédacteur de ce symbole, comme le dit très

bien Baur, était mort depuis vingt-deux ans (1698), et la
formule admise officiellement par les églises suisses depuis

quarante-cinq ans (1675 à 1678) avait été supprimée à

Genève dès 1706. Baur a évidemment confondu le moment de sa

rédaction avec l'époque bien plus tardive où elle a commencé

' Gieseler, Lb. der Kirchengesch., IV, 289. Il est juste de citer une
honorable exception. Lorsque le docteur Twesten a publié a Berlin, 1863,

une édition du Compendium locorum theologicorum de L. Hutter, voulant
sur quelques points mettre en regard de la doctrine luthérienne la
conception réformée, il a ajouté au texte de son auteur des extraits du

Compendium theologiœ donné en 1626, par le professeur bâlois J. Wolleb, et
de la Theologia Christiana de Pictet.

• Baur, Vorlesungen über die Dogmengesch., HI, 143.



20 C.-O. VIGUET

à susciter des troubles graves dans le Pays de Vaud. Si j'ai cité

de préférence l'illustre chef de l'école de Tubingue, c'est

que l'autorité dont il jouit comme historien repose sur une

érudition sérieuse et une connaissance des sources ordinairement

étendue et exacte.

Que doit-on conclure de ces faits, qu'il ne serait pas
difficile de multiplier? Pas autre chose que ceci : les théologiens
allemands ne tiennent compte de nos églises, de leurs besoins,
de leur vie, de leur histoire, que d'une manière tout accessoire

et assez superficielle; nous restons des étrangers pour
leur théologie : celle-ci, par une conséquence inévitable, n'est-

elle pas dans la même mesure une étrangère pour nous?
6. Enfin cette dernière assertion se justifie encore si l'on

remarque que la théologie allemande est presque tout entière

luthérienne; ses doctrines sont celles de la confession d'Augsbourg,

et plus précisément encore de la Formule de concorde,
et elle a conservé remarquablement intacts l'esprit et les

tendances, qui, dans le protestantisme, ont de bonne heure distingué

ce rameau de celui auquel nous appartenons, du rameau
réformé.

On peut d'abord signaler une différence, un peu flottante,
difficile à formuler, mais très réelle, dans la manière de saisir
le rapport des deux principes protestants : le principe matériel
de la justification par la foi, et le principe formel de l'autorité
unique de l'Ecriture. Tandis que la théologie réformée cherche
à donner aux deux principes une égale valeur, parfois même
a fait prédominer le principe formel, chez les luthériens, le
principe matériel tend à l'emporter. Il en résulte que dans

leur conception scientifique et surtout dans leur usage
ordinaire, l'Ecriture est considérée et employée autrement que ne
le comporte notre point de vue et nos traditions ecclésiastiques.

Les questions relatives au péché et à la grâce donnent lieu
à une seconde différence. Si l'on consulte sur ce point
fondamental les documents primitifs et authentiques des deux
confessions, on aurait peine sans doute à discerner deux doctrines
nettement divergentes, mais les tendances sont autres, et la



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 21

théologie luthérienne en a contracté une couleur, ou tout au
moins une nuance qui ne s'harmonise pas avec la conception
réformée.

La doctrine des sacrements, la notion même du sacrement
et l'importance qui lui est attribuée dans l'œuvre du salut et
dans la vie chrétienne, constituent un trait du luthéranisme
trop caractéristique pour qu'il soit nécessaire d'y insister.
Mais remarquez, messieurs, que les vues luthériennes sur
le sacrement s'ajoutant à la tendance que nous indiquions tout
à l'heure, à un sentiment moins net de l'action de la grâce,
entraînent tout un ensemble de conceptions qui s'écartent
sensiblement des nôtres sur la conversion, sur la définition
de ce qu'est un chrétien, sur la composition de l'église et sur
ce qu'on peut appeler le nationalisme chrétien et ecclésiastique.

C'est encore à la doctrine des sacrements et notamment à

celle de la sainte cène que se relie étroitement la christologie
luthérienne. Fortement influencée par l'idée étroite et matérielle

dont Luther et ses adhérents stricts semblent avoir été

obsédés, elle a versé dans un certain docétisme. Ce point de

vue a provoqué et provoque maintenant des réactions, justifiées

dans leur origine, mais imprudentes dans leurs procédés
et exagérées ou même entièrement fausses dans leurs conclusions

en sens inverse. Aussi toute la question christologique se

pose en Allemagne avec une gravité et dans des termes qui
n'auraient pas de raison d'être en partant du dogme réformé.
La transporter chez nous telle quelle, se serait la dépayser et
la dénaturer.

Cherchons à résumer l'idée générale ressortant des observations

que nous avons successivement présentées. Les caractères

de la théologie allemande que nous venons de rappeler
nous autorisent à conclure qu'elle ne se rattache pas intimement

à notre foi et à notre vie religieuse, à cette vie qui
découle dans nos églises des doctrines spéciales qu'elles professent,
des circonstances qu'elles ont traversées et des expériences
qu'elles ont faites pendant trois siècles et demi d'existence. Or
la théologie d'une église doit avoir sa base dans la foi et la vie



22 0-0. VIGUET

de cette église, elle en doit être l'élaboration scientifique, la

systématisation. La théologie allemande, née ailleurs, répondant

à des besoins qui ne sont pas exactement les nôtres, ne

saurait donc, sans de graves dangers, être importée dans nos

églises; elle n'y vivrait que d'une vie extérieure et factice, et

que verrait-on bientôt se produire? La foi et la science, ne

procédant pas des mêmes origines, ne pourraient se reconnaître

et s'associer dans leur marche, elles suivraient chacune

sa voie à part, se suspectant et s'accusant l'une l'autre, au lieu
de s'entr'aider et de se soutenir. On le verrait, et même on l'a
déjà vu.

III

En présence de cette situation difficile et périlleuse, qu'avons-
nous à faire? L'idée d'échapper à ces inconvénients en

fermant nos portes à la théologie allemande, en l'ignorant ou en

la repoussant, ne viendra certainement à aucun de vous,
messieurs. Ce remède, fût-il possible, serait pire que le mal;
il nous priverait de ressources précieuses et d'armes toutes

préparées et puissantes pour le bon combat; nous y perdrions
plus de vérité encore que d'erreur, et l'ignorance, en aucun

genre, a-t-elle jamais rien guéri, rien préservé efficacement?

Il faut non pas ignorer, mais connaître bien, connaître de

manière à dominer l'influence, à posséder cette théologie au lieu
d'en être possédé, connaître assez à fond pour être à même de

critiquer, de juger, de choisir. Il faut, en outre, à cet élément

qui n'est fâcheux que s'il est prépondérant, opposer d'autres
éléments qui lui fassent contrepoids, si bien que les uns et les

autres concourent à un équilibre des forces stable et judicieux.
C'est dire que nous devons ne plus vivre d'emprunts, mais

diriger nos efforts vers la création d'une théologie originale,
d'une théologie qui nous appartienne en propre et qui soit
sortie des entrailles mêmes de nos églises. Elle ne sera pas
incolore comme un mélange, ou bariolée comme un vêtement
cousu de pièces de rapport, elle aura sa couleur. Pour la
désigner, on n'aura pas à inventer quelque vocable nouveau : elle



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 23

portera le nom honorable et honoré sous lequel l'histoire nous

connaît, le nom de réformé.
Afin d'assurer son originalité et son indépendance, cette

théologie devra contrebalancer l'influence qu'exercerait
inévitablement sur elle la théologie qui lui vient toute préparée du
dehors par un retour énergique aux sources de la doctrine,
j'entends surtout celles de ces sources qu'elle possède en commun

avec toute l'église chrétienne, celles auxquelles tout
théologien, quelle que soit d'ailleurs sa spécialité ecclésiastique
ou confessionnelle, doit puiser : l'Ecriture sainte en première
ligne, et bien au-dessous d'elle les anciens docteurs.

Une étude approfondie de l'Ecriture, l'histoire et la comparaison

des livres qui la composent, l'analyse de son contenu,
l'exégèse en un mot dans ses diverses branches, constitue le
fondement indispensable, le seul fondement solide de l'édifice
théologique. Si donc nous voulons avoir une théologie qui soit
à nous, il faut d'abord que nous fassions notre exégèse, que
nous la fassions, et non que nous en adoptions une en nous
appropriant les résultats auxquels d'autres sont parvenus
avant nous. Il est impossible, j'en conviens, de ne tenir aucun
compte des travaux immenses et souvent si beaux dont cette
discipline est redevable aux savants allemands. Ce serait une
prétention déraisonnable que de vouloir refaire, sans les
consulter, ce qu'ils ont déjà fait. Mais, en nous servant de leurs
ouvrages, sachons ne pas nous y asservir; en faisant de leurs
commentaires des secours pour notre étude, n'en faisons pas
l'objet même de cette étude ; l'objet de l'étude doit être l'Ecriture,

directement, et, sans rien ignorer de ce qui peut porter
la lumière dans ses profondeurs, c'est à la contempler, elle, à

la sonder, à la fouiller dans tous les sens que nous devons

consacrer nos meilleurs efforts.

Rappellerai-je que pour être en état de l'étudier ainsi avec
profit, il est indispensable de posséder un instrument que nous
avons trop négligé : des connaissances philologiques exactes
et précises Ah que nos élèves se le disent bien dès le début, de

leurs études, que nos jeunes pasteurs ne l'oublient pas, qu'ils
en croient les regrets de beaucoup de leurs prédécesseurs:



24 C.-O. VIGUET

savoir mal les langues sacrées, n'avoir de leurs principes et de

leurs éléments que des notions incomplètes ou vagues, est une
lacune qu'il est difficile de combler plus tard, et qui, si elle
n'est pas comblée, se fait sentir péniblement dans toute la
carrière théologique.

Les anciens docteurs, ceux qui, antérieurs aux grandes
scissions ecclésiastiques, appartiennent à la chrétienté tout
entière, et à qui la vénération des siècles à donné le titre de

Pères de l'église, fournissent aussi à la science une source à

laquelle il est utile de recourir. Je connais la sentence
sommaire et dédaigneuse dont ils ont été frappés en bloc par un
homme dont on ne saurait pourtant suspecter ni l'intelligence,
ni l'érudition; mais unef'boutade n'est pas un jugement1. La
série des Pères, depuis Clément de Rome et Ignace d'Antioche
jusqu'à Grégoire le Grand, présente des esprits du premier
ordre, dans le domaine de la pensée et de la science comme
dans celui de la foi, et parmi eux deux ou trois génies qui
prennent rang au nombre des phares lumineux de l'humanité.
Ne nous inclinons pas servilement devant eux, ne leur
attribuons pas une autorité positive à laquelle ils n'ont aucun droit;
mais où, si ce n'est auprès d'eux, trouverions-nous une chaîne

ininterrompue de témoins nous instruisant en détail de ce qu'a
été la foi et la vie de l'église pendant tout le premier tiers de

son existence, pendant la période de la lutte contre le
paganisme, des grands débats dogmatiques et aussi des premiers et
funestes écarts? Que des esprits, rendus délicats à l'excès par
les raffinements de notre époque, se rebutent de leur forme
souvent inculte, de leur pensée parfois grossière, parfois subtile,

de leurs préjugés, de leurs faux raisonnements, de leurs

1 « Il est de mode de parler des Pères avec respect, souvent même avec
admiration ; mais il est de fait qu'aucune littérature ne compense autant
de sottises par aussi peu de beautés. Si l'on excepte deux ou trois personnalités

dont la vigueur s'élève au-dessus du niveau commun, si l'on niet
de côté un livre admirable, un seul, les confessions d'Augustin, on ne
rencontre guère, parmi les écrivains dont il s'agit, que la faiblesse, l'absurdité

ou l'emphase- » E. Schérer. Revue de Théologie, X, 196-197.

Voyez aussi, du même auteur : Etudes critiques sur la littérature don

ternporaine. Paris, 1863. pag. 198 et 202.



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 25

erreurs, qu'ils ne daignent pas prendre la peine de percer cette
écorce pour trouver au-dessous la chaleur et la vie, je le
comprends ; mais, qu'on le sache, ni des historiens, ni des

critiques, ni des dogmaticiens, ni des moralistes, ni des théologiens,
en un mot, ne peuvent se passer de l'étude des Pères, et

quiconque aspire à se faire une théologie ou à renouveler celle

qu'il a reçue, doit les connaître, et ne tardera pas à les aimer.
Mais la théologie dont nous appelons la formation,

messieurs, n'est pas une théologie quelconque; elle doit avoir,
nous l'avons remarqué déjà, sa couleur propre, déterminée

par le milieu dans lequel se déploie notre vie religieuse, par la

province historique et bien définie du domaine chrétien à

laquelle notre naissance peut-être, mais certainement aussi

notre libre adhésion nous a rattachés, elle doit être une théologie

réformée.
Comment lui maintiendrons-nousce trait distinctif? Il n'y a

qu'un moyen pour cela : à l'étude générale du christianisme
joindre l'étude spéciale du christianisme protestant réformé;
apprendre à connaître intimement l'origine de nos églises, leur
histoire, leurs doctrines caractérisques, les documents de leur
foi, leurs principaux docteurs ; chercher, comme l'écrivait si

bien il y a trois mois M. le professeur Sardinoux1, à « renouer
la chaîne des traditions savantes de notre église, brisée depuis
bientôt deux siècles par le malheur des temps. » Cette chaîne,
à laquelle il s'agit de ressouder nos premiers anneaux, s'est

prolongée forte et bien liée depuis Farei jusqu'à Benedict Pictet,

depuis le premier quart du XVIe siècle jusqu'à la fin du

XVIIe. Quelle mine féconde et intéressante à explorer Que

d'hommes plus célèbres que vraiment connus, que d'ouvrages
riches de foi et de science, que de documents précieux à

analyser et à comparer
Nos réformateurs de langue française se présentent d'abord :

Farei, Calvin, Viret; à leurs noms s'associent naturellement
ceux des fondateurs de la communion réformée en d'autres

pays : Zwingli, Œcolampade, H. Bullinger, P. Martyr, M. Bucer,

et, avec quelques réserves, celui du savant Mélanchthon,

1 Revue Revue théologique. Juillet 1874, pag. 4.



26 C.-O. VIGUET

cet homme sympathique, au cœur aimant, au caractère un peu
faible, à l'intelligence ouverte, qui, en dépit des ultra-luthériens,

forme le trait d'union entre Luther et Calvin, entre la
confession d'Augsbourg et la confession réformée. Dans la vie
et les écrits de ces hommes, nous pouvons étudier sous ses

traits vivants et dramatiques le mouvement des esprits au
milieu de nos églises en formation ; dans les confessions de foi
de la même époque nous trouvons, sous une forme arrêtée,
précise, officielle, les résultats de ce mouvement. Bien plus
nombreuses dans notre rameau que chez les luthériens, ces

confessions mettent en lumière avec d'autant plus de force, au
travers des variétés d'expressions, l'unité admirable de la pensée

et du sentiment chrétien.
Après cette époque si productive et si puissante, le XVIIe

siècle offrirait encore une longue liste de théologiens dont les

travaux, trop oubliés des générations suivantes, appelleraient
à leur tour une attention sérieuse de notre part.

Est-il nécessaire d'ajouter qu'il ne saurait être question de

demander à nos prédécesseurs une théologie toute formulée,
et de répéter machinalement, fût-ce en style du XIXe siècle, la
science du XVIe et du XVIIe? Ce que nous chercherons auprès
d'eux, c'est un esprit dont nous nous pénétrions; ce sont des

tendances à développer ; ce sont des lignes directrices à

prolonger, à compléter, à rectifier au besoin.
Un troisième caractère de la science à laquelle nous devons

travailler nous indique une troisième et dernière condition de

ce travail.
La théologie peut être définie la science delà vie chrétienne,

en d'autres termes, la vie chrétienne étant donnée, la théologie
expose scientifiquement et dans un ensemble systématique les

sources de cette vie, ses traits spécifiques, ses résultats. La

théologie réformée a donc pour point de départ la vie religieuse
telle qu'elle se manifeste dans le sein des églises réformées, et
si nous voulons établir une telle théologie, nous devrons étudier

la vie chrétienne qui s'est déployée dans nos églises du
passé et qui se déploie encore dans nos églises du présent ;

nous devrons suivre, par la pensée et par le cœur, le develop-



INFLUENCE DE LA THÉOLOGIE ALLEMANDE 27

pement historique de ces églises, nous maintenir en communion

étroite avec elles, en sorte que nous vivions de leur vie

et que leur esprit, qui n'est autre qu'une des manifestations

particulières de l'Esprit de Christ, nous anime et circule en

nous comme dans des membres du corps.
C'est par là, messieurs, que la théologie demeurera ou

redeviendra une science vivante, réelle, positive, au lieu de se

perdre en spéculations abstraites et vaines. C'est par là qu'elle
restera sous le contrôle bienfaisant de l'activité ecclésiastique
et religieuse, en même temps qu'elle lui servira de régulateur.
C'est par là que, tout en sachant se retirer à ses heures dans

les bibliothèques et les cabinets d'étude, elle ne sera jamais
étrangère ni à l'œuvre pastorale des conducteurs du troupeau,
ni à la piété des plus simples chrétiens, et que les églises, en

toutes circonstances, pourront trouver auprès d'elle des

lumières utiles et une vivifiante chaleur.

Si l'on nous a compris, on n'accusera pas les vues que nous

avons proposées et les vœux que nous avons émis, défavoriser
la paresse ou de tendre à discréditer les fortes études. Nous ne

voudrions rien retrancher du domaine cultivé jusqu'ici par nos

théologiens, rien interdire à leurs recherches, leur fermer
aucune porte, leur défendre aucune excursion ni aucune
conquête; nous voudrions, au contraire, étendre le champ de leurs

travaux, l'étendre non pas en empiétant sur le terrain d'autrui,
mais en défrichant de nouveau notre propre sol trop longtemps
abandonné. Il s'agit de s'affranchir, de devenir soi, et pour y
parvenir il faut certainement plus d'efforts persévérants, plus
de labeur véritable, plus d'énergie soutenue que pour copier
des modèles ou suivre des maîtres qu'on s'est donnés.

Devenir soi conquérir son individualité Nul, il est vrai, ne
se crée lui-même, au sens absolu ; c'est Dieu qui crée les
caractères et les individualités Mais dans cette œuvre primitive
et mystérieuse elle-même, il ne veut pas agir seul, il veut que
l'être qu'il façonne de sa main souveraine s'associe au travail
de sa propre formation, et, à mesure qu'il reçoit des forces,
les déploie et les affermisse en les appliquant.



28 C.-O. VIGUET

Travaillez donc, jeunes amis, vous qui êtes encore au seuil
de la carrière, travaillez à vous former vous-mêmes, travaillez
à devenir les organes libres et intelligents, en même temps

que fidèles, des églises auxquelles vous appartenez, travaillez
à donner à ces églises une théologie qui, sortie de leur sein,

exprime leur foi et leur vie ; elle sera, comme la vérité,
ancienne et nouvelle : dans quelle mesure et comment? ce sera
à vous de nous le montrer.

Et nous, messieurs, qui sommes à l'œuvre déjà, sans que les

résultats aient encore répondu à nos vues, nous, attristés peut-
être par les expériences que nous avons faites, par des tentatives

qui n'ont pas abouti, par l'épreuve souvent renouvelée
de notre faiblesse, ne perdons pas courage, continuons à

travailler en regardant en haut. C'est le Seigneur qui nous a assigné

notre tâche, et ce qu'il veut, ce que nous voulons aussi, c'est que
notre œuvre le glorifie. Ne perdons pas de vue ce but qui est

la source même de notre force; sachons accueillir avec joie et

soutenir de notre sympathie, dussent-ils avoir des idées un

peu différentes des nôtres, les collaborateurs qui nous arrivent
et qui seront bientôt nos successeurs, et souvenons-nous que
rien de ce qui se fait pour la vérité, c'est-à-dire pour Christ,
et dans l'amour de la vérité, c'est-à-dire de Christ, ne saurait
être perdu.

C.-O. Viguet,
prof, théol.


	De l'influence de la théologie allemande sur la théologie des églises réformées de langue française

