
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La crise théologique en Amérique : ou le scepticisme moderne

Autor: Blauvelt, Auguste

Kapitel: I: Ce qu'il est en lui-même et ce qu'il signifie pour nous

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE
ou

LE SCEPTICISME MODERNE'

I. Ce qu'il est en lui-même et ce qu'il signifie pour nous.

Par scepticisme -moderne nous entendons non-seulement
cette incrédulité qui nie le christianisme, mais aussi cette
croyance positive à quelque forme de foi, religieuse ou autre,
hostile au christianisme, dont l'influence prépondérante se fait
aujourd'hui sentir à un si haut degré dans les pays chrétiens
de l'ancien monde. Avant de rechercher en quoi une forme
particulière du scepticisme peut nous intéresser pratiquement
en Amérique, deux ou trois points réclament notre attention.
Et d'abord : est-il vrai qu'il existe aujourd'hui à l'endroit du
christianisme une certaine incrédulité, et à l'égard de quelque
forme de foi religieuse ou autre, hostile au christianisme,
des croyances largement répandues dans les contrées
chrétiennes dont nous parlons? Par exemple, qu'en est-il en

Angleterre?
« A ce moment, disait Froude en 1863, un doute général

s'avance comme un ouragan qui obscurcit le ciel. Ceux qui
tiennent le plus obstinément à la foi dans laquelle ils ont été

' Le travail que nous reproduisons ici, publié vers la fin de l'été
dernier dans un recueil littéraire des plus répandus des Etats-Unis, Scrib-
ner's Monthly, a provoqué une de ces émotions profondes qui font événement

et amènent une crise. C'est à ce titre seulement que nous le
reproduisons ici, nous réservant de l'apprécier prochainement peut-être,
en signalant les controverses auxquelles il a donné lieu. Disons seulement

que la Revue ne doit en rien être rendue solidaire du supranaturalisme

rationnel qui s'étale à la fin de cet article avec une complaisance
et une naïveté qui sont vraiment d'un autre monde.



400 AUGUSTE BLAUVELT

élevés, confessent eux-mêmes leur anxiété. Us savent ce qu'ils
croient, mais pourquoi ils le croient, ou pourquoi ils
demanderaient aux autres de le croire, ils ne peuvent le dire, ou ne

peuvent tomber d'accord sur ce point. » « Aucun de ceux qui
savent, disait Liddon en 1866, ce qui fait le sujet de la conversation

journalière, et qui sont quelque peu au courant du ton
de quelques-uns des principaux organes de l'opinion publique,
ne peut douter du fait d'un ébranlement général de la foi

religieuse. » Nous voyons de même le Rév. lord évêque de

Gloucester et Bristol parler en 1870 des « formes courantes de

l'incrédulité chez les classes instruites ; » du « scepticisme et
de l'incrédulité qui ont été pendant ces dernières années
distinctement observables dans toutes les classes, » et d'autre
part, « des hommes des degrés inférieurs de la société qui
sont exposés aux dangers menaçants produits par cette diffusion

habilement opérée des principes incrédules, l'un des signes
les plus tristes et les plus sérieux de notre époque..» Le Rév.
lord évêque de Winchester disait plus récemment encore :

« Le doute est partout ; des tendances sceptiques se drapent
de la forme narrative; elles éclatent dans des essais; elles
colorent notre philosophie physique; elles se mêlent à notre
théologie courante même. »

Le 21 décembre 1872 encore, le premier ministre Gladstone
disait dans un discours à l'université de Liverpool : « Dans

une occasion comme celle-ci, j'aurais désiré, mes jeunes amis,
ne pas m'arrêter d'une manière marquée sur les difficultés

que vous aurez à rencontrer. Mais les circonstances du temps
ne sont point ordinaires ; et l'une d'entre elles est si importante

que la jeunesse ne peut longtemps jouir à son égard de

son privilège d'ignorer le mal; le mal est en même temps si

formidable que la jeunesse a réellement besoin d'être prévenue

du danger: je fais allusion à l'extraordinaire et vaniteuse
manifestation dans notre temps, et spécialement dans l'année
qui va finir, des formes les plus extrêmes d'incrédulité. »

Quelque mauvaise que fût la situation du christianisme
traditionnel en Angleterre en 1863, elle est donc encore plus
alarmante aujourd'hui. El ce qui est vrai de l'Angleterre à



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 401

cet égard est plus ou moins vrai également de toutes les

autres contrées chrétiennes de l'ancien monde.
Ceci nous amène à considérer un autre point d'une grande

importance, savoir si cet ébranlement presque universel dans
les autres pays chrétiens, touche à quelque dogme du
christianisme suffisamment vital et fondamental, pour exciter
l'alarme en Amérique, à supposer même qu'il en fût déjà à

gagner du terrain chez nous. « Nous ne pouvons prévoir, dit
le Rév. M. Froude, écrivain anglais, l'exacte influence des

découvertes scientifiques sur la foi religieuse de l'avenir ; mais
il est clair qu'une fois de plus les hommes vont être amenés
face à face avec les plus profondes questions de croyance
religieuse, et il est vraiment triste de constater l'absolue
ignorance du public religieux et de ses guides quant à la vraie
nature de la crise qui approche. Le fait que le dernier livre de

Darwin « la Descendance de l'homme « est venu surprendre

le monde religieux au milieu de vifs débats au sujet
de rites et de rubriques, de questions ecclésiastiques et céré-

monielles, donnait un triste augure du résultat de la bataille. »

Et le duc de Somerset n'exagère pas quand il déclare que « les

différences des sectes chrétiennes perdent leur importance
en face des problèmes beaucoup plus graves qui attirent
l'attention de la société cultivée. »

Prenons par exemple, pour commencer, l'état actuel des

sentiments et des convictions dans l'ancien monde quant à la

Bible. « L'ancienne réformation, dit Strauss, avait un avantage

en ceci que ce qui semblait alors intolérable appartenait
entièrement aux doctrines et pratiques de l'église, tandis que
la Bible et une discipline ecclésiastique simplifiée suivant ses

préceptes, offrait une compensation qui paraissait suffisante.

L'opération de trier et de séparer était aisée ; et la Bible,
continuant à être un trésor incontesté de révélation et de

salut pour le peuple, la crise quoique viobnte, n'était pas
dangereuse. Maintenant, au contraire, ce qui restait alors

comme l'appui des protestants, la Bible même, avec son
histoire et ses enseignements, est mise en question ; le triage
doit maintenant être appliqué aux propres pages de l'hisloire.

THÉOL. ET PHIL. 1874. 26



402 AUGUSTE BLAUVELT

Ce n'est pas tout : il n'y a pas bien longtemps, les amis de Christ,
à Brème, sentirent le devoir de faire des efforts spéciaux pour
« éveiller ou affermir par le moyen de séances scientifiques
populaires une plus large conviction de la vérité de l'ancienne
foi à la Bible. » Bien plus: « Il serait inutile de nier, observe
le Rév. C.-A. Row, que des questions du plus profond intérêt
ont été soulevées au sujet des deux Testaments ; il est impossible

de refuser de les écouter, et tarder à le faire est dangereux

pour la foi des multitudes. Plusieurs de ces questions
sont de la plus sérieuse importance, et n'ont pas encore été

l'objet d'une investigation complète, elles n'ont pas reçu une
solution adéquate. Les multitudes sentent ces difficultés, et

soupirent après leur solution. » « La vérité de l'histoire de

l'évangile, dit Froude est maintenant (1863) plus généralement
mise en doute en Europe que jamais depuis la conversion de

Constantin. Tout homme habitué à penser qui a été élevé

en chrétien, et désire rester un chrétien, mais qui connaît

quelque peu ce qui se passe dans le monde, voudrait qu'on lui
dît quelle preuve le Nouveau Testament peut invoquer en sa

faveur. L'état de l'opinion prouve de lui-même que les
arguments présentés jusqu'ici ne produisent aucune conviction.
Toute autre histoire miraculeuse est discréditée comme
légende, quelle que soit l'autorité sur laquelle elle semble

reposer. Nous réclamons qu'on nous montre de bonnes raisons

pour maintenir la grande exception Nous ne pouvons
qu'espérer et prier que quelqu'un puisse nous donner une
édition des évangiles dans laquelle les difficultés ne soient ni
éludées avec une négligence commode, ni présentées avec

une indifférence affectée. On annonce un commentaire de

l'Ancien et du Nouveau Testament. Si ces difficultés sont traitées

d'une manière honnête et avec succès, l'église peut recouvrer

sa suprématie sur les intelligences du pays : sinon l'archevêque

qui en a pris le commandement aura conduit le vaisseau

directement sur les récifs. »

Depuis que Froude a écrit cela en 1863, l'Angleterre a pu
profiter d'une partie du commentaire de Speaker, auquel il est
fait allusion plus haut, et des divers autres ouvrages de valeur



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 403

sur la question biblique moderne. Mais, dit le duc de Som-

merset, en 1871 : « Les savants efforts pour dissiper l'obscurité
ont accru le doute. » — « Avec un ardent désir d'arriver à

quelque résultat satisfaisant, l'étudiant examine histoires du
christianisme, introductions au Nouveau Testament, harmonies

des évangiles, ouvrages d'apologétique, vies de Jésus,
traités sur la nature et la personnalité de Christ et autres
ouvrages dont le but est d'éclairer ce mystérieux sujet. Après
tout son labeur, il s'aperçoit que l'histoire devient de moins en

moins distincte, à mesure que l'investigation est plus profonde
et plus rigoureuse. Chaque nouvelle publication prouve que
son auteur estime les précédentes explications fausses ou
insuffisantes ; et sa réfutation des solutions précédentes est
ordinairement la partie la plus concluante de son ouvrage. L'étudiant

est malgré lui forcé d'admettre que les matériaux pour
une vie de Jésus digne de confiance, n'existent pas. » En d'autres

termes, sur la question des Ecritures et même sur celle
des évangiles eux-mêmes, les savants marquants en Europe
sont aujourd'hui, et en nombre qui augmente constamment
d'année en année, plus profondément plongés dans un doute
sans espoir, dans le scepticisme. »

Et maintenant un dernier pas de plus: « De nouvelles
hypothèses spécialement au sujet des trois premiers évangiles, dit
Strauss, se succèdent avec tant de rapidité, et sont soutenues
et attaquées avec tant d'acharnement, que nous oublions

presque qu'il y a quelque chose d'autre à considérer ; et la
controverse menace si bien d'être sans fin, que nous commençons
à désespérer d'arriver jamais à une claire compréhension quant
au problème capital. Il consiste en ceci : que dans la personne
et les actes de Jésus on ne tolère aucun reste de supranaturalisme,

rien qui puisse peser sur les âmes du poids d'une autorité

arbitraire inscrutable. » C'est-à-dire, d'après l'aveu de

Strauss, que les récentes attaques sur les Ecritures visent à

travers les Ecritures elles-mêmes les miracles de Christ. Et
non-seulement cela, mais ces attaques, même par rapport aux
miracles de Christ, ont encore un but plus profond, celui de

dépouiller le monde chrétien de la foi en Christ lui-même,



404 AUGUSTE BLAUVELT

comme personne surhumaine, dans une relation d'autorité
surhumaine et divine avec la vie présente et la destinée future des

hommes. Et il est presque inutile d'ajouter que pour des foules

immenses, spécialement en Europe, les miracles de Christ ne

sont aujourd'hui que des additions mythiques à sa vie réelle
ou de simples tours de thaumaturge, auxquels il s'est prêté
plus ou moins, jusqu'à engager même sa responsabilité. Du

reste c'est depuis longtemps un axiome des plus communs de

la nouvelle théologie européenne que Jésus n'était qu'un simple
homme.

Dans un article sur « les miracles de Christ considérés

scientifiquement ' » nous relevions et corrigions l'erreur très répandue

de ceux qui supposent que les chefs du scepticisme
moderne, tels que Strauss, Renan, Herbert Spencer, sont
panthéistes, matérialistes ou athées. Mais qu'est le Dieu de Strauss?
« A la place de Dieu, il nous offre, dit M. Gladstone, ce qu'il
appelle le Tout ou Univers. Ce Tout ou Univers n'a, nous dit-

il, ni conscience ni raison. Mais il a de l'ordre et des lois. Il le
croit propre, par conséquent, à être l'objet d'une nouvelle,et
vraie piété, qu'il réclame pour cet Univers, semblable à celle

que les dévots de l'ancienne mode accordaient à leur Dieu. Si

quelqu'un repousse cette doctrine, c'est pour la raison du Dr

Strauss une absurdité et pour son sentiment un blasphème. »

Quant au Dieu de M. Renan, il est, dit-il « l'éternel fondement, »

« l'infini, » « la substance, » « l'absolu, » « l'idéal, s « ce qui
subsiste, » « ce qui est. » C'est le père, dit-il, du sein duquel
tout sort et au sein duquel tout retourne.... Est-il libre? Est-il
conscient et absolu?.... On ne peut répondre ni oui, ni non à

ces sortes de questions. Ces termes impliquent une illusion
absolument incurable, la tendance à transporter à l'infini les

conditions de notre existence finie. — Et le Dieu de Herbert
Spencer, quel est-il? — « La cause inconnue, » « la réalité
inconditionnelle, » « la persistance de la force, » « l'être absolu, >j

« la réalité dernière, » « l'incognoscible. »

Telles sont donc, pour ne pas nous appesantir davantage sur
les détails, la gravité, l'importance vitale des points débattus

' Scribner's Monthly. Mars 1873.



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 405

entre les écoles sceptiques de l'Europe et la foi et le système
traditionnels chrétiens. Toutes les questions concernant les
formes et cérémonies purement extérieures du christianisme qui
peuvent agiter ou même constituer une secte ou une église
chrétienne, quoique vitales, sont comparativement insignifiantes.

Les questions les plus considérables du christianisme, soit
qu'elles soient encore débattues, soit qu'elles aient été
tranchées à la réformation, ne doivent pas occuper notre esprit un
seul instant à une époque aussi périlleuse pour la religion que
la nôtre. Les Ecritures chrétiennes, les miracles chrétiens, le
Christ chrétien, le Dieu chrétien, tout cela est maintenant cité
en jugement à la barre de la pensée et de la culture modernes.
Froude peut dire avec raison, au sujet des chrétiens en tous
lieux a qu'il s'agit de la vie même de nos âmes dans les questions

qui ont été soulevées. » Le Dr Uhlhorn peut ajouter que
« le débat ne porte plus sur de simples questions, telles que
de savoir si c'est telle ou telle conception du christianisme qui
est la plus exacte, mais que l'existence même du christianisme
est en cause. » Gladstone peut aller plus loin et déclarer que
« ce n'est plus seulement l'église chrétienne, la sainte Ecriture
ou le christianisme qui sont attaqués. On proclame hardiment
l'intention de faire pour la racine comme pour les branches
et de couper les liens qui, sous le nom toujours vénérable de

religion, unissent l'homme au monde invisible et illuminent
les luttes et les malheurs de la vie par l'espérance d'une patrie
meilleure. »

Après avoir ainsi bien reconnu l'existence et le caractère
fondamental de l'ébranlement religieux moderne en Europe,
arrêtons-nous un instant plus spécialement sur son influence
populaire et en réalité presque universelle. Ainsi Froude nous
parlait d'un « doute général, » Liddon d'un « ébranlement très

répandu » et l'évêque de Gloucester et Bristol du « scepticisme
et de l'incrédulité de toutes les classes, » pendant que l'évêque
de Winchester affirmait que le « doute est partout. » L'écossais

Macpherson est plus direct et plus précis encore; « Ce débat
au sujet du fondement de la foi religieuse n'est pas restreint,
dit-il, comme c'était ordinairement le cas, à certains cercles



406 AUGUSTE BLAUVELT

d'esprits spéculatifs.... La presse, dont l'influence est aujourd'hui

si puissante, a entraîné riches et pauvres, instruits et

ignorants dans ce grand conflit. » Le professeur Hurst observe

au sujet de la Vie de Jésus de Strauss que, « ayant été reproduite

en éditions à bon marché, elle fut lue par les étudiants
dans chaque université et dans chaque gymnase, par les voyageurs

sur les bateaux du Rhin ou dans les hôtels des montagnes

et par mainte famille. Les écoliers mêmes, imitant l'exemple

de leurs aînés, employaient leurs heures de loisir à cette
lecture. Les plus obscurs journaux de province en contenaient
de longs extraits, et rivalisaient entre eux pour la défense ou

l'attaque de ses thèses. Passant les frontières allemandes, cet

ouvrage fut publié complet ou abrégé dans toutes les principales

langues d'Europe. La sage Ecosse elle-même, incapable
d'échapper à la contagion, fit une édition populaire de « cette
œuvre incendiaire. » On peut en dire autant de la Vie de Jésus

de Renan, de l'Ecce Homo de Seeley, etc. Puis, comme le dit
le Dr Uhlhorn, « le cercle dans lequel sont lus les livres qui
attaquent le christianisme est comparativement restreint....
Mais le cercle où ces écrits ont au moins une influence
indirecte est bien plus grand. Cette influence s'exerce par la presse
périodique. Les journaux quotidiens et hebdomadaires, les

revues mensuelles s'emparent du sujet comme actuel et communiquent,

d'une manière brève et populaire, les prétendus résultats

de ces écrits. De là naît une sorte d'opinion publique sur
le sujet, et une certaine incertitude au moins sur la solidité des

fondements du christianisme acquiert une large influence.
M. de Pressensé fait observer que la forme de scepticisme qui
se développe est dans l'air même que nous respirons, que les

publications les plus légères lui servent d'auxiliaires, que
nouvelles et journaux rivalisent en cela; de courts articles de

revues habiles à donner grâce et piquant à la science, la
présentent avec des arguments qui ont l'air fort. Un pareil état
de chose est critique et mérite sérieuse considération. Si ceux

qui sont convaincus de la divinité du christianisme s'endorment
dans une fausse et fatale sécurité, ils doivent se préparer, dit-
il, à payer cher leur paresse, aussi bien que l'église et que



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 407

l'humanité, qui ont réciproquement besoin l'une de l'autre; on
n'entendra plus que la voix du scepticisme et les désastreuses
assertions de l'incrédulité passeront pour des axiomes. Le

temps est arrivé de le dire maintenant : en Amérique aussi,
ceux qui sont convaincus de la divinité du christianisme ne
doivent pas se faire illusion comme si cet état critique des

choses n'appelait la sérieuse attention que de l'Angleterre, de

l'Allemagne et de la France. Comme le remarquait déjà en
1865 le professeur Hurst: «. Il y eut un temps où le rationalisme

n'intéressait l'église protestante qu'en Allemagne. Mais

ce jour est passé maintenant ; il a pris une importance qui ne
saurait être méconnue par des pasteurs américains. »

Déjà en 1865 le professeur Fisher déclarait que « plus d'un
savant chrétien se faisait illusion sur la force comparative du

parti incrédule. Ils ne prennent pas garde àia forme plus subtile

que le scepticisme a revêtue. Ils ne s'aperçoivent pas qu'il
nous entoure comme une atmosphère. Ils ne se doutent pas
avec quelle profusion les semences d'incrédulité sont répandues

par des livres et des journaux qui trouvent le meilleur
accueil même dans des familles chrétiennes. Ils ne saisissent

pas l'importance du fait qu'un si grand nombre de guides de

l'opinion sont, pour ce qui ne concerne pas proprement la
religion, partisans de l'école sceptique ou pour le moins en

exposent les idées. »

Depuis 1865, toutes les plus profondes et savantes formes de

l'incrédulité européenne ont passé sur nos côtes par un millier
de canaux divers : livres, journaux, orateurs, rapports internationaux,

etc., etc., on peut presque le dire, avec l'arrivée de

chaque navire. Le vrai point de vue cependant pour juger notre

position relativement au scepticisme moderne de l'Europe
n'est pas de considérer ce qui concerne son état actuel ici,
mais le degré de préparation du peuple en vue de ses rapides
progrès futurs dans notre pays. Le professeur Tyndall disait
dans son banquet d'adieu : « L'intérêt montré en faveur de mes
conférences ne peut avoir été l'œuvre d'un moment. Toute
manifestation pareille de sympathie publique doit avoir son

prélude, durant lequel les esprits se préparent. Alors, au mo-



408 AUGUSTE BLAUVELT

ment marqué, arrive quelqu'un qui, par hasard, touche un
ressort qui permet à une tendance de se traduire en faits, à c-1

qui n'était que virtuel de devenir actuel. L'intérêt manifesté
a été en réalité l'œuvre des années.... Le terrain a été préparé
et la bonne semence répandue longtemps avant que je vinsse
chez vous. » On se souviendra cependant que Tyndall ne vint
pas chez nous simplement en physicien, mais en physicien qui
avait déjà pris auparavant une position bien décidément
antichrétienne sur beaucoup de questions vitales en religion. Le

Popular Science Monthly nous rappelle entre autres que «juste
au moment de partir Tyndall s'était exposé à la réprobation
d'une grande partie du public en consentant à recommander le
traité du Dr Thompson qui proposait le fameux « jaugeage des

prières*. » Il devint ainsi l'objet de vives attaques du monde

religieux, et l'opposition qui s'éleva contre lui fut telle, qu'on
supposa que cet acte lui coûterait ses auditoires américains. »

Bien plus, durant le cours même de ses conférences ici, le
professeur Tyndall ne s'est pas donné la moindre peine pour
déguiser ses doctrines anti-chrétiennes. Au contraire, presque
dans ses premières phrases d'ouverture il proclama que: «Toutes

les notions humaines de la nature ont quelque fondement
dans l'expérience de l'homme. La notion de volonté personnelle
dans la nature a également cette base. Dans la fureur et le
calme des phénomènes naturels le sauvage voyait la reproduction

des changements de sa propre humeur et, en

conséquence attribuait ces phénomènes à des êtres de mêmes
passions que lui, mais infiniment supérieurs à lui en pouvoir. »

Ici l'un de nos principaux journaux religieux, le Christian
Intelligencer s'écrie avec une sorte de sainte horreur: « Voici
deux phrases, dans une leçon sur la lumière, qui ruinent pour
nous de fond en comble toute la foi biblique en un premier
homme innocent, en un monothéisme primitif, en une révélation

primitive d'un Dieu personnel. » Pendant ce temps et
pardessus tout cela, le professeur se permit de prendre part à un

débat religieux du moment, surtout avec les presbytériens, et

1 On aurait prié pour des malades de certains hôpitaux et les médecins

auraient apprécié les résultats obtenus.



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 409

d'une façon personnelle avec le rév. Dr Hall '. Et pour combler
la mesure, il fit insérer dans un journal scientifique et populaire
d'Amérique, Popular Science Monthly, sa dissertation sur ce La

science et la religion, » où il réplique avec assez de violence à

ceux qui l'ont vivement attaqué. Le point débattu était la portée
médicale de la prière. La valeur et les défauts des opinions
religieuses particulières du professeur Tyndall, comme physicien,
ne rentrent pas dans le cadre de nos recherches actuelles.
Tout ce que nous désirons dire c'est d'abord qu'au moins une
partie de ses opinions religieuses comme physicien sont
radicalement hostiles et subversives pour toute conception
chrétienne courante du point spécial en question; secondement

que lorsqu'il vint chez nous ces vues anti-chrétiennes
préoccupaient notre publie et, dans l'exemple actuel, formaient
même l'objet d'une controverse religieuse. Troisièmement que
ses partisans eux-mêmes craignaient avant son arrivée que ce
fait lui ce coûtât ses auditoires américains;» quatrièmement
que pendant son séjour ici, il ne prit point la peine d'éviter les

conséquences logiques de ses doctrines anti-chrétiennes, mais

qu'il les lança à la tête des chrétiens comme un étendard de

combat ; et cinquièmement que malgré toutes ces considérations,

jamais on ne vit à Neio-York, comme le dif avec vérité
la revue populaire déjà citée, d'assemblées pareilles à celles qui
acclamèrent le professeur Tyndall et le suivirent durant tout san

cours avec un enthousiasme soutenu. Sans doute un journal
(The Galaxy) a parfaitement raison de nous signaler comme
explication partielle de ces succès d'une part « l'intérêt croissant

pour les sujets généraux de science » et d'autre part le
fait que «l'on connaissait le professeur Tyndall pour un homme

' Depuis la préparation de ces lignes, le Pop. Science Monthly a publié
une note du professeur Tyndall, dans laquelle il repousse avec indignation

l'accusation d'avoir dans ses conférences « attaqué la foi chrétienne
et une grande partie de ses professants. » Cela prouve sans doute que le
professeur Tyndall n'a pas mt l'intentimi de le faire, mais il reste certain
qu'il fut généralement supposé avoir fait cette attaque. Et vu cette
circonstance, les ovations populaires qu'il a reçues dans tant de nos
principaux centres intellectuels ont une grande signification dans le sens que
nous indiquons.



410 AUGUSTE BLAUVELT

de premier rang parmi les savants, un homme de génie dans

l'art d'exposer, un vrai poëte de la nature. » Mais à côté de cela

et de toute considération du même genre, le triomphe de Tyndall

n'en conserve pas moins une portée religieuse qui donne
à réfléchir. Ainsi, considérant la chose à ce point de vue, la
Revue scientifique populaire se félicite non-seulement de ce

que « le sentiment qui s'était élevé contre le professeur Tyndall
juste avant son départ à l'occasion du jaugeage des prières ne
lui a pas coûté ses auditoires américains, » mais elle ajoute
encore : « Il y a vingt-cinq ans il n'en aurait pas été ainsi, mais

telle a été la victoire gagnée sur le préjugé par la largeur des

idées, que les auditoires du professeur Tyndall ont, dans toutes
les villes où il a parlé, débordé de gens prêts à accepter la
science pour ses mérites propres, sans la mêler avec des questions

théologiques. »

Pour avouer donc la simple vérité on peut bien dire que ce
n'était pas seulement pour le professeur Tyndall comme
physicien, mais aussi pour lui comme physicien anti-chrétien que
« le terrain avait été préparé et la bonne semence répandue
dès longtemps » au milieu de nous. Dans ce sens aussi il n'a eu

qu'à apparaître « comme par hasard » sur la scène « au moment
marqué, » qu'à toucher un ressort qui a permis à ce qui n'était

que tendance de se traduire en faits, de sorte que le sentiment
public, passant du virtuel à l'actuel, le professeur a été reçu
partout avec une sorte d'ovation populaire. Ce n'est pas à dire

que tous, ou même la majorité de ceux par qui il a été ainsi

reçu partout, fussent ses partisans religieux. Mais ces partisans
ont été partout suffisamment nombreux, sympathiques et
puissants pour donner le ton aux multitudes se groupant autour de

Tyndall qui en était le centre scientifique et anti-chrétien. Et
s'il en eût été autrement, dans quel but aurait-on répandu
largement depuis quelques années parmi nos masses qui lisent
et qui pensent, non-seulement les ouvrages du professeur

Tyndall, mais aussi ceux de Darwin, Huxley, Herbert Spencer?
Ces semences ne doivent-elles jamais produire leur fruit dans

notre vie religieuse aussi bien qu'intellectuelle? Gardons-nous
de le penser!



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 411

Puisque nous commençons à regarder la vérité en face, allons
jusqu'au bout, et reconnaissons que les apôtres de la science
en question se sont positivement emparés de nous, public
américain qui lit et pense, pour nous procurer une forme de religion
supérieure au christianisme, et qu'ils ont en outre la patience
d'attendre que nous soyons suffisamment et scientifiquement
préparés pour son acceptation. Ainsi, si nous en sommes venus
à hésiter entre le Dieu personnel du chrétien et le Pouvoir
inscrutable de Herbert Spencer, nous sommes mis en garde par
le révélateur de ce dernier de « ne pas croire qu'il s'agisse
d'un choix entre la personnalité et quelque chose d'inférieur à

la personnalité, mais bien d'un choix entre la personnalité et
quelque chose de supérieur. »

En même temps on nous concède, à nous penseurs chrétiens
arriérés, que l'ancienne foi « est, dans un sens, la meilleure, —
la meilleure pour ceux qui y tiennent, quoique non-absolument
la meilleure. » « D'une façon générale, continue Spencer, la
religion courante à chaque âge et dans chaque peuple a été une
approximation de la vérité autant que cela était possible dans

ce temps et dans ce pays-là... A chaque âge de l'évolution, les
hommes sont obligés de penser dans les limites des pensées

qu'ils possèdent... Et à l'heure qu'il est le refus d'abandonner
une notion relativement concrète (le Dieu personnel de Christ
et des chrétiens) pour une relativement abstraite (le Dieu
inconnaissable de Spencer) implique l'incapacité de concevoir
celle-ci, et prouve que le changement serait prématuré et

dangereux... Peu de personnes, si même il y en a, sont aujourd'hui
entièrement aptes à se passer des conceptions courantes.»

Par conséquent le Dieu chrétien « qui est relativement le meilleur

» doit pour le présent servir à nous, la masse, mais le Dieu
de la spéculation scientifique « qui est absolument le meilleur »

est néanmoins certain d'avoir sa revanche complète dans la

suite, c'est-à-dire à mesure que l'un après l'autre ses adorateurs

parvenus à maturité se développeront scientifiquement dans les

âges futurs. Ce ne sont point là des balivernes; Herbert Spencer

n'est pas seulement un des plus puissants chefs de la pensée

scientifique moderne en Europe. Il est actuellement assez puis-



413 AUGUSTE BLAUVELT

sant en Amérique, non-seulement pour que ses importants
ouvrages aient un cercle toujours croissant de lecteurs cultivés,
mais encore pour avoir un organe mensuel considérable qui a

réellement eu un grand succès. Au moins à son origine
première, ce journal a été plus spécialement destiné à répandre
et à défendre son système anti-chrétien de philosophie dans nos
maisons chrétiennes. Ce n'est pas tout; pendant des mois
entiers, le prof. Fiske de Harvard, ardent disciple de Spencer et

en même temps l'un des hommes les plus distingués, des mieux
cloués et des plus droits parmi nous, a eu à sa disposition presque

sans limites les colonnes de l'un des principaux journaux
de New-York, pour y présenter dans une série d'articles tout à

fait soignés ses vues sur la philosophie cosmique. Mais à la base

de ces discussions sur la cosmologie par le prof. Fiske, voici
les vues sur Dieu qui sont hardiment proclamées : « Dans la

leçon précédente nous avons, dit-il, étudié la supériorité de la

doctrine de l'évolution sur l'hypothèse théiste (par exemple le

christianisme d'un Dieu personnel, existant en dehors du

monde des phénomènes et agissant sur lui par le moyen des

attributs quasi-humains de l'intelligence et de la volonté... Nous

sommes arrivé à la conclusion qu'elle n'est en aucune façon

en état de survivre à l'établissement d'une philosophie cosmique

basée sur la loi d'évolution... Du point de vue purement
scientifique, l'hypothèse d'un Dieu anthropomorphe (par
exemple le Dieu chrétien) apparaît non-seulement comme
antiphilosophique, mais encore comme irréligieuse ou au moins

grossièrement religieuse. Combinant donc les résultats, nous
obtenons la formule suivante : Il existe un Pouvoir, auquel on

ne peut assigner aucune limite ni dans le temps ni dans

l'espace, dont tous les phénomènes présentés à la conscience,
sont des manifestations, mais que nous ne pouvons connaître

que par ces manifestations. » Quelle est cette merveilleuse
puissance? continue le prof. Fiske : « Devons-nous l'appeler
gravitation, ou chaleur, ou lumière, ou vie, ou pensée, ou
unissant le tout dans une épithète synthétique, le nommer :

force? Nous aussi comme l'ancien Israélite, ne pouvons
prononcer le nom de Jéhovah. Le philosophe scientifique ne con-



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 413

naît réellement rien de la divinité, si ce n'est son omnipotence,
comme le Pouvoir dont le monde toujours changeant des
phénomènes est une manifestation multiforme. » Celte philosophie
soigneusement distinguée « du positivisme, de l'athéisme et du
panthéisme, du matérialisme, et de l'idéalisme, » et convenablement

étayée par un vaste échafaudage de raisonnements
profonds, constitue celte « phase de théisme si supérieure à la phase
courante (chrétienne) que pour cette raison, nous (philosophes
cosmiques) ne pouvons pas sans risque d'ambiguité lui donner
le même nom. » C'est cette phase de théisme radicalement
anti-chrétien, disons-nous, que, grâce essentiellement à H. Spencer,

le prof. Fiske a hardiment placée à la base de ses leçons
sur la cosmologie lues d'abord dans l'université de Harvard,
puis publiées pour le grand public dans le World de New-York
du 1er mai au 1er septembre 1871. Et non-seulement ces leçons

parurent ainsi en quelque sorte comme un feuilleton à

sensation : plusieurs les ont lues, plusieurs sans doute les ont

presque dévorées, si l'auteur de cet article en juge par le fait

que, peu de temps après leur publication, il lui fut impossible
de retrouver le moindre vestige de ces numéros au bureau du

World. N'est-ce pas là la preuve que nous sommes bien au
delà d'un simple état de préparation pour la réception populaire

dans nos masses de lecteurs des points les plus
fondamentaux et les plus vitaux de la pensée an ti-chrétienne
européenne?

Si maintenant nous examinons un instant cette question
vitale du point de vue bien moins important des idées chrétiennes

sur l'Ecriture, nous arriverons précisément au même
résultat que tout à l'heure du point de vue des idées chrétiennes

sur Dieu. Par exemple : « La valeur historique que j'attribue
aux évangiles, dit Renan, est maintenant bien comprise, je
pense. Ce ne sont ni des biographies à la manière de Suétone,
ni des légendes fictives comme celles de Philostrate ; ce sont
des biographies légendaires. Je les comparerais aux légendes
des saints... ou autres ouvrages du même genre. » M. Renan

cependant ne fait pas le moindre effort pour démontrer son
droit à traiter ainsi les évangiles dans sa Vie de Jésus comme



414 AUGUSTE BLAUVELT

de pures biographies légendaires. Au contraire, il annonce
simplement d'une manière générale qu'il n'a pas l'habitude
de refaire ce qui a été fait et bien fait et que la critique de

détail des textes des évangiles, en particulier, a été faite par
Strauss d'une manière qui laisse peu à désirer; puis, ayant
donné son opinion personnelle que les évangiles ne sont que
des légendes il passe à sa discussion formelle de la vie de Jésus.

Eh bien, construite sur cette base, sur la supposition non

prouvée que les évangiles ne sont que des biographies
légendaires, la Vie de Jésus de M. Renan a trouvé, d'après le prof.
Schaff, une « circulation sans pareille, » non-seulement sur le

continent européen, et en Angleterre, mais aussi en Amérique.
L'Ecce Homo est un autre ouvrage en vue. Dans ce volume

extrêmement remarquable, mais aussi tout à fait anti-chrétien,
le professeur Seeley met simplement les évangélistes au rang
de « la meilleure classe de témoins historiques, dont la véracité

a été fortement suspectée par les critiques, soit à cause
des divergences internes, soit à cause d'improbabilités
intrinsèques de leur récit, » et il adopte la règle de ne jamais s'en

référer « au quatrième évangile, » sauf uniquement « comme
confirmation d'assertions qui se trouvent dans les autres évangiles.

» Et pourtant cet ouvrage a déjà atteint dans les Etats-
Unis une vente d'au moins trente mille exemplaires, seulement

par le moyen des libraires américains. Ceci montre que les volumes

dont-il s'agit, à la base desquels les vues les plus
antichrétiennes sur l'Ecriture sont adoptées presque comme un

axiome, passent aussi couramment, et aussi tranquillement dans
la circulation générale parmi nos masses, que ces autres
volumes qui, sans avancer davantage de preuves, professent

que la Bible est verbatim et litteratim la parole même de Dieu.

Que l'on considère donc la préparation très générale de

nos masses qui pensent et lisent pour la réception plus ou

moins entière des formes fondamentales de la pensée anti-chrétienne

de l'ancien inonde, et que l'on considère les progrès
populaires qu'ont déjà fait ces pensées parmi nos masses,

tout chrétien qui s'intéresse quelque peu à ce que les vues
chrétiennes sur l'Ecriture, sur les miracles, sur Christ, sur



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 415

Dieu, survivent dans la future lutte pour l'existence, dans
les esprits de toutes ces masses, tout chrétien, disons-nous,
a de quoi s'alarmer. En effet non-seulement le public pensant
de l'Amérique est prêt à prendre feu sur toutes ces questions
et sur toutes les autres questions chrétiennes vitales, mais
Strauss, Renan, Darwin, Huxley, Tyndall, H. Spencer, et
d'autres, en personne ou par leurs disciples, ou bien par
leurs ouvrages, conférences, essais, poèmes, romans même,
s'insinuent dans ce public et ne cessent de souffler le feu avec
la plus grande ardeur. Le feu y est donc: oui, les flammes
ont déjà relui en tous lieux et se répandent maintenant partout.
Si les chrétiens américains, si les avocats et hommes d'état,
les hommes de lettres et autres laïques chrétiens de l'Amérique

qui peuvent guider l'esprit public, et le clergé chrétien
d'Amérique aussi, ne veulent pas en être dans dix ans au point
où en sont ces mêmes classes de chrétiens en Europe, courant
çà et là en se tordant les mains et se déchirant le cœur à la

vue de l'extension terrible de cette désolation qui nous
menace déjà, et cherchant presque affolés à sauver la foi et le

système chrétiens d'une ruine et d'une destruction plus
complètes, il faut que quelque chose soit fait par tous ces amis
de Christ au milieu de nous, et cela avec intelligence, promp-
tement et efficacement.

IL Que peuvent faire nos théologiens?

Pour prendre une attitude intelligente à l'égard du scepticisme

moderne, le clergé américain devrait avant tout éviter
avec le plus grand soin toutes ces désastreuses illusions où
tombèrent au point de départ, on n'en peut douter, presque tous
les clergés d'Europe. Par exemple Froude dit en 1863 : « Les

prélats instruits parlent de présomption de la raison humaine :

ils nous disent que les doutes naissent de la conscience pécheresse,

et de l'orgueil du cœur irrégénéré. » « Ils traitent les

difficultés intellectuelles comme si elles méritaient plutôt
d'être condamnées et punies que considérées et pesées. »

« Et ils affectent en conséquence de mettre au rang de ridicule


	Ce qu'il est en lui-même et ce qu'il signifie pour nous

