
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: Le problème christologique

Autor: Astié, J.-F.

Kapitel: IV

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


232 J.-F. ASTIÉ

existence antérieure auprès du Père en qualité de Logos. De

même pour la préexistence consciente, saint Jean l'enseignerait
bien, mais Jésus n'y ferait jamais allusion dans le témoignage
qu'il se rend à lui-même. Le Sauveur n'aurait pas le moindre
souvenir d'une vie personnelle consciente antérieurement à la
Venue ; il ne s'élèverait à cette idée de la préexistence que vers
la fin de sa carrière ; il faudrait voir en elle le plus beau fruit de

sa conscience messianique arrivée à l'apogée de son développement.

IV

Tel est le problème christologique. Notre but étant non pas
de le résoudre mais uniquement de le poser, nous pourrions
considérer notre tâche comme terminée. Nous ajouterons
toutefois quelques remarques destinées à signaler la haute importance

de la question dans le moment actuel.
Quoi qu'il faille d'ailleurs penser des diverses solutions

proposées, il est un fait qui s'impose. De toutes parts on éprouve
le besoin de s'éloigner des antiques formules de Chalcédoine

pour tenir compte des nécessilés nouvelles. Les kénosistes

qui ne semblent avoir imaginé leur ingénieuse hypothèse

que pour sauvegarder l'orthodoxie traditionnelle, sont loin
de faire exception à cet égard. Aux yeux de tout homme

compétent, traduire ainsi la doctrine ancienne c'est la trahir.
Quoi d'étonnant que les premières tentatives de résoudre un

problème si difficile, faites dans un milieu religieux philosophique

et ecclésiastique si différent de celui du XIXme siècle, ne

répondent plus à nos besoins? Il faudrait être complètement
étranger aux progrès accomplis depuis la réformation dans les

diverses branches de la théologie et méconnaître entièrement
les droits et les devoirs du chrétien protestant, pour contester
la légitimité d'une pareille révision. Quant à ce qui nous
concerne, nous n'estimons pas nous montrer irrévérencieux à

l'égard de la tradition, ni nous rendre coupable de flatterie
envers nos contemporains en affirmant que les théologiens
d'aujourd'hui sont beaucoup mieux placés pour arriver à la vérité



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 233

sur cet article que les pères de Chalcédoine. Les progrès
incontestables accomplis dans la connaissance de l'essence du
christianisme doivent entraîner un progrès correspondant dans

la manière de concevoir la personne de son fondateur, puisqu'il
est généralement admis que le christianisme c'est Christ.

N'oublions pas de quoi il s'agit. La divinité de Jésus-Christ
n'est pas en cause. L'humanité et la divinité étant d'ailleurs
admises, il faudrait les concevoir d'une manière qui répondît
mieux aux données scripturaires et aux exigences de la raison

éclairée par l'Evangile. Rothe, Weizsäcker et Beyschlag
tiennent à cet égard le langage le plus caractéristique. Après le

Kirchentag d'Àltenbourg, Hengstenberg et ses amis ne
manquèrent pas de présenter cette nouvelle manière de comprendre

les rapports des deux facteurs en Jésus comme une négation

déguisée de sa divinité. Beyschlag avait déjà repoussé cette
calomnie dans le langage le plus rassurant. « En enlevant au
Fils de Dieu sa divinité, avait-il dit, on renverserait les bases
de notre foi et de notre église. Du moment où Christ cesserait,
comme le veulent Strauss et Renan, d'être le vrai trait d'union
entre le ciel et la terre, entre la divinité et l'humanité, celui
en qui Dieu a pris plaisir de faire habiter sa plénitude, celui qui
n'ayant point connu le péché a été fait péché pour nous, afin

que nous fussions justifiés devant Dieu par son moyen alors
on pourrait, à d'autres égards, chanter autant qu'on voudrait
les louanges du christianisme et lui laisser encore un couchant
aussi brillant qu'on voudrait au ciel de l'humanité : son soleil
serait éteint, son cœur serait brisé le monde supérieur dont
Jésus a été le témoin, l'exposant et le médiateur, ne serait plus
qu'un tissu de fables. » (Pag. xxvn.)

Weizsœcker se défend à son tour d'avoir voulu rendre le
problème plus compréhensible en sacrifiant la divinité de Christ
el avec elle la vraie rédemption, pour ne voir dans Jésus qu'un
simple homme auquel sa perfection morale aurait donné toute
son importance. « En effet, dit-il, la perfection morale de la
nature humaine est le résultat d'un effort infini qui ne pourrait
jamais fournir la base d'une vraie paix avec Dieu. Si Jésus

s'était borné, d'une part, à s'identifier toujours plus avec le mes-



234 J.-F. ASTIÉ

sage de salut qu'il avait mission de porter, et, d'autre part, à saisir

la vie divine avec une pureté toujours plus grande, il n'aurait

pas été le Sauveur des hommes... Ce qu'il y a de plus certain

c'est que le Christ du quatrième évangile, dès le début de

son activité publique, a possédé la communauté de vie avec le

Père et qu'il n'a pas eu à la conquérir ; quoique ses relations
avec le Père aient été sans cesse en croissant, cette communauté

de vie a été toujours absolument actuelle et complète.
Si le Christ de saint Jean n'a rien de commun avec le Christ
exclusivement moral du rationalisme, il ne doit pas non plus
être confondu avec celui des nouveaux docteurs. Ceux-ci ne

voient essentiellement en Christ que l'idéal de l'humanité
historiquement réalisé, une personnalité humaine parfaitement pure,
qui a surgi d'elle-même du sein de l'humanité pour réaliser
l'ensemble des meilleures aspirations de celle-ci, sinon dans

tous leurs elfets, toutefois quant à leur force intime. Bien au

contraire toute la grandeur du Christ du quatrième évangile
consiste dans ce qu'il a reçu de Dieu ; elle lui a été donnée, elle

ne s'est pas développée de son humanité. Cette grandeur ne
consiste point en une perfection humaine, mais en lo. présence de

Dieu dans la vie humaine de Jésus. Et cette présence de Dieu
dans la nature humaine n'est pas un fait allant sans dire, naturel.

Elle est la pure révélation de Dieu. Ce que Jésus est, il l'est
au moyen de cette présence, à titre de Fils... » (Pag. 204.)

Rothe n'affirme pas d'une manière moins explicite la parfaite
divinité de Christ. S'il ne voit, il est vrai, dans l'essence de

Dieu qu'un élément exclusivement spirituel, moral, il affirme

catégoriquement que la plénitude de la divinité a habité en

Christ.
Mais pour justifier les nouvelles conceptionschristologiques,

suffirait-il donc de ne sacrifier aucun des deux facteurs? Ne

faudrait-il pas encore arriver à en rendre mieux compte que

par le passé? Les représentants des idées modernes se croient
en mesure de répondre à cette exigence, seule garantie de

tout progrès vraiment positif. Il n'est pas nécessaire d'insister
de nouveau sur les deux grandes objections que soulève la

christologie orthodoxe. On ne comprend absolument pas com-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 235

ment un être personnel conscient, éternel, peut perdre la
conscience de sa personnalité pour devenir chez un homme le
principe d'un développement réel, sérieux, de façon à pouvoir
réellement naître, vivre et mourir. Celte objection psychologique

se complique d'une difficulté ontologique non moins grave,
quand on considère ce Verbe, — et c'est bien là ce que fait
l'orthodoxie, — comme partie intégrante, indispensable de la
conscience que Dieu le Père possède de sa propre existence. Il faut
vraiment toute la naïveté des avocats résolus de la kénose pour
entreprendre de nos jours l'apologie d'une doctrine qui soulève

de pareilles objections.
he problème est au contraire bien simplifié dès qu'on

n'accorde au Verbe qu'une préexistence éternelle, il est vrai, mais

inconsciente. On conçoit en effet que le Logos qui a exislé en
Dieu de toute éternité puisse devenir, à un moment donné de

l'histoire, sans cesser de demeurer en Dieu, le principe d'un
développement normal dans un homme concret. Il suffit de se

rappeler ici que l'humanité n'est pas séparée de Dieu par un abîme

infranchissable, de façon à constituer un être à tous égards
hétérogène. L'Ecriture se plaît à le répéter, nous sommes de la

race de Dieu qui nous a créés à son image. L'idée de l'homme
est une partie intégrante, un moment de l'essence même de

Dieu, ou mieux, pour parler avec l'Ecriture, comme dit
Beyschlag, Dieu porle en lui-même une image de lui-même d'après
laquelle il a créé l'homme : sa propre image essentielle et éternelle

n'est autre que le type même sur lequel il a créé l'humanité.

Il résulte de là que l'idée de Dieu fait à son tour partie
intégrante de l'idée de l'homme. Ce qui fait de l'homme une
personnalité, un homme, c'est l'image de Dieu implantée en lui
comme disposition ; c'est, d'après la Genèse (I, 2, 7), ce souffle
divin qui esl venu animer le corps formé de la terre, grâce
auquel, comme saint Paul le déclare clans son discours d'Athènes,

nous sommes de race divine. Pour comprendre l'incarnation

il suffit donc de se dire que l'idée divine de l'homme se
sera réalisée d'une manière absolue dans un homme parfait,
accompli, réalisant à tous égards son idéal. Quand Dieu fait
naître un homme quelconque sur cette terre, il lui imprime un



236 J.-F. ASTIÉ

certain cachet, il lui donne une physionomie spéciale, une
individualité en vertu de laquelle il doit représenter l'image
primitive d'une manière originale, sous un angle tout particulier.
Avec Christ, le type divin de l'homme nous est donné dans sa

plénitude, reproduit sous toutes ses faces.

Qu'une personne historique accepte ce don suprême dans sa

plénitude, qu'elle réalise cette disposition primitive par une
obéissance absolue, et nous avons l'homme qui peut dire :

Celui qui in'a vu a vu mon Père, moi et le Père sommes un,
l'homme dans lequel a habité la plénitude de la divinité, celui
dans lequel Dieu a traduit en forme humaine sa divine essence;
en un mot, celui en qui Dieu est devenu homme. Dans cette

personnalité vraiment divino-humaine, la divinité et l'humanité,
dit Beyschlag, se pénètrent d'une manière beaucoup plus
intime que dans la doctrine orthodoxe. Il ne peut plus être question

de dire alors, il fait ceci comme Dieu et cela comme
homme, — manière de parler qui aboutit toujours à diviser
Christ en deux facteurs impénétrables l'un à l'autre, — mais

tout ce qu'il fait est à la fois divin et humain.
On arrive ainsi à se rendre compte de la personne de Christ

de manière à respecter les lois de la psychologie et à concilier
les divers enseignements scripturaires. Quand les temps sont

accomplis, Dieu fait naître son Fils d'une femme dans les
circonstances les plus favorables pour son développement normal.

Tandis que chez le fidèle le Saint-Esprit est le principe de

la seconde naissance, chez Jésus il est le principe de la première.
Cette conception surnaturelle a une portée négative ; elle
préserve Jésus des conséquences fâcheuses du péché qui a fait
invasion dans l'histoire de la race humaine; en second lieu elle

introduit par un acte créateur le second Adam dans le développement

historique de la race. Complètement libre à l'égard du

péché, Jésus peut se développer régulièrement, sans subir en

rien les conséquences d'une éducation plus ou moins
défectueuse. Arrivé à l'âge mûr, il se trouve donc dans un état
moral parfaitement normal. A partir de ce moment Jésus est

mis en demeure de commencer, dans les circonstances les plus
favorables, une vie personnelle indépendante, à tous égards ab-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 237

solument normale, religieuse, morale. Cette possibilité est

incontinent transformée par lui en réalité. Ce développement
est continu, relativement parfait, c'est-à-dire qu'il est constamment

ce qu'il doit être dans les circonstances données. Si ce

développement est pleinement normal, c'est parce qu'il devient
sans cesse plus spirituel. La vie entière de Jésus présente le

spectacle d'un organisme qui va sans cesse se perfectionnant
et se spiritualisant, de façon à servir toujours d'organe parfait
à sa personnalité.

Justement parce qu'il va se développant ainsi sans cesse d'une
manière à tous égards normale, le second Adam se dispose lui-
même de telle façon que Dieu puisse habiter toujours plus en

lui. A partir du premier moment de son existence comme
être personnel, Dieu s'unit réellement avec lui ', afin d'arriver un

jour, au moyen du développement parfaitement normal, à être
absolument avec lui d'une manière parfaitement réelle. De sorte

que le degré de développement de la personnalité de Jésus déter -

mine essentiellement l'intensité de l'habitation de Dieu en lui.
Toutefois cette existence étant constamment le résultat d'un
développement personnel, spirituel, saint, le second Adam est
à chaque instant plein de Dieu, uni à lui, de sorte que durant
toute sa vie aucun point de sa personnalité ne se trouve en

dehors de la communion avec Dieu. Mais comme son être,
conformément aux lois de la nature ne peut se développer
que successivement, son union avec Dieu ne doit également
s'effectuer que peu à peu. Bien que successive, cette union n'en
est pas moins constante. Dieu travaille à habiter toujours plus
complètement dans le second Adam, et bien loin de se heurter

1 Ainsi parle Kothe. Il ne paraît attribuer à la conception surnaturelle
qu'un effet exclusivement négatif. Beyschlag, au contraire, attribuant un
plus grand rôle a l'élément ontologique et trinitaire, fait commencer
l'incarnation réelle, positive, avec la conception. Si Rothe objectait que
c'est là de la magie, on pourrait répondre, du point de vue de Beyschlag,
que le Logos inconscient pouvait se trouver virtuellement chez l'enfant
Jésus dès le sein de sa mère, comme toutes les aptitudes natives, soit
générales, soit individuelles, qui constituent chaque individu et qui
s'épanouissent plus tard, se trouvent implicitement en lui des la toute
première phase de son existence.



238 J.-F. ASTIÉ

jamais à la moindre résistance à aucun degré du développement,

il rencontre constamment une réceptivité correspondante.

La pénétration totale et complète du divin et de l'humain
n'arrive ainsi à son apogée que lorsque la personnalité morale
de Jésus a atteint son développement absolu, c'est-à-dire lorsqu'il

est devenu esprit.
La carrière de Jésus se divise ainsi en deux grandes périodes.

Comme chez tout homme, la première est consacrée au
développement de son individualité; il arrive au clair sentiment de

sa vocation particulière et il l'accepte sans réserve. Pendant
la seconde il agit sur le monde pour remplir sa mission. Ces

deux périodes sont séparées par le baptême. C'est alors que
Jésus acquiert la pleine et entière conscience de sa vocation ;

en verlu de la complète habitation de Dieu en lui, de sa parfaite
union avec le Père, il se sent appelé à être le Sauveur du
monde et il accepte cette fonction. A partir de ce moment
décisif la mission morale du second Adam consiste essentiellement

à maintenir le sentiment de son unité avec Dieu et dans

sa conscience et dans son activité. Un acte moral déterminé
est ici indispensable, précisément parce que jusqu'au complet
développement de la personnalité l'unité de Jésus avec Dieu
n'est pas complètement effectuée. D'après Rothe cet acte moral

de la part de Jésus n'est autre qu'un acte de foi (Hébr.
XII, 2), il est vrai, constamment en train de se transformer en

science proprement dite. (Jean XIII, 3.) D'une part cet acte de

foi devient toujours plus facile, à mesure que l'habitation de

Dieu en Jésus se réalise d'une manière toujours plus complète ;

mais d'autre part il devient plus difficile, tragique même, à

mesure que la destinée du Seigneur se déroule comme, en

apparence du moins, contraire à sa vocation de Sauveur.
Le second Adam arrive immédiatement après sa mort à la

perfection morale absolue, c'est-à-dire qu'il devient immédiatement

Saint-Esprit. C'est également alors que se réalise
immédiatement, d'une manière absolue, l'union réelle de Dieu avec
Lui : la réelle incarnation de Dieu en Christ est absolument et

définitivement parachevée. «A partir de ce moment, dit Rothe,
toute différence entre Dieu et Jésus a entièrement disparu, le



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 239

second Adam est absolument Dieu. Il est vraiment Dieu, car
celui qui est en lui et en lequel il est, c'est Dieu lui-même, à

savoir quant à son existence actuelle, c'est-à-dire comme
esprit. De son côté il est entièrement et absolument Dieu, car
son être est pénétré de Dieu d'une manière absolue, aussi bien
extensive qu'intensive. Mais ce n'est pas à dire que
réciproquement Dieu soit entièrement et absolument le second Adam.
En effet, même pour ce qui est de son être actuel comme
esprit, Dieu ne se confond pas entièrement et d'une manière
absolue avec le second Adam; en d'autres termes, il ne s'est pas
incarné en lui d'une manière explicite dans la totalité de ses

attributs particuliers; et de plus il ne s'est pas incarné en lui
d'une façon aussi complète qu'il peut le faire avec son être
actuel, c'est-à-dire comme esprit dans la créature humaine1. »

Rothe remarque que l'incarnation de Dieu dans le second
Adam est essentiellement une incarnation de la personnalité
divine et de la nature divine. Le développement moral de

l'individu humain implique en effet les deux : celui de la personnalité

et celui de l'organisme physique. Dieu justement ue peut
habiter totalement en Christ que lorsque l'organisme physique
du Sauveur, le côté matériel en lui est complètement spiritualise,

c'est-à-dire quand il est devenu Esprit.
Les promoteurs de la nouvelle christologie ne croient pas

seulement répondre mieux aux exigences do l'Ecriture et de la

raison chrétienne, ils estiment avoir trouvé le moyen de

répondre à une des plus graves difficultés soulevées par la criti-
' Denn auch nur nach seinem actuellen Sein oder seinem Sein als

Geist geht Gott nicht schlechthin auf in dem zweiten Adam, oder ist er
vollständig, d. h. in der absoluten Explicirtheit seiner besondern
Bestimmtheiten in ihn eingegangen, auch nicht einmal so vollständig, als er
überhaupt in die irdischpersönliche oder die menschliche Creatur ihrem
Begriff zufolge mit seinem actuellen Sein oder als Geist einzugehen

vermag. — Dans la première partie de cette période, comme ailleurs,
Rothe prend sa précaution contre l'erreur des patripassiens qui
identifient d'une manière absolue le Père et le Fils; dans la seconde, il
semble vouloir dire que Dieu n'est pas encore en Christ comme esprit
d'une manière aussi explicite et extensive qu'il lésera un jour quand la
créature humaine sera, par le moyen du Sauveur, entrée en communion
avec le Père.



240 J.-F. ASTIÉ

que moderne. On le sait, Strauss ne cesse de répéter que le

Christ de l'orthodoxie ne peut avoir vécu, ne peut avoir été un

personnage historique ; il doit être un produit de la réflexion
chrétienne dans une époque déjà suffisamment éloignée du
berceau du christianisme. Si donc le quatrième évangile justifiait

les formules orthodoxes et se plaçait ainsi en désaccord

avec les synoptiques, qui ne nous parlent pas d'une préexistence

consciente et personnelle du Logos, la critique se

trouverait justifiée, en cherchant à placer la composition du
quatrième évangile aussi tard que possible dans le second siècle.
Si au contraire la christologie de saint Jean peut être ramenée
à celle des synoptiques, deux résultats importants sont obtenus:
le caractère historique du quatrième évangile est mis hors de

tout doute, les objections de la critique et de la spéculation
moderne n'ont plus de raison d'être ; il n'y a plus lieu à distinguer

entre le Christ de l'histoire et celui de la foi, dès qu'il est

prouvé que le Christ biblique, lui, a fort bien pu exister.
Pour raisonner de la sorte il faut reconnaître que l'orthodoxie

traditionnelle a prêté le flanc aux attaques modernes et

que tout n'est pas à repousser dans les idées des adversaires.
Beyschlag est très explicite à cet égard. A moins qu'on ne soit

catholique, dit-il, on ne peut soutenir que dans le cours du

développement dogmatique le droit absolu et la vérité absolue
aient toujours été du côté de l'église, tandis que dans les rangs
de l'hérésie il n'y aurait eu qu'erreur absolue, anti-christianisme
conscient. Les hérésies les plus graves renversant le fondement

se sont toujours attaquées à des points faibles de la
doctrine chrétienne qui avaient besoin d'êlre rectifiés. Dans les

attaques de Strauss et Je Renan se trouvent également des

éléments de vérité dont l'église doit faire son profit. Jusqu'à
présent la dogmatique n'a pas su faire à l'humanité de Christ la

part qui lui revient et ce manque d'équilibre a eu pour résultat

d'ébranler la foi en sa divinité dans la conscience des

contemporains. Dès le jour où la théologie a commencé à se

former, au lieu de songer à comprendre la vie de Jésus d'une
manière historique et scientifique, on a sacrifié le fait, l'histoire,
à la formule, au dogme. L'antiquité chrétienne en Orient a sa-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 241

crifié l'humanité vraie, franche, complète, à la divinité de

Christ qui pour elle allait sans dire. Pour nous Occidentaux
des temps modernes, dit Beyschlag, ce qui va sans dire, ce qui
est hors de tout doute c'est que Jésus a été homme dans toute
l'étendue du terme, et la sainte Ecriture ne confirme pas moins

cette thèse que l'autre. « Si nous arrivons à montrer à notre
peuple que la divinité de Christ est parfaitement compatible
avec sa complète et vraie humanité, il ne refusera pas d'y croire.
Car quant à prétendre que les jours de l'antechrist se sont levés

sur l'Allemagne, c'est là un rêve bizarre qui n'a pu surgir que
dans la tête de ceux qui s'imaginent que le monde va finir,
parce qu'ils sont au bout de leur latin lorsqu'il s'agit de

répondre aux besoins du temps présent. Si nous nous en tenons
au contraire à une christologie dont nous sommes obligés de

convenir qu'elle renferme des thèses impossibles, nous plaçons
sous les pas de notre peuple la plus rude des tentations : nous
le mettons en demeure de faire le plus triste des choix entre la

foi et la pensée, entre la piété et la science devenues deux
choses incompatibles. Il se pourrait bien que même alors une
portion importante du peuple continuât à se prononcer pour la
foi. Mais ceux qui s'y décideraient finiraient à la longue, en
bonne logique, par sentir le besoin d'une autorité qui, dans les
choses de la foi, les dispensât de penser et satisfît cette paresse
d'esprit moins chichement que la Formule de concorde et la
Gazette de Hengstenberg : elle ne se ferait pas longtemps attendre

alors la fière barque chargée de recueillir les naufragés du

protestantisme. » (Pag. 7.)
C'est ainsi que cette théologie allemande, dont on médit avec

d'autant plus de liberté qu'on la connaît moins, se trouve, sur
ce point capital, à la hauteur des exigences du moment. Elle
avait eu soin de raffermir le terrain avant que les âmes timorées

l'eussent senti branler sous leurs pieds. En suivant ses

propres traditions, par une étude indépendante et respectueuse
de l'Ecriture, elle avait préparé une transformation de la
christologie et cela antérieurement à l'apparition de ces nombreuses
Vies de Jésus dont la publication a caractérisé ces dernières
années. Avant même que ces ouvrages décisifs qui devaient une

THÉOL. ET PHIL. 1874. 16



242 J.-F. ASTIÉ

fois pour toutes nous débarrasser de la divinité de Christ eussent

fait leur apparition avec une mise en scène qui à elle seule
autorisait à douter de leur sérieux, le coup se trouvait paré.

Rothe, Weizsäcker, Beyschlag et les kénosistes ne sont en
effet en ceci que les représentants de la théologie contemporaine

tout entière. A l'exception de quelques professeurs de

Bostock, tous les théologiens allemands sont unanimes à

reconnaître que l'ancienne christologie traditionnelle ne saurait
être maintenue. Tholuck et Nitzsch déclarent que dans la question

de la Trinité le mot personne, employé par les anciens

théologiens, ne correspond nullement à ce que nous, modernes,
appelons personnalité. Lé théologien luthérien Philippi, qui,
plus qu'aucun autre, s'efforce de restaurer l'orthodoxie, est

obligé de faire la part du feu sur cet article. Il convient qu'en
Dieu il ne saurait être question de trois consciences, ni de trois
volontés libres. Quant à la christologie, Nitzsch paraît bien
avoir admis ce que nous avons appelé une incarnation successive.

Dans la vie de Jésus, dit-il, la divinisation de l'homme et
l'incarnation de Dieu vont toujours en augmentant. La raison
de ce fait n'est autre que l'homogénéité de Dieu et de l'humanité

: c'est parce que l'homme et la divinité ne sont pas absolument

hétérogènes que l'incarnation est rendue possible.
L'essence de l'homme est conçue comme divino-humaine. Nitzsch
admet la thèse de la spéculation moderne la plus profonde :

« Dieu contient l'humanité en lui comme (facteur, élément)
moment de son être et l'humanité de son côté contient Dieu ;

il est de l'essence de l'homme d'être divin, etil est de l'essence

divine de s'incarner. » Dorner, à son tour, dans son Histoire de

la christologie, déclare que la grande erreur des anciens
conciles consiste à avoir opposé la divinité et l'humanité comme
deux puissances différentes. Ainsi que l'avait déjà soupçonné
Luther, grâce à ce don de divination qui appartient au génie,
Dorner estime que pour résoudre le problème d'une manière

satisfaisante, il faut partir de l'idée d'une communauté d'essence

entre Dieu et l'homme.
Comme nous l'avons déjà dit, il ne s'agit pas dans ce

moment de se prononcer pour l'une plutôt que pour l'autre des



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 243

solutions nouvelles. Nous ne voulions que poser le problème.
Peut-être trouvera-t-on qu'il n'y a de notre part aucune
précipitation', si on veut bien se rappeler que les mêmes causes qui
font réclamer une solution en Allemagne agissent aussi depuis
longtemps chez nous. Les Allemands, dans leur générosité bien

connue, vont même jusqu'à reconnaître que c'est à la frivolité
parisienne que revient l'honneur d'avoir, dans ces dernières
années, ranimé les controverses christologiques qui avaient été

un peu perdues de vue. Aujourd'hui, amis et adversaires
s'accordent sur un point : l'absolue nécessité de prendre au sérieux
l'humanité de Christ dans toute l'étendue du terme. On est sûr
de partir d'un axiome admis par tous en disant que la spéculation

christologique qui prend nécessairement pour point de

départ la base historique, a pour devoir strict de la respecter,
c'est-à-dire de ne rien enseigner qui contredise ce que les

évangiles nous disent de l'humanité de Jésus. Celui-là donc qui
respectant toutes les données aura su concilier la divinité et
l'humanité aura trouvé la christologie de l'avenir.

Signalons une heureuse circonstance qui permet de bien

augurer des controverses actuelles. On est tout heureux de

voir qu'en replaçant la question sur le terrain historique,
empirique, amis et adversaires sont revenus, sans s'en douter,
aux traditions apostoliques les plus authentiques. S'il est un fait
bien manifeste, quoique trop longtemps oublié, c'est que les

écrivains du Nouveau Testament s'accordent pour prendre le

problème, non par en haut, mais par en bas. Ils partent tous
de leurs expériences personnelles ; ils s'appuient sur les effets
salutaires qu'ils ont éprouvés au contact de la riche personnalité
du Sauveur. L'accord remarquable qui règne à cet égard entre
les apôtres suffirait à lui seul pour montrer que l'esprit qui
animait les disciples de Jésus était étranger à cette haute
métaphysique dans laquelle se complaisaient les pères grecs, en

1 Nous sommes même devancés par des pays qui jusqu'il présent ne
se sont pas distingués par la moindre témérité en fait de théologie. L'année

dernière, l'idée d'une incarnation successive de Dieu en Christ a fait
son apparition dans le discours d'ouverture du président de l'assemblée

générale de l'église presbytérienne des Etats- Unis.



244 J.-F. ASTIÉ

vrais fils de Platon et d'Aristote. Saint Paul qui n'avait pas vu
Jésus des yeux du corps, prend cependant un fait historique
pour point de départ de sa christologie: la résurrection de

Jésus par laquelle il a été pleinement déclaré fils de Dieu en

puissance. (Rom. I, 4.) L'apôtre saint Jean, auquel on prête
volontiers des préoccupations spéculatives, est très explicite à cel

égard. Il éprouve le besoin d'insister sur ce qu'il a vu, touché,

entendu, et cela non par l'esprit, mais au moyen des organes des

sens : ce qui était dès le commencement, ce que nous avons ouï,
ce que nous avons vu de nos propres yeux, ce que nous avons

contemplé, et que nos propres mains ont touché de la parole de

vie... cela dis-je, que nous avons vu et ouï, nous vous l'annonçons.

(1 Jean I, 1.)
Assurément ce n'est pas là ce qui préoccupe avant tout les

hommes qui, en défendant les anciennes formules, se croient
les plus fidèles champions des enseignements apostoliques. Il
ne serait pas impossible que ces nouvelles vues christologiques
parussent anti-chrétiennes à bien des personnes; qu'on leur

reprochât de faire disparaître le surnaturel et de rendre
singulièrement compréhensible le mystère de la divinité de Christ.
Il serait aisé de répondre qu'il restera bien toujours assez de

côtés incompréhensibles dans le problème pour satisfaire tout
besoin légitime. Quant à ceux qui éprouveraient des scrupules
à voir un peu plus clair, même quand la psychologie, la raison,
l'Ecriture se réunissent pour dissiper les ténèbres, il faudrait
renoncer à les satisfaire, et ne tenir nul compte de leurs
protestations. S'il est en effet un devoir pressant, dans ces jours où

l'incrédulité et la superstition travaillent à renverser toute
religion spirituelle, c'est de dégager la cause du vrai surnaturel
chrétien, d'un certain besoin de merveilleux, de magie et de

fantaisie inhérent à la nature humaine. Cette tendance ne croit
trouver sa pleine et entière satisfaction que dans l'admission
des thèses les plus contradictoires, les plus impossibles, ne se

doutant pas qu'elles sont parfois comme l'ombre funeste que
la faiblesse humaine a projetée sur des questions souvent plus
simples qu'on ne peut se résigner à l'admettre. On s'imagine
adorer sérieusement, tandis qu'en réalité on demeure àia porte,



LE PROBLÊME CHRISTOLOGIQUE 245

les yeux fermés, prosterné devant le voile qui cache le mystère

et empêche de pénétrer dans le saint des saints.
Les protestants qui estiment faire œuvre méritoire en s'éle-

vant avec force contre la raison chrétienne la plus respectueuse
et la plus soumise, ne se doutent pas qu'ils sont redevables, non
à leurs livres symboliques, mais en bonne partie aux grands
peintres des siècles passés de ces idées christologiques populaires

qu'ils défendent avec tant d'ardeur. « Ne lisez-vous pas
dans ce regard, disait un jour un homme d'esprit en nous
faisant admirer un enfant Jésus, chef-d'œuvre de je ne sais plus
quel artiste, ne lisez-vous pas dans ces yeux que c'est bien là
celui qui a créé le monde et qui le gouverne » Cette remarque
nous frappa beaucoup, car elle sortait de la bouche d'un docteur
hégélien, très orthodoxe d'ailleurs quand il consentait à se mouvoir

dans la sphère de la représentation. Serait-il trop tôt pour
faire comprendre au peuple chrétien, resté enfoncé dans un
docétisme plus commode qu'évangélique, que ces représentations

sont fausses et par conséquent nuisibles à la vraie foi? Tout
en nous élevant avec raison contre la théologie romaine, qui,
après avoir absorbé l'humanité dans la divinité, a été forcément
conduite à imaginer le culte de la Vierge, persisterons-nous
indéfiniment à nous contenter d'un docétisme protestant qui pour
être plus raffiné n'en est pas moins faux La question de l'ante-
christ est de nouveau à l'ordre du jour parmi nous. Serait-il hors
de propos de rappeler que ce titre si mal porté a désigné
primitivement, non pas des hérétiques contestant la préexistence
personnelle et consciente de Christ, mais bien ceux qui insistaient

sur sa divinité au point de méconnaître sa vraie humanité?
Saint Jean dénonce comme antechrist non pas le penseur

qui mettra en doute quelque thèse sur le Logos, mais bien
celui qui contestera la réelle humanité de Christ, tant le fait
concret historique dont il a été témoin lui paraît capital :

Tout esprit qui confesse que Jésus-Christ est venu en chair,
est de Dieu. Et tout esprit qui ne confesse point que Jésus-

Christ est venu en chair, n'est point de Dieu; or tel est l'esprit
de l'antechrist. (1 Jean IV, 2.)


	

