
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: Le problème christologique

Autor: Astié, J.-F.

Kapitel: II

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


186 J.-F. ASTIÉ

On le voit, l'abîme entre le Christ de l'histoire et celui de la

dogmatique est en train de se combler. 11 est vrai que pour la

plupart des savants qui viennent d'être cités le rapprochement
se fait aux dépens de tout élément surnaturel. Mais, en partant
de ce point de vue àprioristique, raisonne-t-on encore
historiquement? tout en prétendant ne tenir compte que des faits
seuls ne continue-t-on pas à partir de certaines prémisses
métaphysiques qu'on est censé avoir désavouées? Est-il donc bien
certain qu'une étude historique impartiale et vraiment
désintéressée aboutisse à une explication exclusivement naturelle
de la personne du Sauveur? Il nous semble qu'en ceci on ne
tient pas suffisamment compte de l'échec éclatant auquel
l'école de Tubingue a abouti. Du reste les adversaires
systématiques du surnaturel tombent dans une étrange contradiction.

Ils s'accordent à déclarer que Jésus est un être unique,
un génie religieux qui ne sera jamais dépassé ; n'est-ce pas
reconnaître là que Jésus est finalement plus qu'un grand
homme? Car d'aucun simple homme, pour si grand qu'il soit,
on n'est autorisé à dire qu'il ne sera jamais dépassé. C'est donc
là un fait qui ne peut être expliqué que par l'admission de cet
élément surnaturel qu'on s'obstine a répudier. Voilà un
élément incontestable de dualisme. Si les études historiques
impartiales ne permettent pas d'admettre les préjugés de

l'ébionitisme le plus extrême qui ne sait voir en Jésus qu'un
simple homme, il faut avoir le courage de surmonter la répulsion

à l'égard du surnaturel, pour peu que l'on tienne encore
à sa réputation d'historien désintéressé et impartial. On n'a

jamais répondu à cette exigence parfaitement légitime du

rationalisme chrétien et vraiment indépendant.

II

S'il est nécessaire de dépouiller les préjugés métaphysiques
du XIXe siècle pour arriver à une christologie vraiment
historique, il n'est pas moins indispensable d'user de la plus grande
liberté à l'égard des formules qui nous sont venues des siècles

passés. Mais ici il faut s'attendre à la résistance des personnes



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 187

qui, oubliant que la vérité est un fait historique avant d'être
une doctrine, ont contracté l'habitude de confondre les deux
facteurs. Ce n'est cependant qu'en dégageant les enseignements

évangéliques des conceptions philosophiques des
premiers âges qu'on pourra arriver à une christologie de nature
à satisfaire les hommes intelligents de notre époque.

Cette nécessité a été reconnue par plusieurs des défenseurs
modernes de la divinité de Jésus-Christ. Si d'une part, tout
en niant le surnaturel, on a été forcé de s'incliner devant
certains faits qui l'impliquent, de l'autre on s'est montré
disposé à rompre avec une conception christologique sacrifiant à

tel point l'humanité que Jésus n'était plus « qu'un Dieu
parcourant la terre incognito; » de part et d'autre on éprouve le
besoin d'éviter les écueils du docétisme et de l'ébionitisme,
entre lesquels la christologie n'a cessé d'osciller pendant des

siècles.

Les études bibliques marchant parallèlement avec les

travaux des écoles spéculatives et historiques ont fait sentir de

leur côté le besoin pressant d'un renouvellement de la christologie.

Rothe pose le problème avec sa hardiesse ordinaire.
« Le tableau que le Nouveau Testament nous présente de la

personne du Sauveur est-il à l'abri de toute erreur? Il ne s'agit

pas de savoir si, avec les données fournies par le Nouveau
Testament, nous pouvons arriver à nous former de Jésus une
conception historique exacte, libre de toute erreur. Nous
demandons seulement si tout ce qui est dit de son histoire, de

son enfance, de son œuvre, renferme quelque erreur, en
prenant la chose dans le sens que les auteurs y ont attaché. »

Après avoir rappelé que les quatre évangiles ne peuvent
être ramenés à un parfait accord historique, qu'il se trouve
des inexactitudes dans le récit des discours du Seigneur, qu'il
est évident que les évangélistes ne nous ont pas conservé dans
une intégrité parfaite les enseignements de Jésus sur l'eschatologie,

Rothe soulève une question plus importante encore:
« N'y a-t-il au moins aucune inexactitude dans tout ce qui

nous est dit sur la personne et sur l'œuvre du Sauveur?
Encore ici nous demandons à être bien compris. Il ne s'agit pas



188 J.-F. ASTIÉ

de savoir si, en faisant un usage scientifique de l'ensemble du

Nouveau Testament, nous pouvons arriver à une notion
parfaitement exacte de la personne et de l'œuvre du Sauveur. Ce

point là n'est pas en question. Mais pour peu qu'on veuille y
réfléchir, on reconnaîtra qu'il ne peut être déclaré à priori
qu'aucune erreur ne s'est glissée dans les renseignements des

auteurs portant sur sa personne et sur son œuvre. Qui ne sait

que la christologie des synoptiques diffère de celle du
quatrième évangile, sans qu'elles se contredisent ou s'excluent
celle de saint Paul, qui diffère des deux autres, paraît même

se modifier d'une épître à l'autre. Toutes ces christologies
seraient-elles donc exactes de tout point, ou bien une seule

d'entre elles aurait-elle droit à ce privilège? Il n'y aurait

qu'un seul cas dans lequel il serait permis d'affirmer qu'elles
peuvent être toutes parfaitement exactes, si elles étaient les

phases diverses d'une même conception, allant sans cesse en

se développant et en se complétant. Mais qui donc se chargerait

d'établir qu'il en est bien réellement ainsi L'apologiste de

l'ancienne théologie a beau être angoissé à la pensée qu'il
puisse se trouver dans le Nouveau Testament des idées chris-
tologiques demandant rectification, le fidèle naïf et simple,
dont l'esprit n'a pas été gâté par les théories des savants, est
à l'abri de ces terreurs. Il sent à merveille que si on pouvait
arriver à une conception parfaitement exacte du Sauveur,
autrement qu'en pénétrant peu à peu et d'une manière toujours
constante en sa communion, il ne serait nullement le grand,
le saint personnage sur lequel les yeux de la foi se portent,
et qui vit dans son cœur enflammé d'amour pour lui. Les apôtres

eux-mêmes ont eu le sentiment que la tâche de comprendre
leur Sauveur était au-dessus de leurs forces. (Jean I, 14;

1 Jean 1,1, 2 ; 1 Cor. II, 7-13; Eph. III, 18,19.) Le fait d'avoir
reçu des inspirations et d'avoir été conduits en toute vérité

par le Saint-Esprit ne les a pas mis en position de
surmonter cette difficulté. La circonstance que les inspirations
n'ont pas été accordées à un seul mais à plusieurs, place
la question dans tout son jour. Il est évident qu'une multiplicité

d'auteurs inspirés deviendrait un luxe inexplicable dès



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 189

l'instant où celui qui le serait obtiendrait par cela même une
conception parfaitement adéquate de la manifestation divine.
De plus, comment expliquer dans cette hypothèse les diverses

conceptions de la manifestation divine chez Pierre, chez

Jacques, chez Jean et chez Paul? »

« La cause du fait éclate ici dans tout son jour, la manifestation
divine ne pouvant être comprise d'une manière parfaitement
adéquate par aucun homme isolé, par suite des imperfections
inhérentes à l'individualité d'un chacun. Dieu appelle plusieurs

organes à la même tâche et leur partage ses inspirations,
pour qu'en se complétant les uns les autres ils arrivent à

nous donner ensemble une conception exacte. Il va sans dire

que ces conceptions diverses ne se complètent pas au moyen
d'une simple juxta-posilion extérieure et mécanique. Il faut
qu'il y ait pénétration réciproque et modification pour arriver
à une résultante qui dépasse chaque conception. »

« Il n'en est pas autrement pour la manifestation divine de

Dieu en Christ. Qui donc aurait pu comprendre le Sauveur
dans sa plénitude et d'une manière parfaitement adéquate?
Il fallait le concours de plusieurs hommes le comprenant chacun

à sa manière, c'est-à-dire d'une façon relative, approximative.

C'est tellement vrai que les douze ne suffisent pas à
la tâche ; Jésus doit leur adjoindre saint Paul qu'il inspire
comme les autres. On le reconnaîtra sans peine, dès qu'une
conception aspirerait à prévaloir à l'exclusion de toutes les
autres elle deviendrait une erreur positive. Ce n'est donc que
la résultante se dégageant de toutes ces conceptions relatives
qui peut nous donner une noi ion parfaitement exacte du
Sauveur. »

Il est manifeste que si la christologie biblique elle-même ne
peut être que la résultante se dégageant de toutes les conceptions

relatives que nous présentent les divers écrivains du
Nouveau Testament, on doit se sentir encore plus libre à

l'égard des formules que la tradition ecclésiastique nous
présente de ce dogme capital.

Ainsi s'explique le travail de révision bien accusé qui caractérise

notre époque. Une même préoccupation inspire les étu-



190 J.-F. ASTIÉ

des des hommes appartenant aux tendances les plus diverses,
savoir : le besoin d'éviter toute apparence de docétisme, en

prenant au sérieux l'humanité de Christ avec toutes ses

conséquences. C'est ainsi que s'écartant de l'orthodoxie qui enseignait
l'égalité absolue du Fils et du Père, on ne craint plus de
proclamer la subordination du Fils'. Mais cette doctrine ne règle
que les relations du Fils avec le Père. Il reste toujours la

question plus délicate des rapports de la divinile et de l'humanité

en Jésus. La préexistence consciente du Logos étant

admise, en quoi consistera l'incarnation? Dira-t-on que Dieu
devient homme, c'est-à-dire renonce à toutes ses perfections
divines pour devenir homme, alors il ne peut plus être question

de divinité. Prétendra-t-on au contraire que le Logos a

pris l'humanité sans renoncer à ses perfections divines ; il
semble qu'il ne peut plus être question d'une réelle humanité.

Parmi les tentatives faites récemment de dénouer le
problème en évitant de tomber dans le docétisme ou dans
l'ébionitisme il faut ranger la doctrine de la kénose.

Remarquons d'abord que ce terme n'a plus de nos jours
exactement la même signification que dans l'ancienne
théologie. Partant de l'axiome que le Verbe est immuable, qu'il ne

peut subir aucun changement, ni se dépouiller d'aucun attribut

divin, la théologie luthérienne maintenait que l'enfant
Jésus aurait possédé, même dans le sein de Marie, tous les

attributs divins, ainsi la toute-science et la toute-puissance.
Seulement il se serait abstenu complètement de s'en servir,
de là son anéantissement, son dépouillement, sa kénose2. De

nos jours au contraire, se rapprochant de la conception
réformée, on tend à confondre la kénose avec l'incarnation
elle-même : Jésus se serait dépouillé et anéanti, non pas après
l'incarnation, mais dans le fait même de s'incarner ; au lieu

1 Voir k ce sujet les articles de M. le professeur Godet dans la Revue

chrétienne de 1857 : La personne de Jésus-Christ.
°- La kénose serait donc postérieure a l'incarnation dont elle demeurerait

parfaitement distincte.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 191

d'apporter sur cette terre les attributs divins pour s'abstenir
d'en faire usage, il s'en serait dépouillé, en s'incarnant, en
s'anéantissant.

Une évolution des plus remarquables s'est ainsi accomplie
dans la manière de résoudre les difficultés qui se rattachent
au délicat problème de l'incarnation. Tandis que l'ancienne
dogmatique voulait sortir d'embarras en élevant l'homme
jusqu'à la majesté divine, beaucoup de théologiens contemporains,

tant réformés que luthériens, prétendent que la divinité
se serait abaissée.

Une idée importante de l'ancienne dogmatique réformée,
aujourd'hui généralement admise, joue ici un grand rôle.
Pour que l'humanité de Christ soit bien réelle, il faut qu'il y
ait eu chez lui un vrai, un réel développement : le bon usage
qu'il a fait des premières grâces a été pour lui le moyen d'en
obtenir de nouvelles. Or comment le Logos a-t-il pu être un
avec cet homme Jésus, qui grandissait, croissait en stature et
en sagesse? Il faut de toute nécessité que le Verbe lui-même
ait renoncé à sa manière d'être absolue, qu'il soit entré dans
le développement, qu'il ait accepté les lois du devenir. Le
Logos s'est donc réellement dépouillé de tous les attributs
divins pour commencer une carrière terrestre, conformément
aux lois du développement humain. Les plus modérés, comme
Sartorius, aimeraient assez admettre que Jésus ne s'est ainsi
anéanti que pour ce qui tient à la connaissance et à la volonté.
D'autres docteurs plus conséquents (König) prétendent que le
Logos serait bien devenu réellement età tous égards un être fini.
Il a perdu la claire conscience de Dieu et de lui-même jusqu'à
ce qu'il les ait reconquises peu à peu par la voie lente du développement

humain. D'après Gaupp l'incarnation serait une notion
contradictoire, s'il n'y avait pas eu réellement interruption de la
conscience divine chez le Verbe. Au moyen de son anéantissement

le fils de Dieu s'est constitué esprit humain, âme humaine
CfXh en tant que distincte du «vsufta), corps humain, et par
cela même il est entré dans un développement purement
humain. Le Fils aurait donc déposé pour un temps au pied de



192 J.-F. ASTIÉ

son Père sa majesté et tous les attributs divins, pour pouvoir
être vraiment homme, les conquérir de nouveau et les mériter

par son développement humain normal.

D'après Hofmann (K. Ch.) il y aurait eu deux anéantissements
de Dieu. Le Fils n'est pour lui que le Père devenu être fini

pour créer le monde fini. A l'incarnation, par suite d'un nouvel

abaissement, le Fils aurait dépouillé les attributs divins

pour revêtir les attributs humains : il a cessé d'être Dieu pour
devenir homme. Malgré cela Hofmann maintient l'identité du

fils et de Jésus : le fils demeure le noyau même, l'être de celui

qui sera dorénavant appelé homme. Nous voilà de retour au

docétisme: la christologie n'est plus qu'une théophanie \
Avec Liebner la doctrine de la kénose prend une portée

spéculative. En soi la kénose n'est rien d'autre que l'incarnation.

Seulement en vue de la rendre plausible et pour éviter
la métamorphose de Dieu en un être qui lui serait inférieur,
ce théologien a recours à la base trinitaire. En vertu des

rapports d'amour éternel entre les personnes de la Trinité, le Fils
verse éternellement sa plénitude dans le Père qui, de toute
éternité aussi, la lui redonne. La kénose consiste alors dans le
fait qu'il y a interruption momentanée de ces rapports et cela
de la part du Père, avec le consentement du Fils, pendant
la durée du développement du Fils devenu homme. Le Fils
devenu homme est appelé au moyen de la religion de l'obéissance,

de la liberté, à attirer de nouveau à lui cette plénitude
divine, à en faire profiter son propre corps et par lui l'humanité

et la nature.

'Par théophanies nous entendons ces manifestations, révélations,
apparitions de Dieu au moyen de formes passagères passives qui n'ont en elles-
mêmes aucune durée, aucune consistance (voix, songes, buisson ardent de

Moïse, etc.), tandis que nous réservons le mot d'incarnation pour désigner

cette manifestation de Dieu en Jésus-Christ, personne consciente qui
s'est approprié tous les attributs divins dans la mesure où la chose était
possible à un homme. Sans contredit l'incarnation est aussi une
théophanie, une manifestation de Dieu ; ce que nous tenons à établir, c'est

qu'il s'agit de deux manifestations d'espèce fort différente, qu'il importe
de ne pas confondre.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 193

D'après Thomasius, qui a subi l'influence de Liebner,
l'incarnation a pour présupposition la différence entre l'essence

divine et l'espèce humaine. L'humanité a été prise par le

Logos. Le Fils éternel de Dieu, qui n'est pas nature mais

personne, sans renoncer à sa divinité et sans enlever à l'humanité

son caractère créé, est entré avec celle-ci dans un rapport
tel qu'il en est résulté une réelle unité de vie personnelle. Ce

qui a rendu la chose possible c'est que l'incarnation n'a pas
exclusivement consisté à prendre la nature humaine et encore
moins un individu humain déterminé. Il a fallu de plus que la
divinité se limited et quant à son être et quant à sa manière
d'agir. Sans cela le dualisme persisterait; le divin planerait
au-dessus de l'humain comme un cercle au diamètre plus
large qui en enveloppe un autre plus étroit, il n'y aurait point
dans la période d'abaissement, coïncidence parfaite de
l'humain et du divin ; la divinité se trouverait derrière le Christ
historique et planerait au-dessus de lui. Il y aurait donc
toujours une double manière d'être, une double vie, deux
consciences. Dans l'état d'abaissement le Logos continuerait à

posséder quelque chose qui ne se manifesterait pas dans
l'apparition historique. Il semble que si l'unité de la conscience
du moi doit être nécessairement troublée, il n'y a point,
pendant la carrière terrestre, pénétration parfaite des deux
facteurs ; nous cherchons en vain le sujet humain dans lequel la
plénitude de la divinité, telle qu'elle existe dans le Fils, serait
devenue homme.

Mais d'autre part comment évitera-t-on le docétisme si on
maintient que le Fils a communiqué sa plénitude à l'humanité?
Pour parer à ce danger il ne reste plus qu'à soutenir que
Dieu lui-même a pris part à notre propre manière d'être. Le
Fils éternel de Dieu, dit Thomasius, s'est localisé en prenant
la forme humaine finie : il a consenti à mener une existence
limitée dans l'espace : en prenant la nature humaine il s'est
lui-même limité, c'est-à-dire que la vie absolue, qui constitue
l'essence de la divinité, existe désormais dans les étroites
limites d'une vie humaine finie. Le Fils de Dieu n'existe plus
nulle part en dehors de l'homme Jésus. L'amour divin a pris

THÉOL. ET PHIL. 1874. 13



194 J.-F. ASTIÉ

une forme humaine pour se développer à titre de sentiment
humain dans le cœur d'un homme. Hofmann prétend que le

Logos a cessé d'être Dieu pour devenir homme, tandis que
d'après Thomasius il se serait soumis aux lois du développement

humain sans cesser d'être Dieu. Mais comment le Logos
peut-il avoir mené la vie inconsciente du fœtus dans le sein
de Marie, pour tomber ensuite dans le sommeil pendant le
cours de sa carrière terrestre et passer par la mort Thomasius

nous demande simplement de nous plonger dans ce miracle de

l'amour divin exigé par sa théorie.
Gess s'est distingué parmi tous les défenseurs de la kénose

par une logique hardie qui ne lui permet de reculer devant
aucune des conséquences du point de vue. Sentant fort bien

que toutes les tentatives resteront inutiles aussi longtemps
qu'on laissera subsister en Christ, à côté du Logos, une âme

humaine, il maintient hardiment que le Logos s'est changé,
métamorphosé en âme humaine. Du moment où le Logos s'est

transformé en une simple âme humaine, soumise aux lois du

développement, Gess échappe à toutes les subtilités auxquelles'
sont contraints de recourir les autres défenseurs de la kénose.
Comment pourrait-il être question de maintenir encore la
toute-science, la toute-puissance, l'éternelle sainteté de Jésus

gouvernant le monde déjà dès son bas âge? Tous ces attributs-
là seraient déplacés chez un enfant. Il ne peut non plus être

question d'une double existence du Logos, qui, tandis qu'il se

serait développé sur la terre, aurait, toujours identique à lui-
même, plané au-dessus du développement humain. Tous les

artifices auxquels on a recours pour maintenir la Trinité à l'abri
des conséquences de la kénose sont franchement répudiées par
Gess. Il avoue hardiment que, par suite de l'incarnation, une

modification profonde s'est effectuée dans le sem de la Trinité
elle-même : Le Père a cessé de verser sa plénitude dans le
Fils : le Saint-Esprit a cessé de procéder des deux : le gouvernement

du monde a cessé d'avoir lieu par l'intermédiaire du

Verbe.

Dieu, d'après Gess, n'a pas seulement changé d'une manière

générale; il y a même eu un changement tout spécial qui a



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 195

porté sur sa sainteté. Dieu a pris une forme d'existence qui
n'exclut pas seulement toute la sainteté actuelle, mais qui
implique encore cette possibilité de pécher postulée par une
vraie liberté humaine. D'après Gess l'Homme-Dieu n'était
nullement prédéterminé à la sainteté ; celle-ci a été l'effet d'une
action libre et Dieu s'est borné à la prévoir.

Selon Dorner, malgré leur hardiesse et leur logique
irréprochable, les vues de Gess ne sauraient donner la solution
du problème christologique. Si d'une part Gess ne craint pas de

soutenir qu'il a été nécessaire pour l'œuvre du Fils que le
Père participât à la souffrance, ce n'est pas à dire que la

rédemption ait pu s'effectuer sans la vraie humanité de Christ
qui était tout aussi indispensable, car c'est par là qu'il nous est

devenu essentiellement semblable. Or, chez le fidèle, le Logos
ne s'est évidemment pas transformé en âme humaine. La
doctrine de la rédemption ne permet pas d'admettre une hypothèse

qui ne sait pas faire de place pour une humanité différente

du Logos.
Dorner insiste pour appeler la lumière sur un point encore

obscur de la théorie de Gess. Au fait, cet intrépide défenseur
de la kénose a beau s'en défendre et prendre empressement
ses précautions, il n'en incline pas moins vers l'arianisme. Il
faut ou bien ne voir dans le Logos qu'une créature divine,
préexistante, semblable à Dieu, ou bien rompre avec un su-
bordinationisme qui seul permet d'admettre une kénose. Voici
en effet ce qui arrive. Le Dieu homme doit avoir une vraie
âme humaine et d'un autre côté c'est le Logos métamorphosé
qui doit être cette âme. Gess est alors amené à se représenter
le Logos en lui-même et dans ses rapports avec le Père de
telle manière que le changement qui s'effectue en lui, par
suite de la kénose, affecte le moins possible le Père et le
Saint-Esprit. C'est à tel point que ces deux personnes demeurent

parfaitement intactes et dans leur existence et dans leur
manière d'être. En effet durant la kénose le Père cesse
d'engendrer le Fils ; le Saint-Esprit procède momentanément du
Père seul; le monde est gouverné sans le concours du Fils.
C'est que, d'après Gess, le Père n'est pas déterminé absolu-



196 J.-F. ASTIÉ

ment par le Fils ; si le Père l'engendre c'est librement, de

sorte que lorsque l'amour l'exige, il peut suspendre cet en-

gendrement. Le Père n'a eu nullement besoin du Fils pour
arriver à la conscience de lui-même, de sorte qu'il continue à

demeurer parfaitement Dieu alors qu'il ne l'engendre plus.

Il importe de signaler la conception générale de la Trinité

qui sert de point de départ à Gess. Tandis que pour la doctrine

orthodoxe les trois personnes sont indispensables l'une à l'autre

pour former la notion de Dieu, de sorte que chacune d'elles

existe par elle-même; pour Gess, le Père seul est Dieu,
seul il vit par lui-même, bien qu'il accorde le nom de Dieu

au Fils et au Saint-Esprit. Il conçoit la Trinité comme une

famille ayant le Père pour chef, mais dont le nombre des

membres peut changer suivant les exigences de l'amour. Le

Père forme tm moi complet en lui-même: le Fils et le Saint-

Esprit n'ont qu'une valeur relative et accidentelle pour la
notion de Dieu déjà réalisée dans le Père. Il n'y a plus entre le

Fils et le Saint-Esprit d'une part et le monde d'une autre

qu'une différence du plus au moins. Le Fils serait donc tout
simplement la plus élevée des créatures.

Telles sont les idées diverses des modernes défenseurs de la

kénose. Malgré les nuances assez nombreuses la tendance

commune est manifeste: il s'agit, tout en conservant les formules

trinitaires concernant le Logos, d'arriver à faire droit
aux exigences de la conscience chrétienne moderne qui
réclame impérieusement que la vraie humanité du Christ soit

complètement sauvegardée. On est bien assez de son temps
pour reconnaître en Jésus, non pas uniquement une nature
humaine abstraite, mais un vrai individu historique et concret;
néanmoins, comme l'on ne se sent pas libre à l'égard des formules
trinitaires sur l'essence de Dieu, on maintient toujours que c'est
bien un être divin, concret et conscient qui s'est incarné dans
la personne de Jésus de Nazareth. Toutefois commela tentative
de réunir ainsi en une seule personne, avec un seul moi, deux
êtres différents, d'ailleurs concrets et conscients, n'avait réussi
ni au moyen âge, ni au XVIe siècle, on essaye d'une autre
méthode : on cherche à diminuer, autant que faire se peut, la



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 197

part de l'être divin concret. C'est ainsi qu'on nous dit que le

Logos divin conscient s'est dépouillé de plusieurs attributs
conscients pour devenir homme et se soumettre aux lois d'un
développement humain concret. Mais comment un être divin,
concret et conscient, peut-il cesser d'être conscient et devenir
homme? Comment peut-on concevoir qu'un être concret et
conscient devienne un autre individu concret et conscient?
Evidemment ce devenir ne peut consister que dans l'adjonction
d'attributs nouveaux venant s'ajouter aux anciens qui
seraient toujours maintenus. Car il ne peut être question d'un
devenir absolu en vertu duquel on cesserait d'être ce que l'on
était auparavant pour devenir autre chose : toute identité ayant
disparu, le second personnage n'aurait rien de commun avec
le premier. Aussi ne comprend-on pas comment Hofmann et
Gess qui entendent ainsi la kénose, peuvent encore parler
d'une divinité de Jésus-Christ. Le Logos s'étant bien complètement

changé en homme (fait que nous avouons d'ailleurs ne
pas comprendre), nous en avons fini avec la divinité; il ne saurait

plus être question de statuer sa présence dans la personne
de Jésus. Comment pourrait-il y être encore en qualité de Dieu
alors que vous avez commencé par le changer en homme

Néanmoins, d'après la plupart des défenseurs de la kénose,
le Logos persiste bien toujours dans l'homme Jésus, seulement

il se réduit à sa plus simple expression. « Le Verbe, dit
M. Godet, n'est plus en Jésus dans l'état de gloire divine, dans
lequel il se trouvait auprès du Père. C'est bien encore le
même sujet, la même personnalité, mais avec un autre mode
d'existence Il a consenti à laisser s'éteindre au dedans de
lui le flambeau de la conscience de lui-même, et par ce seul
acte il s'est privé d'un coup de toutes les facultés divines dont
cette conscience du moi était la condition et le point d'appui.
Il n'en reste pas moins Dieu pour cela, aussi bien que nous
restons hommes en nous endormant1 Le Verbe, afin de

1 Disons un mot en passant de l'analogie du sommeil qui doit expliquer
comment le Logos a pu s'abaisser au point de perdre la conscience de
lui-même et toute volonté. Il serait arrivé au Verbe, ni plus ni moins, ce

qui se passe chez nous toutes les nuits. Nous montrons journellement par



198 J.-F. ASTIÉ

s'incarner, s'est réduit à ce qui fait le fond de toute existence

humaine. Il n'a gardé de sa forme de Dieu que le germe d'une

personnalité consciente et libre ; car c'est précisément là ce

que l'existence divine a de commun avec l'existence humaine ;

c'est le trait par lequel l'une est l'image de l'autre ; c'est le

point où Dieu et l'homme s'entre-rencontrent. Le Verbe

sauve donc ce rayon divin, ce rayon seul, de son dépouillement

volontaire. » (Revue chrétienne, 1858. Pag. 158-161.)
Nous ne réussissons pas à voir comment il peut être

question d'une incarnation du Verbe en Jésus alors qu'il se

réduit à apporter « le germe d'une personnalité consciente et

libre, » c'est-à-dire apparemment ce qui devait se trouver déjà
dans le fils de Marie, car c'est précisément là ce que l'existence

divine a de commun avec l'existence humaine. Nous ne
demanderons pas non plus ce que peut bien être cette «

personnalité simple et nue que Jésus, d'après M. Godet, doit avoir
apportée sur la terre en laissant derrière lui toute la richesse
de son existence antérieure. Il serait en effet hors de propos
de reproduire les objections que l'on n'a cessé de faire aux
défenseurs de la consubstantialion et de la transsubstantiation ;

comment la substance peut-elle être conçue séparée de ses

attributs fondamentaux? En quoi peut consister « une
personnalité simple et nue qui a dépouillé toute la richesse de

son existence antérieure?» Nous ne savons voir en tout ceci

notre exemple que nous pouvons continuer de vivre sans en avoir
conscience et passer de l'un à l'autre de ces deux modes d'existences dans une
cortame mesure par notre propre fait. — Cette alternance du sommeil et
de la veille, d'après Rothe, ne prouverait qu'une chose, savoir que notre
personnalité n'est pas encore arrivée a son parfait développement, que
bien loin d'être entièrement spirituelle, elle est sous la dépendance des
sens. Les fonctions de la vie animale doivent cesser temporairement pour
reprendre des forces nouvelles. Mais cette suspension du moi et de la
conscience pendant le sommeil n'implique nullement que nous nous en soyons
dépouillés. Ils reparaissent en effet au moment du réveil avec tout leur
contenu. C'est la une différence que Gess est obligé de reconnaître. 11 va
sans dire du reste, comme Dorner et Rothe l'ont déjà fait remarquer'
que c'est se mettre en contradiction avec la notion de Dieu que
d'admettre que le Logos ait pu s'abaisser jusqu'au point de perdre la
conscience de lui-même.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 199

qu'un cadre vide, la place déserte de la vie, quelque chose

d'exclusivement formel, mais nullement cet élément réel qui seul

pourrait nous donner le tableau, l'être. Y aurait-il par aventure

derrière toutes ces images accumulées une idée dont les

défenseurs de la kénose ne se rendent pas bien compte D'après
M. Godet, Jésus en s'incarnant aurait laissé tous ses attributs
« en arrière. » Qu'est-ce à dire? On ne peut admettre cependant

une existence des attributs à part de la substance dont
ils sont attributs? Gaupp, plus explicite, nous déclare que « le
Fils aurait déposé pour un temps auprès de son Père sa

majesté, tous les attributs divins. » Si ces images doivent avoir un
sens, d'après les hypothèses trinitaires qui servent de base

aux défenseurs de la kénose, elles ne pourraient signifier
qu'une seule chose : les attributs divins du Verbe seraient restés

près du Père, dans le sein du Père. Nous serions ainsi
revenus à une idée de tout temps familière à la christologie
réformée : il y aurait eu une double existence du Logos : il
aurait été dans l'homme Jésus, tout en continuant d'exister dans
le sein du Père avec tous ses attributs et en remplissant toutes
ses fonctions trinitaires.

Il est inutile d'insister sur ce qu'il y a de peu heureux dans

cette idée d'une double existence du Logos. Il suffira de

remarquer que cette hypothèse irait du reste à rencontre du
but que les défenseurs de la kénose se proposent. Ils tiennent
avant tout à ce que le Verbe éternel se soit incarné, ce qui
n'aurait pas eu lieu s'il était demeuré avec tous ses attributs
dans le sein du Père. Il ne resterait plus qu'une ressource : il
ne faudrait voir dans l'incarnation qu'un simple acte du Verbe,
une révélation du Logos éternel demeuré dans le sein du
Père, et non un nouveau mode d'existence. Le Verbe trinitaire
serait sauvegardé, mais la christologie des partisans de la
kénose tomberait dans le sabellianisme. Or c'est là une
conséquence qu'ils repousseraient. Ils entendent bien montrer
comment le Logos trinitaire, éternel et conscient, s'est uni à

l'homme Jésus; s'ils ont imaginé l'hypothèse delà kénose pour
combler l'abîme, ce n'est nullement dans l'intention de renoncer

à l'incarnation du Verbe conscient.



200 J.-F. ASTIÉ.

Il faut savoir tenir compte aux partisans de la kénose des

nombreux efforts auxquels ils se sont livrés pour donner
satisfaction à une des exigences les plus impérieuses de la
conscience chrétienne de notre époque : le besoin de maintenir à

tous égard la vraie humanité de Christ. Cette dernière tentative

était peut-être indispensable; en tout cas elle n'aura pas
été inutile, si elle amène à reconnaître que la personne historique

de Jésus ne saurait être comprise en partant des prémisses

ontologiques et psychologiques fournies par les anciens
conciles.

Nous nous garderons bien en ce qui nous concerne de

nous placer au point de vue de l'essence divine ou des formules

trinitaires pour comprendre la personne ou la divinité de

Christ. Notre méthode, à la fois plus modeste et plus sûre, nous
interdit absolument de prendre ainsi le problème par en haut,

par le côté ontologique. Nous aspirons à nous former une
conception de la personne de Christ en ne consultant que les seules

données scripturaires éclairées par la conscience chrétienne,
sans nous préoccuper des formules des conciles œcuméniques

que nous n'entendons du reste ni infirmer, ni confirmer. Ne

nous prononçant nullement sur le compte de ces doctrines, nous
partons de l'hypothèse qu'elles doivent être elles-mêmes
subordonnées à l'histoire. Nul ne saurait nous contester le droit de

prendre cette position. Les défenseurs des anciennes formules
en effet, à condition qu'ils soient plus chrétiens qu'idéalistes,
seront les premiers à convenir que ce sont les faits historiques
scripturaires qui ont donné naissance aux formules trinitaires.
En tout cas s'il y a quelque chose à modifier ou à changer
c'est bien la métaphysique chrétienne qui doit céder le pas
aux faits, et non les faits qui doivent être interprétés du point
de vue d'une métaphysique préconçue et née peut-être
dans un milieu intellectuel qui nous est devenu assez étranger.
Commençons donc par consulter les faits sans nous préoccuper

des formules traditionnelles mises en avant pour en rendre
compte.

Dès que le problème est considéré par ce côté-là, on est

agréablement frappé de l'unité de sentiments qui inspire tous



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 201

les théologiens qui ont essayé de le résoudre. On sent bien

que c'est là la grande question contemporaine ; car non-seulement

tout le monde se voit contraint de l'aborder, mais
encore c'est dans la même direction qu'on cherche la solution.
Toutes les Vies de Jésus que notre époque a vues se multiplier,
depuis la plus frivole jusqu'à la plus scientifique, toutes sont
inspirées par le besoin de mettre en lumière la vraie humanité
de Christ. Les partisans les plus décidés de la divinité du

Sauveur, les théologiens qui enseignent la -kénose, sont loin de

troubler ce concert. Un pareil état des esprits ne se rencontre

que rarement, il est du plus heureux augure. D'abord une
base commune est obtenue pour la discussion et de plus on est
certain de faire au moins quelques pas avec ceux qui plus tard
vous laisseront en route.

C'est donc une affaire entendue, le docétisme est décidément
répudié, sinon en fait du moins en droit; tout le monde s'en
défend pour proclamer que Jésus-Christ fut un homme dans

toute la force du terme.
Tandis que les ignorants prêtent parfois à Strauss l'idée que

Jésus n'aurait jamais exislé, ce docteur ne se borne pas à

reconnaître l'existence historique du Sauveur, mais dans un
instant trop court où il se sentait porté à la conciliation, il a

cherché à montrer que, tout en n'étant qu'un simple homme,
Christ n'en aurait pas moins donné satisfaction aux besoins
les plus légitimes de la conscience chrétienne. D'après Strauss,
en vertu de l'union parfaite que Jésus nous a présentée de la

nature divine et de la nature humaine, « jamais en aucun temps
il ne sera possible de s'élever au-dessus de lui en matière de

religion, malgré tous les progrès que, dans d'autres branches
de la vie spirituelle, par exemple dans la philosophie, dans
l'étude et la domination de la nature, etc., etc.,.. on a déjà
faits et fera sans doute encore au-dessus du niveau de son

époque, dont il partage aussi les bornes à l'égard de ces
différentes branches de nos connaissances Tous les développements

ultérieurs de la religion devront se borner davantage
à la forme ; par conséquent, à l'avenir comme jusqu'à nos
jours, les progrès religieux ne pourront plus, même de loin,



202 J.-F. ASTIÉ

porter le caractère d'époque qu'a eu le pas gigantesque que
Jésus a fait faire à l'humanité dans la carrière de son évolution
religieuse »

Strauss reconnaît toutefois que de son point de vue qui ne
lui permet de voir en Jésus qu'un Dieu homme dans le sens

du panthéisme, il lui est impossible de prouver que Jésus ne

sera jamais dépassé dans le domaine de la religion. Il n'en
cherche pas moins à rassurer les chrétiens par les considérations

suivantes : « Dans le fait, on se tourmente ici avec
des songes vains, et l'on se bat avec des ombres, car il s'agit
non d'aucune expérience prise dans la réalité, mais de
possibilités abstraites. La religion n'a pas plus à s'inquiéter de ces

subtilités de l'entendement, qu'un homme raisonnable ne se

laisse effrayer par les calculs de la possibilité d'une rencontre
de la terre avec une comète qui parcourt son orbite dans

l'espace. A la réflexion qui s'inquiète on doit imposer silence

tant qu'elle n'est pas en état de démontrer dans la réalité une

personne qui, à l'endroit de la religion, ait le courage et le

droit de se placer à côté de Jésus. » (Vie de Jésus, traduite par
Littré. 2" vol. Pag. 764-767).

Ne dirait-on pas que le Sauveur a exercé un instant une
espèce de fascination irrésistible sur l'homme même qui s'est
efforcé de réduire sa grandeur aux proportions les plus étroites

Quoi qu'il en soit, cette concession faite par Strauss au
sentiment chrétien est une vraie défaite : le grand critique
est obligé de reconnaître qu'en ne voyant en Jésus qu'un
simple homme il est hors d'état de s'expliquer à lui-même
l'impression qu'il en a reçue. « Evidemment, dit-il, il y a une
difficulté particulière à donner la preuve demandée. »

Les travaux de l'école de Tubingue, destinés à compléter la
démonstration de Strauss, ont également montré à leur façon

que l'humanité de Christ ne saurait tout expliquer. Du moment
où la tentative de rendre compte du christianisme humainement

a échoué, comme nous l'avons montré ailleurs, ce fait
dépose, d'une manière négative tout au moins, en faveur de

la divinité du fondateur. Les explications humaines n'aboutissant

pas, l'esprit humain est forcément contraint d'en cher-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 203

cher d'autres. Hausrath, tout en encadrant les faits évangéliques

dans l'histoire contemporaine, semble reconnaître que
l'explication exclusivement humaine demeure insuffisante.
Après avoir fait voir que la mort de Jésus fut une conséquence
inévitable des circonstances, il fait allusion à d'autres causes :

« Il n'est pas nécessaire d'ajouter que les causes finales de

cet événement appartiennent à un ordre de choses différent
et supérieur. A cette question : pourquoi Jésus a-t-il été
crucifié? notre foi donne une autre réponse plus complète.
L'histoire de l'idéal ne peut en effet jamais être comprise d'une
manière fragmentaire, elle a une plus haute portée que quelques

jours passagers de trouble et de tumulte, une signification

éternelle, un contenu absolu qui appartient, non pas au
récit des faits contemporains, mais à l'humanité ; chacun doit
adorer le mystère de grâce qu'elle lui révèle. » (Revue de

théologie, pag. 69, année 1870.)
Sans admettre d'ailleurs aucun élément surnaturel ou

métaphysique Schwarz maintient contre Strauss que Jésus a

occupé une position tout à fait particulière et incomparable
dans la sphère religieuse. « Ce qui caractérise Jésus ce sont
ses dons, d'une part ; la place qui lui a été fixée, d'autre part,
à un moment décisif de l'histoire de l'humanité : tout son être
en a reçu une empreinte tout à fait particulière. Par ce caractère

unique de Jésus nous entendons cette position centrale
qu'il n'a cessé d'occuper pour l'humanité entière jusqu'à
aujourd'hui. Dans le domaine religieux, il est permis d'établir
une distinction entre une position unique (Einzigkeit) et une
position exclusive (Àlleinigkeit), dans un sens autre que lorsqu'il

est question des héros de l'art ou de ceux de la science.
Keim l'a déjà remarqué, la science et l'art semblent ne pouvoir

jamais s'élever à une hauteur suprême ne devant jamais
être dépassée. D'abord parce que, dans ces domaines, la
synthèse définitive du divin et de l'humain ne s'effectue jamais et
ensuite parce que la notion et la partie technique progressent
sans cesse. Il en est tout autrement en religion; ici il est
possible d'arriver à une grandeur qui ne sera jamais dépassée.
Indépendamment des progrès théoriques et pratiques du monde,



204 J.-F. ASTIÉ

il peut se trouver un maximum d'intensité de vie religieuse et

morale, un maximum de motifs historiques décisifs, un acte
suprême de liberté pénétrant dans les profondeurs infinies de

la divinité et de l'humanité, enfin un maximum d'amour divin

pour une personne humaine ; tout cela paraît possible d'un
point de vue différent du panthéisme. En Christ la simple
possibilité est garantie par le fait qui en montre la réalisation. »

« Ce sont là des vérités qui échappent à l'esprit trop étroit
de Strauss. Il excelle quand il s'agit de se livrer à la critique
de détail, mais il n'a ni coup d'œil historique, ni sens religieux.
On dirait que, grâce à un travail critique incessant, ces
organes-là ont été sinon atrophiés du moins paralysés. » (Pag. 92.)

Voilà jusqu'où peuvent s'élever les hommes impartiaux. Ils
assignent à Jésus une place particulière, incomparable; ils
admettent qu'il a atteint pour l'histoire religieuse de l'humanité

une hauteur qu'il ne sera jamais possible de dépasser,
bien qu'il ne soit cependant jamais arrivé jusqu'au surnaturel.

C'est ici que nous rencontrons les défenseurs de la kénose.
Tout en maintenant le caractère divin du Sauveur ils s'efforcent

de ménager la transition, de peur de compromettre la

parfaite humanité qui ne leur tient pas moins à cœur.
Malheureusement les kénosistes, faute de se sentir suffisamment
libres à l'égard des décisions des anciens conciles, prennent
la question par en haut et non par en bas. Au lieu de partir
de l'humanité pour s'élever jusqu'à la divinité ils descendent
de celle-ci à celle-là, pliant sous le faix d'antiques formules
sur l'essence de Dieu et sur les rapports des trois personnes
de la Trinité. Voilà pourquoi ils compliquent le problème sans
arriver à le résoudre. A quoi bon partir de la notion d'un
Logos personnel et préexistant pour le dépouiller de la
personnalité et de la conscience de lui-même, non-seulement au

moment de l'incarnation, mais encore pendant tout le cours
du ministère de Jésus? C'est ici qu'on voit combien les défenseurs

de la kénose sont empêchés par cette personnalité du

Logos, par cette existence consciente dont ils cherchent à

se débarrasser au moyen des expédients divers que nous
avons signalés ailleurs. Evidemment la personnalité consciente



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 205

du Logos antérieurement à la Venue n'est pas à leur yeux
indispensable à l'incarnation, puisqu'ils ne réussissent à rendre
l'incarnation plausible qu'en dépouillant préalablement le

Logos de la conscience de lui-même et de la personnalité. En

s'incarnant il se dépouille de la conscience de lui-même et des

attributs divins dont il n'a donc que faire pour s'incarner. Ils
ont beau s'en défendre; la personnalité, la préexistence du
Verbe les gêne au premier chef, puisque toute leur entreprise
consiste à s'en débarrasser.

Tout en se gardant bien de partir comme les défenseurs de

la kénose des profondeurs de l'essence divine qui demeurent
un mystère, ne pourrait-on pas accepter leur point d'arrivée?
Pourquoi ne pas faire commencer l'incarnation du Logos avec
ce minimum de divinité que les kénosistes lui laissent après
l'avoir dépouillé de la conscience de lui-même et de tous
les attributs divins? Il n'y aurait eu dans le fœtus encore
renfermé au sein de Marie que ce degré de divinité compatible

avec la phase d'existence que traversait alors celui qui
devait être un jour Jésus de Nazareth. Plus tard, à mesure
qu'il aurait été mieux en état de s'assimiler la divinité,
l'incarnation se serait accusée de plus en plus. On ne
manquera pas de dire que c'est là se faire la part par trop facile ;

on voudra savoir ce que deviennent ces passages de l'Evangile
qui enseignent de la manière la plus claire une préexistence
personnelle de ce Verbe éternel qui devait apparaître un jour
incarné dans Jésus de Nazareth.

Ceci nous conduit à la question scripturaire. La vraie humanité

de Christ est partout supposée dans le Nouveau Testament;
sa divinité est souvent affirmée. Nous ne nous occuperons ni
de l'une ni de l'autre de ces deux doctrines, mais uniquement
de la manière de comprendre les rapports des deux facteurs
de cette personnalité une.

Rien ne confirme l'idée courante en vertu de laquelle la
divinité se serait incarnée tout d'un coup, en une fois, et d'une
manière physique dans l'homme Jésus dès le sein de Marie.
Ce qui le montre déjà c'est le peu d'importance que les apôtres

attribuent à la conception surnaturelle, qui joue au con-



206 J.-F. ASTIÉ

traire un rôle capital dans le système orthodoxe. Nulle part
elle n'est expressément affirmée dans leurs écrits ; tout au plus
peut-on admettre que Paul y fait allusion. Ainsi quand il
présente Jésus comme second Adam, ce qui paraît impliquer
qu'il a été créé immédiatement de Dieu comme le premier.
(1 Cor. XV, 45-49; Rom. V, 14.) Mais de très bonne heure la
conscience chrétienne a admis l'idée de la conception miraculeuse

comme expression adéquate d'un fait pour elle incontestable,

savoir que ie second Adam a été créé immédiatement

par Dieu comme le premier. Toutefois les écrivains qui parlent

de la conception miraculeuse (Math. I, 18-25; Luc I, 26-
57 ; III, 23) ne la présentent jamais comme impliquant l'incarnation

d'une personne divine dans l'homme Jésus, d'une
manière déjà complète et parachevée, dès le sein de la mère.

Non-seulement les écrivains sacrés n'accordent pas cette

portée à la conception miraculeuse, mais encore ils nous
rendent attentifs à certains faits qui nous empêchent de le faire.
Comment, à leur sens, l'incarnation de Dieu en Christ pourrait-
elle être parfaite dès la conception jusqu'au baptême, puis qu'ils
font descendre sur Jésus le Saint-Esprit, quelque chose de
divin apparemment? (Math. III, 16; Marc I, 10-12; Luc III, 21.)
Saint Jean attribue la même portée au baptême. Quand il dit
que le Verbe est devenu chair (I, 14) il ne peut donc avoir
entendu par là une incarnation parfaitement adéquate dès le
moment de la conception miraculeuse dont il ne parle pas
d'ailleurs ; Luc, lui, nous enseigne un fait diamétralement
opposé à la manière générale de concevoir les rapports de la
divinité et de l'humanité en Jésus. Bien loin d'avoir eu lieu
tout d'un coup, d'une manière physique, magique, elle s'est
effectuée lentement, successivement, conformément aux lois de

tout développement moral : Et le petit enfant croissait et se

fortifiait en esprit, étant rempli de sagesse ; et la grâce de Dieu
était sur lui; et Jésus s'avançait en sagesse, et en stature, et

en grâce envers Dieu et envers les hommes. (Il, 40-52.)
Le témoignage de Jésus lui-même confirme cette idée d'une

incarnation successive du Père en sa personne. Il affirme sans

doute son étroite communion avec Dieu, mais il la présente



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 207

comme allant sans cesse en se développant durant les jours
de sa chair, pour n'atteindre son point culminant qu'à la suite
du parfait développement de sa vie humaine. Il est évident
que, avant l'ascension, Jésus n'est pas un avec le Père d'une
manière immédiate ; s'il connaît le Père, ses sentiments, sa

volonté, ce n'est pas sans intermédiaire, mais par les choses qu'il
lui voit faire,... parce que le Père lui montre toutes les choses

qu'il fait. (Jean V, 19-20.) Jésus déclare expressément ne pas
tout savoir ; il ignore l'heure même de son retour qui n'est
connue que de Dieu seul. Math. XIII, 32.) Il déclare aussi

qu'il ne lui appartient pas de distribuer les places dans son

royaume. C'est là une prérogative que le Père s'est réservée à

lui seul. (Math. XX, 23.) Il sait sans doute dès les jours de sa

chair que toutes choses lui ont été accordées par son Père.

(Math. XI, 27.) Mais ce n'est qu'après l'ascension qu'il se
présente comme en ayant pris possession : Toute puissance m'est
donnée dans le ciel et sur la terre. (Math. XXVIII, 18.) Comment

Jésus aurait-il pu avoir conscience de la communion
avec son Père comme parfaite, déjà durant sa carrière terrestre,

alors qu'il parle souvent d'aller vers le Père, et qu'il espère

que ce fait le placera dans une condition supérieure et dans

une communion plus étroite avec lui? Jean VII, 33-34 ; XIV,
28 ; XVI, 5, 16, 17, 28 ; XVII, 5, 11, 13.) Comment sans cela

pourrait-il déclarer son Père plus grand que lui (Jean XIV, 28 ;

X, 29.) Et qui plus est, au moment même où il se présente
comme le plus étroitement uni à lui, comment pourrait-il
l'appeler le seul vrai Dieu et par ce fait le distinguer clairement
de lui-même (Jean XVII, 3.)

Les apôtres ne se bornent pas à signaler ce développement
de Jésus, cette incarnation successive ; ils s'en rendent compte.
Saint Jean fait à cet égard une remarque très significative qui
implique ce point de vue : Or il disait cela de l'Esprit que
devaient recevoir ceux qui croyaient en lui; car le Saint-Esprit
n'était pas encore donné, parce que Jésus n'était pas encore
glorifié. (Jean VII, 39.) Il montre à l'occasion comment la
conscience de la communion avec le Père a été toujours en se

développant jusqu'au terme de la carrière terrestre de Jésus :



208 J.-F. ASTIÉ

et Jésus sachant que le Père lui avait donné toutes choses entre
les mains, et qu'il était venu de Dieu, et s'en allait à Dieu

(Jean XIII, 3.) Paul à son tour déclare, de la manière la plus

positive, que c'est à partir de la résurrection seulement que
l'union du Fils avec le Père a été complète : qu'il a été pleinement

déclaré Fils de Dieu en puissance, par sa résurrection
d'entre les morts. (Bom. I, 4.) L'épître aux Hébreux (I, 5 ;

IV, 6) tient le même langage. La manière dont tous les apôtres

parlent de l'élévation de Jésus en insistant sur le fait
implique que c'est à partir de la résurrection que s'est accomplie,

d'une manière parfaitement adéquate, cette union avec
le Père qui n'avait été jusque-là que progressive et relative.

(Marc XVI, 19 ; Luc XXIV, 51 ; Act. I, 9, 11 ; II, 33 ; III, 21 :

VII, 56; Eph. I, 20; IV, 8-10; Philip. II, 2-9; III, 20; Col. Ill,
1 ; Hébr, I, 3 ; VII, 26 ; IX, 24 ; Vili, 1 ; Pier. Ili, 22.) Ils
présentent cette condition nouvelle dans laquelle il entre comme
« une séance à la droite du Père, » c'est-à-dire une participation

à sa gloire. (Marc XVI, 19 ; Act. VII, 56; Rom. Vili, 34 ;

Eph. I, 20; Col. 111,1 ; Hébr. I, 3; X, 12; XII,2; 1 Pier. Ili, 22.)
Le Nouveau Testament ne se borne pas à nous exposer

cette incarnation du Père dans le Fils comme progressive,
successive, il en détermine plus exactement la nature. Elle
n'a été ni physique, ni mécanique, ni magique, mais le fruit
lent de l'activité morale du Seigneur Jésus lui-même. Dans

son entretien avec Nicodème Jésus se présente comme ayant
personnellement fait l'expérience de cette vie spirituelle à

laquelle il convie son interlocuteur : Ce que nous savons nous
le disons ; et ce que nous avons vu nous le témoignons. (Jean
HT, 11.) C'est par une méthode éminemment morale qu'il
s'élève graduellement jusqu'à la parfaite communion avec le Père.
Son ministère s'ouvre et se ferme par la lutte morale : celle
de la montagne et celle de Gethsémané; la période qui les

sépare paraît avoir été signalée par des faits du même

genre. Si le diable quitte Jésus après la première tentation
ce n'est que pour un temps. (Luc IV, 13.) Le Sauveur semble

faire allusion à des événements de ce genre quand il
dit à ses disciples : Vous êtes ceux qui avez persévéré avec



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 209

moi dans mes tentations. (Luc XXII, 28.) Bien que Jésus

n'ait jamais succombé, il ne semble pas avoir été insensible à

la voix de la tentation, à en juger par la vivacité avec laquelle
il repousse celle que Pierre met imprudemment sous ses pas :

Retire-toi de moi, Satan, tu m'es en scandale. (Math. XVI, 26.)
Cela explique aussi pourquoi dans ces heures d'épreuve le
Sauveur a senti le besoin de s'entourer de la sympathie de ses

plus intimes amis : Mon âme est de toutes parts saisie de tristesse

jusqu'à la mort; demeurez ici et veillez avec moi. (Math.
XXVI, 38 ; Luc XXII, 15.) Pendant tout le cours de sa carrière il
y a chez lui lutte, combat, vie réelle ayant ses moments d'hésitation

(délivre-moi de cette heure; mais c'est pour cela que je
suis venu à cette heure (Jean XII, 27 ; VII, 6) ; ses hauts (en ce

même instant Jésus se réjouit en esprit (Luc X, 21) et ses bas :

Mon âme est de toutes parts saisie de tristesse jusqu'à la mort
(Math. XVI, 38), comme chez nous. Il est tellement vrai qu'aucun

sentiment humain ne lui demeure étranger qu'il doit
avoir connu la colère, que les stoïciens proscrivaient chez leur
sage idéal : alors les regardant de tous côtés avec indignation.
(Marcili, 5; Jean II, 17.) Il paraît avoir également connu la
crainte. (Hébr. V, 7.) Jésus lui-même présente son ministère
comme une lutte bien réelle et bien sérieuse (Jean XIV, 30-31),
réclamant de l'effort, le déploiement de toutes les forces qui
sont en lui. La coupe qu'il doit boire ne lui apparaît pas plus
agréable que le baptême dont il doit être baptisé. (Math. XX,
22-23 ; Luc XII, 30.) A mesure que l'heure de la catastrophe
approche, la lutte devient plus pénible comme nous le voyons
par la scène de Gethsémané qui aboutit à des grumeaux de

sang. (Math. XXVI, 37-41.) Les paroles prononcées surla croix
sont plus caractéristiques encore : Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi

m'as-tu abandonné. (Math. XXVII, 46.)
Aussi dans ces heures solennelles le Seigneur éprouve-t-il le

besoin d'invoquer spécialement le secours de son Père, tout
en étant avec lui dans une communion permanente : S'il est

possible que cette coupe passe loin de moi. C'est ainsi qu'au
moyen de la prière il arrive à mettre sa volonté entièrement
d'accord avec celle du Père : Toutefois non point comme je le

THÉOL. ET PHIL. 1874. 14



210 J.-F. ASTIÉ

veux, mais comme tu le veux. Bien loin d'être tout-puissant,
c'est également au moyen de la prière qu'il obtient la faculté
de faire des miracles : Je sais, dit Marthe, que tout ce que tu
demanderas à Dieu, Dieu te le donnera Père, je te rends

grâce de ce tu m'as exaucé. Sans doute la connaissance qu'il
a déjà de la volonté de Dieu, la communion intime avec le
Père lui donne la certitude que ses demandes seront toujours
entendues (Je savais bien que tu m'exauces toujours); mais

tout cela ne le dispense pas de lui adresser des requêtes. Il
n'ignore pas qu'au besoin il aurait à sa disposition plusieurs
légions d'anges pour le protéger, mais encore faudrait-il qu'il
les demandât : Crois-tu que je ne puisse pas maintenant prier
mon Père, qui me donnerait présentement plus de douze

légions d'anges? (Jean XI, 22, 41, 42; Math. XXVI, 53.)
L'histoire évangélique produit l'impression que pendant sa

carrière terrestre Jésus a dû, lui aussi, marcher par la foi.
Dans l'épître aux Hébreux XII, 2 il est appelé le chef et le
consommateur de la foi. C'est au moyen de la foi qu'il s'est
maintenu dans son unité absolue avec Dieu. Il va sans dire

que plus le terme de sa carrière terrestre avançait, c'est-à-dire
le moment où son union parfaite avec le Père serait complètement

réalisée, plus aussi la foi se changeait en science: Jésus

sachant que le Père lui avait donné toutes choses entre les

mains. (XIII, 3.) Le fait n'éclate nulle part plus vivement que
dans la prière sacerdotale. De même que, déjà dans une
autre circonstance, alors qu'il se contemplait lui-même
comme arrivé au terme de la perfection, au jour du jugement
il s'était désigné non plus comme fils de l'homme, mais comme
Fils de Dieu (V, 25), de même devant le souverain sacrificateur

qui l'interroge solennellement il se sait le Christ, le Fils
de Dieu qui va siéger incontinent à la droite de la puissance
du Père. (Math. XXVI, 63, 64.)

C'est par la méthode morale qu'il est arrivé à sa parfaite
union avec le Père, savoir au moyen d'un amour absolu et

réciproque entre lui et le Père. Du côté de Jésus cet amour
consiste dans une obéissance morale absolue aux commandements

de son Père, au moyen de laquelle il se sanctifie, c'est-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 211

à-dire se qualifie, se rend apte à cette communion de Dieu

avec lui. Cette idée fondamentale se trouve exprimée en sa

totalité avec une clarté particulière, Jean X, 30-36. Dans ce

passage, le Sauveur fonde son union avec Dieu (vers. 30) ou

le fait d'être son Fils (vers. 36) expressément sur la circonstance

qu'il n'a pas reçu de Dieu une parole spéciale, ou une
mission spéciale (vers. 35), mais que, par suite de sa sainteté

absolue, il a été choisi de Dieu d'une manière absolue pour
être l'organe de son activité dans le monde (vers. 36). Toujours
dans le même ordre d'idées, Jésus présente (VIII, 29), comme
cause de sa communion persistante avec Dieu, le fait qu'il
accomplit constamment ce qui lui est agréable : Le Père ne
m'a point laissé seul parce que je fais toujours les choses qui
lui plaisent. Voici d'après Rothe', d'une manière plus positive,
les diverses idées contenues dans ce passage. La manière dont
le Sauveur parle de son perfectionnement dans la communion
du Père est des plus caractéristiques. Il le présente comme
sa glorification (Jean XII, 23-28; XIII, 31-32; XVII, 1, 4,

5, 10, 22, 24; comparez VII, 39; XII, 16), sa gloire, son
élévation (III, 14 ; VIII, 28 ; XII, 32, 33, 34), le fait d'aller
vers le Père. (VII, 33, 34 ; XIV, 28 ; XVI, 5,16, 17, 28 ; XVII, 5,
11, 13.) Tout cela ne peut s'effectuer qu'au moyen de sa
souffrance et de sa mort. De sorte que, pour parler d'une manière

concrète, son départ pour aller vers son Père n'est autre que
sa mort; son élévation, c'est sa crucifixion (Jean III, 14, 15;
VIII, 28 ; XII, 32, 33); sa glorification, c'est sa mort. (Jean XII,
23, 28; XIII, 31, 32; XVII, 1, 4, 5.) Jésus déclare expressément

que c'est à travers les souffrances qu'il doit pénétrer
dans sa gloire. (Luc XXIV, 26 ;1 Pier. 1,11.) Toutefois il ne
considère pas sa mort, comme un simple phénomène naturel,
comme une simple souffrance, comme un accident, mais comme
une œuvre morale. Ce qui le prouve c'est l'insistance avec
laquelle il relève le fait qu'il laisse librement sa vie, que
personne ne la lui ôte, qu'il a la puissance de la laisser et la puis-

Toutes les citations qui suivent sont tirées de la Dogmatique de
Rothe publiée par Schenkel: Dogmatik von Dr. S. Rothe aus dessen

handschriftlichem Nachlasse. Heidelberg, 1870.



212 J.-F. ASTIÉ

sance de la reprendre (Jean X, 11,18; XIV, 30, 31), et que
cette mort est pour lui une lutte morale des plus pénibles.
(Math. XX, 22 ; Luc XII, 50; Jean XII, 23, 28.) La glorification
elle-même, à laquelle il doit arriver par la voie delà souffrance
et de la mort, consiste dans le résultat spécifique du développement

moral, savoir dans le fait qu'il deviendra pur esprit,
que sa chair, tout son organisme physique sera spiritualise.
(Jean VI, 51, 61-63.) C'est par suite de sa mort qu'il procure
le Saint-Esprit (Jean XVI, 7 ; VII, 39), c'est pour cela que le

Saint-Esprit existe à partir de sa résurrection. (Jean XX, 22.)
Aussi dans ses discours d'adieu (Jean XIV, 3, 18, 24, 28 ;

XVI, 16, 23) Jésus laisse-t-il dans l'ombre la circonstance

qu'il les reverra corporellement après la résurrection, pour
insister principalement sur le fait que dorénavant il sera avec
les siens et avec Dieu dans une communion parfaite et illimitée.

C'est bien ainsi que l'auteur de l'épître aux Hébreux a compris

la vie de Jésus. Il accuse fortement l'idée que le Sauveur
a été appelé à lutter et à combattre et qu'il a surmonté tous
les obstacles au moyen de son obéissance ; c'est parce qu'il a

souffert, étant tenté, qu'il est puissant aussi pour secourir ceux
qui sont tentés ;.... quoiqu'il fût le Fils de Dieu, il a pourtant
appris l'obéissance par les choses qu'il a souffertes. Saint Paul
insiste également sur l'obéissance de Jésus comme moyen de

remplir sa mission : Ainsi par Vobéissance d'un seul plusieurs
seront rendus justes Il a été obéissant jusqu'à la mort, à

la mort même de la croix. C'est pourquoi aussi Dieu l'a
souverainement élevé. Pierre et Jacques signalent également
les souffrances que Jésus a dû supporter pendant son ministère:

Christ a souffert pour nous en la chair Noms tenons

pour bienheureux ceux qui ont souffert ; vous avez appris
quelle a été la patience de Job, et vous avez vu la fin du
Seigneur. (Hébr. II, 17, 18; IV, 15; II, 10; V, 8, XTI, 1-3;
Rom. V, 19 ; Philip. II, 7, 8 ; 1 Pier. IV, 1 ; Jacq. V, 10, 11.)

L'épître aux Hébreux insiste tout particulièrement sur l'idée

que Jésus avait besoin d'atteindre à un certain degré de
perfection pour passer de son état de faiblesse dans la gloire du
ciel : Il était convenable...., que Dieu consacrât le Prince de



LE PR0BLÊMK CHRISTOLOGIQUE 213

leur salut par les afflictioìis ; c'est ce Jésus qui durant les

jours de sa chair ayant offert avec de grands cris, et avec

larmes, des prières el des supplications ci celui qui pouvait le

sauver de la mort, et ayant été exaucé de ce qu'il craignait.
L'auteur n'insiste pas seulement sur l'intensité des angoisses,
des souffrances, il dit positivement qu'elles ont été nécessaires

au Sauveur pour lui enseigner l'obéissance et pour le rendre
apte à sa haute mission : Quoiqu'il fût le Fils de Dieu, il a

pourtant appris l'obéissance par les choses qu'il a souffertes.
Dans le cours de son ministère, Jésus était soumis à une
certaine faiblesse résultant de sa chair, comme tout homme
qui doit suivre la voie pénible et lente du perfectionnement
moral. La chair du Sauveur était comme un voile entre Dieu
et lui ; il devait le traverser en déposant la chair au moment
de sa mort. (Hébr. X, 20.) Et, par suite de la faiblesse de la

chair (Math. XXVI, 41), cet apprentissage de l'obéissance était
une tentation au péché : il a souffert étant tenté (Hébr. II, 18) ;

il a été tenté comme nous en toutes choses. (IV, 15.) Arrivé à

la perfection par cette voie difficile, il est au-dessus de toute
faiblesse : La parole du serment qui a été faite après la loi,
ordonne le Fils, qui est consacré pour toujours. (VII, 28.) Les
choses ont dû se passer ainsi, Jésus a dû arriver au but en
suivant cette voie morale, parue que, malgré la liberté absolue
de la volonté toute-puissante de Dieu, c'était là l'unique
méthode digne du Tout-puissant : Car il était convenable que celui
pour qui sont toutes choses, et par qui sont toutes choses, puisqu'il
amenait plusieurs enfants à la gloire, consacrât le Prince de
leur salut par les afflictions. (II, 10.)

Saint Paul attribue aussi à Jésus une certaine faiblesse pendant

les jours de sa chair : il a été crucifié par infirmité. (2 Cor.
XIII, 4.) Et il présente son élévation dans la gloire céleste
comme une récompense pour s'être parfaitement acquitté de
l'œuvre que Dieu lui avait confiée: C'est pourquoi aussi Dieu
l'a souverainement élevé. (Philip. IL 9.) L'Apocalypse présente
les choses de la même manière : Tu es digne de prendre le livre,
et d en ouvrir les sceaux ; car tu as été mis à mort, et tu nous as
rachetés à Dieu par ton sang. (V, 9.)



214 J.-F. ASTIÉ

Saint Paul met avant tout l'accent sur l'obéissance absolue
de Jésus comme moyen de son élévation. (Rom. V, 19 ; Philip.
II, 8.) Il voit essentiellement le moyen d'élévation de Jésus

dans son obéissance absolue au Père qui a atteint son point
culminant par le sacrifice de la croix. (Rom. V, 19; Philip. II,
8.) Mais il conçoit aussi comme un dépouillement de lui-même
cette obéissance dont Jésus a fait preuve envers Dieu, en

accomplissant l'œuvre sainte qui lui avait été confiée: Lequel étant

en forme de Dieu, n'a point regardé comme une usurpation
d'être égal à Dieu. Cependant il s'est anéanti lui-même, ayant
pris la forme de serviteur, fait à la ressemblance des hommes;
et étant trouvé en figure, comme un homme, il s'est abaissé lui-
même, et a été obéissant jusqu'à la mort, à la mort meine de

la croix. (Philip. II, 6, 8.) « Saint Paul montre, dit Rothe, que
Jésus par suite de son caractère religieux et moral tout spécial,
base de sa communion toute particulière avec Dieu, même

pendant son existence terrestre, n'était pas dans les simples
conditions naturelles de l'existence humaine, mais dans celles
d'une existence divine particulière : forme de Dieu. (Voir aussi

Math. XXVI, 53, 54 ; Jean X, 17,18.) Néanmoins il n'a pas voulu
s'emparer de cet état tout particulier et semblable à Dieu

d'une façon extérieure, violente (magique), mais il s'est

proposé de l'acquérir par la méthode morale: il n'a pas cru
devoir s'emparer de l'égalité avec Dieu. Par contre Dieu l'a
souverainement élevé, et lui a donné un nom qui est au-dessus de

tout nom. C'est pourquoi il s'est volontairement dépouillé des

privilèges qui étaient virtuellement en lui : au lieu de se

présenter dans sa carrière terrestre comme un maître, il s'est

donné comme un serviteur, tout à fait comme un homme
ordinaire: ayant pris la forme de serviteur, fait à la ressemblance

des hommes. Il y a plus : pour s'abaisser autant que
faire se pouvait, de toutes les conditions humaines il a librement

pris la plus basse, celle qui implique le plus de peine,
de souffrance, d'opprobre, celle de serviteur mourant, puisqu'il

s'est montré obéissant jusqu'à la mort et à la mort même
de la croix. La même idée se trouve exprimée d'une manière

figurée, 2 Cor. VII, 9 : Etant riche il s'est fait pauvre pour



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 215

nous, et Gai. IV, 4, où Jésus nous est présenté comme sous
la loi, c'est-à-dire dans une économie morale motivée palle

péché et par conséquent nullement obligatoire pour lui. Il
est dit expressément que c'est en vertu d'une volonté
spéciale de Dieu que Jésus a été placé dans cette condition légale:
Dieu a envoyé son Fils, né d'une femme et soumis à la loi.

Jésus présente ses rapports particuliers avec Dieu dans son
état de perfection comme sa gloire,* la gloire que le Père lui a

donnée. Cette gloire à son tour consiste dans le fait que lui et
le Père sont un, absolument un. (Jean XVII, 22, 23.) Il ajoute

que la cause de cette gloire c'est l'amour éternel de Dieu pour
lui : laquelle tu m'as donnée, parce que tu m'as aimé avant la

fondation du monde (Jean XVII, 24). Il résulte aussi de là que
sa parfaite union avec Dieu a sa raison d'être dans l'amour de

Dieu pour lui : Je suis en eux, et toi en moi, afin qu'ils soient
consommés en un, et que le monde connaisse que c'est toi qui
m'as envoyé, et que tu les aimes comme tu m'as aimé. Ce n'est
pas tout: cet amour de Dieu pour Jésus constitue son unité
avec lui, si bien qu'il présente son existence à lui chez les
siens comme la présence en eux de l'amour dont Dieu l'a
aimé lui-même : Afin que l'amour dont tu m'as aimé soit en

eux, et moi en eux. (XVII, 26.) Cet amour de Dieu pour lui
repose à son tour sur le fait que réciproquement Jésus a

toujours persisté dans l'amour de son Père, savoir en lui obéissant,

en gardant ses commandements : Comme j'ai gardé les

commandements de mon Père, et je demeure en son amour
(XV, 10), à cause de ceci le Père m'aime, c'est que je laisse
ma vie. Ce qui achève de faire ressortir la nature de cette
unité du Père avec le Fils, c'est qu'il établit un parallélisme
entre son union avec le Père d'une part, et son union avec les
siens et l'union des fidèles entre eux d'autre part : Vous

connaîtrez que je suis en mon Père, et vous en moi, et moi
en vous (X, 20),.... afin qu'ils soient un, comme nous sommes

un; afin que tous soient un, ainsi que toi, Père, es en moi, et
moi en toi; afin qu'eux aussi soient un en nous afin
quils soient un comme nous sommes un ; je suis en eux, et
toi eii moi, afin qu'ils soient consommés en un. (XVII, 11, 21,



216 J.-F. ASTIÉ

22, 23.) Jésus dit expressément que notre union avec lui est

amenée exactement comme son union avec Dieu: Comme le

Père m'a aimé, ainsi je vous ai aimés ; demeurez en mon amour;
si vous gardez mes commandements, vous demeurez en mon
amour ; comme j'ai gardé les commandements de mon Père, et

je demeure en son amour. (XV, 9, 10.)

Ill

Bien qu'elle n'ait porté que sur quelques points très spéciaux,
cette rapide excursion sur le terrain de la christologie biblique
aura suffi pour établir dans tout son jour un fait fondamental.
Non content d'enseigner l'humanité de Christ, le Nouveau-
Testament la prend tellement au sérieux que, bien loin de
considérer le Sauveur comme passif, il nous le présente comme
s'étant développé d'une manière lente, progressive, conformément

aux lois de tout développement religieux et moral clans

un homme normal. Nous avons donc un point de départ des

plus fermes qui s'impose à nous. Tout en admettant sans

réserve la divinité de Christ, il est interdit de la concevoir de

façon à porter la moindre atteinte à sa parfaite humanité, telle

qu'elle vient d'être esquissée dans ses traits fondamentaux.
Ainsi tombent les assertions de la théologie traditionnelle en

vertu desquelles Dieu se serait uni tout d'un coup, et d'une
façon immédiate, non pas à un homme réel concret, mais à une

nature humaine abstraite qui serait demeurée du reste entièrement

passive. Rothe a montré qu'en lout ceci l'orthodoxie part
d'une anthropologie peu précise, qui se fait des notions fort
obscures de ce qu'il faut entendre par personnalité, nature,
personne. Elle est ainsi conduite à faire unir, d'une manière

abstraite, la nature divine et la nature humaine. Voilà
comment on s'est détourné de la personnalité, du moi, seul agent
au moyen duquel l'union peut s'effectuer, pour chercher une

voie différente qui ne pouvait aboutir. L'union s'effectue tout

naturellement, par un acte de la toute-puissance divine. Elle

n'est pas le produit du développement personnel et par
conséquent moral d'une individualité. Tout s'accomplit au moment


	

