
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: Le problème christologique

Autor: Astié, J.-F.

Kapitel: I

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PKOBLËME CHRISTOLOGIQUE

PAR

J.-F. ASTIÉ

I

De l'avis de Rothe, nous abordons, avec la christologie, un
des chapitres de la dogmatique traditionnelle qui réclament le

plus impérieusement une rénovation et dont une fausse
prudence écarte soigneusement les investigations des savants.
'<. Les nombreux dogmes, dit-il, qui n'ont pas été retravaillés au

point de vue du principe fondamental de l'église évangélique,
doivent paraître suspects a priori, car il est contre nature que
dans le sein d'une église spéciale on ait sans autre transporté
les doctrines d'une confession différente. Tout ce qui a passé
du catholicisme dans le protestantisme sans modification
aucune est donc sujet à révision. Ces dogmes peuvent avoir été

inspirés par un sentiment religieux tout à fait étranger à l'église
évangélique. Et puis, les méthodes scientifiques qui servirent
à les formuler, il y a un millier d'années, comme elles ont
vieilli Les réformateurs n'auraient pas dû se borner à

revoir tout ce qui concernait le côté subjectif de la foi ; la critique
aurait également dû porter sur l'objet de la foi, sur l'image
traditionnelle de Christ. Ils se bornèrent à mettre Christ sur le
premier plan, ce qui était sans doute déjà beaucoup, mais ils
nous ont laissé à faire la partie la plus difficile du travail.

Ce sont justement ces dogmes, non révisés au point de

vue protestant, qui tiennent hors de l'église bon nombre de
nos contemporains. 11 s'agit de revoir le procès que les conciles

THÉOL. ET PHIL. 187-1. 11



162 J.-F. ASTIÉ

de Nicée et deChalcédoine se sont trop hâtés de proclamer
définitivement jugé. Refuser de toucher du doigt à ces décisions
tandis qu'on s'occupe à satiété d'autres doctrines, c'est couler le
moucheron et avaler le chameau, et rendre, à juste titre, la théologie

méprisable aux yeux des gens du dehors. » (Pag. 17, 18.)
La spéculation philosophique est également intervenue dans

ce domaine, promettant, suivant son habitude, de faire beaucoup

mieux que les théologiens. Mais encore ici elle est fort
loin d'avoir tenu ses belles promesses.

L'apparition de la Vie de Jésus de Strauss a coupé court aux
essais de christologie spéculative et transporté de nouveau le

problème sur le simple terrain historique. Malheureusement
au lieu, sinon d'abdiquer devant l'histoire, du moins de compter

avec elle, la spéculation a cédé à la tentation de la suborner.

Il n'en est pas moins résulté tout un nouveau développement

des études historiques sur les origines du christianisme.

Il a eu pour effet de faire reparaître le problème christologique,
qu'on aurait voulu éluder, et de le placer sur un nouveau
terrain.

Tout le monde s'accorde à reconnaître aujourd'hui que,
malgré ses hautes prétentions au désintéressement et à

l'impartialité, il n'est rien de moins dépréoccupé que la critique
de Strauss. « La Vie de Jésus, dit Schwarz, a deux points
de départ, l'un spéculatif, l'autre historico-exégétique, qui,
en se soutenant et en se complétant, constituent la force et
l'unité de l'ouvrage. Le point de départ spéculatif est celui
de l'immanence de Dieu dans le monde. Dieu agit dans le
monde d'une manière intérieure, constante, régulière; il ne
saurait donc y avoir place pour la moindre trouée dans ce tissu

aux mailles serrées : le miracle est impossible. C'est cette
négation àprioristique du miracle qui a donné l'impulsion à

l'entreprise de Strauss et qui la caractérise au plus haut degré.
Sur ce point-là donc on ne peut dire qu'il soit impartial et sans

parti pris. Cette idée fondamentale est présentée dans une autre

forme, quand il affirme que l'incarnation de Dieu en Jésus,
bien loin d'être un fait unique et isolé, se reproduit sans cesse

dans chaque membre de la famille humaine. »



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 163

« L'idée du mythe est le point de départ historico-critique.
L'église orthodoxe voyait dans la Bible une histoire surnaturelle;

le rationalisme retranchait l'adjectif; Strauss supprime
substanlit et adjectif; cette prétendue histoire n'est qu'un tissu
de fables. » (Pag. 53, 54.)

Strauss s'était trop pressé, comme il l'avoue lui-même : il
avait prétendu prendre la forteresse d'un coup de main. L'ardeur

avec laquelle il s'était lancé dans cette aventure l'avait
fait tomber dans une méprise étrange. Il avait essayé de faire
une critique de l'histoire évangélique, avant de s'être livré à

une étude sérieuse et approfondie des sources, des écrits
évangéliques qui la contenaient. Aussi, bien loin d'atteindre son
but n'avait-il fait que soulever de nouveaux problèmes
historiques.

C'est à les résoudre et à combler ainsi une grave lacune que
s'applique l'école de Tubingue. Baur prétend donner une base

objective à la critique de Strauss. Dans ce but il s'entoure de

toutes les ressources de l'art pour soumettre la forteresse à un
siège en règle. Il ne s'agit plus de nier simplement l'authenticité

des écrits du Nouveau Testament, mais bien d'en rendre
compte d'une manière historique. On prétend assigner à chaque
livre du canon une place marquée dans la littérature du
premier et du second siècle, et la faire ainsi rentrer dans le grand
courant de l'histoire. D'accord avec Strauss pour nier tout
surnaturel, se refusant à admettre des procédés frauduleux dans
les livres du Nouveau Testament, le chef de l'école de Tubingue
a cherché à prouver qu'ils ne proviennent pas d'auteurs
contemporains : qu'il s'est écoulé entre les faits et leur consignation

par écrit un temps suffisant pour donner lieu à la formation

de ces fables inconscientes qui ne compromettent pas le
caractère moral des rédacteurs de nos documents.

Jusqu'ici rien de plus légitime que cette entreprise, dût l'histoire

entière du canon être bouleversée, à la suite de recherches
nouvelles. Malheureusement la spéculation a priori jouait un
trop grand rôle dans la révision de ce grand procès historique.
Au fond cette révision était entreprise en faveur d'une idée
préconçue qu'il s'agissait d'imposer à l'histoire, au lieu d'écou-



164 J.-F. ASTIÉ

ter docilement les leçons qu'elle pouvait avoir à donner

impartialement à ceux qui la consulteraient.
c Poussant à ses dernières conséquences la méthode

constructive, introduite dans l'histoire par le hégélianisme, Baur ne

tient pas suffisamment compte des personnalités; les événements

particuliers sont trop noyés ou perdus dans la grande
évolution de l'esprit général. » (Pag. 62.)

Cette subordination de l'histoire à la spéculation aboutit à

deux conséquences aussi graves qu'étranges. L'école de Tubingue

prétend que le christianisme n'est pas descendu du ciel

comme quelque chose de parfait et d'arrêté une fois pour toutes
et qu'il s'est développé peu à peu. Jusqu'ici tout est bien. Mais

quand on demande à l'école d'où sont venus les porteurs, les

ingrédients de cette longue évolution à laquelle ils tiennent
tant ; pourquoi les adversaires en présence sont dès le début
entrés en hostilité absolue pour finir par se réconcilier; où ils
ont puisé la force, le nerf nécessaire pour activer le développement

: l'école hésite, demeure sans réponse, en tout cas se

divise.
« Tous les travaux de l'école de Tubingue, dit Dorner, n'ont

eu qu'un seul but : justifier l'hypothèse historique sur laquelle
reposait la théorie des mythes.... Mais envoûtant justifier
l'hypothèse des mythes sur le terrain historique, on l'a compromise.
A la suite de toutes les opérations critiques de Baur, on s'est

vu en face d'un étrange résultat : le christianisme est apparu
comme un produit anonyme, sans fondateur personnel. On

nous parlait de chrétiens judaïsants, de chrétiens sortis du
paganisme. Toute la littérature du Nouveau Testament était
présentée comme un produit de leurs controverses d'abord, et

puis des essais de conciliation qui survinrent quand la lutte eut
perdu de sa vivacité. Mais ici se pose une question importante :

d'où sortent donc ces judéo-chrétiens et ces chrétiens-païens?
D'où vient l'impulsion qui les pousse à se combattre avec tant
d'acharnement? Quelle est cette puissance irrésistible qui s'impose

aux uns et aux autres, et qui, non contente de prévenir
une rupture définitive, les oblige à finir parse concilier? Comment

se fait-il qu'il se soit formé parmi les juifs un parti qui a



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 105

reconnu en Jésus le Messie et qui, pour le suivre, n'a reculé ni
devant les souffrances, ni devant la mort?

» Comme l'école de Tubingue ne conteste pas l'existence
historique du Seigneur, elle est bien obligée d'avouer que les

discours, les œuvres et le sort de Jésus ont provoqué cette foi des

judéo-chrétiens. Mais ici deux autres questions décisives se

posent: Comment les premiers apôtres peuvent-ils être demeurés

foncièrement juifs, tout en se mettant en directe opposition
avec les idées messianiques régnantes, et en admettant un Messie

humilié, crucifié? Du moment où sur l'article du Messie,—
ce point fondamental de la religion juive, — ils se sont mis en

opposition avec la foi de leur peuple, il reste à expliquer comment

ils en sont venus à rompre ainsi avec les préjugés nationaux.

s> Ici il s'agit de se décider : on se trouve en face d'une
énigme historique qui n'admet qu'une solution. Nos évangiles
l'expliquent naturellement, en respectant toutes les exigences
psychologiques. S'il ne s'est pas passé quelque chose comme
les œuvres et la résurrection du Sauveur pour convertir ces

juifs dissidents, s'ils n'ont pas été conduits à le reconnaître
comme Messie par l'impression miraculeuse qu'il leur a faite,
par ses déclarations sur sa haute dignité, leur rupture avec la

foi populaire demeure inexpliquée. Evidemment les premiers
apôtres ne sont pas restés purement et simplement des juifs.
Tout en conservant des éléments traditionnels, ils ont admis
certaines vérités en commun avec saint Paul. De sorte qu'il
faut considérer l'accord entre les judéo-chrétiens et les
chrétiens d'entre les païens non pas comme la résultante de

longues controverses, mais comme un fait primitif. Et cet
accord lui-même ne s'explique nullement par un procès
dialectique de l'idée, conforme aux exigences de la logique
hégélienne, mais par l'impression décisive que le fondateur du
christianisme, Jésus-Christ, a produite sur les uns et sur les
autres. Ils étaient au fond d'accord parce que leur foi a été
déterminée par l'action que sa personne a exercée sur eux '. »

Voir Dorner : Histoire de la théologieprotestante, Compte rendu, pag. 43
et suivantes, 1" année.



166 J.-F. ASTIÉ

Ce n'est pas simplement le fait de l'existence des judéo-
chrétiens et des pagano-chrétiens qui oblige à remonter plus
haut pour en trouver en Jésus la raison d'être. Ces deux
tendances inexpliquées elles-mêmes sont impuissantes à rien
expliquer. C'est ici que nous voyons éclater les divisions el les

hésitations dans le sein de l'école de Tubingue.
Il devient absolument impossible de rendre compte du

christianisme historique. Serait-il provenu d'un développement lent
et successif du judéo-christianisme, de l'ébionitisme? nullement

car, d'après Schwegler, ces premiers chrétiens étaient

purement et simplement des juifs; privée de toute capacité de

développement, cette tendance serait demeurée stationnaire

comme le judaïsme. Dirons-nous que c'est chez saint Paul que
le judaïsme s'est transformé en christianisme? Mais comme
après des efforts stériles le christianisme, à peine né, doit, par
suite de la mort de son fondateur Paul, avoir été refoulé dans
le judaïsme, pour ne triompher que dans le second siècle, le

problème se trouve déplacé mais non expliqué. Les disciples
de Paul deviennent tout à coup les vrais fondateurs du
christianisme, mais sans qu'on sache pourquoi. Schwegler signale ici
deux causes. 1° L'extension extraordinaire de l'église dans le

monde païen. — Mais comme, d'après lui, ces convertis
devenaient des juifs et rien de plus, cette cause ne saurait avoir été
très efficace. 2° L'invasion de l'esprit romain. —Cette seconde

cause ne saurait avoir été plus effective, puisqu'on a soin de

nous dire que l'église de Rome était elle-même judaïsante. En
tout cas, le progrès ne saurait être provenu d'un développement

immanent du judaïsme.
Schwegler veut néanmoins que l'ébionitisme se soit développé

en christianisme sous l'action sollicitante du pauli-
nisme. C'est oublier que, d'après le même auteur, la
tendance judéo-chrétienne était tout ce qu'il y avait de plus
infécond. Faudrait-il peut-être partager entre les deux tendances
les matériaux et les forces du développement? Cette hypothèse
est inadmissible. Car on ne comprendrait pas comment deux

éléments à ce point hétérogènes, le paulinisme et l'ébionitisme,
auraient pu concourir à un développement commun. Il ne



LE PROBLÊME CHRISTOLOGIQUE 167

peut y avoir eu que juxtaposition et non pénétration
réciproque.

Planck conçoit l'ébionitisme comme primitivement moins

juif et moins stérile. La transformation de la religion de la

loi en celle de la liberté aurait eu lieu non pas seulement chez
Paul mais déjà en Christ : elle aurait constitué l'essence du
christianisme primitif; de sorte que le tout premier judéo-
christianisme renfermait un principe nouveau. Jésus se serait
borné à avoir conscience d'une force vivante et rédemptrice,
mais il n'aurait jamais déclaré que cette force nouvelle aurait
une portée universelle de réconciliation avec Dieu. Paul au
contraire aurait exprimé, pour la conscience générale, ce qui était
contenu en fait dans le christianisme primitif. L'apôtre des

gentils expose cette phase où le divin entre en l'homme et s'y
établit. — Ici encore le développement demeure inexpliqué.
Car si les ébionites sont devenus plus chrétiens, ils sont
toujours profondément séparés du paulinisme. Si Paul ne prend
plus la place de Christ, comme chez Schwegler, il dépasse
l'ébionitisme qui est seul la fidèle image du fondateur et du
christianisme authentique. Si pour le premier de ces docteurs
l'ébionitisme n'était pas encore du christianisme, pour Planck
le paulinisme ne l'est déjà plus.

D'après Kœstlin, le vrai christianisme ne serait ni l'ébionitisme,

ni le paulinisme, mais autre chose. Paul et les judaïsants
représenteraient les deux tendances extrêmes du christianisme
des deux premiers siècles, au-dessus desquels aurait plané
la majorité, le centre qui représentait le pur intérêt chrétien.

L'unité se serait donc trouvée dans le christianisme
primitif qui aurait dominé les deux extrêmes. — Seulement ce
christianisme primitif n'est guère que la résultante des idées
des deux partis extrêmes. L'unité véritable fait donc encore
défaut.

Ritschl croit l'avoir enfin découverte cette unité si désirable
en remontant jusqu'à Christ pour trouver la source des deux
tendances capitales des temps primitifs, et par cela même leur
unité et le point de départ de leur développement respectif et
postérieur. Jésus a élargi et perfectionné le point de vue de



168 J.-F. ASTIÉ

la loi mosaïque, mais sans quitter, soit dans le fond, soit
dans la forme, le terrain de l'Ancien Testament. Le seul

élément nouveau qu'il a apporté consiste dans le fait suivant :

il a réellement accompli lui-même la justice parfaite qu'il
présentait aux pharisiens comme la condition de l'entrée dans le

royaume des cieux. Les ébionites se seraient attachés
exclusivement à la doctrine de Jésus enseignant l'obéissance à la

loi mosaïque, tandis que Paul aurait insisté sur la personne
de Jésus qui était le fait nouveau, le centre d'une religion
supérieure.

Les deux tendances subséquentes auraient donc leur point
de départ, leur point d'attache en Christ. Avons-nous enfin
l'unité? Il n'y paraît pas. En Jésus la doctrine et la personne
ne diffèrent pas seulement, elles se contredisent : la doctrine
est juive ; la personne est chrétienne. Le judéo-christianisme
et le paulinisme à leur tour ne sauraient former une unité ; nous
ne sommes pas en présence de deux branches vigoureuses
sortant du même tronc : si l'un est le christianisme l'autre ne
l'est certainement pas.

Ici encore nous ne comprenons pas davantage la possibilité
d'un développement commun aux deux tendances. Le
paulinisme pouvait seul se développer; il devait inévitablement
refouler le judéo-christianisme, disons-mieux, le judaïsme,
aussi certainement qu'en Jésus la personnalité l'emportait sur
l'enseignement.

De guerre lasse, les défauts du paulinisme seraient appelés à

fournir les motifs, les causes du développement. Le principal
défaut aurait consisté dans le besoin de donner au principe
paulinien la forme d'une règle, d'une discipline morale universelle.

L'impopularité de la doctrine de Paul, la difficulté de la

comprendre, et l'influence de la tradition évangélique remontant

à Jésus auraient amené cette transformation. La doctrine
de la justification par la foi disparut toujours plus, pour céder
la place aux œuvres. Les commandements de Christ prévalant,
la justification par la foi alla s'appauvrissant, à mesure qu'on
vit croître le mérite des œuvres.

Mais peut-on bien voir là un développement du paulinisme?



LE PROBLÊME CHRISTOLOGIQUE 169

n'en est-ce pas plutôt l'abdication et l'absorption On ne peut
dire que le paulinisme s'est développé et a pris la forme d'une

règle morale universelle, car cette règle qui n'est nullement
paulinienne ne saurait être émanée de la doctrine de Paul.

Au fait, pour Ritschl le nerf réel, effectif du développement
c'est la tradition évangélique ou la doctrine de Jésus. Mais

comme d'après ce théologien la doctrine de Jésus est juive
(sa personne seule est chrétienne), cela revient à dire que le

judéo-christianisme s'est insinué dans le paulinisme. D'après
Schwegler l'ébionitisme a dû se développer sous l'action
sollicitante du paulinisme : d'après Ritschl, c'est au contraire le

paulinisme qui se développe sous l'action de l'ébionitisme.
Nous avons passé d'un extrême à l'autre. — L'essentiel, à

notre point de vue, c'est qu'on n'aboutit pas mieux avec une
explication qu'avec l'autre à nous rendre compte du développement

du christianisme primitif. Baur a remarqué que le

résultat final est le même; c'est toujours la juxtaposition
extérieure, dans un cas, de la foi et de la charité, dans l'autre,
de la foi et des œuvres. Bitschl a échoué comme les autres et

pour la même cause : l'unité fait défaut au point de départ.
N'étant que juxtaposées en Jésus-Christ les deux tendances
conservent cette attitude extérieure et dans le cours de leur
développement et dans leur association finale. Tout en rejetant

l'idée favorite du hégélianisme qui prétend que ce qui est
le premier en date est toujours inférieur, Ritschl subit
l'influence de cet axiome. Il n'explique le développement du
paulinisme que par des défauts inhérents à cette tendance et
au christianisme lui-même.

Malgré les efforts de la spéculation, ces tentatives diverses de
la plus savante stratégie ont eu pour résultat de ramener la
lutte sur le terrain historique. Pour se rendre compte du judéo-
christianisme et du paulinisme il a fallu remonter jusqu'à
l'impression décisive que Jésus-Christ a produite sur les uns et sur
les autres. « Ce premier pas sur le terrain historique en réclamait
un second, remarque Dorner. L'accord foncier des deux grandes

tendances, compatible d'ailleurs avec d'importantes
différences, implique l'unité du fondateur. C'est ainsi qu'en appro-



170 J.-F. ASTIÉ

fondissant les questions critiques, la théologie a été forcément
ramenée vers le problème christologique qu'elle prenait plaisir
à éluder. On a tenté d'expliquer la formation du christianisme

primitif en la plaçant longtemps après la mort du fondateur, en

faisant provenir nos écrits évangéliques des luttes entre les

judéo-chrétiens et les chrétiens-païens; mais arrivés là, les

critiques n'ont pu se dispenser de rendre compte de ces deux

grandes écoles. C'est ainsi que l'attention a été ramenée vers
les vraies sources du christianisme. »

Baur lui-même à qui on avait reproché avec juste raison de

laisser la personne de Jésus comme un x inconnu, enveloppé
dans les ténèbres du passé, pour faire dépendre le développement

de l'église de l'impulsion décisive imprimée par Paul, a

été obligé à céder au mouvement général qui a contraint l'école
entière à remonter enfin jusqu'à Jésus. Il y aurait eu dans le

Seigneurdeuxfacteurs, deux éléments. L'un vraiment moral,—
la doctrine de Jésus telle qu'elle nous apparaît dans le sermon
sur la montagne, dans les paraboles, dans les enseignements
de Jésus portant sur les conditions d'entrée dans le royaume
de Dieu, — aurait constitué l'essence du christianisme, le centre

vraiment substantiel. Paul se serait attaché à cet élément
vraiment divin, universel, absolu, éternel. A côté de cela se

serait trouvé un élément temporaire, national, enveloppe
inévitable du premier; les ébionites auraient cru devoir faire
prédominer cet élément accessoire.

Baur ici n'est plus d'accord avec sa conception bien connue
des premiers âges du christianisme. Ce qui, chez Christ, est

inséparable et se pénètre, —l'élément moral et l'universalisme,
— se brise et se morcelle chez les disciples. Paul fait prévaloir
l'universalisme, les ébionites, l'élément moral substantiel; la

personne de Jésus est laissée à l'arrière-plan parles ébionites;
le paulinisme transforme l'idée messianique et en fait le dogme
de la personne de Christ. Pour saint Paul lui-même la personne
de Jésus est laissée à l'arrière-plan ; c'est tout au plus l'idée du

retour du Maître qui acquiert de l'importance. L'essence
substantielle de Christ est laissée de côté, toute l'attention se
concentre sur des problèmes qui, pour Jésus-Christ, n'existaient pas,



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 171

ou étaient du moins relégués dans l'ombre. La foi en la
résurrection de leur Maître n'a pas pour unique effet de communiquer

aux apôtres une force inconnue jusque-là, mais après cet
événement nous ne retrouvons pas le moindre vestige de ce

qui chez Christ lui-même était l'essentiel. L'universalisme a

disparu sans laisser de trace, la spiritualité de la morale a cédé

la place au zèle le plus grossier pour la loi. La foi en la
messianité de Jésus est loin d'être spirituelle; en dépit de la mort
et de la résurrection on voit toujours prédominer l'ancien
point de vue juif et théocratique.

Cette explication de Baur, qui reproduit pour l'essentiel le

point de vue de Schwegler, ne saurait aboutir plus que les
autres. En effet si Jésus-Christ a été tel que Baur le dépeint,
s'il a exposé, enseigné le vrai christianisme, il est de toute
impossibilité que ses disciples immédiats aient été, soient
demeurés, ces judaïsants opiniâtres, étroits et bornés, cristallisés,
que nous décrit sa critique. Réciproquement si les disciples
n'ont pensé et n'ont agi qu'en judaïsants intraitables, il ne se

peut que Jésus ait agi et pensé comme Baur le prétend : l'une
des hypothèses exclut nécessairement l'autre. Au fait, Baur
remonte bien jusqu'à Christ et à son œuvre, — c'est un avantage
qu'il a sur son disciple Schwegler, — mais il n'en profite pas,
il n'y a pas en effet de liaison intime, de point de contact
vivant entre la vie et le ministère de Jésus, d'une part, et l'activité

de ses apôtres et de ses premiers disciples d'autre part.
Car pour Baur, comme pour Schwegler, c'est avec la doctrine
paulinienne que l'élément chrétien proprement dit pénètre
pour la première fois dans le judéo-christianisme.

On sent la haute portée de ces tentatives diverses qui ont
toutes échoué. Le problème a été pris par tous les bouts sans

qu'on soit arrivé à le résoudre; le protée est demeuré insaisissable,

le sphinx a gardé son secret. Le judéo-christianisme et
le paulinisme ne demeurent pas seulement inexpliqués ; à leur
tour ils n'expliquent rien. Si on veut bien se rappeler que le
but suprême de l'école de Tubingue était d'expliquer naturellement

le christianisme, on doit reconnaître qu'elle a échoué

complètement, quel que soit d'ailleurs le mérite incontesta-



172 J.-F. ASTIÉ

bie de ses travaux à d'autres égards. Tous ces efforts variés et

gigantesques ont abouti à un résultat diamétralement opposé à

celui qu'on se proposait. Comme le christianisme n'en demeure

pas moins un fait incontestable, on est forcément ramené vers
l'explication surnaturelle qui seule peut rendre compte de

tout. On n'aboutit à un développement réel, normal, rationnel
qu'en proclamant que Christ est le point de départ suprême, le
miracle par excellence. Il n'y a qu'un commencement miraculeux

qui soit ici un commencement réel. De lui seulement peut
jaillir un développement réel.

C'est là un résultat inattendu des travaux de Tubingue dont
on ne paraît guère se douter en France où l'on n'a fait connaître

cette école que dans un intérêt exclusivement polémique.
En Allemagne cette étrange ironie qui a contraint l'école de

Tubingue à édifier à sa façon à asseoir sur de solides bases

l'édifice qu'elle avait entrepris de renverser, n'a échappé ni
aux amis ni aux adversaires.

Ce n'est pas à dire qu'on soit revenu à l'explication surnaturelle;

non, le courant général d'une époque entière ne se

change pas en si peu de temps. Mais il y a un retour marqué
vers les solutions purement historiques ; on éprouve généralement

le besoin d'étudier les faits en-eux-mêmes ; on réagit
contre les formules aprioristiques nées dans un milieu hostile à

l'histoire même qu'elles ont mission de construire. C'est ainsi

que plusieurs des axiomes favoris de Strauss se trouvent avoir
perdu la puissance magique qu'ils ont eue pendant quelques
années. D'après le célèbre critique, l'idée n'a pas l'habitude de

s'incarner, de s'épuiser dans un seul individu qui deviendrait
l'exposant exclusif et parfaitement adéquat de son essence.
« Sans doute, répond Gass, mais qu'est-ce qui prouve que tout
esprit soit soumis à ce genre de développement?—Le développement

de l'idée devient la norme absolue de l'histoire. —
Mais de quel droit? Christ, par la plénitude infinie dévie
spirituelle dont il a été le foyer, n'a-t-il pas fait éclater ces formules
et ces cadres? Par ce qu'il a été et par ce qu'il a fait, Jésus

s'est élevé au-dessus de toutes les analogies historiques, et
cela avant que Strauss vînt déclarer que le fait ne pouvait, ne



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 173

devait pas avoir lieu. Est-il plus rationnel de se savoir partie
intégrante d'une humanité dont tous les membres ont le progrès
à l'infini pour unique perspective, que d'appartenir à une
humanité ayant un centre religieux pour servir de base solide à sa

foi en la communion avec Dieu, comme but suprême? Le fait
n'est pas établi. Et il serait inutile de prouver qu'il ne saurait

y avoir aucun autre centre que Jésus-Christ. >; (Pag. 288.)
Ainsi Ullmann prétend à son tour que l'incarnation de Dieu

dans l'humanité entière ne saurait exclure son incarnation
spéciale dans une personne historique, à un degré eminent. La
révélation doit avoir un centre, un chef. Pour être un organisme
vivant il faut que l'église ait une tête. Les choses ne se passent
pas autrement dans le domaine de l'art. Il surgit de loin en loin
des génies dans lesquels l'idée de la beauté prend un corps. Il
suffit de citer Homère, Sophocle, Dante, Shakespeare, Raphaël.
Voilà des cas où, malgré l'assertion de Strauss, l'idée se trouve
incarnée dans sa plénitude chez un seul exemplaire de l'espèce
humaine. Cet argument est irrésistible ; il met à nu le défaut
fondamental de la conception hégélienne qui méconnaît
entièrement la valeur historique des individualités puissantes,
pour ne tenir compte que de l'élément général, impersonnel,
de l'idée. Les personnes concrètes ne sont plus que des

masques qui servent d'écho à l'esprit général. L'humanité cesse
d'être un tout organique, elle devient la somme d'une masse
d'atomes, d'unités égales les unes aux autres. Pour échapper
à l'idée de la divinité de Christ dans le sens spécifique et
exclusif du mot, Strauss est tombé dans l'autre extrême ; il a
proclamé une égalité artificielle de tous les hommes. Par peur
de reconnaître la dignité métaphysique de Jésus, il méconnaît
sa grandeur historique et ce qu'il y a en lui d'unique. Jésus ne
se trouve pas seulement à la limite de deux grandes époques.
C'est la profondeur et la puissance incontestable de sa personnalité

qui ont imprimé l'impulsion nécessaire pour passer du
monde ancien dans le monde moderne. Aux yeux de Strauss,
Jésus cesse d'être le fondateur, le centre du christianisme pour
en devenir simplement l'occasion.

« Le célèbre critique a cherché plus tard à corriger ce que



174 J.-F. ASTIÉ

son point de vue avait d'excessif. Dans la troisième édition de

son ouvrage, il reconnaît en Jésus un génie religieux ; comme
fondateur de la religion absolue, il a dépassé de beaucoup tous
les autres fondateurs de religion et ne sera jamais dépassé.
Toutefois Strauss et Ullmann diffèrent encore. Celui-ci ne
voit dans cette idée de génie qu'une simple analogie qui ne
saurait rendre la plénitude de tout ce qui était en Jésus. Le
Sauveur demeure toujours l'incomparable, renfermant en lui
d'une façon absolue ce qui ne se trouvait que d'une manière
relative chez les héros et les génies de l'humanité. Ici on voit
se creuser de nouveau l'abîme qui sépare le Christ de l'histoire
de celui de la dogmatique. » (Pag. 58, 59.)

Après les travaux de l'école de Tubingue, Strauss à son tour
s'est vu obligé d'aborder le terrain historique qu'il avait évité

avec tant de soin. C'est là ce qu'il a essayé dans sa nouvelle
Vie de Jésus, mais sans grand succès. « Tout en se proposant
un but positif, dit Schwarz, il n'a su faire usage que de la
méthode négative et critique. Nous avons là la mesure de son
talent ; il excelle dans l'analyse ; il sait admirablement signaler
les illusions des orthodoxes, toujours exposés à prendre la

mythologie pour de l'histoire ; il est le représentant de la
critique sobre et incorruptible ; sa spécialité est d'analyser et de

répandre la clarté sur tout ce dont il s'occupe. Mais c'est en
vain que vous lui demanderiez autre chose. Il a écrit une Vie
de Jésus « dans les limites de la critique pure. » Le talent
intuitif et divinatoire qui constitue l'historien lui manque totalement.

Aussi finit-il par nous dire « qu'il est peu de grands
hommes sur le compte desquels nous manquions plus
d'informations que Jésus. »

Strauss se montre également arriéré quand il prétend fixer
les rapports entre les commencements de la vie de Jésus et le

judaïsme et l'hellénisme. Les constructions historiques à la

façon du hégélianisme ont passé de mode. Strauss présente,
— et c'est ici un point important, — la conscience que Jésus a

de lui-même comme le centre de sa vie et de son enseignement.

Jésus accomplit un grand progrès en reconnaissant en

Dieu le Père céleste, plein de bonté pour tous sans exception.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 175

Il a dû tirer cet élément-là de son propre fonds ; c'est parce
qu'il était la bonté même qu'il s'est représenté Dieu comme
éminemment bon. De là résulta pour Jésus une sérénité
intérieure parfaite qui l'éleva au-dessus des privations, des soucis
et des désirs et constitua son état d'âme harmonieux et
permanent. Aucune lutte intérieure n'ayant précédé cette phase,
on ne retrouve pas chez Jésus des échos d'un passé douloureux,

comme chez saint Paul, Augustin, Luther. Jésus était une
belle nature qui se développa d'elle-même et s'accusa toujours
plus sans qu'aucune conversion fût nécessaire. Cette sérénité
parfaite, Jésus l'avait reçue de l'hellénisme.

« Strauss nous engage à laisser le Christ historique, fait
problématique, pour nous occuper du Christ idéal. Il entend par
là, avec Kant, cet idéal de l'homme selon le cœur de Dieu qui
se trouve dans la raison humaine et auquel chaque individu
doit s'élever. Le christianisme doit ainsi se transformer en
humanitarisme, conformément à toutes les nobles aspirations de

notre époque. Sans contredit, s'il n'y avait pas eu de Christ
historique, cet idéal ne serait pas aussi élevé ; Jésus nous en a
fourni des traits nouveaux; il en a relégué dans l'ombre d'autres

qui auraient nui à l'effet général ; il y a plus, en concevant
cet idéal d'une manière religieuse, il lui a donné une consécration

supérieure, en l'incarnant en sa personne il lui a communiqué

la chaleur et la vie.
» Malgré tout cela, Strauss ne peut se résigner à nous faire

grâce de l'inévitable refrain : l'idéal n'aime pas à se manifester
en sa plénitude dans un seul exemplaire. Pour si haut placé
que soit Jésus parmi ceux qui ont contribué à former l'idéal
de l'humanité, il ne saurait être ni le premier, ni le dernier.
Grâce à cette idée, Strauss se trouve renfermé dans un cercle
étroit et stérile dont il ne peut plus sortir. Dans un écrit
précédent (Friedlichen Blœttern) il avait présenté Jésus comme
ayant atteint un idéal religieux qui ne pourrait jamais être
dépassé ; il avait déclaré que l'humanité ne pourrait pas plus se

passer de Jésus que de religion. Aujourd'hui revenant en
arrière, il reprend son vieux et triste refrain, exclusivement
négatif : Jésus n'est ni le premier, ni le dernier de ceux qui ont



176 J.-F. ASTIÉ

exposé l'idéal de l'humanité, il n'est pas seul et unique de son

espèce. » (Der Alleinige.)
Mais si, — comme nous aurons encore l'occasion de le montrer,

— la Nouvelle vie de Jésus n'a pas une grande valeur pour
résoudre le problème historique, elle a eu le grand mérite de

faire accomplir un pas décisif à la question critique. Nous avons
déjà vu que Baur et ses disciples n'avaient eu qu'un seul but:
donner de solides bases historiques à la théorie des mythes.
Strauss, de son côté, en essayant de répondre dans la Nouvelle
vie de Jésus aux exigences de Baur, a renversé les bases sur
lesquelles il voulait fonder sa propre théorie et l'hypothèse des

mythes elle-même. Voilà comment ces deux grands critiques,
en se contrôlant l'un l'autre, sont arrivés à montrer tout ce

qu'il y avait d'arbitraire dans les données aprioristiques qu'ils
admettaient en commun.

C'est là un fait capital que Dorner a mis en lumière. « Baur,
dit-il, avait reproché à Strauss d'avoir, dans son premier
ouvrage, fait une critique de l'histoire évangélique, sans toucher
à celle des évangiles ; Strauss, retournant l'objection, reproche
au chef de l'école de Tubingue de s'être appliqué aune critique
des évangiles, sans avoir abordé celle de l'histoire évangélique.

» Strauss est disposé à admettre que, parsuite des travaux
de Baur, il convient d'accorder une plus large place à la poésie
consciente et intentionnelle qu'on ne l'avait d'abord cru.

Il est inadmissible que dans une époque si éloignée des

événements on ait fait des récits fabuleux, en indiquant soigneusement

le temps, les lieux, les noms propres, et tout cela d'une
manière inconsciente, sans intention aucune. De sorte qu'il ne

reste plus que les deux alternatives signalées par Baur. Si on

ne veut pas accorder des falsifications intenliomielles et
conscientes, il faut admettre que nos récits évangéliques sont, pour
l'essentiel, dignes de foi. L'explication qui rend compte de

l'origine du christianisme au moyen de la théorie des mythes
est donc en train de se dissoudre. Tous les travaux de la critique

ont un étrange résultat : dès qiCon se refuse à reconnaître
le. caractère historique de la littérature du Nouveau Testament,
il ne reste plus qu'à en accuser les auteurs de fraude consciente, »



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 177

« Strauss voudrait échapper à cette dernière alternative, qui
a toujours répugné à la science allemande. Dans ce but, il
suppose que nos évangiles n'ont été composés qu'après l'âge
apostolique. Mais pour que ce poinl de vue intermédiaire fût sou-

tenable, il faudrait que le tableau que Strauss nous trace de

la personne de Jésus, répondît aux légitimes exigences de la
science et que l'étude des sources, faite par Baur, résistât à la

contre-épreuve à laquelle son émule la soumet. Sans cela la

critique ne pourra pas s'arrêter sur cette pente glissante ; elle
sera contrainte de recourir aux accusations des adversaires
les plus vulgaires et les plus superficiels du christianisme. »

Or Schwarz et Dorner, bien qu'appartenant à deux écoles

fort différentes, s'accordent pour reconnaître que les explications

que Strauss propose de la personne de Jésus d'abord et

ensuite de l'âge apostolique sont loin d'être satisfaisantes. Le

premier s'élève contre la prétention de Strauss de faire de la

sérénité, de l'harmonie parfaite d'une belle nature, de l'hellénisme,

en un mot, le point central de la conscience de Jésus.
« Cet élément se trouve en Jésus, mais ce n'est que la manifestation

de (juelque chose de plus profond encore : il n'est pas
la cause mais uniquement le symptôme de cette force appelée
à agiter et vaincre le monde. Cette bonlé aimable, cette affabilité

était avant tout une commisération universelle pour l'humanité

malheureuse et pécheresse. Et cette commisération
s'explique à son tour par la nature profondément religieuse de

Jésus, par son cœur tourné vers Dieu, par son union avec Dieu

qui est la commisération même. En un mot, ce n'est pas d'es-

thétique qu'il est ici question, mais de religion : au lieu de
l'élément hellénique, il faudrait parler du plus bel héritage du

judaïsme, de l'élément théocratique au sens le plus pur et le

plus élevé, tel qu'il se manifeste dans les paraboles du royaume.
Mais Slraüss ne sent pas ces vérités religieuses et morales,
aussi éprouve-t-il une répulsion presque maladive à appeler
Jésus le Sauveur. » (Pag. 93.)

Dorner de son côté fait voir que le tableau de la personne
historique de Jésus présenté par Strauss ne saurait satisfaire aux
exigences historiques, ni paraître même historiquement possible,

THÉOL. ET PHIL. Ifc74. 12



178 J.-F. ASTIÉ

quand on cherche à se rendre compte des rapports de l'église
et de son fondateur. « Le fait incontestable du christianisme et
de l'église demeure inexpliqué ; on ne nous donne pas de raison

suffisante qui en rende compte. D'où vient cette paix, ce sentiment

du salut qui, de l'avis de tous, caractérise à un si haut
degré l'église, s'il n'y a eu ni Sauveur, ni Rédempteur? Au
moment même où il fait appel à la loi de la causalité pour nier
la possibilité du miracle, Strauss la viole autant qu'il est en lui,
en ne présentant pas une cause suffisante d'un fait historique
qui ne saurait être méconnu. L'église s'est donnée comme
l'assemblée des rachetés. Ce fait ne pouvant être nié, on est tenu
d'en rendre compte. Il y a plus. Ce trait caractéristique oblige
à remonter jusqu'au fondateur, jusqu'à l'activité et jusqu'aux
déclarations du fondateur de la religion chrétienne. Comment

l'époque qui suivit celle des apôtres aurait-elle pu le considérer,

— et tout le monde accorde qu'elle le fait, — comme le
médiateur entre Dieu et les hommes, le Sauveur, si cette doctrine
n'avait pas constitué le contenu même de la prédication apostolique,

ainsi qu'on le voit par l'Apocalypse D'autre part, comment

les apôtres auraient-ils pu prêcher cette doctrine, vivre
et souffrir pour elle, si Jésus ne s'était pas réellement présenté
à eux comme rédempteur, et s'il n'avait réclamé la foi en sa

personne comme un acte religieux? »

« Dès l'instant où ces faits-là sont bien établis, il est superflu
de chercher, en dépit des témoignages de l'histoire, à faire

composer les évangiles après le siècle apostolique. On ne saurait

décharger ni les apôtres, ni le Maître, de la part qui leur
revient dans les déclarations destinées à glorifier le fils de Marie.
Strauss reconnaît que les espérances eschatologiques, partagées

par les judaïsants, reposaient sur des déclarations de Jésus lui-
même. Il est hors de doute qu'il a parle de son retour dans la-

gloire du Père -pour juger le monde entier. En tenant ce

langage, Jésus s'est posé en face de l'humanité comme parfaitement

saint ; il est, en effet, impossible que celui qui a besoin

d'être racheté, se donne comme le rédempteur du péché et le

juge du monde. De deux choses l'une : Jésus en parlant ainsi aura
été un enthousiaste plein d'orgueil spirituel, comme le veut



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 179

M. Renan, ou bien il faut reconnaître que ces déclarations ont
été l'expression de son sentiment intime et de la vérité. Or, de

l'aveu même de Strauss, la grandeur morale et religieuse de

Jésus est à l'abri de tout doute; chacun sait, en outre, que la

connaissance de soi-même et l'humilité sont la condition absolue

de toute vie morale et religieuse vraiment puissante; là où

se trouve le péché, l'humilité et le sentiment de la culpabilité
augmentent à mesure que l'homme intérieur se développe. Que
conclure de tout cela? Le tableau que Strauss nous trace de

la personne de Jésus est une contradiction, une impossibilité
historique, une monstruosité logique, morale et religieuse. Le
célèbre critique veut, en effet, que Jésus ait été un simple
pécheur et qu'il se soit rendu néanmoins le beau témoignage
que nous savons. Du moment où il était pécheur, il lui suffisait
de posséder le degré le plus ordinaire d'humilité pour l'empêcher

de s'attribuer la sainteté et de se donner comme le fils
de Dieu. Mais il est incontestable que Jésus s'est rendu à lui-
même ce magnifique témoignage. Il ne suffit donc pas de lui
attribuer une grandeur religieuse et morale qui n'était pas à

l'abri des faiblesses humaines; il faut aller plus loin encore et

poser deux alternatives : ou bien le témoignage que Jésus se

rend à lui-même est vrai, ou bien il 11'est qu'un misérable,
un criminel qui a prétendu fonder le rogaume de Dieu après
avoir commencé par en renverser en lui-même les fondements
indispensables. La décision à prendre est singulièrement
simplifiée : on peut s'en remettre, sans crainte, au verdict que
portera toute conscience vraiment religieuse et morale. »

« C'est ainsi que la fameuse théorie qui prétendait rendre

compte du christianisme évangélique au moyen de fables que
les premiers chrétiens auraient forgées d'une manière
inconsciente, ne peut se soutenir un instant sur le terrain historique.

Et, chose étrange après tant d'années, après tant de

travaux, après avoir essayé de toutes les hypothèses, la critique
négative est obligée de finir par où elle avait commencé Il faut
en revenir aux fragments de Wolfenbïdtel qui attaquent
hardiment le caractère moral de Jésus et des apôtres. On a essayé
de toutes les méthodes pour éviter de se ranger à cette explica-



180 J.-F. ASTIÉ

tion de Reimarus. Il semble que la critique ait instinctivement

prévu le danger qu'elle courait elle-même : contrainte de revenir

à celte solution, elle s'est suicidée aux yeux de tous ceux

qui ont conservé le sens des choses religieuses, morales et

historiques *. »

On le voit, un instant on a pu croire que la spéculation
renversant les bases historiques de tout l'édifice chrétien
réussirait en quelque sorte à lui faire perdre terre. Mais on se sent

singulièrement rassuré en face de toutes les tentatives
infructueuses auxquelles Strauss et l'école de Tubingue ont dû se livrer
pour s'acquitter de la portion la plus difficile de leur tâche, qui
consistait à trouver des bases nouvelles pour rendre
historiquement et rationnellement compte d'un fait incontestable:

l'église et le christianisme historique. Voilà comment on a vu
se combler, — et cela aux dépens de la spéculation, — l'abîme

que celle-ci prenait plaisir à creuser entre le Christ de l'histoire
et celui de la dogmatique. Soustraite aux régions de l'idée pure
et ramenée sur le terrain historique que l'on prenait tant
de soin à éviter, la christologie, comme Antée en touchant

terre, a reçu des forces nouvelles qui promettent de la
transformer.

Montrons que c'est bien là ce qui ressort clairement des plus
récents travaux sur la vie de Jésus.

A la rigueur nous pourrions nous abstenir de parler de la
tentative de M. Renan, car il faut toute l'ignorance dont le public
français dispose en ces matières, pour voir dans cette Vie de

Jésus un travail historique.
Dorner a montré comment l'écrivain français, dans son

inexpérience des questions de haute critique, est allé donner
en plein contre l'écueil que la science s'efforçait depuis
longtemps d'éviter. « Il adopte la date qu'on assigne ordinairement

à la composition des synoptiques; il reconnaît, en partie
du moins, le quatrième évangile comme une source historique.
En rapprochant ainsi la date de la composition de nos
documents du moment où les faits se sont passés, il ne réussit à

1 Un sait, que Strauss est revenu à, ce point de vue dans son dernier
ouvrage : L'cincîmine et la nouvelle foi.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 181

se débarrasser du miracle et du surnaturel qu'awx dépens du
caractère moral du Maître et des apôtres. Il faut que Jésus-

Christ, par ses discours, ait provoqué ses disciples à croire à

sa divinité. Cet esprit colossal, d'abord animé des plus pures
intentions, a été poussé, par l'opposition qu'il a rencontrée, à

se faire Dieu et à recourir au mensonge et à la tromperie. »

(Ibid. pag. 45.)
Les savants allemands les moins suspects de complaisance

pour la théologie traditionnelle, ont sévèrement apprécié «. le
roman » du premier styliste français. « M. Renan a eu un
grand mérite, dit Schwarz. En lieu et place d'un Christ
abstrait, perdu entre ciel et terre, il a fait marcher devant nous
un être vivant, se mouvant à l'aise sur les montagnes et dans
les vallées de la Palestine dont les scènes variées nous ont été

dépeintes avec un riche coloris et tous les attraits de la couleur

locale. Mais ce qui fait le grand mérite de cette Vie de

Jésus, constitue aussi son extrême faiblesse. Le monde extérieur

nous est présenté comme exerçant une influence
décidément trop prépondérante sur la vie intérieure de Jésus. Le

jeune rabbi de la Palestine n'est plus qu'une espèce de harpe
éolienne qui frémit poétiquement au moindre souffle de la
nature. Ce n'est pas assez que le paysage absorbe la personnalité;
l'imagination s'en mêle aussi pour confondre, avec l'arbitraire
le plus illimité, la vérité et la poésie, l'histoire et le roman.
M. Renan avoue lui-même sans détour que le point de vue
artistique est le meilleur pour exposer de tels faits; tout est donc
mis à contribution pour produire l'effet, les contrastes qu'affectionne

la poésie moderne en France. Le plus brillant de ces
contrastes est celui entre l'idylle galiléenne du début, et la
tragédie de la fin qui met un terme à la vie de l'aimable rabbi
des premiers jours, devenu un sombre et violent thaumaturge,
n'ayant d'autre ressource que de se précipiter à la rencontre
de la mort pour se tirer d'embarras. L'aimable et jeune
enthousiaste qui rêvait d'abord un idéal, à la vérité irréalisable,
devient un fanatique aigri qui, sentant son impuissance en face
des dures nécessités de la vie, embouche la trompette du
jugement dernier, annonce son retour sur les nuées du ciel,



182 J.-F. ASTIÉ

se met à tromper malgré lui et à faire des miracles pour
réaliser le programme messianique que ses partisans lui
imposent. »

On éprouve une vive satisfaction à voir un écrivain allemand

qui pas plus que M. Renan ne croit au surnaturel, flétrir
comme il convient les libertés que l'auteur français s'est
permises au sujet du Seigneur et de son œuvre. On sent là la marque

du vrai libéralisme. « Ce n'est pas assez, poursuit Schwarz,
de ces contrastes qui rappellent le romantisme français et les

dernières productions de Victor Hugo. A ces tons criards

s'ajoute un grave relâchement moral, de fraîche date aussi ;

la figure historique est recouverte des plus tristes souillures.

(Das geschichtliche Bild mit dem hässlichsten Schmutz
bedeckt.)

Ceux qui se rappelleront le milieu dans lequel cet ouvrage
est né, le souffle littéraire de l'époque, et qui auront cherché à

comprendre la personnalité même de l'artiste français, ratifieront

sans peine le jugement que porte le docteur allemand sur
l'inspiration qui a produit cet ouvrage. « Ces jugements indulgents

portés sur le fanatisme et la tromperie, dit Schwarz, cette
manie de plaider pour tout cela les circonstances atténuantes,
rappelle la morale casuistique des jésuites et l'église catholique,

à laquelle M. Renan ne cesse d'appartenir par le fond
de son âme, en dépit de son radicalisme. Que voulez-vous?
On ne peut agir sur le peuple qu'en le trompant un peu et

en favorisant ses illusions. Le seul coupable en tout ceci c'est
la pauvre humanité qui voulant être trompée doit nécessairement

l'être. »

Quelques amis complaisants, tout en faisant leurs réserves

au sujet du livre de M. Renan, ont cru devoir se réjouir de sa

publication dans la pensée qu'il contribuerait à attirer sur
l'Evangile l'attention du grand public. On apprécie autrement
au delà du Rhin la portée de cette œuvre de haule fantaisie.
« Partant de telles idées morales, continue le même critique,
M. Renan n'a pas honte d'assigner à Jésus le rôle d'un misérable

prestidigitateur qui finit par se prêter à la fameuse scène
de la résurrection de Lazare. Voilà comment on respire partout



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 183

dans ce livre le nouvel esprit parisien, avec sa profonde
corruption morale. •»

Voici encore comment Schwarz fait justice de toute la mise
en scène, à laquelle le public français enclin à admirer la
bagatelle n'a pas manqué de se laisser prendre. « En dépit des

teintes chaudes de l'Orient et de l'air embaumé de la Palestine,

que nous croyons respirer, nous avons devant nous, non pas
un tableau historique, mais une falsification de l'histoire,
l'antique évangile travesti à la dernière mode de Paris, un
roman historique. Le vrai fondateur du christianisme a disparu

pour céder la place à un apôtre démocratique et communiste
de l'école de Saint-Simon. »

Si certaine école maintient qu'en peinture le laid peut être
d'un aussi bel effet esthétique que le beau, M. Renan accorde
dans le domaine intellectuel les mêmes prérogatives à ce qui
est faux. « Que de phrases vides quel fard et quelles
mignardises! s'écrie notre savant allemand, quelle religiosité
artificielle! Le tout s'étale sur un fond semi-panthéiste, semi-
naturiste. Quand on connaît le point de vue philosophique de

l'auteur, quel sens peut-on attacher à des paroles comme
celles-ci : « Il y eut alors quelques mois, une année peut-être,
» où Dieu habita vraiment sur la terre? » Quelle phrase intolérable

que la suivante: « le jour où il prononça cette parole
» (dans l'entretien avec la Samaritaine), il fut vraiment fils de

» de Dieu » M. Coquerel a déjà sérieusement prié son compatriote

et ami de faire disparaître le mot d'un mauvais goût
incroyable sur « les belles créatures. » Mais M. Renan recherche

surtout ce genre d'ornements qui plaisent aux lecteurs
et aux lectrices de romans. »

Toutes ces choses qui aspirent à être belles, jolies même,
reposent-elles du moins sur une science de bon aloi? Encore
ici la réputation de M. Renan n'est pas sans recevoir un
accroc des plus graves. « C'est au moyen de l'arbitraire le plus
violeyit, dit en finissant Schwarz, que M. Renan est arrivé à

écrire cette fantastique Vie de Jésus. Les données des quatre
évangiles sont morcelées, puis mélangées, comme un jeu de

cartes, sans le moindre égard à la chronologie et au plan des



184 J.-F. ASTIÉ

évangiles. Cela s'appelle solliciter doucement les textes ; une
sentence est violemment arrachée du milieu qui l'explique et la

tempère ; le langage hyperbolique, que Jésus affectionne, est

pris à la lettre pour en faire sortir les plus grands contrastes.
Grâce à ces libertés, rien de plus aisé que de faire de Jésus

un exalté un utopiste, un communiste ennemi de la

richesse, un ascète méprisant les affections de famille.... Non-
seulement M. Renan n'est pas au courant des questions
critiques, mais il tombe dans les plus étranges méprises. Luc est
à la fois un compagnon de saint Paul et un ébionite exalté. »

(Pag. 87 et suivantes.)
Tandis que M. Renan s'acquérait une facile réputation de

novateur en donnant une seconde édition de bien des idées
abandonnées en Allemagne, les savants de ce pays s'accordaient

à réagir contre les prétentions de la spéculation et à

faire prévaloir les droits de l'histoire dans le problème
christologique.

Schenkel et Keim, d'accord avec toutes les aspirations
modernes, prétendent ne donner qu'une description humaine et

purement historique du caractère de Jésus. Keim est avant
tout historien: la critique, qui chez Strauss dévore tout, n'est
à ses yeux qu'un simple moyen. Le professeur de Berlin part
de l'idée que le développement de la conscience de Christ a

eu lieu d'une manière vraiment et exclusivement humaine, à

travers les luttes et les tentations. L'idée du développement
successif est prise tout à fait au sérieux. « Ce qui caractérise
éminemment Jésus, c'est son sens à la fois admirablement
ouvert et fermé pour le monde, c'est en d'autres termes sa

profonde intimité avec Dieu. Tout en lui gravite autour d'une
intense religiosité, découlant des plus pures sources du
judaïsme. Jésus est avant tout un héros, un orateur religieux.
A côté de certains traits doux, tendres et mélancoliques rappelant

Jérémie, qui ont tant d'attraits pour les malheureux, les

malades, les femmes, se trouve une sérénité idyllique qu'il
tenait de la Galilée sa patrie. — Tout chez lui s'est développé
du dedans au dehors, il est une nature religieuse éminemment
créatrice. — Jésus n'a rien appris dans les écoles des Juifs ou



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 185

des Grecs. Il a été le plus pur et le dernier produit naturel du

judaïsme déjà en dissolution et en train de devenir la religion
universelle. — Jésus nous fait l'impression d'un homme qui
n'a jamais connu l'aiguillon du péché ; sa sainteté toutefois ne
s'étend qu'à l'époque de son activité publique : il n'est jamais
tombé dans des péchés de commission. Il y avait en lui une
certaine disposition au mal comme au bien, un aliment (Zunder)

pour le péché, sans quoi il n'en aurait pas eu une
connaissance exacte et profonde. Jésus a décliné le titre de bon

au sens absolu ; ce n'est que peu à peu qu'il s'est élevé au-
dessus des idées juives pour substituer enfin le royaume de la
croix à celui du Messie. »

Keim ne voit pas dans les écrits évangéliques discordants
la main d'auteurs différents, mais les phases successives d'un
développement intérieur. « Strauss en établissant un dualisme
absolu entre l'idée et l'histoire, recule jusqu'à Kant et tombe
dans un anachronisme. L'histoire est là pour témoigner que
les grands événements relèvent non pas de l'impératif catégorique,

mais de personnalités puissantes et originales » Keim
en appelle à Jésus comme au plus grand des miracles (poten-
zirte Wunder) : il croit à ses apparitions dans un corps glorifié,
pourvu d'une organisation nouvelle ; il voit dans les histoires
sur la résurrection des « effets réels du Christ glorifié.»(Pag. 94
et suivantes.)

« Le progrès dans le sens d'une tractation historique vraiment

grandiose, remarque Schwarz, est beaucoup plus sensible

encore dans un récent ouvrage de Hausrath. (Neutestamentliche

Zeitgeschichte, 1868.) Rappelant par sa tendance le livre
de Keim, auquel elle est supérieure quant à la forme, cette
Histoire contemporaine du Nouveau Testament, écrite pour
le grand public, vise à encadrer le récit sacré dans l'histoire
générale, de manière à les compléter et à les éclairer l'une
par l'autre. Elle est fort bien réussie. C'est au moyen de
pareils ouvrages, éminemment positifs parce qu'ils ne sont qu'au
service de l'histoire, qu'on arrivera à concilier la science et la
foi d'une manière qui leur fera honneur à l'une et à l'autre. »

(Pag. 96.)



186 J.-F. ASTIÉ

On le voit, l'abîme entre le Christ de l'histoire et celui de la

dogmatique est en train de se combler. 11 est vrai que pour la

plupart des savants qui viennent d'être cités le rapprochement
se fait aux dépens de tout élément surnaturel. Mais, en partant
de ce point de vue àprioristique, raisonne-t-on encore
historiquement? tout en prétendant ne tenir compte que des faits
seuls ne continue-t-on pas à partir de certaines prémisses
métaphysiques qu'on est censé avoir désavouées? Est-il donc bien
certain qu'une étude historique impartiale et vraiment
désintéressée aboutisse à une explication exclusivement naturelle
de la personne du Sauveur? Il nous semble qu'en ceci on ne
tient pas suffisamment compte de l'échec éclatant auquel
l'école de Tubingue a abouti. Du reste les adversaires
systématiques du surnaturel tombent dans une étrange contradiction.

Ils s'accordent à déclarer que Jésus est un être unique,
un génie religieux qui ne sera jamais dépassé ; n'est-ce pas
reconnaître là que Jésus est finalement plus qu'un grand
homme? Car d'aucun simple homme, pour si grand qu'il soit,
on n'est autorisé à dire qu'il ne sera jamais dépassé. C'est donc
là un fait qui ne peut être expliqué que par l'admission de cet
élément surnaturel qu'on s'obstine a répudier. Voilà un
élément incontestable de dualisme. Si les études historiques
impartiales ne permettent pas d'admettre les préjugés de

l'ébionitisme le plus extrême qui ne sait voir en Jésus qu'un
simple homme, il faut avoir le courage de surmonter la répulsion

à l'égard du surnaturel, pour peu que l'on tienne encore
à sa réputation d'historien désintéressé et impartial. On n'a

jamais répondu à cette exigence parfaitement légitime du

rationalisme chrétien et vraiment indépendant.

II

S'il est nécessaire de dépouiller les préjugés métaphysiques
du XIXe siècle pour arriver à une christologie vraiment
historique, il n'est pas moins indispensable d'user de la plus grande
liberté à l'égard des formules qui nous sont venues des siècles

passés. Mais ici il faut s'attendre à la résistance des personnes


	

