Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 7 (1874)

Artikel: Le probléme christologique

Autor: Astié, J.-F.

Kapitel: I

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379165

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE

PAR

J.-F. ASTIE

De l'avis de Rothe, nous abordons, avec la christologie, un
des chapitres de la dogmatique traditionnelle qui réclament le
plus impérieusernent une rénovation et dont une fausse pru-
dence écarte soigneusement les investigations des savants.
« Les nombreux dogmes, dit-il, qui n’ont pas été retravaillés au
point de vue du principe fondamental de I’église évangélique,
doivent paraitre suspects a priori, car il est contre nature que
dans le sein d’une église spéciale on ait sans autre transporté
les doctrines d’une confession différente. Tout ce qui a passé
du catholicisme dans le protestantisme sans modification au-
cune est donc sujet & révision. Ces dogmes peuvent avoir été
inspirés par un sentiment religieux tout & fait étranger a I'église
évangélique. Et puis, les méthodes scientifiques qui servirent
a les formuler, il y a un millier d’années, comme elles ont
vieilli !.... Les réformateurs n’auraient pas dil se borner a re-
voir tout ce qui concernait le coté subjectif de la foi ; la critique
aurait également di porter sur 'objet de la foi, sur'image tra-
ditionnelle de Christ. Ils se bornérent a4 mettre Christ sur le
premier plan, ce qui était sans doute déja beaucoup, mais ils
nous ont laissé a faire la partie la plus difficile du travail.

... Ce sont justement ces dogmes, non révisés au point de
vue protestant, qui tiennent hors de I'église bon nombre de
nos contemporains. 11 s’agit de revoir le procées que les conciles

THEOL. ET PHIL, 1374. 11



162 J.-F. ASTIE

de Nicée et de Chalcédoine se sont trop hétés de proclamer dé-
finitivement jugé. Refuser de toucher du doigt & ces décisions
tandis qu’on s’occupe a satiété d’autres doctrines, c’est couler le
moucheron et avaler le chameau, et rendre, & juste titre, la théo-
logie méprisable aux yeux des gens du dehors. » (Pag. 17, 18.)

La spéculation philosophique est également intervenue daus
ce domaine, promettant, suivant son habitude, de faire beau-
coup mieux que les théologiens. Mais encore ici elle est fort
loin d’avoir tenu ses belles promesses.

L’apparition de la Vie de Jésus de Strauss a coupé court aux
essais de christologie spéculative et transporté de nouveau le
probléme sur le simple terrain historique. Malheureusement
au lieu, sinon d’abdiquer devant I'histoire, du moins de comp-
ter avec elle, la spéculation a cédé & la tentation de la subor-
ner. Il n’en est pas moins résulté tout un nouveau développe-
ment des études historicjues sur les origines du christianisme.
Il a eu pour effet de faire reparaitre le probléme christologique,
gu’on aurait voulu éluder, et de le placer sur un nouveau ter-
rain.

Tout le monde s’accorde & reconnaitre aujourd’hui que,
malgré ses hautes prétentions au désintéressement et & l'im-
partialité, il n’est rien de moins dépréoccupé que la critique
de Strauss. « La Vie de Jésus, dit Schwarz, a deux points
de départ, l'un spéculatif, l'autre historico-exégélique, qui,
en se soutenant et en se complétant, constituent la force et
I'unité de l'ouvrage. Le point de départ spéculatif est celui
de 'immanence de Dieu dans le monde. Dieau agit dans le
monde d’une maniére intérieure, constante, réguliére, il ne
saurait donc y avoir place pour la moindre {rouée dans ce tissu
aux mailles serrées: le miracle est impossible. C'est cetle né-
gation aprioristique du miracle qui a donné 'impulsion a I’en-
treprise de Strauss et qui la caractérise au plus haut degré.
Sur ce point-la donc on ne peut dire qu’il soit impartial et sans
parti pris. Cette idée fondamentale est présentée dans une au-
tre forme, quand il affirme (ue l'incarnation de Dieu en Jésus,
bien loin d’étre un fait unique et isolé, se reproduit sans cesse
dans chague membre de la famille humaine. »



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 163

« L’idée du mythe est le point de départ historico-critique.
I’église orthodoxe voyait dans la Bible une histoire surnatu-
relle; le rationalisme retranchait 'adjectif; Strausssupprime
substantit et adjectif ; cette prétendue histoire n’est qu’un tissu
de fables. » (Pag. 53, 54.)

Strauss s’était trop pressé, comme il avoue lui-méme: il
avait prétendu prendre la forteresse d'un coup de main. L’ar-
deur avec laquelle il s’était lancé dans cette aventure 'avait
fait tomber dans une méprise étrange. Il avait essaye de faire
une critique de 'histoire évangélique, avant de s’étre livré a
une étude sérieuse et approfondie des sources, des écrits évan-
géliques qui la contenaient. Aussi, bien loin d’atteindre son
but n’avait-il fait que soulever de nouveaux problémes histo-
riques.

C’est & les résoudre et & combler ainsi une grave lacune que
s’applique 1’école de Tubingue. Baur prétend donner une base
objective a la critique de Strauss. Dans ce but il s’entoure de
toutes les ressources de P’art pour soumettre la forteresse a4 un
siége en régle. Il ne s’agit plus de nier simplement I'authenti-
cité des écrits du Nouveau Testament, mais bien d’en rendre
compte d’'une maniére historique. On prétend assigner a4 chaque
livre du canon une place marquée dans la littérature du pre-
mier et du second siécle, et la faire ainsi rentrer dans le grand
courant de 'histoire. D’accord avec Strauss pour nier tout sur-
naturel, se refusant & admettre des procédés frauduleux dans
les livres du Nouveau Testament, le chef de I’école de Tubingue
a cherché & prouver qu’ils ne proviennent pas d’auteurs con-
temporains : qu’il s’est écoulé entre les faits et leur consigna-
tion par écrit un temps suffisant pour donner lieu a la forma-
tion de ces fables inconscientes qui ne compromettent pas le
caractére moral des rédacteurs de nos documents.

Jusqu'ici rien de plus légitime que cette entreprise, dut ’his-
toire entiére du canon étre bouleversée, a la suite de recherches
nouvelles. Malheureusement la spéculation a priori jouait un
trop grand role dans la révision de ce grand procés historique.
Au fond cette révision était entreprise en faveur d'une idée
préconcue (u’il s’agissait d’imposer 4 I’histoire, au lieu d’écou-



164 J.-F. ASTIE

ter docilement les lecons qu’elle pouvait avoir & donner im-
partialement & ceux qui la consulteraient.

¢« Poussant 4 ses derniéres conséquences la méthode cons-
tructive, introduite dans I’histoire par le hégélianisme, Baur ne
tient pas suffisamment compte des personnalités; les événe-
ments particuliers sont trop noyés ou perdus dans la grande
évolution de I'esprit général. » (Pag. 62.)

Cette subordination de I’histoire & la spéculation aboutit &
deux conséquences aussi graves qu’étranges. L’école de Tubin-
gue prétend que le christianisme n’est pas descendu du ciel
comme quelque chose de parfait et d’arrété une fois pour toutes
et qu’il s’est développé peu a peu. Jus(u’ici tout est bien. Mais
quand on demande & l’école d’ou sont venus les porteurs, les
ingrédients de cette longue évolution a laquelle ils tiennent
tant ; pourquoi les adversaires en présence sont des le début
entrés en hostilité absolue pour finir par se réconcilier; ou ils
ont puisé la force, le nerf nécessaire pour activer le développe-
ment : ’école hésite, demeure sans réponse, en tout cas se
divise.

« Tous les travaux de I’école de Tubingue, dit Dorner, n’ont
eu qu’un seul but : justifier I'nypothése historique sur laquelle
reposait la théorie des mythes.... Mais en voulant justifier Uhy-
pothese des mythes sur le terrain historique, on U'a compromise.
A la suite de toutes les opérations critiques de Baur, on s’est
vu en face d’un étrange résultat : le christianisme est apparu
comme un produit anonyme, sans fondateur personnel. On
nous parlait de chrétiens judaisants, de chrétiens sortis du pa-
ganisme. Toute la littérature du Nouveau Testament était pré-
sentée comme un produit de leurs controverses d’abord, et
puis des essais de conciliation qui survinrent quand la lutte eut
perdu de sa vivacité. Mais ici se pose une question importante :
d’ou sortent donc ces judéo-chrétiens et ces chrétiens-paiens?
D’on vient 'impulsion qui les pousse & se combattre avec tant
d’acharnement? Quelle est cette puissance irrésistible qui s'im-
pose aux uns et aux autres, et qui, non contente de prévenir
une rupture définitive, les oblige & finir par se concilier ? Com-
ment se fait-il qu’il se soit formé parmi les juifs un parti qui a



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 165

reconnu en Jésus le Messie et qui, pour le suivre, n’a reculé ni
devant les souffrances, ni devant la mort?

» Comme l’école de Tubingue ne conteste pas ’existence his-
torique du Seigneur, elle est bien obligée d’avouer que les dis-
cours, les ceuvres et le sort de Jésus ont provoqué cette foi des
judéo-chrétiens. Mais ici deux autres questions décisives se
posent: Comment les premiers apdtres peuvent-ils étre demeu-
rés fonciérement juifs, tout en se mettant en directe opposition
avec les idées messianiques régnantes, et en admettant un Mes-
sie humilié, crucifié ? Du moment ol sur l'article du Messie,—
ce point fondamental de la religion juive, — ils se sont mis en
opposition avec la foi de leur peuple, il reste & expliquer com-
ment ils en sont venus & rompre ainsi avec les préjugés natio-
naux.

» Iei il s’agit de se décider: on se trouve en face d’une
énigme historique qui n’admet qu’une solution. Nos évangiles
I'expliquent naturellement, en respectant toutes les exigences
psychologiques. S’il ne s’est pas passé quelque chose comme
les ceuvres et la résurrection du Sauveur pour convertir ces
Juifs dissidents, s’ils n’ont pas été conduits a le reconnaitre
comme Messie par 'impression miraculeuse qu’il leur a faite,
par ses déclarations sur sa haute dignité, leur rupture avec la
foi populaire demeure inexpliquée. Evidemment les premiers
apotres ne sont pas restés purement et simplement des juifs.
Tout en conservant des éléments traditionnels, ils ont admis
certaines vérités en commun avec saint Paul. De sorte qu’il
faut considérer l'accord entre les judéo-chrétiens et les
chrétiens d’entre les paiens non pas comme la résultante de
longues controverses, mais comme un fait primitif. Et cet
accord lui-méme ne s’explique nullement par un procés dia-
lectique de l'idée, conforme aux exigences de la logique hégé-
lienne, mais par limpression décisive que le fondateur du
christianisme, Jésus-Christ, a produite sur les uns et sur les
autres. Ils étaient au fond d’accord parce que leur foi a été
déterminée par 'action que sa personne a exercée sur eux '. »

' Voir Dorner : Histoire de la théologie protestante, Compte rendu, pag. 43
et suivantes, 1™ annéde.



166 J.-F. ASTIE

Ce n’est pas simplement le fait de P'existence des judéo-
chrétiens et des pagano-chrétiens qui oblige & remonter plus
haut pour en trouver en Jésus la raisen d’étre. Ces deux ten-
dances inexpliquées elles-mémes sont impuissantes & rien ex-
pliquer. C’est ici que nous voyons éclater les divisions el les
hésitations dans le sein de ’école de Tubingue.

Il devient absolument impossible de rendre compte du chris-
tianisme historique. Serait-il provenu d’un développement lent
et successif du judéo-christianisme, de 1'ébionitisme? nulle-
ment, car, d’aprés Schwegler, ces premiers chréliens étaient
purement et simplement des juifs; privée de toute capacité de
développement, cette tendance serait demeurée stationnaire
comme le judaisme. Dirons-nous que c’est chez saint Paul que
le judaisme s’est transformé en christianisme? Mais comme
apres des efforts stériles le christianisme, & peine né, doit, par
suite de la mort de son fondateur Paul, avoir été refoulé dans
le judaisme, pour ne triompher que dans le second siécle, le
probléme se trouve déplacé mais non expliqué. Les disciples
de Paul deviennent tout & coup les vrais fondateurs du chris-
tianisme, mais sans qu’on sache pourquoi. Schwegler signale ici
deux causes. 1° I’extension extraordinaire de l'église dans le
monde paien. — Mais comme, d’aprés lui, ces convertis deve-
naient des juifs et rien de plus, cette cause ne saurait avoir été
tres efficace. 2° L’invasion de 'esprit romain. — Cette seconde
cause ne saurait avoir été plus effective, puisqu’on a soin de
nous dire que I’église de Rome était elle-méme judaisante. En
tout cas, le progrés ne saurait étre provenu d'un développe-
ment immanent du judaisme.

Schwegler veut néanmoins que 1’ébionitisme se soit déve-
loppé en christianisme sous 1’action sollicitante du pauli- -
nisme. C’est oublier que, d’aprés le méme auteur, la ten-
dance judéo-chrétienne était tout ce qu’il y avait de ‘plus infé-
cond. Faudrait-il peut-étre partager entre les deux tendances
les matériaux et les forces du développement? Cette hypothése
est inadmissible. Car on ne comprendrait pas comment deux
éléments & ce point hétérogeénes, le paulinisme et I’ébionitisme,
auraient pu concourir & un développement commun. Il ne



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 167

peut y avoir eu que juxtaposition et non pénétration réci-
proque.

Planck concgoit I'ébionitisme comme primitivement moins
juif et moins stérile. La transformation de la religion de la
loi en celle de la liberté aurait eu lieu non pas seulement chez
Paul mais déja en Christ: elle aurait constitué I'essence du
christianisme primitif; de sorte que Je tout premier judéo-
christianisme renfermait un principe nouveau. Jésus se serait
borné a avoir conscience d’'une force vivante et rédemptrice,
mais il n’aurait jamais déclaré que cette force nouvelle aurait
une portée universelle de réconciliation avec Dieu. Paul au con-
traire aurait exprimé, pour la conscience générale, ce qui était
contenu en fait dans le christianisme primitif. L’apdtre des
gentils expose cette phase ol le divin entre en I’homme et s’y
établit. — Ici encore le développement demeure inexpliqué.
Car si les ébionites sont devenus plus chrétiens, ils sont tou-
jours profondément séparés du paulinisme. Si Paul ne prend
plus la place de Christ, comme chez Schwegler, il dépasse 1’é-
bionitisme qui est seul la fidéle image du fondateur et du chris-
tianisme authentique. Si pour le premier de ces docteurs
I’ébionitisme n’était pas encore du christianisme, pour Planck
le paulinisme ne 1'est déja plus.

D’aprés Keestlin, le vrai christianisme ne serait ni ’'ébioni-
tisme, ni le paulinisme, mais autre chose. Paul et les judaisants
représenteraient les deux tendances extrémes du christianisme
des deux premiers siécles, au-dessus desquels aurait plané
la majorité, le centre qui représentait le pur intérét chré-
tien. L'unité se serait donc trouvée dans le christianisme pri-
mitif qui aurait dominé les deux extrémes. — Seulement ce
christianisme primitif n’est guére que la résultante des idées
des deux partis extrémes. L’unité véritable fait donc encore
défaut.

Ritschl croit I’avoir enfin découverte cette unité si désirable
en remontant jusqu’a Christ pour trouver la source des deux
tendances capitales des temps primitifs, et par cela mérne leur
unité et le point de départ de leur développement respectif et
postérieur. Jésus a élargi et perfectionné le point de vue de



168 J.-F. ASTIE

la loi mosaique, mais sans quitter, soit dans le fond, soit
dans la forme, le terrain de 1’Ancien Testament. Le seul
élément nouveau qu’il a apporté consiste dans le fait suivant:
il a réellement accompli lui-méme la justice parfaite qu’il pré-
sentait aux pharisiens comme la condition de 'entrée dans le
royaume des cieux. Les ébionites se seraient attachés exclu-
sivement 4 la doctrine de Jésus enseignant l'obéissance a la
loi mosaique, tandis que Paul aurait insisté sur la personne
de Jésus qui était le fait nouveau, le centre d’'une religion su-
périeure.

Les deux tendances subséquentes auraient donc leur point
de départ, leur point d’attache en Christ. Avons-nous enfin
I'anité ? Il n’y parait pas. En Jésus la doctrine et la personne
ne different pas seulement, elles se contredisent: la doctrine
est julve ; la personne est chrétienne. Le judéo-christianisme
et le paulinisme & leur tour ne sauraient former une unité ; nous
ne sommes pas en présence de deux branches vigoureuses
sortant du méme tronc : si 'un est le christianisme 'autre ne
I’est certainement pas.

Ici encore nous ne comprenons pas davantage la possibilité
d’un développement commun aux deux tendances. Le pauli-
nisme pouvait seul se développer; il devait Inévitablement
refouler le judéo-christianisme, disons-mieux, le judaisme,
aussi certainement qu’en Jésus la personnalité 'emportait sur
I’enseignement.

De guerre lasse, les défauts du paulinisme seraient appelés a
fournir les motifs, les causes du développement. Le principal
défaut aurait consisté dans le besoin de donner au principe
paulinien la forme d’une regle, d’'une discipline morale univer-
selle. L'impopularité de la doctrine de Paul, la difficulté de la
comprendre, et influence de la tradition évangélique remon-
tant & Jésus auraient amené cette transformation. La doctrine
de la justification par la foi disparut toujours plus, pour céder
la place aux ceuvres. Les commandements de Christ prévalant,
la justification par la foi alla s’appauvrissant, 4 mesure qu’on
vit croitre le mérite des ceuvres.

Mais peut-on bien voir 1a un développement du paulinisme?



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 169

n’en est-ce pas plutdt 'abdication et ’'absorption ? On ne peut
dire que le paulinisme s’est développé et a pris la forme d’une
regle morale universelle, car cette régle qui n’est nullement
paulinienne ne saurait étre émanée de la doctrine de Paul.

Au fait, pour Ritschl le nerf réel, effectif du développement
c’est la tradition évangélique ou la doctrine de Jésus. Mais
comme d’aprés ce théologien la doctrine de Jésus est juive
(sa personne seule est chrétienne), cela revient & dire que le
judéo-christianisme s’est insinué dans le paulinisme. D’apreés
Schwegler I’ébionitisme a dii se développer sous l’action sol-
licitante du paulinisme : d’aprés Ritschl, c¢’est au contraire le
paulinisme qui se développe sous l'action de l’ébionitisme.
Nous avons passé d’un extréme a lautre. — L’essentiel, &
notre point de vue, c’est qu’on n’aboutit pas mieux avec une
explication qu’avec Vautre & nous rendre compte du dévelop-
pement du christianisme primitif. Baur a remarqué que le
resultat final est le méme; c’est toujours la juxtaposition ex-
térieure, dans un cas, de la foi et de la charité, dans l'autre,
de la foi et des ceuvres. Ritschl a échoué comme les autres et
pour la méme cause: I'unité fait défaut au point de départ.
N’étant que juxtaposées en Jésus-Christ les deux tendances
conservent cette attitude extérieure et dans le cours de leur
développement et dans leur association finale. Tout en reje-
tant I'idée favorite du hégélianisme qui prétend que ce qui est
le premier en date est toujours inférieur, Ritschl subit I'in-
fluence de cet axiome. Il n’explique le développement du
paulinisme que par des défauts inhérents i cette tendance et
au christianisme lui-méme.

Malgré les efforts de la spéculation, ces tentatives diverses de
la plus savante stratégie ont eu pour résultat de ramener la
latte sur le terrain historique. Pour se rendre compte du judéo-
christianisme et du paulinisme il a fallu remonter jusqu’a l'im-
pression décisive que Jésus-Christ a produite sur les uns et sur
les autres. « Ce premier pas sur le terrain historique en réclamait
un second, remarque Dorner. L’accord foncier des deux gran-
des tendances, compatible d’ailleurs avec d’importantes diffé-
rences, implique Punité du fondateur. C’est ainsi qu’en appro-



170 J.-F. ASTIE

fondissant les questions critiques, la théologie a été forcément
ramenée vers le probléme christologique gqu’elle prenait plaisir
a éluder. On a tenté d’expliquer la formation du christianisme
primitif en la placant longtemps aprés la mort du fondateur, en
faisant provenir nos écrits évangéliques des luttes entre les
judéo-chrétiens et les chrétiens-paiens; mais arrivés la, les
critiques n’ont pu se dispenser de rendre compte de ces deux
grandes écoles. C’est ainsi ue ’attention a été ramenée vers
les vraies sources du christianisme. »

Baur lui-méme & qui on avait reproché avec juste raison de
laisser la personne de Jésus comme un x inconnu, enveloppé
dans les ténebres du passé, pour faire dépendre le développe-
ment de I'église de l'impulsion décisive imprimée par Paul, a
été obligé 4 céder an mouvement général qui a contraint I’école
entiére & remonter enfin jusqu’a Jésus. [l y aurait eu dans le
Seigneur deuxfacteurs, deux éléments. L’un vraiment moral, —
la doctrine de Jésus telle qu’elle nous apparait dans le sermon
sur la montagne, dans les paraboles, dans les enseignements
de Jésus portant sur les conditions d’entrée dans le royaume
de Dieu, — aurait constitué I’essence du christianisme, le cen-
tre vraiment substantiel. Paul se serait attaché a cet élément
vraiment divin, universel, absolu, éternel. A co6té de cela se
serait trouvé un élément temporaire, national, enveloppe iné-
vitable du premier; les ébionites auraient cru devoir faire pré-
dominer cet élément accessoire.

Baur ici n’est plus d’accord avec sa conception bien connue
des premiers dges du christianisme. Ce qui, chez Christ, est
inséparable et se pénétre, —1'élément moral et 'universalisme,
— se brise et se morcelle chez les disciples. Paul fait prévaloir
I'universalisme, les ébionites, I'élément moral substantiel; la
personne de Jésus est laissée a I'arriére-plan par les ébionites;
le paulinisme transforme 'idée messianique et en fait le dogme
de la personne de Christ. Pour saint Paul lui-méme la personne
de Jésus est laissée a l'arriére-plan ; c’est tout au plus l'idée du
retour du Maitre quiacquiert de 'importance. L’essence subs-
tantielle de Christ est laissée de coté, toute I'attention se con-
centre sur des problemes qui, pour Iésus-Christ, n’existaient pas,



LE PROBLEME GHRISTOLOGIQUE 171

ou étalent du moins relégués dans 'ombre. La foi en la résur-
rection de leur Maitre n’a pas pour unique effet de communi-
quer aux apdtres une force inconnue jusque-la, mais apres cet
événement nous ne retrouvons pas le moindre vestige de ce
qui chez Christ lui-méme était I’essentiel. L’universalisme a
disparu sans laisser de trace, la spiritualité de la morale a cédé
la place au zele le plus grossier pour la loi. La foi en la mes-
sianité de Jésus est loin d’étre spirituelle; en dépit de la mort
et de la résurrection on voit toujours prédominer l’ancien
point de vue juif et théocratique.

Cette explicati‘on de Baur, qui reproduit pour 'essentiel le
point de vue de Schwegler, ne saurait aboutir plus que les
autres. En effet si Jésus-Christ a été tel que Baur le dépeint,
s’il a exposé, enseigné le vrai christianisme, il est de toute im-
possibilité que ses disciples immédiats aient été, soient de-
meureés, cesjudaisants opinidtres, étroits et bornés, cristallisés,
que nous décrit sa critique. Réciproquement si les disciples
n‘ont pensé et n’ont agi qu'en judaisants intraitables, il ne se
peut que Jésus ait agi et pensé comme Baur le prétend : 'une
des hypothéses exclut nécessairement I’autre. Au fait, Baur re-
monte bien jusqu’a Christ et & son ceuvre, — c’est un avantage
qu’il a sur son disciple Schwegler, — mais il n’en profite pas,
il n’y a pas en effet de liaison intime, de point de contact vi-
vant entre la vie et le ministére de Jésus, d'une part, et I'acti-
vité de ses apotres et de ses premiers disciples d’autre part.
Car pour Baur, comme pour Schwegler, c’est avec la doctrine
paulinienne que ’élément chrétien proprement dit pénétre
pour la premiére fois dans le judéo-christianisme.

On sent la haute portée de ces tentatives diverses qui ont
toutes échoué. Le probléeme a été pris par tous les bouts sans
qu’on soit arrivé a le résoudre; le protée est demeuré insaisis-
sable, le sphinx a gardé son secret. Le judéo-christianisme et
le paulinisme ne demeurent pas seulement inexpliqués ; a leur
tour ils n’expliquent rien. Si on veut bien se rappeler que le
but supréme de I’école de Tubingue était d’expliquer naturel-
lement le christianisme, on doit reconnaitre qu’elle a échoué
complétement, quel que soit d’ailleurs le mérite incontesta-



172 J.-F. ASTIE

ble de ses travaux a d’autres égards. Tous ces efforts variés et
gigantesques ont abouti & un résultat diamétralement opposé a
celui qu’on se proposait. Comme le christianisme n’en demeure
pas moins un fait incontestable, on est forcément ramené vers
I'explication surnaturelle qui seule peut rendre compte de
tout. On n’aboutit & un développement réel, normal, rationnel
gu’en proclamant que Christ est le point de départ supréme, le
miracle par excellence. Il n’y a qu’un commencement miracu-
leux qui soit ici un commencement réel. De lui seulement peut
jaillir un développement réel.

(Cest 13 un résultat inattendu des travaux de Tubingue dont
on ne parait guére se douter en France ou I'on n’a fait connai-
tre cette école que dans un intérét exclusivement polémique.
En Allemagne cette étrange ironie qui a contraint 1'école de
Tubingue 3 édifier & sa facon, & asseoir sur de solides bases
I’édifice qu’elle avait entrepris de renverser, n’a échappé ni
aux amis ni aux adversaires.

Ce n’est pas a dire qu’on soit revenu a I’explication surnatu-
relle; non, le courant général d’une époque entiére ne se
change pas en si peu de temps. Mais il y a un retour marqué
vers les solutions purement historiques ; on éprouve générale-
ment le besoin d’étudier les faits en.eux-mémes; on réagit
contre les formules aprioristiques nées dans un milieu hostile &
I’histoire mméme qu’elles ont mission de construire. C’est ainsi
que plusieurs des axiomes favoris de Strauss se trouvent avoir
perdu la puissance magique qu’ils ont eue pendant quelques
années. D’aprés le célébre critique, I'idée n’a pas 'habitude de
s’incarner, de s’épuiser dans un seul individu qui deviendrait
Iexposant exclusif et parfaitement adéquat de son essence.
« Sans doute, répond Gass, mais qu’est-ce qui prouve que tout
esprit soit soumis & ce genre de développement ?— Le dévelop-
pement de I'idée devient la norme absolue de I'histoire. —
Mais de quel droit? Christ, par la plénitude infinie de vie spiri-
tuelle dont il a été le foyer, n’a-t-il pas fait éclater ces formules
et ces cadres? Par ce qu’il a été et par ce qu’il a fait, Jésus
s’est élevé au-dessus de toutes les analogies historiques, et
cela avant que Strauss vint déclarer que le fait ne powvait, ne



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 173

devait pas avoir lieu. Est-il plus rationnel de se savoir partie
intégrante d’'une humanité dont tous les membres ont le progrés
a3 infini pour unique perspective, que d’appartenir & une hu-
manité ayant un centre religieux pour servir de base solide asa
foi en la communion avec Dieu, comme but supréme? Le fait
n’est pas établi. Et il serait inutile de prouver qu’il ne saurait
¥ avoir aucun autre centre que Jésus-Christ. » (Pag. 288.)

Ainsi Ullmann prétend & son tour que 'incarnation de Dieu
dans ’humanité entiére ne saurait exclure son incarnation spé-
ciale dans wune personne historique, 4 un degré éminent. La
révélation doit avoir un centre, un chef. Pour étre un organisme
vivant il faut que I'église ait une téte. Les choses ne se passent
pas autrement dans le domaine de 'art. Il surgit de loin en loin
des génies dans lesquels I'idée de la beauté prend un corps. Ii
suffit de citer Homere, Sophocle, Dante, Shakespeare, Raphaél.
Voila des cas ou, malgré 'assertion de Strauss, I'idée se trouve
incarnée dans sa plénitude chez un seul exemplaire de I’espéce
humaine. Cet argument est irrésistible ; il met & nu le défaut
fondamental de la conception hégélienne qui méconnait en-
tierement la valeur historique des individualités puissantes,
pour ne tenir compte que de I'élément général, impersonnel,
de Iidée. Les personnes concrétes ne sont plus que des mas-
ques qui servent d’écho & I'esprit général. L’humanité cesse
d’étre un tout organique, elle devient la somme d’une masse
d’atomes, d’unités égales les unes aux autres. Pour échapper
& l'idée de la divinité de Christ dans le sens spécifique et
exclusif du mot, Strauss est tombé dans l'autre extréme; il a
proclamé une égalité artificielle de tous les hommes. Par peur
de reconnaitre la dignité métaphysique de Jésus, il méconnait
sa grandeur historique et ce qu’il y a en lui d’unique. Jésus ne
se trouve pas seulement & la limite de deux grandes époques.
C’est la profondeur et la puissance incontestable de sa person-
nalité qui ont imprimé Vimpulsion nécessaire pour passer du
monde ancien dans le monde moderne. Aux yeux de Strauss,
Jésus cesse d'étre le fondateur, le centre du christianisme pour
en devenir simplement I'occasion.

« Le célébre critique a cherché plus tard a corriger ce que



174 J.-F. ASTIE

son point de vue avait d’excessif. Dans la troisieme édition de
son ouvrage, il reconnait en Jésus un génie religieux ; comme
fondateur de la religion absolue, il a dépassé de beaucoup tous
les autres fondateurs de religion et ne sera jamais dépassé.
Toutetois Strauss et Ullmann différent encore. Celui-ci ne
voit dans cette idée de génie qu’'une simple analogie qui ne
saurait rendre la plénitude de tout ce qui était en Jésus. Le
Sauveur demeure toujours 'tncomparable, renfermant en lui
d’une facon absolue ce qui ne se trouvait que d’'une maniére
relative chez les héros et les génies de 'humanité. Ici on voit
se creuser de nouveau I'abime qui sépare le Christ de I’histoire
de celui de la dogmatique. » (Pag. 58, 59.) ,

Apres les travaux de 'école de Tubingue, Strauss a son tour
s’est vu obligé d’aborder le terrain historique qu’il avait évite
avec tant de soin. C’est 14 ce qu’il a essayé dans sa nouvelle
Vie de Jésus, mais sans grand succés. « Tout en se proposant
un but positif, dit Schwarz, il n’a su faire usage que de la mé-
thode négative et critique. Nous avons 14 la mesure de son ta-
lent ; il excelle dans I’analyse ; il sait admirablement signaler
les illusicns des orthodoxes, toujours exposés & prendre li
mythologie pour de 'histoire; il est le représentant de la cri-
tique sobre et incorruptible ; sa spécialité est d’analyser et de
répandre la clarté sur tout ce dont il s’occupe. Mais c’est en
vain que vous lui demanderiez autre chose. Il a écrit une Vie
de Jésus « dans les limites de la critique pure. » Le talent in-
Luitif et divinatoire qui constitue V'historien lui manque totale-
ment. Aussi finit-il par nous dire « qu’il est peu de grands
hommes sur le compte desquels nous manquions plus d’infor-
mations que Jésus. »

Strauss se montre également arriéré quand il prétend fixer
les rapports entre les commencements de la vie de Jésus et le
judaisme et I'hellénisme. Les constructions historiques a la
facon du hégélianisme ont passé de mode. Strauss présente,
— et ¢’est ici un point important, — la conscience que Jésus a
de lui-méme comme le centre de sa vie et de son enseigne-
ment. Jésus accomplit un grand progrés en reconnaissant en
Dieu le Pére céleste, plein de bonté pour tous sans exception.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 175

Il a di tirer cet élément-1a de son propre fonds; c’est parce
qu’il était la bonté méme qu’il s’est représenté Dieu comme
éminemment bon. De 14 résulta pour Jésus une sérénité inté-
rieure parfaite qui I’éleva au-dessus des privations, des soucis
et des désirs et constitua son état d’ame harmonieux et per-
manent. Aucune lutle intérieure n’ayant précédé cette phase,
on ne retrouve pas chez Jésus des échos d’'un passé doulou-
reux, comme chez saint Paul, Augustin, Luther. Jésus était une
belle nature qui se développa d’elle-méme et s’accusa toujours
plus sans qu’aucune conversion fit nécessaire. Cette sérénité
parfaite, Jésus I'avait recue de I'hellénisme.

« Strauss nousengage a laisser le Christ historique, fait pro-
blématique, pour nous occuper du Christ idéal. Il entend par
la, avec Kant, cet idéal de I'homme selon le coeur de Dieu qui
se trouve dans la raison humaine et auquel chaque individu
doit s’élever. Le christianisme doit ainsi se transformer en hu-
manitarisme, conformément 4 toutes les nobles aspirations de
notre époque. Sans contredit, s’il n’y avait pas eu de Christ
historique, cet idéal ne serait pas aussi élevé ; Jésus nous en a
fourni des traits nouveaux; il en a relégué dans 'ombre d’au-
tres qui auraient nui & P'effet général ; il y a plus, en concevant
cet idéal d’une maniére religieuse, il lui a donné une consécra-
tion supérieure, en l'incarnant en sa personne il lui a commu-
niqué la chaleur et la vie.

» Malgré tout cela, Strauss ne peut se résigner a nous faire
grace de I'inévitable refrain : 'idéal n’aime pas & se manifester
en sa plénitude dans un seul exemplaire. Pour si haut placé
(ue soit Jésus parmi ceux qui ont contribué a former I'idéal
de 'humanité, il ne saurait étre ni le premier, ni le dernier.
Grice & cette idée, Strauss se trouve renfermé dans un cercle
étroit et stérile dont il ne peut plus sortir. Dans un écrit pré-
cédent (Friedlichen Blwttern) il avait présenté Jésus comme
ayant atteint un idéal religieux qui ne pourrait jamais étre dé-
passé ; il avait déclaré que ’humanité ne pourrait pas plus se
passer de Jésus que de religion. Aujourd’hui revenant en ar-
riere, il reprend son vieux et triste refrain, exclusivement né-
gatif: Jésus n’est ni le premier, nile dernier de ceux qui ont



{76 J.-F. ASTIE

exposé I'idéal de ’humanité, il n’est pas seul et unicue de son
espece. » (Der Alleinige.)

Mais si, — comme nous aurons encore l'occasion de le mon-
trer, — la Nouvelle vie de Jésus n’a pas une grande valeur pour
résoudre le probléme historique, elle a eu le grand mérite de
faire accomplir un pas décisif a la question critique. Nous avons
déja vu que Baur et ses disciples n’avaient eu qu’un seul but:
donner de solides bases historiques a la théorie des mythes.
Strauss, de son coté, en essayant de répondre dans la Nouvelle
vie de Jésus aux exigences de Baur, a renversé les bases sur
lesquelles il voulait fonder sa propre théorie et ’'hypothése des
mythes elle-méme. Voila comment ces deux grands critiques,
en se contrdolant 'un lautre, sont arrivés 4 montrer tout ce
qu’il y avait d’arbitraire dans les données aprioristiques qu’ils
admeltaient en comrun.

C’est 1a un fait capital que Dorner a mis en lumiere. « Baur,
dit-il, avait reproché & Strauss d’avoir, dans son premier ou-
vrage, fait une critique de Ihistoire évangélique, sans toucher
a celle des évangiles ; Strauss, retournant ’objection, reproche
au chefde I’école de Tubingue de s’étre appliqué a une critique
des évangiles, sans avoir abordé celle de I'histoire évangéli-
que. » Strauss est disposé 4 admettre que, parsuite des travaux
de Baur, il convient d’accorder une plus large place a la poésie
consciente et intentionnelle qu’on ne 'avait d’abord cru.

Il est inadmissible que dans une époque si éloignée des évé-
nements on ait fait des récits fabuleux, en indiquant soigneu-
sement le temps, les lieux, les noms propres, et tout celad’une
maniére inconsciente, sans intention aucune. De sorte qu’il ne
reste plus que les deux alternatives signalées par Baur. Si on
ne veut pas accorder des falsifications intentionnelles et con-
scientes, il faut admetire que nos récits évangéliques sont, pour
I'essentiel, dignes de foir. L’explication qui rend compte de
I'origine du christianisme au moyen de la théorie des mythes
est donc en train de se dissoudre. Tous les travaux de la criti-
que ont un étrange résultat : deés qu’on se refuse « reconnaitre
le caractere historique de la littérature du Nouveaw Testament,
tl ne reste plus qida en accuser les auteurs de fraude consciente. »



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 177

« Strauss voudrait échapper a cette derniére alternative, qui
a toujours répugné a la science allemande. Dans ce but, il sup-
pose que nos évangiles n'ont été composés qu’apres I’age apos-
tolique. Mais pour que ce point de vue intermédiaire fit sou-
tenable, il faudrait que le tableau que Strauss nous trace de
la personne de Jésus, répondit aux légitimes exigences de la
science et que I’étude des sources, faite par Baur, résistit a la
contre-épreuve & laquelle son émule la soumet. Sans cela la
critique ne pourra pas s’arréter sur cette pente glissante; elle
sera contrainte de recourir aux accusations des adversaires
les plus vulgaires et les plus superficiels du christianisme. »

Or Schwarz et Dorner, bien qu’appartenant a deux écoles
fort différentes, s’accordent pour reconnaitre que les explica-
tions que Strauss propose de la personne de Jésus d’abord et
ensuile de 'dge apostolique sont loin d’étre satisfaisantes. Le
premier s’éleve contre la prétention de Strauss de faire de la
sérénité, de I’harmonie parfaite d’une belle nature, de I’hellé-
nisme, en un mot, le point central de la conscience de Jésus.
« Cet élément se trouve en Jésus, mais ce n’est que la manifes-
tation de (uelque chose de plus profond encore : il n’est pas
la cause mais uniquement le symptome de cette force appelée
a agiter et vaincre le monde. Cette bonté aimable, cette affabi-
lité était avant tout une conunisération universelle pour '’huma-
nité malheureuse et pécheresse. Et cette commisération s'ex-
plique 4 son tour par la nature profondément religieuse de
Jésus, par son cceur tourné vers Dieu, par son union avec Dieu
qui est la commisération méme. En un mot, ce n’est pas d’es-
thétique qu’il est ici question, mais de religion: au lieu de
I'élément hellénique, il faudrait parler du plus bel héritage du
judaisme, de I’élément théocratique au sens le plus pur et le
plus élevé, tel qu'il se manifeste dans les paraboles du royaume.
Mais Strauss ne sent pas ces vérités religieuses et morales,
aussi éprouve-t-il une répulsion presque maladive & appeler
Jésus le Sauveur, » (Pag. 93.)

Dorner de son coté fait voir que le tableau de la personne
historique de Jésus présenté par Strauss ne saurait satisfaire aux
exigences historicues, ni paraitre méme historiquement possible,

THEOL. ET PHIL. 1574, 12



178 J.-F. ASTIE

quand on cherche & se rendre compte des rapports de I'église
et de son fondateur. « Le fait incontestable du christianisme et
de l'église demeure inexpliqué ; on ne nous donne pas de raison
suffisante qui en rende compte. D’ol vient cette paix, ce senti-
ment du salut qui, de I'avis de tous, caractérise & un si haut
degre I'église, s’ll n’y a eu ni Sauveur, ni Rédempteur? Au
moment meme ol il fait appel a laloi de la causalité pour nier
la possibilité du miracle, Strauss la viole autant qu’il est en lui,
en ne présentant pas une cause suffisunte d’'un fait historique
qui ne saurait étre méconnu. L’église s’est donnée comme l'as-
semblée des rachetés. Ce fait ne pouvant étre nié, on est tenu
d’en rendre compte. Il y a plus. Ce trait caractéristique oblige
d remonter jusqu'au fondateur, jusqu'a 'activité et jusqu’aux
déclarations du fondateur de la religion chrétienne. Comment
I'époque qui suivit celle des apotres aurait-elle pu le considé-
rer,— et toutle monde accorde qu’elle le fait, — comme le mé-
diateur entre Dieu et les hommes, le Sauveur, si cette doctrine
n'avait pas constitué le contenu méme de la prédication aposto-
lique, ainsi qu’on le voit par ’Apccalypse ? D’autre part, com-
ment les apotres auraient-ils pu précher cette doctrine, vivre
et souffrir pour elle, si Jésus ne s’étail pas réellement présenté
a eux comme redempteur, et s’il n’avait réclamé la foi en sa
personne comme un cacte religieux? »

« Dés l'instant ou ces faits-1a sont bien établis, il est supertlu
de chercher, en dépit des témoignages de Uhistoire, & faire
composer les évangiles apres le siécle apostolique. On ne sau-
rait décharger ni les apotres, ni le Maitre, de la part qui leur
revient dans les déclarations destinées a glorifier le fils de Marie.
Strauss reconnait que les espérances eschatologiques, partagées
par les judaisants, reposaient sur des déclarations de Jésus lui-
méme. Il est hors de doute qu’il a parle de son retour dans la
gloire du Pére pour juger le monde entier. En tenant ce lan-
gage, Jésus s’est posé en face de 'humanité comme parfuite-
ment saint ; 1l est, en effet, impossible que celui qui a besoin
d’étre racheté, se donne comme le rédempteur du péché et le
Juge du monde. De deux choses I'une: Jésus en parlant ainsi aura
été un enthousiaste plein d’orgueil spirituel, comme le veut



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 179

M. Renan, ou bien il faut reconnaitre que ces déclarations ont
été expression de son sentiment intime et de la vérité. Or, de
Paveu méme de Strauss, la grandeur morale et religieuse de
Jésus est @ l'abri de tout doute; chacun sait, en outre, que la
connaissance de soi-méme et I’humilité sont la condition abso-
lue de toute vie morale et religieuse vraiment puissante ; la ou
se trouve le péché, 'humilité et le sentiment de la culpabilité
augmentent & mesure que ’homme intérieur se développe. Que
conclure de tout cela? Le tableau que Strauss nous trace de
la personne de Jésus est une contradiction, une wmpossibilité
historique, une monstruosité logique, morale et religieuse. Le
célebre critique veut, en effet, que Jésus ait été un simple
pécheur et qu’il se soit rendu néanmoins le beau témoignage
que nous savons. Du moment ol il était pécheur, il lui suffisait
de posséder le degré le plus ordinaire d’humilité pour I’empé-
cher de s’attribuer la sainteté et de se donner comme le fils
de Dieu. Mais il est incontestable que Jésus s’est rendu a lui-
méme ce magnifique témoignage. Il ne suffit donc pas de lui
attribuer une grandeur religieuse et morale qui n’était pas &
Uabri des faiblesses humaines; il faut aller plus loin encore et
poser deux alternatives: ow bien le témoignage que Jésus se
rend a lui-méme est vrai, ow bien il n'est qu'un misérable,
un criminel qui a prétendu fonder le royauwme de Diew apres
avowr commenceé par en renverser en lui-meéme les fondements
indispensables. La décision a prendre est singuliérement sim-
plifiée : on peut s'en remettre, sans crainte, au verdict que
portera toute conscience vraiment religieuse et morale. »

« C’est ainsi que la fameuse théorie qui prétendait rendre
compte du christianisme évangélique au moyen de fables que
les premiers chrétiens auraient forgées d’une maniére incon-
sciente, ne peut se soutenir un instant sur le terrain histori-
que. Et, chose étrange! aprés tant d’années, aprés tlant de
travaux, apres avoir essayé de toutes les hypotheéses, la critique
négative est obligée de finir par ot elle avait commencé ! 1l faut
én revenir aux fragments de Wolfenbiittel qui attaquent har-
diment le caraclére moral de Jésus et des apdtres. On a essayé
de toutes les méthodes pour éviter de seranger 4 cette explica-



180 J-F. ASTIE

tion de Reimarus. Il semble que la critique ait instinctivement
prévu le danger qu’elle courait elle-méme : contrainte de reve-
nir a cette solution, elle s’est suicidée aux yeux de tous ceux
qui ont conservé le sens des choses religieuses, morales et
historiques *. »

On le voit, un instant on a pu croire que la spéculalion
renversant les bases historigques de tout I’édifice chrétien réus-
sirait en quelque sorte a lui faire perdre terre. Mais on se sent
singuliéerement rassuré en face de toutes les tentatives infruc-
tueuses auxquelles Strausset ’école de Tubingue ont dit se livrer
pour s’acquitter de la portion la plus difficile de leur tache, qui
consistait a trouver des bases nouvelles pour rendre histo-
riquement et rationnellement compte d’un fail incontestable:
I’église et le christianisme historique. Voild comment on a vu
se combler, — et cela aux dépens de la spéculation, — 'abime
que celle-ci prenait plaisir & creuser entre le Christ de ’histoire
et celui de la dogmatique. Soustraite aux régions de I'idée pure
et ramenée sur le terrain historique que Pon prenait tant
de soin a éviter, la christologie, comme Antée en touchant
terre, a recu des forces nouvelles qui promettent de la trans-
former.

Montrons que c’est bien la ce qui ressort clairement des plus
récents travaux sur la vie de Jésus.

A la rigueur nous pourrions nous abstenir de parler de la ten-
tative de M. Renan, car il faut toute l'ignorance dont le public
francais dispose en ces matiéres, pour voir dans cetle Vie de
Jésus un travail historique.

Dorner a montré comment l'écrivain francais, dans son
inexpérience des questions de haute critique, est allé donner
en plein contre I'écueil que la science s’efforcait depuis long-
temps d’éviter. « Il adopte la date qu’on assigne ordinaire-
ment & la composition des synoptiques; il reconnait, en partie
du moins, le quatriéme évangile comme une source historique.
En rapprochant ainsila date de la composition de nos docu-
ments du moment ou les faits se sont passés, il ne réussit a

" Un sait que Strauss est revenu 4 ce point de vue dans son dernier
ouvragu: Lancienne et la nouvelle foi.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 181

se débarrasser du miracle et du surnaturel qu’'aux dépens dua
caractére moral du Maijtre et des apotres. Il faut que Jésus-
Christ, par ses discours, ait provoqué ses disciples a croire &
sa divinité. Cet esprit colossal, d’abord animé des plus pures
intentions, a été poussé, par 'opposition qu’il a rencontrée, a
se faire Dieu et & recourir au mensonge et & la tromperie. »
(Ibid. pag. 45.)

Les savants allemands les moins suspects de complaisance
pour la théologie traditionnelle, ont sévérement appreécié « le
roman » du premier styliste francais. « M. Renan a eu un
grand mérite, dit Schwarz. En lieu et place d’'un Christ abs-
trait, perdu entre ciel et terre, il a fait marcher devant nous
un étre vivant, se mouvant a l'aise sur les montagnes et dans
les vallées de la Palestine dont les scénes variées nous ont été
dépeintes avec un riche coloris et tous les attraits de la cou-
leur locale. Mais ce qui fait le grand mérite de cette Vie de
Jésus, constitue aussi son extréme faiblesse. Le monde exté-
rieur nous est présenté comme exercant une influence déci-
dément trop prépondérante sur la vie intérieure de Jésus. Le
jeune rabbi de la Palestine n’est plus qu'une espéce de harpe
éolienne qui frémit poétiquement au moindre souffle de la na-
ture. Ce n’est pas assez que le paysage absorbe la personnalité;
I'imagination s’en méle aussi pour confondre, avec l'arbitraire
le plus illimité, la vérité et la poésie, I'histoire et le roman.
M. Renan avoue lui-méme sans détour que le point de vue ar-
tistique est le meilleur pour exposer de tels faits; tout est donc
mis & contribution pour produire 'effet, les contrastes qu’atfec-
tionne la poésie moderne en France. Le plus brillant de ces
contrastes est celui entre I'idylle galiléenne du début, et la
tragédie de la fin qui met un terme 4 la vie de 'aimable rabbi
des premiers jours, devenu un sombre et violent thaumaturge,
Nayant d’autre ressource que de se précipiter a la rencontre
de la mort pour se tirer d’embarras. L’aimable et jeune en-
thousiaste qui révait d’abord un idéal, & la vérité irréalisable,
devient un fanatique aigri qui, sentant son impuissance en face
des dures nécessités de la vie, embouche la trompette du
jugement dernier, annonce son retour sur les nuées du ciel,



182 J.-F. ASTIE

se met & tromper malgré lul et & faire des miracles pour
réaliser le programme messianique que ses partisans lul im-
posent. »

On éprouve une vive satisfaction & voir un écrivain allemand
gqui pas plus que M. Renan ne croit au surnaturel, flétrir
comme il convient les libertés que 'auteur francais s’est per-
mises au sujet du Seigneur et de son ccuvre. On sent 14 la mar-
que du vrai libéralisme. « Ce n’est pas assez, poursuit Schwarz,
de ces contrastes qui rappellent le romantisme francais et les
dernieres productions de Victor Hugo. A ces tons criards
s’ajoute un grave relichement moral, de fraiche date aussi;
la figure historique est recouverte des plus tristes souillures.
(Das geschichtliche Bild mit dem hisslichsten Schmutz be-
deckt.)

Ceux qui se rappelleront le milieu dans lequel cet ouvrage
est né, le souffle littéraire de I’époque, et qui auront cherché &
comprendre la personnalité méme de P'artiste francais, ratifie-
ront sans peine le jugement ue porte le docteur allemand sur
I'inspiration qui a produit cet ouvrage. « Ces jugements indul-
gents portés sur le fanalisme el la tromperie, dit Schwarz, cette
manie de plaider pour tout cela les circonstances atlénuantes,
rappelle la morale casuistique des jésuites et l'église catho-
lique, & laquelle M. Renan ne cesse d’appartenir par le fond
de son ame, en dépit de son radicalisme. Que voulez-vous?
On ne peut agir sur le peuple qu’en le trompant un peu et
en favorisant ses illusions. Le seul coupable en tout ceci c¢’est
la pauvre humanité qui voulant étre trompée doit nécessaire-
ment 'étre. »

Quelques amis complaisants, tout en faisant leurs réserves
au sujet du livre de M. Renan, ont cru devoir se réjouir de sa
publication dans la pensée qu’il contribuerait a attirer sar
PEvangile 'attention du grand public. On apprécie autrement
au deld du Rhin la portée de cette ceuvre de haule fantaisie.
« Partant de telles idées morales, continue le méme eritique,
M. Renan n’a pas honte d’assigner & Jésus le role d’'un misé-
rable prestidigitateur qui finit par se préter a la fameuse scene
de la résurrection de Lazare. Voila comment on respire partout



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 183

dans ce livre le nouvel esprit parisien, avec sa profonde cor-
ruption morale. »

Voici encore comment Schwarz fait justice de toute la mise
en scene, a laquelle le public francais enclin & admirer la ba-
gatelle n’a pas manqué de se laisser prendre. « En dépit des
teintes chaudes de I’Orient et de air embaumé de la Palestine,
que nous croyons respirer, nous avons devant nous, non pas
un tableau historique, mais une falsification de Ihistoire,
U'antique évangile travesti 4 la derniére mode de Paris, un ro-
man historique. Le vrai fondateur du christianisme a disparu
pour céder la place & un apdtre démocratique et communiste
de I'école de Saint-Simon. »

Si certaine école maintient qu’en peinture le laid peut élre
d’un aussi bel effet esthétique que le beau, M. Renan accorde
dans le domaine intellectuel les mémes prérogatives & ce qui
esl faux. « Que de phrases vides! quel fard et quelles mi-
gnardises! s’écrie notre savant allemand, quelle religiosité ar-
tificielle! Le toul s’étale sur un fond semi-panthéiste, semi-
naturiste. Quand on connait le point de vue philosophique de
Pauteur, quel sens peut-on attacher & des paroles comme
celles-ci: « Il y eut alors quelques mois, une année peut-étre,
» ou Dieu habita vraiment sur la terre? » Quelle phrase intolé-
rable que la suivante: « le jour ou il prononga cette parole
» (dans I'entretien avec la Samaritaine), il fut vraiment fils de
» de Dieu! » M. Coquerel a déja sérieusement prié son compa-
triote et ami de faire disparaitre le mot d’un mauvais golt
incroyable sur « les belles créatures. » Mais M. Renan recher-
che surtout ce genre d'ornements qui plaisent aux lecleurs
et aux lectrices de romans. »

Toutes ces choses qui aspirent & étre belles, jolies méme,
reposent-elles du moins sur une science de bon aloi? Encore
ici la réputation de M. Renan n’est pas sans recevoir un ac-
croc des plus graves. « C’est au moyen de Parbitraire le plus
violent, dit en finissant Schwarz, que M. Renan est arrivé a
ecrire cette fantastique Vie de Jésus. Les données des quatre
evangiles sont morcelées, puis mélangées, comme un jeu de
cartes, sans le moindre égard 4 la chronologie et au plan des



184 J.-F. ASTIE

évangiles. Cela s’appelle solliciter doucement les textes; une
sentence est violemment arrachée du milieu quiI’explique et la
tempére ; le langage hyperbolique, que Jésus affectionne, est
pris & la lettre pour en faire sortir les plus grands contrastes.
Grice A ces libertés, rien de plus aisé que de faire de Jésus
un exalté , un utopiste, un communiste ennemi de la ri-
chesse, un ascete méprisant les affections de famille.... Non-
seulement M. Renan n’est pas au courant des questions cri-
tiques, mais il tombe dans les plus étranzes méprises. Luc est
a la fois un compagnon de saint Paul et un ébionite exalté. »
(Pag. 87 et suivantes.)

Tandis que M. Renan s’acquérait une facile réputation de
novateur en donnant une seconde édition de bien des idées
abandonnées en Allemagne, les savanis de ce pays s’accor-
daient & réagir contre les prétentions de la spéculation et a
faire prévaloir les droits de 'histoire dans le probléme chris-
tologique.

Schenkel et Keim, d’accord avec toutes les aspirations mo-
dernes, prétendent ne donner qu’une description humaine et
purement historique du caractére de Jésus. Keim est avant
tout historien: la critique, qui chez Strauss dévore tout, n’est
4 ses yeux qu’un simple moyen. Le professeur de Berlin part
de I'idée que le développement de la conscience de Christ a
ea lieu d’une maniéere vraiment et exclusivement humaine, a
travers les luttes et les tentations. L’idée du développement
successif est prise tout & fait au sérieux. « Ce qui caractérise
éminemment Jésus, c’est son sens & la fois admirablement
ouvert et fermé pour le monde, c’est en d’autres termes sa
profonde intimité avec Dieu. Tout en lui gravite autour d’une
intense religiosité, découlant des plus pures sources du ju-
daisme. Jésus est avant tout un héros, un orateur religieux.
A coté de certains traits doux, tendres et mélancoliques rappe-
lant Jérémie, qui ont tant d’attraits pour les malheureux, les
malades, les femmes, se trouve une sérénité idyllique qu’il
tenait de la Galilée sa patrie. — Tout chez lui s’est développé
du dedans aw dehors, il est une nature religieuse éminemment
créatrice. — Jésus n’a rien appris dans les écoles des Juifs ou



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 185

des Grecs. Il a été le plus pur et le dernier produit naturel du
judaisme dé)a en dissolution et en train de devenir la religion
universelle. — Jésus nous fait P'impression d’un homme qui
n’a jamais connu l'aiguillon du péché ; sa sainteté toutefois ne
s’étend qu'a 1’époque de son activité publique : il n’est jamais
tombé dans des péchés de commission. Il y avait en lui une
certaine disposition au mal comme au bien, un aliment (Zun-
der) pour le péché, sans quoi il n’en aurait pas eu une con-
naissance exacte et profonde. Jésus a décliné le titre de bon
au sens absolu; ce n’est que peu a peu qu’il s’est élevé au-
dessus des idées juives pour substituer enfin le royaume de la
croix & celuil du Messie. »

Keim ne voit pas dans les écrits évangéliques discordants
la main d’auteurs différents, mais les phases successives d’un
développement intérieur. « Strauss en établissant un dualisme
absolu entre I'idée et I'histoire, recule jusqu’a Kant et tombe
dans un anachronisme. L’histoire est 14 pour témoigner que
les grands événements relévent non pas de 'impératif catégo-
rique, mais de personnalités puissantes et originales.....» Keim
en appelle & Jésus comme au plus grand des miracles (poten-
zirte Wunder) : il croit & ses apparitions dans un corps glorifié,
pourvu d’une organisation nouvelie; il voit dans les histoires
sur la résurrection des « effets réels du Christ glorifié.»(Pag. 94
et suivantes.)

« Le progrés dans le sens d’une tractation historique vrai-
ment grandiose, remarque Schwarz, est beaucoup plus sensi-
ble encore dans un récent ouvrage de Hausrath. (Neutestament-
liche Zeitgeschichte, 1868.) Rappelant par sa tendance le livre
de Keim, auquel elle est supérieure quant a la forme, cette
Histoire contemporaine du Nouveaw Testwmenl, écrite pour
le grand public, vise & encadrer le récit sacré dans I'histoire
geénérale, de maniére a les compléter et & les éclairer I'une
par 'autre. Elle est fort bien réussie. C’est au moyen de pa-
reils ouvrages, éminemment positifs parce qu'ils ne sont qu'au
service de I'histoire, qu'on arrivera a concilier la science et la
foi d’une maniére qui leur fera honneur a I'une et & l'autre. »
(Pag. 96.)



186 J.-F. ASTIE

On le voit, 'abime entre le Christ de I’histoire et celui de la
dogmatique est en train de se combler. Il est vrai que pour la
plupart des savants qui viennent d’étre cités le rapprochement
se fait aux dépens de tout élément surnaturel. Mais, en partant
de ce point de vue aprioristique, raisonne-t-on encore histo-
riquement ? tout en prétendant ne tenir compte que des faits
seuls ne continue-t-on pas a partir de certaines prémisses meé-
taphysiques qu’on est censé avoir désavouées? Est-il donc bien
certain qu'une étude historique impartiale et vraiment deésin-
téressée aboutisse & une explication exclusivement naturelle
de la personne du Sauveur? Il nous semble qu’en ceci on ne
tient pas suffisamment compte de 1'échec éclatant auquel
I'école de Tubingue a abouti. Du reste les adversaires systé-
matiques du surnaturel tombent dans une étrange contradic-
tion. Ils s’accordent & déclarer que Jésus est un étre unique,
un génie religieux qui ne sera jamais dépassé; n’est-ce pas
reconnaitre la que Jésus est finalement plus qu’un grand
homme? Car d’aucun simple homme, pour si grand qu’il soit,
on n’est autorisé & dire qu’il ne serajamais dépassé. C'est donc
14 un fait qui ne peut étre expliqué que par 'admission de cet
élément surnaturel qu’on s’obstine & répudier. Voild un élé-
ment incontestable de dualisme. Si les études historiques
impartiales ne permettent pas d’admettre les préjugés de
I’ébionitisme le plus extréme qui ne sait voir en Jésus qu’un
simple homme, il faut avoir le courage de surmonter la répul-
sion a 'égard du surnaturel, pour peu que l'on tienne encore
4 sa réputation d’historien désintéressé et impartial. On n’a
jamais répondu a cette exigence parfaitement légitime du ra-
tionalisme chrétien et vraiment indépendant.

i

S'il est nécessaire de dépouiller les préjugés métaphysiques
du XIXe¢ siecle pour arriver 4 une christologie vraiment histo-
rique, il n’est pas moins indispensable d’user de la plus grande
liberté a I’égard des formules qui nous sont venues des siecles
passés. Mais ici il faut s’attendre a la résistance des personnes



	

