
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Fred. Rambert. — L'Ecriture, source de la dogmatique
chrétienne '.

On accuse assez généralement les églises libres d'être des foyers
d'orthodoxie étroite et routinière. Fondée peut-être à l'égard dételle
ou telle de ces églises, l'accusation serait injuste dirigée contre
l'église libre vaudoise dans son ensemble.

Sur ce dernier point, nous nous permettons d'en appeler au
discours même que nous annonçons ici. M. Fréd. Rambert est professeur

de théologie systématique à la faculté de l'église libre du canton
de Vaud. Le discours qu'il publie aujourd'hui, ne saurait, il va sans

dire, engager l'opinion de cette église: cependant c'est en séance

publique qu'il a été prononcé, et personne jusqu'à ce jour n'a
protesté contre les vues qui y sont émises, ce qui permet de supposer
qu'elles expriment assez fidèlement la pensée d'un nombre plus ou
moins considérable des membres de l'église libre vaudoise.

Reste la question d'orthodoxie. Qu'est, sous ce rapport, l'écrit qui
porte pour titre Y Ecriture,source de la dogmatique chrétienne? Que nos
lecteurs en jugent d'après l'aperçu suivant.

Après avoir brièvement, mais solidement établi, par des

arguments de sens commun, d'abord, que la dogmatique est nécessaire,

que le travail dogmatique est inhérent à la foi chrétienne ; ensuite,

que le théologien qui se livre à ce travail doit être tout ensemble
l'homme de l'église, au sens le plus large de ce mot, et l'homme de la
Bible, M. Rambert aborde successivement l'étude de ces trois
questions : Dans quelle position se trouve relativement à l'Ecriture le

' L'Ecriture, source de la dogmatique chrétienne. — Discours prononcé le 9

octobre 1873 à la séance d'ouverture des cours de la faculté de théologie de

l'église libre du canton de Vaud, par Fréd. Raniberl, professseur. Lausanne.

Georges Bridel, éditeur. 1874.



THÉOLOGIE 619

théologien qui cherche à formuler le système de la doclrine chrétienne

— Qu'est-ce que l'Ecriture en vue du travail de la théologie systématique

— Qu'est-ce que ce travail lui-même relativement à l'Ecriture
A la première question notre auteur répond: Le théologien doit

posséder de l'Ecriture une connaissance matérielle étendue, une
connaissance religieuse expérimentale sans laquelle nul ne pourrait
constater le fait de l'inspiration divine de la Bible, enfin une connaissance

scientifique, c'est-à-dire puisée aux sources de l'exégèse, de la
critique et de la théologie biblique.

La réponse à la seconde question peut être résumée en ces termes:
c'est nous qui faisons le dogme ; la Bible ne nous donne ni un
système, ni même les fragments déjà préparés d'un système de dogmes,
elle ne nous fournit pas immédiatement les dogmes chrétiens ; nous

pouvons y puiser la substance dont nous formerons nous-mêmes des

dogmes. Ce qui ne signifie point cependant que chacun des auteurs
sacrés n'ait sa doctrine propre.

Quant à la dernière question, M. Kambert la résout en disant :

que le travail du théologien, pour arriver, d'après l'Ecriture elle-
même, à l'expression systématique et une de la vérité chrétienne,
est un travail de condensation, non pas de simple groupement des

textes, mais d'appréciation de leur valeur respective ; « il faut peser

les textes et toutes les données de l'Ecriture, c'est-à-dire les

juger. »

Mais d'après quels principes apprécierons-nous la valeur respective

des textes de l'Ecriture afin de les subordonner les uns aux autres
et de les ramener à l'unité? La source immédiate de la dogmatique

chrétienne, répond le professeur, c'esl la conscience du chrétien,
conscience qui n'est autre que l'âme humaine rendue à la santé par
Jésus-Christ. — L'Ecriture, dit-il encore, c'est l'Evangile dispersé; la

conscience chrétienne, c'est le même Evangile concentré et s'exprimant
dans une création vivante qui est son œuvre à lui.

Et si l'on objecte qu'un tel principe est dangereux, M. Rambert

n'y contredira pas, mais il fera néanmoins observer que l'objection
n'est pas très concluante, s'il est acquis que le principe posé est un

principe nécessaire. « Tout, d'ailleurs, dans ce pauvre monde, n'est-il

pas dangereux Il est dangereux de manger : on court risque de

s'empoisonner. Il est dangereux de marcher: on court risque de

tomber. Il est dangereux de vivre : on court risque de mourir. Et
dans le domaine spirituel, il est dangereux de croire: on court
risque de s'endormir dans une trompeuse sécurité.



620 BULLETIN

En terminant, l'écrivain répond en quelques mots à ceux qui
seraient tentés de lui dire : N'est-ce pas là une des affirmations
préférées de cette théologie nouvelle qui jette le trouble parmi nous? —
Si, sous le nom de théologie indépendante, on prétend condamner
l'indépendance de la théologie, M. Rambert proteste : « Cette
indépendance a été énergiquement revendiquée et pratiquée par les

réformateurs, et notre devoir, à nous tous, c'est de la maintenir.
Sans elle, il ne saurait y avoir dans l'église une théologie vraiment
digne de son nom, ni vraiment, utile à l'église elle-même. »

A première lecture, la thèse soutenue par M. Rambert dans les

pages que nous venons d'analyser, ne semble pas renfermer beaucoup

d'élémenls nouveaux. En elle-même, il est vrai, elle n'est pas
nouvelle, puisqu'on la trouve déjà tout au moins indiquée dans

l'Ecriture sainte. Et puis l'honorable professeur expose ses idées avec

tant de modération, de bon sens et de simplicité qu'on s'arrête
parfois pour se dire : mais tout ceci, c'est l'évidence même,! — Eh
bien, voilà l'immense mérite de cette brochure de 70 pages: elle est

une œuvre de bon sens. C'est à force de bon sens que son auteur
parvient à revêtir d'évidence la cause qn'il défend: la conscience

chrétienne la source immédiate de la dogmatique! Mais non, cette
affirmation n'est nullement un axiome; elle a même besoin d'être
fortement motivée, d'autant plus que toute une école de théologiens
fort respectables, mais trop disposés à identifier leurs formules avec
les déclarations de l'Ecriture, lui font une guerre acharnée.

Nous en avons dit assez, pensons-nous, pour faire connaître la
direction théologique à laquelle appartient M. Rambert, et pour donner
à chacun de nos lecteurs le désir de se rendre compte par soi-même
du discours sur l'Ecriture, source de la dogmatique chrétienne.

E. Barnaud.

Louis Choisy. — La Tradition apostolique '.

Est-il trop tard pour parler du charmant volume qui porte ce

titre? Oui, s'il ne s'agissait que de tenir les lecteurs de la Revue de

théologie au courant de ce que l'on nomme la nouveauté en librairie, et

nouveau, ce livre il ne l'est plus, puisqu'il a un an de date. Mais
actuel, solide, intéressant, fruit d'un travail consciencieux, il l'est;
et à tous ces titres, nos lecteurs nous sauront gré de signaler à leur

1 La Tradition apostolique, par Louis Choisy, pasteur de l'église de Genève. Un

volume in-12, de 350 pages. — Genève, F. Richard et C«, éditeurs.



THÉOLOGIE 621

attention le dernier ouvrage de M. Choisy et de leur en donner

une analyse succincte.
Dès les premières lignes de l'avant-propos, l'auteur indique

clairement la pensée dominante et le but de son livre. « Remettre en

lumière, dit -il, les origines historiques du christianisme, établir que la

tradition chrétienne remonte aux apôtres même du Christ, témoins
de sa vie et auteurs des documents évangéliques, et prouver la solidité

des bases sur lesquelles s'élève le vénérable édifice de la tradition,

tel est le but de ces pages. »

Pour réaliser son programme, l'auteur commence par faire connaître,
dans une introduction fort étendue, les principes généraux qui l'ont
guidé. 11 met en parallèle le rôle de la critiquedans l'histoire et le rôle
de la tradition orale ou écrite. Il fait un peu le procès de la critique,
mais en homme qui l'apprécie et n'en veut qu'à ses excès et au parti
pris. Pour M. Choisy, les faits sur lesquels le christianisme repose
sont vraiment historique? ; la tradition, jointe à une critique de bon

aloi, leur donne une vraisemblance qui équivaut à la vérité. Ceci

conduit l'auteur à étudier comment les traditions se sont produites
et développées chez différents peuples, se sont fixées dans des

documents authentiques et par la mémorisation des sources écrites.—
La tradition apostolique, l'auteur le montre par de nombreuses

citations, s'est formée et conservée dans des siècles de lumières, qui
sont, au premier chef, une époque historique, où l'on disposait
abondamment des moyens nécessaires, tels que des bibliothèques et des

archives, pour donner à la tradition une complète sûreté, et en faire
une autorité dont il faut tenir le plus grand compte.

L'auteur expose, étudie, fait valoir cette autorité de la tradition
apostolique dans quatre chapitres qui traitent successivement des

trois générations de témoins qui remplissent les deux premiers
siècles de l'ère chrétienne. C'est là le corps de l'ouvrage.

Le chapitre IrB est consacré aux témoins de l'an 30 à l'an 90 après
Jésus-Christ.

L'existence et l'objet de la tradition sont mentionnés dans quelques

passages du Nouveau Testament. — Les témoins oculaires des

faits évangéliques, apôtres, disciples, personnages guéris, leurs
parents, qui écrivirent et dirent ce qui les frappait, furent les premiers
auteurs de la tradition. Puis vinrent saint Paul et les églises primitives.

Non-seulement leurs chefs, mais nombre de fidèles, les écrits,
les correspondances, les archives furent et fournirent de précieux
éléments peur une tradition solide, tout ensemble source et témoignage



622 BULLETIN

de l'unité de la foi aux faits évangéliques. — Sans doute, les objections

et les difficutés élevées contre cette manière de voir ne font pas
défaut. L'auteur les connaît ; il examine et discute celles que soulèvent

les débats sur la rédaction des évangiles, les divisions entre et
dans les églises primitives, l'existence des apocryphes, des

pseudoécrivains, les interpolations; mais toutes ces difficultés ne suffisent

pas pour contrebalancer les faits ; elles ne se résolvent pas toutes ;

des courants impurs ont pu se mêler au grand courant de la tradition,

mais celui-ci n'en est pas moins là incontestable, attesté par
l'unité de la foi et l'unanimité des églises.

Le chapitre IIe nous met eu présence des témoins d'une
deuxième génération, successeurs immédiats des apôtres, de l'an 90 à

160. — La tradition se continue et se maintient, M. Choisy nous la
fait suivre chez Ignace, chez l'auteur de l'épître à Barnabas, chez

Polycarpe, Papias, Justin Martyr, Hermas, Clément de Rome. Il
enrichit la discussion de citations très nombreuses, de rapprochements

ingénieux. Il examine les attaques de la critique moderne

contre l'autorité et l'authenticité des synoptiques et de saint Jean.

La troisième génération de témoins, de 160 à 240 fait l'objet du

troisième chapitre. Ici nous passons en revue les écrits et ce que
nous savons des Pères de cette époque : Hégésippe, Tatien, Irénée,
Clément, d'Alexandrie, Tertullien, et partout nous recueillons des

témoignages de la persistance et de la solidité de la tradition.
Le quatrième et dernier chapitre est une vue d'ensemble sur l'état

de la tradition apostolique à la fin du deuxième siècle, son unité au

sujet de la personne, du ministère, de la vie, de la mort, et de la
résurrection de Christ. Cette unité et cette continuité de la tradition sont
affirmées parles textes qui la renferment, les monuments qui l'attestent

et les dépositaires qui la gardent. Les textes sont les homologou-
mènes du Nouveau Testament et particulièrement les évangiles,
conservés avec respect et un soin jaloux par les églises. Les monuments
de la tradition sont: la foi unanime de l'église, telle qu'elle apparaît
dans les écrits des Pères de cette époque et qu'elle fut résumée plus
tard dans le symbole dit apostolique, et les formes et les actes du

culte. La transformation du sabbat en dimanche, la place prépondérante

donnée à la Pâque chrétienne, la sainte cène, la lecture de

l'évangile et de l'épître, les hymnes dont on a des traces dans les

épîtres et dans l'Apocalypse, les liturgies, entre autres la très belle

liturgie de l'Eucharistie dite de saint Marc, que M. Choisy cite en

entier et que l'on fait remonter à l'an 150, l'institution des évêques,



THÉOLOGIE 623

la conservation de leur nom et de leur ordre; tout cela vient
confirmer l'existence et la continuité de la tradition et dut la maintenir
pure. L'église a su en qui elle avait cru.

Nous laissons maintenant aux lecteurs du livre, sur lequel nous
venons d'appeler l'attention, de juger si l'auteur est parvenu à son
but. Il est trop au courant des questions théologiques pour croire
avoir clos le débat. Mais en tout cas, c'est un champion vigoureux,
maître de son terrain, armé de toutes pièces, et, ce qui est mieux

encore, parfaitement au courant du fort et du faible de ses

adversaires.

On ne le lira pas sans grand profit. Son travail est clair, par le

plan, comme par le style; cependant sera-t-il jamais à la portée des

plus humbles intelligences? L'auteur dit y avoir visé; en pareille
matière, il était bien difficile qu'il réussît au gré de chacun. Il a

réussi autant que le sujet le comportait. — Des nole^très
nombreuses complètent le travail de M. Choisy, nous assurent de
l'étendue et de la variété de ses recherches, et au besoin fourniraient
toute la littérature du sujet. L. Dd.

G. Volkmar. — La naissance de Jésus-Christ '.
Cette brochure de vingt-huit pages où l'auteur prétend exposer le

fait de la naissance de Jésus-Christ selon la Bible, acquiert de l'importance,

malgré son peu d'étendue, parce qu'elle renferme une protestation

contre une décision du conseil supérieur ecclésiastique de

Berlin, et contre le langage du président du synode de l'église de

Berne. On sait que le premier a condamné le pasteur Sydow à une

censure pour avoir prêché contre la naissance surnaturelle de Jésus

et que le second a donné son adhésion à cette mesure disciplinaire.
Le Dr Volkmar se plaint d'abord de l'intolérance des autorités

ecclésiastiques do Berlin et de Berne, comme si elles avaient complètement

méconnu le principe même de la Réforme, savoir la liberté
d'examen. Mais il oublie que toute société formée en vue d'un but, et
constituée selon certains principes et règlements, a le droit d'exiger
que ses membres s'y conforment. Ils ont le droit, comme nos

réformateurs, de se retirer de cette société dès qu'elle ue convient plus à

leurs idées ou à leurs sentiments. C'est de ce droit que les dissidents
actuels usent encore à leur gré et légitimement.

1 Die Herkunft Jesu Christi nach der Bibel selbst gegen Entstellungen bei

neuem Kirchenbehörden in Berlin und Dem, von Dr. Gustav Volkmar, Professor

der Theologie in Zürich. — 1874. ßroch. de 28 pag.



624 BULLETIN

Quant au fond du débat, l'auteur, pour prouver que Jésus-Christ
est fils, selon la chair, de Joseph et de Marie, et n'est devenu fils de

Dieu que par le baptême du Saint-Esprit, en appelle uniquement au

témoignage des écrivains sacrés, et ne fait valoir, ce dont nous le

louons fort, aucun argument a priori. II ne force point le sens du

texte, mais il en tire des conséquences, à notre avis, exagérées.

Il pose comme incontestable que l'évangile de Marc est antérieur
aux deux autres synoptiques qu'il prétend être du deuxième siècle, et
à l'évangile de Jean.

Ayant ainsi relevé par cette antériorité la valeur du témoignage
de Marc et les lettres de Paul, l'auteur établit que, ni l'un ni l'autre
n'ayant parlé de la naissance miraculeuse de Jésus, ce silence est

accablant pour les défenseurs de ce miracle. Mais la date de nos

évangiles est elle si bien hors de doute, qu'on puisse reléguer les

évangiles de Matthieu et de Luc au nombre des écrits de seconde ou

troisième main? Et même quand cette preuve serait faite, ce silence
de Marc est-il aussi concluant qu'on le prétend? Cet évangile,
débutant par ces mots: Evangile de Jésus-Christ, fils de Dieu, ne donne-

t-il pas à supposer quelque chose de merveilleux et de surnaturel
dans l'origine de cet être divin dont la vie sera racontée? Ce prologue

est ainsi en parfaite harmonie avec le récit des deux autres

synoptiques.
Quant au silence de Paul, il aurait quelque valeur si l'apôtre avait

écrit la vie du Sauveur, mais il n'y fait que de rares allusions. Peut-
on exiger d'un écrivain dogmatique ce qui appartient à l'historien?
Il lui suffit d'établir que Jésus-Christ est à la fois fils de Dieu et
fils de l'homme; et il n'entre pas dans d'autres détails. D'ailleurs si,
comme on a tout lieu de le croire, Luc, le compagnon de Paul, est

bien l'auteur de l'évangile, n'est-on pas autorisé à dire que, pour
Paul comme pour Luc, la naissance de Jésus est miraculeuse? Le
parti que le D' Volkmar veut tirer soit de ce que les parents de Jésus

et ses concitoyens considèrent Jésus comme fils de Joseph, soit de ce

que Philippe (Jean I, 46.) l'appelle dece nom, ne me semble pas
devoir être grand; car il est évident que Marie conservait ces choses

dans son cœur et ne les divulguait pas.
A cola se réduit l'attaque de l'auteur contre la doctrine traditionnelle

de la naissance du Christ. Matthieu un apôtre, Luc l'historien
de l'évangile et des Actes, nous paraissent des autorités suffisantes

pour la confirmer; d'autant plus qu'elle s'harmonise pleinement avec
tout le contenu de nos saints livres. E. P.



THÉOLOGIE 625

E. de Muralt — Essais de Chronographie byzantine '.

Sous l'impulsion donnée par l'Académie impériale de Saint Pé-

tersbourg, des études de Chronographie ont été faites sur l'histoire
byzantine comprise entre 395 et 1057. — Restaient les quatre siècles,

que parcourt l'histoire du bas empire jusqu'à sa chute en 1453, période
d'une chronologie très incertaine. « On connaît les rapports de la

civilisation vieillissante du bas empire avec les peuples germaniques,
arabes, slavons, et son influence sur eux, surtout au point de vue de

la jurisprudence et delà religion. Il fallait donc éclairer ces rapports
d'une lumière nouvelle, en ce qui concerne une chronologie demeurée

jusqu'ici incertaine, et donner aux recherches futures des chrono-
graphes slavons, une base sûre, en rapprochant les historiens de

Byzance. » C'est ce qu'a fait M. de Murait, bibliothécaire de la
bibliothèque impériale de Saint-Pétersbourg, dans un travail plein d'érudition,

en réponse à un appel, fait en 1848, par l'Académie impériale
de Saint-Pétersbourg.

M. de Murait ne se borne pas « à mettre en présence les historiens
ou les documents slaves et byzantins; ils sont trop pleins d'obscurités

au point de vue chronologique. Aussi emprunte-t-il à l'Occident
européen et aux Arabes, les données nécessaires à la sérieuse élaboration

de son sujet. Il le fait même avec une telle abondance de

développements, que son œuvre est un riche trésor, presque aussi utile à

la littérature de l'Europe occidentale qu'à celle de l'Orient. »

« Les faits sont groupés, autant qu'il est possible, autour de dates

certaines. » Quant aux faits non datés, le principe qui a présidé à leur
choix, repose sur la marche graduelle de l'empire byzantin vers sa

ruine, marche déterminée par le pouvoir illimité des Comnènes, des

Anges, des Paléologues, par l'absence d'esprit féodal, et par la
corruption d'une civilisation qui refuse toute alliance contre les envahissements

de l'Islam.
« Les variantes sont marquées en passant. Les auteurs sont

classés par rang d'ancienneté, de manière à mettre en évidence la
source de leurs relations parfois divergentes et à faire ressortir les

altérations successives d'une même source. »

Ce n'est pas un résumé, même très succinct, que nous désirons
donner de cet ouvrage, mais une simple idée qui réussira très mal à

faire ressortir « le plan, la méthode rigoureuse, l'équité dans la trac-

1 Essais île Chronographie bizantine 4031-1453, par Ed. de Murait. I" vol.
1871. II' vol. 1873.

THÉOL. ET PHIL. 1874. 40



626 BULLETIN

tation des questions d'ordre civil, l'impartialité dans le tractation des

questions religieuses, qui divisent l'Orient et l'Occident, » l'érudition

enfin que l'honorable M. de Murait a jetée comme à pleine main,
dans ce travail qui se recommande par sa valeur à l'attention de tout
lecteur sérieux et désireux d'acquérir des connaissances positives sur
la chronologie byzantine.

Le patriarche Michel Cérulaire après avoir réussi à séparer l'église
de l'Orient de celle d'Occident, abusa de la bienveillance de l'empereur

et tomba victime de sa cupidité et de son orgueil. On l'exila lui
et ses neveux à Proconnèse, où il mourut le 17 décembre 1058.

Malgré les tentatives du pape Etienne pour renouer la communion

des deux églises, celles-ci restèrent séparées sous les successeurs
de Michel. Manuel Comnène trancha de son autorité privée des questions

dogmatiques, et les croisades ne firent qu'éloigner davantage
les Grecs des Latins. L'empire latin de Constantinople, sous l'influence
des papes, ne fut qu'une exploitation des églises grecques au profit
de Rome.

En 1232, l'octogénaire empereur Jean de Brienne, négocie avec

l'empereur de Nicée et son patriarche la réunion des deux églises.
Son rival grec pensait par là empêcher le pape de secourir Constantinople.

Il en agit de même, en 1247, par l'entremise de sa belle-sœur,
la reine de Hongrie; aussi le pape en profite pour brouiller Vatatze
et l'empereur Frédéric IL Le catholicos d'Arménie seul se soumet
à Rome ; et Vatatze lui-même se serait soumis au pape si celui-ci
lui eût fait restituer Constantinople. Le pape, loin d'accepter la
condition, prêche une croisade contre lui. Sous Théodore, fils et successeur

de Jean, même tentative de la part du pape.
Michel Paléologue, l'ayant supplanté, fit des propositions de som-

mission au pape. (1266, 1268, 1272, 1274.)
Mais le schisme n'ayant pas été abjuré d'une manière formelle par

l'empereur, la séparation s'accentue toujours davantage. Les Latins
persécutent les moines du mont Athos, adversaires de l'union.

Innocent V alors envoya des frères prêcheurs à Paléologue, qui
accepta les propositions et avec Jean XXI l'union se confirma. Mais
le pape mori, les partisans de la séparation sortirent en foule de l'empire

grec et le despote Jean d'Epire réunit, le 1er mai 1277, un concile

qui anathématisa le pape, le patriarche et l'empereur. A son tour,
le patriarche excommunia les adversaires de l'union, Nicéphore, Jean

le bâtard; mais les généraux envoyés contre eux passèrent de leur
côté.



THÉOLOGIE 627

En 1279, Veccus se vit obligé de se retirer à son tour, tandis que
l'empereur déclarait ne plus vouloir payer les Latins que de belles
paroles. Toutefois, lui et son fils adressèrent au pape de nouvelles
lettres de protestation sans s'engager à rien; — ils conjurèrent le=

schismatiques de ne pas se prononcer contre les légats, et plusieurs
se montrèrent plus traitables.

Néanmoins, le pape Martin IV excommunia Paléologue, à cause de

ses complaisances pour Charles d'Anjou, qui préparait avec le
secours de Venise une expédition contre l'empereur. Enfin, devenu

mélancolique, irrité du résultat de sa politique, il se livra à des

cruautés sans fin.
Son successeur Andronic se hâte d'abolir l'union, qui n'avait plus

de but politique. — Veccus est remplacé par Grégoire et il n'est plus
question d'union, qu'àKaffa en Tauride, 1324, à Trébizonde, 1329, â

Constantinople, 1333. — Andronic III rechercha l'alliance des Latins
mais ne put s'entendre avec le pape.

Clément VI, après avoir pressé Jean Cantacuzène de se soumettre,
profita de ce que les habitants de Philadelphie étaient menacés par
les Turcs pour les engager à se joindre aux Latins.

Jean Paléologue, pressé par les 'turcs, protesta dans unebulle d'or à

Rome même de son adhésion à l'église romaine, 1369;— il lui réitéra,
en 1370, son adhésion sons plusieurs conditions qui ne furent pas

remplies par le pape, et le projet d'union échoua encore une fois. —

Grégoire XI reprit les négociations entamées par Clément VI. mah
sans plus de succès.

En 1422, Jean V accueillit favorablement le nonce et sembla

disposé en faveur de l'union, espérant par là obtenir des secours contre
les Turcs. Mais la Hongrie et Venise ayant offert du secours, l'empereur

ne parut plus vouloir de l'union.— Vint ensuite la question du

concile. Les pères ne le voulaient pas à Constantinople ; ils envoyèrent

même deux délégués au concile de Bâle. Enfin, après bien des

pourparlers, le concile s'ouvrit à Ferrare le 8 janvier 1438 ; on décida

les Grecs à reconnaître que la doctrine des Latins n'était pas dithéiste
et ne différait pas de laleur; il fallait reconnaître aussi lasuprématie
papale. — Mais les Grecs ne voulurent pas souscrire et s'élevèrent

contre Métrophane et le patriarche d'Alexandrie, chargés de soutenir
le projet d'union; ils menacèrent même l'empereur de ne plus le

mentionner dans les prières, s'il ne renonçait pas aux dogmes étrangers.

En 1450, Grégoire fut remplacé par Athanase, qui s'éleva contre
les fraudes du concile de Florence et le dernier empereur Constantin



628 BULLETIN

craignant le fanatisme de-ses adversaires, n'osa plus parler d'union.
Tandis qu'Isidore célébrait la messe à Sainte-Sophie, en signe de

réconciliation avec l'église romaine, George Scolaire tonnait contre
l'union. Après la prise de Constantinople, le sultan le nomma
patriarche, et lui accorda de grands privilèges.

C'est ainsi que se réalisa pour les Grecs leur désir de voir leur
communion séparée de celle des Latins.

PHILOSOPHIE

Léon Walras. — Eléments d'économie politique pure'.

Si la question de la méthode scientifique, autrement dit, du mode
de raisonnement à employer pour atteindre la vérité dans chacune
des branches de la connaissance humaine, est en réalité un des

problèmes les plus importants de la philosophie, l'ouvrage dont on
vient de lire le titre rentre éminemment dans le cadre de ce recueil ;

car il s'offre peut-être moins, comme on va voir, aux observations de

la critique par ses conclusions économiques que par la méthode

adoptée pour les obtenir, méthode entièrement nouvelle et que des

représentants accrédités de l'économie politique ont, il faut le dire,
vivement contestée.

Cet ouvrage comprend trois sections respectivement consacrées

aux matières suivantes : Objet el divisions de l'économie politique et

sociale;— Théorie mathématique de l'échange; — Du numéraire el de la
monnaie.

La première section a le caractère général d'une introduction à

l'étude de l'économie politique et sociale. L'auteur est amené, par
l'insuffisance des définitions courantes, à y faire une esquisse rapide de

la philosophie de la science en général, en vue d'arriver à la
philosophie de l'économie politique et sociale en particulier. Il se range
à cette opinion que toute science a pour objet un ensemble de faits,
leurs rapports et leurs lois. Ainsi, pour différencier les sciences, il
faut différencier les faits. Or, selon lui, tous les faits qui peuvent être

1 Eléments d'économie politique pure, par Léon Walras, professeur d'économie

politique à l'Académie de Lausanne. — 1 vol. in-8 de VIII et 208 pages. Lausanne,
L. Corbaz et C", 1874.


	Théologie

