Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 7 (1874)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

E. Spigss. — DE L’ETUDE DES RELIGIONS !

La dissertation théologique que nous nous proposons de résumer,
quoique un pea tard, contient des vues intéressantes sur un sujet
dont I'importance et I’actualité n’échapperont & personne. C’est une
question nouvelle & bien des égards que l'auteur a voulu élucider
en traitant de la valeur et de la place que Uon doil assigner, dans Uen-
semble des disciplines théologiques, a U histoire comparée des religions.

Nous nous en tiendrons strictement a I’analyse et au compte rendu
objectif de ses idées; aussi commencons-nous sans autre préambule.

La théologie chrétienne est une science positive au sens propre
du terme; ses différentes disciplines constituent un ensemble, elles
sont reliées entre elles par un principe commun, elles out un méme
but, I'église (ad adminisirandam ecclesiam). Tel est le critére au-
quel on reconnaitra si telle étude, telle science particuliére mérite
le titre de discipline théologique.

L’histoire comparée des religions peut-elle étre considérée comme telle,
et a quelles conditions ? telle est la question & examiner, ou plutdt
telle est 'affirmation que I'auteur se propose de démontrer. Schleier-
macher, tout en reconnaissant I'importance d’une pareille étude pour
la science, ne I'a cependant pas fait entrer dans son encyclopédie
théologique. Et pourtant elle le mérite en ce qu’'elle tend & déter-
miner la relation qui existe entre la religion évangélique et les autres
religions. Mais pour atteindre ce but, il fant qu’elle soit une étude
comparative; la méthode analytique ne suffit pas, elle doit suivre
une méthode synthétique, afin de pouvoir remonter ainsi aux princi-
pes, aux lois générales et aux sources communes. Il s’agit en défini-

* De religionum indagationis comparativae vi ac dignitate theologica. Disser-
latio inauquralis quam publice defendit Edmundus Spiess, theologiae licentiatus,
philosophiae doctor. Jenae 1871,



THEOLOGIE 475

tive d’introduire dans ce domaine la méthode qui a produit de si
grands résultats dans d’antres domaines, tels que la philologie, I'ana-
tomie, la statistique, etc. Ainsi I’on arrivera a déterminer quels sont
les caractéres communs aux différenies religions, ol 'on pourra tirer
comme conclusion ce quw'est la religion en elle-méme el pourquoi le
christiunisme est la religion absolue et parfaile,

La premiére chose sera d’établir quels sont, dans le christianisme,
les éléments qui sont communs avec les antres religions; ensuite
quels caractéres lui appartiennent en propre et d’out vient cette
« différence spécifique. » C’est-14 un travail apologétique ; anssi esi-ce
dans cette discipline que nous rangerons notre étude. Sa place cor-
respondra a celle qu’occupe dans I'apologétique spéciale ce qu’on ap-
pelle la symbolique comparée, ou I'étude des différents symboles des
confessions chrétiennes. L’histoire comparée des religions formera
done une inlroduction & Uapologélique générale, discipline qui a pour
but la défense du christianisme contre les autres religions, tandis
que la mission de I’apologétique spéciale est la défense de telle ou
telle confession chrétienne contre toutes les antres.

Quelle sera maintenant notre attitude vis-a-vis des autres reli-
gions? Sera-ce celle des Grecs qui appelaient barbares tous les au-
tres peuples, ou celle des Juifs qui se croyaient les seuls enfants de
Dien? Non, comme chrétiens, et précisément parce que nous sommes
chrétiens, nous nous souviendrons que Dieu est le pére de tous les
hommes, qui n’a pas voulu quw’aucun d’eux périsse. Nous considére*
rons done plutot la religion, dans ses formes diverses, comme le lien
spirituel de 'humanité; elle est en effet universelle comme le lan-
gage, quoi qu'en aient dit certains voyageurs. Dés lors, nous aurons
a établir la supériorité de la religion chrétienne et son absoluilé, en
tant qu'elle répond 2 la conscience religieuse universelle.

Nous nous souvenons que notre étude n'est pas une étade quelcon-
que, historique ou philosophique, de la nature de la religion, mais
qu’elle doit &tre comparative, c’est-d-dire dégager les rapports da
christianisme avec les autres religions. Or le christianisme a em-
prunté de nombreux éléments soit anx Grecs et & leur philosophie,
scit aux Orientaux et aux Perses en particulier. Il faudra donc dis-
tinguer les éléments essenticliement chrétiens (proprie christiana).

La méthode comparative pourra seule ensuite nous faire recon-
naitre quelle est la nature méme de la religion, et si elle n’est point
I'essence de la révélation elle-méme, ce qui sera d’une grande im-
portance au point de vue apologétique. Si les formes religieuses va-



476 BULLETIN

rient extrémement suivant les circonstances, partout cependant le
principe fondamental reste le méme, savoir le rapport de dépendance
de Uhomme vis-a-vis de la divinité. Toutes les religions renferment
des éléments cosmologiques, anthropologiques, sotériologiques et
eschatologiques ; toutes ont certaines maximes de morale; toutes as-
pirent & une réconciliation avec Dieu; chez toutes il y a cette idée:
Dieu se fait homme, afin que I'homme devienne enfant de Dieu et
participe & sa divinité. Tous ces demi-dienx du paganisme, Vishnon,
Osiris, Adonis, ne signifient pas autre chose que la venue de Dieu en
Christ. On ne songera plus déslors a expliquer la religion par une
fraude des prétres ou par telle autre hypothése; on ne la considérera
plus comme une science confemplaiive, — ou comme une énergie mo-
rale, — ou comme un pur senliment. Elle sera bien plutdt la relation
avec Dieu de lous les forces de I'dme humaine dans son ensemble, pensée,
sentiment et volonté, relation par laquelle se résout dans I’homme le
perpétuel antagonisme entre le sentiment de sa dépendance et la
conscience de sa liberté. Voild donc I'idéal posé. Si nous lui compa-
rons les différentes formes religieuses, nous reconnaitrons bientot
que le christianisme seul lui correspond d’une maniére compléte, et
que par conséquent il peut seul apaiser I'Ame humaine et satistaire
ses besoins de paix et de félicité.

Quant & 'étude méme des diverses religions, il importe, avant de
I'aborder, qu'on se fasse une idée juste des rapports de Dieu avec le
monde. Il faudra éviter les deux erreurs opposées du déisme et du
panthéisme qui rend impossible ce rapport, I'une en confondant les
deux termes, ['autre en les séparant d’'une maniére absolue. Le rap-
port entre Dieu et le monde, entre la créature et le créateur, nous
apparaitra comme une relation réelle et vivante, dans laquelle 1'un
et 'autre terme est a la fois actif et passif, donne et regoit ; a la reli-
gion de la part de I’hbomme correspond, de la part de Dieu, la révéla-
tion ou ’action par laquelle il transforme peu 3 peu la volonté arbi-
traire de 'homme pour le faire parvenir & 1'état d’enfant de Dieu.
Voila toute I'histoire de I’nhumanité. Son but est la réconciliation
avec Dieu, réconciliation qui s’opére dans notre étre intime et dont
le caractére est essentiellement psychologique et moral, comme l'in-
dique le dogme orthodoxe de 'appropriation du salut.

Nous considérerons, par conséquent, comme fausses ou paiennes les
religions qui méconnaissent la séparation profonde qui s’est établie
entre 'homme et la divinité, ou qui, en vertu d’une idée erronée soit
de notre dépendance, soit de notre liberté, ne font pas du rétablis-



THEOLOGIE 577

sement de la communion avec Dieu leur point central. Mais toutes,
comme nous 'avons vu,tendent & Christ; toutes cherchent 4 satisfaire
la conscience religiense. Nous les apprécierons donc selon la ma-
niére dont elles réalisent ce programme.

En conséquence nous avons maintenant & établir notre systéme
de classification. Nous rejetons le systéme appelé sémilique, qui, en
se basant sur la distinction entre religions positives ou révélées et
celles qui n'ont pas de document formel & leur base, exclut les reli-
gions paiennes du nombre des religions; de méme nous ne pouvons
admettre, comme trop extérieur, le systéme qui tire son principe de
différentes circonstances de temps, de lieux, etc.; enfin nous rejetons
aussi tout systéme basé sur un principe purement philosophique,
partant d’un e priori. En effet, toute classification doit tirer son prin-
cipe de la nature méme des faits auxquels elle s’applique; sinon elle
risque d’étre superficielle ou arbitraire.

Parmi les auteurs les plus récents, ¢’est M. Otto Pfleiderer qui a donné
le meilleur principe de classification. Partant du double sentiment
de dépendance et de liberté qui se manifeste dans la conscience reli-
gieuse, il établit deux grandes classes: I. Les religions dans lesquel-
les I'un de ces deux sentiments est favorisé aux dépens de I’antre.
II. Celles qui maintiennent ces deux sentiments 'un en face de 'autre,
en leur accordant la méme importance. Les premidres sont les reli-
gions paiennes on polythéistes; — les secondes sont les religions mono-
théistes. La premiére classe est subdivisée en trois sous-classes : 1° Les
religions naturelles immédiates, — merae naturalitatis. (Sémites et
Egyptiens, — Hindous et Germains.) 2° Les religions naturelles cul-
livées, — excullae. (Chinois, Grecs et Romains.) 3° Religions suprana-
turalistes. (Brahmanisme et boudhisme, — religion de Zoroastre.) En-
fin, dans chacune de ces subdivisions se distinguent de nouveau deux
groupes selon que prédomine le sentiment de la dépendance ou celui
de la liberté.

Tout en reconnaissant la justesse du principe général de classi-
fication, nous remarquons certains détails qui prétent A la critique.
Pourquoi, par exemple, omettre les religions des peuples de ’Amé-
rique, fétichisme et shamanisme? Pourquoi placer les Egyptiens dans
la premiére sous-classe et non dans la seconde? Ici se montre la dé-
fectuosité du systéme; il est difficile, en effet, de fixer la limite entre
les différentes sous-classes, ce qui prouve que le principe de subdivi-
sion repose sur un fait trop extérieur.

Nous voulons chercher un fait plus profond comme base d’une sub-



478 BULLETIN

division et nous le trouvons dans la race et dans le langage, dont I’af-
finité avec la religion ne saurait étre méconnue. Nous aurons & cOté
du principe psychologique et comme subordonné le principe ethno-
logique et linguistique.

Aprés avoir ainsi fixé les traits généraux de notre discipline et
avant d’aborder I'étude de I'histoire comparée proprement dite, nous
aurons a faire ’étude des sources et documents, tiche ardue si 1’'on
considére le nombre des matériaux et leur accés difficile. I} faudra
néanmoins élucider une foule de questions préalables telles que ’épo-
que de la rédaction des documents, leur degré d’autorité, & quel
point ils renferment la croyance générale ou seulement une doctrine
ésotérique, quelle est la valeur et la signification des symboles et cé-
rémonies, saisir le sens des mythes, dégager I'influence du legisla-
teur sacré, ete., ete.

Sans que nous puissions dés & présent en déterminer les résultats,
nous pouvons cependant apprécier l'importance de notre discipline
dans son résultat général. De la comparaison des diverses religions,
il ressort comme traits caractéristiques le senliment de noire dépen-
dance vis-a-vis de la divinité, le fail de la loi morale et la conscience
du devoir, le besoin d'une réconciliation avec Dieu et Uespérance d'une
vie éternelle, lesquels réunis constituent I'idéal religieux. Or, dans le
christianisme, aucun de ces phénoméunes de la conscience n’est laissé
de coté, et par ce fait méme, les vérités et les préceptes qu’il ren-
ferme acquiérent une valeur universelle. Le christianisme est donc la
religion qui satisfait la conscience religieuse de toute ’humanité.

Thése académique.

AvcusTE PorTAa. — LE SAINT-ESPRIT DANS L’EGLISE D’APRES
LE LIVRE DES ACTES. — LAUSANNE 1873.

Dans une Introduction intitulée Promesse du Saint-Esprit, M. Porta
esquisse d’abord la notion de I'Esprit-Saint telle qu’elle découle des
prophéties de I’Ancien Testament, et en particulier du morceau im-
portant Joel 1T, 27-32. Puis il en vient aux promesses de Jésus (Jean
XIV-XVI) et détermine plus exactement Uccuvre et I'importance de
I’Esprit-Saint pour les disciples et pour le monde. Examinant ensuite
le rapport que les promesses ¢évangéliques établissent entre le Saint-



	Théologie

