
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

E. Spiess. — De l'étude des religions '

La dissertation théologique que nous nous proposons de résumer,
quoique un peu tard, contient des vues intéressantes sur un sujet
dont l'importance et l'actualité n'échapperont à personne. C'est une
question nouvelle à bien des égards que l'auteur a voulu élucider
en traitant de la valeur et de la place que l'on doit assigner, dans
l'ensemble des disciplines théologiques, à l'histoire comparée des religions.

Nous nous en tiendrons strictement à l'analyse et au compte rendu

objectif de ses idées; aussi commençons-nous sans autre préambule.
La théologie chrétienne est une science positive au sens propre

du terme; ses différentes disciplines constituent un ensemble, elles

sont reliées entre elles par un principe commun, elles ont un même

but, l'église (ad administrandam ecclesiam). Tel est le critère
auquel on reconnaîtra si telle étude, telle science particulière mérite
le titre de discipline théologique.

L'histoire comparée des religions peut-elle être considérée comme telle,
et à quelles conditions? telle est la question à examiner, ou plutôt
telle est l'affirmation que l'auteur se propose de démontrer. Schleiermacher,

tout en reconnaissant l'importance d'une pareille étude pour
la science, ne l'a cependant pas fait entrer dans son encyclopédie
théologique. Et pourtant elle le mérite en ce qu'elle tend à déterminer

la relation qui existe entre la religion évangélique et les autres

religions. Mais pour atteindre ce but, il faut qu'elle soit une étude

comparative; la méthode analytique ne suffit pas, elle doit suivre

une méthode synthétique, afin de pouvoir remonter ainsi aux principes,

aux lois générales et aux sources communes. Il s'agit en défini-

1 De retiijionum indarjationis comparativae vi ac dignitate theologica. Dissertatio

inawjuralis quam publice défendit Edmundus Spiess, theologiae licentiatus,

philosophiae doctor. Jenac 1871.



THÉOLOGIE 475

tive d'introduire dans ce domaine la méthode qui a produit de si

grands résultats dans d'autres domaines, tels que la philologie,
l'anatomie, la statistique, etc. Ainsi l'on arrivera à déterminer quels sont
les caractères communs aux différentes religions, d'où l'on pourra tirer
comme conclusion ce qu'est la religion en elle-même et pourquoi le

christianisme est la religion absolue et parfaite.
La première chose sera d'établir quels sont, dans le christianisme,

les éléments qui sont communs avec les autres religions; ensuite

quels caractères lui appartiennent en propre et d'où vient cette
« différence spécifique. » C'est-là un travail apologétique; aussi est-ce

dans cette discipline que nous rangerons notre étude. Sa place
correspondra à celle qu'occupe dans l'apologétique spéciale ce qu'on
appelle la symbolique comparée, ou l'étude des différents symboles des

confessions chrétiennes. L'histoire comparée des religions formera
donc une introduction à l'apologétique générale, discipline qui a pour
but la défense du christianisme contre les autres religions, tandis

que la mission de l'apologétique spéciale est la défense de telle ou
telle confession chrétienne contre toutes les autres.

Quelle sera maintenant notre attitude vis-à-vis des autres
religions? Sera-ce celle des Grecs qui appelaient barbares tous les
autres peuples, ou celle des Juifs qui se croyaient les seuls enfants de

Dieu? Non, comme chrétiens, et précisément parce que nous sommes

chrétiens, nous nous souviendrons qae Dieu est le père de tous les

hommes, qui n'a pas voulu qu'aucun d'eux périsse. Nous considère'
rons donc plutôt la religion, dans ses formes diverses, comme le lien

spirituel de l'humanité ; elle est en effet universelle comme le
langage, quoi qu'en aient dit certains voyageurs. Dès lors, nous aurons
à établir la supériorité de la religion chrétienne et son absoluité, en

tant qu'elle répond à la conscience religieuse universelle.
Nous nous souvenons que notre étude n'est pas une étude quelconque,

historique ou philosophique, de la nature de la religion, mais

qu'elle doit être comparative, c'est-à-dire dégager les rapports du

christianisme avec les autres religions. Or le christianisme a

emprunté de nombreux éléments soit aux Grecs et à leur philosophie,
seit aux Orientaux et aux Perses en particulier. Il faudra donc

distinguer les éléments essentiellement chrétiens (proprie Christiana).
La méthode comparative pourra seule ensuite nous faire reconnaître

quelle est la nature même de la religion, et si elle n'est point
l'essence de la révélation elle-même, ce qui sera d'une grande
importance au point de vue apologétique. Si les formes religieuses va-



476 BULLETIN

rient extrêmement suivant les circonstances, partout cependant le
principe fondamental reste le même, savoir le rapport de dépendance

de l'homme vis-à-vis de la divinité. Toutes les religions renferment
des éléments cosmologiques, anthropologiques, sotériologiques et

eschatologiques ; toutes ont certaines maximes de morale ; toutes
aspirent à une réconciliation avec Dieu; chez toutes il y a cette idée:
Dieu se fait homme, afin que l'homme devienne enfant de Dieu et

participe à sa divinité. Tous ces demi-dieux du paganisme, Vishnou,
Osiris, Adonis, ne signifient pas autre chose que la venue de Dieu en

Christ. On ne songera plus dès lors à expliquer la religion par une
fraude des prêtres ou par telle autre hypothèse; on ne la considérera
plus comme une science contemplative, — ou comme une énergie
morale, — ou comme un pur sentiment. Elle sera bien plutôt la relation
avec Dieu de tous les forces de l'âme humaine dans son ensemble, pensée,

senliment et volonté, relation par laquelle se résout dans l'homme le

perpétuel antagonisme entre le sentiment de sa dépendance et la
conscience de sa liberté. Voilà donc l'idéal posé. Si nous lui comparons

les différentes formes religieuses, nous reconnaîtrons bientôt

que le christianisme seul lui correspond d'une manière complète, et

que par conséquent il peut seul apaiser l'âme humaine et satisfaire
ses besoins de paix et de félicité.

Quant à l'étude même des diverses religions, il importe, avant de

l'aborder, qu'on se fasse une idée juste des rapports de Dieu avec le

Inonde. Il faudra éviter les deux erreurs opposées du déisme et du

panthéisme qui rend impossible ce rapport, l'une en confondant les

deux termes, l'autre en les séparant d'une manière absolue. Le
rapport entre Dieu et le monde, entre la créature et le créateur, nous

apparaîtra comme une relation réelle et vivante, dans laquelle l'un
et l'autre terme est à la fois actif et passif, donne et reçoit ; à la
religion de la part de l'homme correspond, de la part de Dieu, la révélation

ou l'action par laquelle il transforme peu à peu la volonté
arbitraire de l'homme pour le faire parvenir à l'état d'enfant de Dieu.

Voilà toute l'histoire de l'humanité. Son but est la réconciliation
avec Dieu, réconciliation qui s'opère dans notre être intime et dont
le caractère est essentiellement psychologique et moral, comme
l'indique le dogme orthodoxe de l'appropriation du salut.

Nous considérerons, par conséquent, comme fausses ou païennes les

religions qui méconnaissent la séparation profonde qui s'est établie

entre l'homme et la divinité, ou qui, en vertu d'une idée erronée soit
de notre dépendance, soit de notre liberté, ne font pas du rétablis-



THÉOLOGIE 477

sèment de la communion avec Dieu leur point central. Mais toutes,

comme nous l'avons vu,tendent à Christ; toutes cherchent à satisfaire

la conscience religieuse. Nous les apprécierons donc selon la
manière dont elles réalisent ce programme.

En conséquence nous avons maintenant à établir notre système

de classification. Nous rejetons le système appelé sémitique, qui, en

se basant sur la distinction entre religions positives ou révélées et

celles qui n'ont pas de document formel à leur base, exclut les

religions païennes du nombre des religions; de même nous ne pouvons
admettre, comme trop extérieur, le système qui tire son principe de

différentes circonstances de temps, de lieux, etc.; enfin nous rejetons
aussi tout système basé sur un principe purement philosophique,

partant d'un a priori. En effet, toute classification doit tirer son principe

de la nature même des faits auxquels elle s'applique; sinon elle
risque d'être superficielle ou arbitraire.

Parmi les auteurs les plus récents, c'est M. Otto Pfleiderer qui a donné

le meilleur principe de classification. Partant du double sentiment
de dépendance et de liberté qui se manifeste dans la conscience

religieuse, il établit deux grandes classes: I. Les religions dans lesquelles

l'un de ces deux sentiments est favorisé aux dépens de l'autre.
IL Celles qui maintiennent ces deux sentiments l'un en face de l'autre,
en leur accordant la même importance. Les premières sont les

religions païennes ou polythéistes;— les secondes sont les religions
monothéistes. La première classe est subdivisée en trois sous-classes : 1° Les

religions naturelles immédiates, — merae naluralitatis. (Sémites et
Egyptiens, — Hindous et Germains.) 2° Les religions naturelles
cultivées,— excultae. (Chinois, Grecs et Romains.) 3° Religions suprana-
turalistes. (Brahmanisme et boudhisme, — religion de Zoroastre.) Enfin,

dans chacune de ces subdivisions se distinguent de nouveau deux

groupes selon que prédomine le sentiment de la dépendance ou celui
de la liberté.

Tout en reconnaissant la justesse du principe général de

classification, nous remarquons certains détails qui prêtent à la critique.
Pourquoi, par exemple, omettre les religions des peuples de l'Amérique,

fétichisme et shamanisme? Pourquoi placer les Egyptiens dans
la première sous-classe et non dans la seconde? Ici se montre la
défectuosité du système ; il est difficile, en effet, de fixer la limite entre
les différentes sous-classes, ce qui prouve que le principe de subdivision

repose sur un fait trop extérieur.
Nous voulons chercher un fait plus profond comme base d'une sub-



478 BULLETIN

division et nous le trouvons dans la race et dans le langage, dont
l'affinité avec la religion ne saurait être méconnue. Nous aurons à côté
du principe psychologique et comme subordonné le principe
ethnologique el linguistique.

Après avoir ainsi fixé les traits généraux de notre discipline et

avant d'aborder l'étude de l'histoire comparée proprement dite, nous
aurons à faire l'étude des sources et documents, tâche ardue si l'on
considère le nombre des matériaux et leur accès difficile. Il faudra
néanmoins élucider une foule de questions préalables telles que l'époque

de la rédaction des documents, leur degré d'autorité, à quel
point ils renferment la croyance générale ou seulement une doctrine
èsotérique, quelle est la valeur et la signification des symboles et
cérémonies, saisir le sens des mythes, dégager l'influence du législateur

sacré, etc., etc.

Sans que nous puissions dès à présent en déterminer les résultats,
nous pouvons cependant apprécier l'importance de notre discipline
dans son résultat général. De la comparaison des diverses religion?,
il ressort comme traits caractéristiques le sentiment de notre dépendance

vis-à-vis de la divinité, le fait de la loi morale et la conscience

du devoir, le besoin d'une réconciliation avec Dieu et l'espérance d'une

vie éternelle, lesquels réunis constituent l'idéal religieux. Or, dans le

christianisme, aucun de ces phénomènes de la conscience n'est laissé

de côté, et par ce fait même, les vérités et les préceptes qu'il
renferme acquièrent une valeur universelle. Le christianisme est donc la

religion qui satisfait la conscience religieuse de toute l'humanité.

Thèse académique.

Auguste Porta. — Le Saint-Esprit dans l'église d'après

le livre des actes. — lausanne 1873.

Dans une Introduction intitulée Promesse du Saint-Esprit, M. Porta

esquisse d'abord la notion de l'Esprit-Saint telle qu'elle découle des

prophéties de l'Ancien Testament, et en particulier du morceau

important Joel II, 27-32. Puis il en vient aux promesses de Jésus (Jean

XIV-XVI) et détermine plus exactement l'œuvre et l'importance de

l'Esprit-Saint pour les disciples et pour le monde. Examinant ensuite

le rapport que les promesses évangéliques établissent entre le Saint-


	Théologie

