
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


316 BULLETIN

D'abord l'auteur nous esquisse rapidement l'histoire du développement

religieux sous l'ancienne alliance, qui, une fois la venue de

Christ réalisée, devait prendre fin dans les cérémonies extérieures, et
dont l'esprit devait être transformé par le souffle nouveau qui passerait

sur la terre. La troisième partie est consacrée au Nouveau
Testament. La vérité, dans la personne de Jésus-Christ, nous présente
deux caractères qui sont ceux de toute véritable autorité religieuse.
Révélation immédiate et directe d'un côté, persuasion morale de

l'autre. Et quand le Seigneur est retourné auprès du Père, nous

voyons que les apôtres sont d'accord sur le fond inébranlable des

grands faits chrétiens, et que les conséquences qu'ils en tirent avaient
déjà été indiquées par Jésus-Christ lui-même. C'est là pour nous,
non-seulement un postulat de la conscience, mais un fait démontré.
Aussi les apôtres ne craignent pas de « se présenter avec tous les

titres d'autorité qu'ils possèdent ; sans vouloir jamais rien imposer,
ils engagent chaque fidèle à examiner et à juger leurs paroles, sûrs

qu'ils sont que celui qui le fera sous le regard de Dieu, se convaincra
facilement que tout ce qu'ils disent est conforme à la volonté divine.»
Enfin, l'auteur termine par une quatrième partie : Notre autorité
religieuse. Jésus-Christ, présenté à l'âme par l'Esprit-Saint qui nous

parle, soit directement, soit parle moyen de la Bible, et accepté par
le cœur et la conscience, voilà notre maître, voilà notre autorité;
nous n'en voulons point d'autre.

PHILOSOPHIE

Alfred Weber '. — Histoire de la philosophie européenne.

« La vérité métaphysique ne se trouve ni dans le matérialisme, ni

dans le spiritualisme dualiste, mais dans le spiritualisme concret, qui
tient la force et l'intelligence pour les attributs distincts, mais

inséparables de l'esprit. » Voilà le sommaire des convictions scientifiques

de M. Weber, tel qu'il l'offre en manière d'épigraphe au

premier regard du lecteur. A la voir affichée ainsi, l'on s'attendrait à

trouver l'histoire tournée à la démonstration de cette thèse. Heureu-

1 Histoire de la philosophie européenne, par Alfred Weber, professeur de

philosophie. 1872. — 1 vol. in-8 de VI et 604 pag.



PHILOSOPHIE 317

sèment il n'en est rien. M. Weber se borne généralement à l'exposition

des systèmes, sans y mêler beaucoup de critique personnelle et
même sans faire grand effort pour les enchaîner. Sa propre manière
de voir ne reparaît guère que dans la conclusion.

Nous différons essentiellement de l'auteur. Nous ne croyons pas

que la métaphysique soit une science, et tout en confessant notre
incompétence de bonne grâce, puisqu'enfin la cause est jugée (pag.
597), nous persistons à douter qu'elle comporte la méthode des sciences.

Les propositions scientifiques sont soumises au contrôle de

l'expérience; il y a la règle et la preuve, tandis qu'en métaphysique la
contre-épreuve est impossible. Cette différence est à nos yeux
radicale; aussi ne voyons-nous d'autre méthode possible en philosophie
que la méthode inaugurée par le criticisme de Kant, laquelle
consiste à postuler les propositions dont l'esprit a besoin pour s'acquitter
de sa tâche scientifique et pratique. Est-ce là ce que M. Weber
entend par observation spéculative Il se pourrait, car cette expression

ne nous laisse pas un sens bien clair.
Du moment qu'il s'agissait d'une profession de foi, nous aurions

aimé lavoir porter sur quelques articles de plus que sur la notion de

la substance cosmique, la question de Dieu, par exemple, et la question
de la liberté. On craindrait de suppléer au silence de l'auteur,
sachant combien il est aisé de se tromper sur la pensée d'autrui ;

cependant, divers principes nous semblent tout à fait incompatibles
avec le théisme, notamment celui dans lequel il est enseigné comme

une vérité grande et féconde « qu'il n'y a pas de volonté si puissante

qui ne soit soumise à un principe plus puissant encore, ni personne
si élevée, si divine, qui ne soit obligée de reconnaître au-dessus d'elle

l'autorité impersonnelle qui s'appelle la justice à l'époque de Platon,
l'honneur au siècle de saint Anselme. »

Evidemment une volonté soumise à un principe plus puissant
qu'elle ne saurait être une volonté créatrice au sens universel du

monothéisme, et si tout être personnel reconnaît une autorité
impersonnelle, il n'y a pas de Dieu personnel. En somme, nous
n'entendons pas bien la philosophie de M. Weber, mais c'est apparemment

notre faute, et cette circonstance n'affecte pas le mérite de ses

expositions, qui sont en général substantielles et d'une grande
netteté. Cette histoire de la philosophie nous paraît très supérieure à

ce que nous connaissons en français. Nous lui souhaitons le meilleur
succès: c'est dans cet esprit que nous soumettons quelques doutes à

l'auteur en vue d'une seconde édition.



318 BULLETIN

Et d'abord le nom d'européenne est-il bien choisi pour une histoire
dont les premiers chapitres se passent en Asie

Une histoire de la philosophie européenne pouvait-elle négliger
l'Espagnol Averroës, et généralement les péripatéticiens arabes, qui
ont exercé une influence si décisive, à la fin du moyen âge et
durant la période de la renaissance, sur la manière de se représenter
l'univers? Leur absence, de même que celle de la Kabale, nous
semble produire une vraie solution de continuité.

Est-il vrai qu'on ne peut pas parler des Pères de l'église, sauf

Augustin, sans entreprendre sur la théologie proprement dite?
Qu'est-ce que la théologie proprement dite? Si l'anthropologie de

Grégoire de Nysse en relève, pourquoi pas celle des Victorins? Une
histoire de la philosophie peut-elle bien passer sous silence les
Clément et les Origene? N'est-elle pas exposée à discuter leurs opinions à

l'occasion de ceux qui les ont simplement, adoptées, et l'article étendu

sur Scot Erigène n'offre-t-il pas quelques exemples de ce procédé?
Est-il conforme à la chronologie, et même à la vérité idéale, de

représenter ce Jean Scot, le maître des écoles carolingiennes, comme
le grand représentant de la philosophie aux siècles de la foi qui a produit

les croisades et le style gothique (Pag. 237.)
Le rôle du Livre des Sentences est-il bien compris et la raison

de son grand succès bien exprimée, lorsqu'on dit que les questions

qu'il agite trahissent les progrès d'une pensée impatiente de la tutelle
ecclésiastique et presque émancipée (Pag. 234.) La haute approbation

qu'il reçut ne tient-elle pas au contraire à une tendance
éminemment favorable à l'autorité ecclésiastique, en particulier dans

la doctrine des sacrements
Est-il beaucoup plus exact que la Somme de saint Thomas ait

éclipsé les Sentences du Lombard? Cette Somme, en réalité, n'est-

elle pas un commentaire du Livre des Sentences, et le texte n'est-i

pas encore vivant dans le commentaire?
Le néoplatonisme de Bruno n'est-il pas trop accusé pour le sortir

de la renaissance, et comprend-on bien une division qui place Locke
dans une seconde période, en laissant dans la première Leibnitz, qui

a réfuté Locke

Après avoir exposé (pag. 393) la manière dont Locke analyse l'idée
de substance, dont il fait un simple rapport, ne valait-il pas la peine
de dire ce qui en résulte relativement à l'objectivité de cette notion

d'après les principes généraux du système et d'après les déclarations

du philosophe anglais lui-même?



PHILOSOPHIE 319

Ce jugement: la chaleur dilate les corps, est-il un jugement synthétique

a priori, comme il est dit assez clairement pag. 436?

En quoi la locution schématisme des catégories, pour désigner leur
symbole sensible, leur figure, est-elle plus pédantesque ou plus
prétentieuse que tant d'autres termes techniques Ces fortes épithètes
ne jurent-elles pas avec l'objectivité habituelle de l'historien aussi

bien qu'avec la modération de son langage? La théorie du schématisme

elle-même, que tant de critiques autorisés ont admirée, est-elle
réellement une minutie, et cette opinion ne tiendrait-elle pas à ce que
l'auteur, bien qu'averti, n'a pas pris garde à l'importance de cette
théorie dans l'économie générale du criticisme, ne comprenant pas

pour quel motif et de quel droit, après avoir fondé la subjectivité
de l'espace et du temps sur leur caractère a priori, Kant se refuse à

prononcer la subjectivité des catégories de l'intellect qui sont
également a priori? Aussi bien cette distinction disparaît-elle dans

l'exposition de M. Weber, aussi bien que dans l'édition européenne
de Kant donnée autrefois par Victor Cousin. Mais de telles
simplifications sont tout bonnement des altérations. Une exposition plus
littérale et plus exacte n'aurait pas permis à l'auteur de dire que la
liberté était ébranlée par la critique de la raison pure. Parler de la

sorte, c'est méconnaître absolument les rapports réels. La vérité,
c'est que l'auteur de la philosophie critique se trouvant placé vis-à-
vis d'une science absolument déterministe, s'est efforcé dès l'origine
de reconquérir une place à la liberté, en montrant comment elle reste

possible, malgré le déterminisme de la science phénoménale. C'est

ainsi que la Critique de la raison pure fraie la voie à la Critique de la
raison pratique, qui s'y trouve entièrement préformée. Parler
encore de hiatus et de « rétractations, » au sujet de leur rapport, est

montrer une singulière complaisance au préjugé. Ce n'est pas parce
que le temps « est moins matériel que l'espace, » ni parce qu'il « tient
davantage de la nature toute abstraite des catégories, » qu'il permet
à l'imagination de se les figurer; c'est tout simplement, comme le dit
Kant, parce que le temps est la forme nécessaire de toutes nos

représentations quelconques. On ne comprend pas dans quel sens le

temps pourrait être dit abstrait.
Le chapitre de Hegel n'est-il pas trop étendu aux dépens de celui

de Schelling dans les sujets où Hegel n'a guère fait que copier Schelling?

En revanche, l'exposition de la logique hégélienne nous semble

trop courte pour être aisément intelligible; les difficultés nous en

semblent çà et là dissimulées, ainsi que les côtés plus ou moins cho-



320 BULLETIN

quants du système hégélien : le parti pris de Hegel, par exemple,
contre la morale de la conscience.

Enfin nous sommes frappés de certaines lacunes.
Nous voulons bien que l'éclectisme français ne soit qu'un wolfia-

nisme littéraire, une scholastique étriquée et un Leibnitz moins la
pointe spéculative; nous avons dit cela nous-même il y a longtemps.
Nous comprenons qu'on ait passé sous silence Victor Cousin, qui
pensait à tout autre chose qu'à la vérité spéculative. Mais qu'un
livre de classe à l'usage du public français ne mentionne pas
même La Romiguière, Maine de Biran, cela nous paraît excessif. Le

passage de Kant à Fichte ne s'entend pas sans Reinhold. Les noms
de Franz Baader, de Fries, de Trendelenburg, de H. Ritter, de Hamilton,

de Bain, de H. Spencer, méritaient mieux que celui de M. Louis
Büchner de figurer dans une histoire de la pensée moderne en

Europe.

Au reste, ces imperfections et ces lacunes, si ce sont véritablement

des imperfections et des lacunes, ne diminuent pas sensiblement
le prix d'une exposition qui ne pouvail pas tout embrasser en restant
succincte et lumineuse.

Ch. Secretan.

J. Volkelt. — Le panthéisme et l'individualisme de

Spinosa '.

L'auteur s'est proposé de montrer les contradictions qui se trouvent,

selon lui, dans la métaphysique, la théorie de la connaissance,

et l'éthique de Spinosa. Il cherche à les ramener toutes à une
contradiction première et générale qui serait, à l'en croire, celle d'une

immanence exclusive, d'une identité absolue et d'une unité abstraite
d'un côté, et, de l'autre, d'un atomisme universel et indéfini. Au
panthéisme de Spinosa l'auteur oppose le panthéisme de Hegel, dans

lequel toutes les contradictions du premier lui paraissent heureusement

résolues.

* Pantheismus und Individualismus im Systeme Spinoza's. Ein Beitrag zum

Versländniss des Geistes im Spinosismus, von Joh. Volkelt. — 1873, in-8" de

89 pages.


	Philosophie

