Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 7 (1874)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

W. WEIFFENBACH. — LA PENSEE DE JESUS SUR SON RETOUR °.

Les discours eschatologiques des évangiles offrent & l'interpréte
de graves difficultés; la principale consiste dans cette affirmation de
Jésus, que du vivant de ses contemporains il reviendrait sur les
nuées dua ciel. Il n’y a 4 premidre vue que deux moyens d’expliquer
cette prédiction, contredite par I'’événement: ou bien attribuer l'er-
reur & Jésus lui-méme, ou bien la mettre sur le compte des disciples
en vertu d’'une confusion qn’ils auraient commise. La plupart des eri-
tiques actuels ont adopté cette seconde alternative et pensent que les
disciples ont sur ce point mal compris le Maitre. Celui-ci aurait parlé
de son retour sous une triple forme: 1° au sens propre, ¢’est-a-dire
du retour en vue du jugement; 2° au sens hislorique, soit des faits qui
signaleront la, victoire de son ceuvre (ruine de Jérusalem, établissement
du- christianisme dans le monde); 3° au sens figuré, ou de son retour
spirituel par Veffusion du Saint-Esprit. Les passages de la premiére
catégorie présentent seuls des difficultés par le fait de la date pro-
chaine qu’ils attribuent & I'événement annoncé ; on admet donc qu'ils
ont subi des interpolations (Colani), ou bien que Jésus n’a pas voulu
parler d’un jugement qu'il exercerait en personne, mais d'un jugement
prononcé sur le monde par sa parole, sa doctrine {Baur). D'antres
critiques veulent faire peser sur Jésus lui-méme la responsabilité de
I'erreur. Strauss et Renan parlent volontiers de fanatisme ou tout au
moins d'une « illusion commune A tous les grands réformateurs » sur
le succés final de leur ceuvre. Keim pense que Jésus a puisé cette idée
dans I’Ancien Testament; il aurait eu de son chef une notion spiri-
tuelle de son régne, mais ne pouvant la concilier avec les prophéties

' Der Wiederkunftsgedanke Jesu nach den Synoptikern, kritisch untersucht und
dargestellt von Dr Wilhelm Weiffenbach, Prof. der Theol. in Giessen. — Leipzig,
1873, vui1 et 424 pages in-8°.

THEOL., ET PHIL. 1874. 20



306 BULLETIN

au sujet du Messie, il aurait reporté sur sa seconde venue les descrip-
tions de la prophétie messianique, ainsi le refour sur les nuées du ciel.

A coOté de ces explications contradictoires on peut placer divers
essais du méme genre. Ainsi celni de Scherer : le double sens dans
lequel Jésus parle de la parousie, et qui a produit une certaine con-
tusion dans les discours eschatalogiques, peut étre réduit a 'unité si
I'on adnet que le retour du Seigneur consiste surtout dans la puis-
sance de jugement qu’on reconnait dans I’Evangile et dont 'acte su-
préme est le jugement dernier, la catastrophe de Jérusalem étant
également un acte avant-coureur de la fin. Selon Kienlen, Jésus
aurait lui-mé&me séparé les divers actes de la parousie, et 'on peut,
par des procédés critico-exégétiques, retrouver actuellement dans ses
discours ce qui concerne I'un ou I'autre de ces actes. D’aprés Gess
enfin il faudrait chercher dans saint Luc la véritable pensée de Jésus
sur ce point; or, comme on le sait, les discours eschatologiques de cet
évangile marquent un commencement de distinction entre la ruine de
Jérnsalem et la parousie.

M. Weiffenbach expose suceessivement ces divers essais et les soumet
& une critique trés fine, montrant surtout leur insuffisance en regard
des textes ou le jour fichenx qu'ils jettent sur la personne de Jésas,
a qui il parait difficile d’attribuer une erreur aussi colossale que celle
de son retour prochain en vue du jugement final du monde, cette idée
étant en contradiction avec les paroles dans lesquelles il annonce 'ex-
tension de I'Evargile sur le monde entier. Aussi est-ce dans une autre
voie qu'il fant chercher la solution du probléme, ¢'est-a-dire d’abord
dans I'étude des divers morceaux eschatologiques contenus dans les
évangiles !, principalement de Mare XIII, Math. XXIV, Luc XXI.
Cette analyse patiente et scrupuleuse est la partie 1a plus remarquable
de I'ouvrage; elle montre, en premier lieu, le caractére incomplet de
Panalyse tentée par Weisse, pour s’attacher ensuite & une idée ingé-
nieuse de Colani, développée par Weizsicker et Pfleiderer. D’aprés
Colani le noyau du discours eschatologique se compose d'une tren-
taine de versets et se termine Marc XIII, vers. 32; chaque évangile
a ajouté quelques éléments & ce noyau central. Quand on s’en tient & ce
morceau on est frappé de voir combien peu la réponse du Seigneur
(Marc XIII, 5) corresponda la demande des disciples et comment, dans
I'ensemble des discours, Jésus tend & fixer aux événements annoncés
une date prochaine, tandis qu’a la fin (vers. 32) il déclare que le Fils de

* M. Weiffenbach donne la préférence i la rédaction de Marc, parce que cet
évangile doit avoir été le premier en date.



THEOLOGIE 307

I'homme ne sait ni le jour, ni Uheure de son refour ! Notre critique en
conclut que cette partie, Marc XIII, 5-31, est une interpolation ; il faut
reconstruire le véritable nexe de cette maniére: 1° vers. 1-4: question
des disciples; — 2°¢ vers. 32: réponse de Jésus; — 3° vers. 33-37: in-
vitation 4 la vigilance. Quant & V'interpolation (Mare, vers. 5-31), c’est
une véritable apocalypse tout a fait semblable aux produits de 'apoca-
lyptique juive, aux livres sibyllins, et contraire & la pensée de Jésus;
c’est 'ceuvre du judéo-christianisme dont la pensée favorite était le
prompt retour du Messie sur les nuées du ciel; il se pourrait méme
que ce fiit l'oracle mystérieux dont parle Eusébe et qui aurait été
remis aux chrétiens de Jérusalem (vers 'an 68) pour les engager 2
s’enfuir sur la rive orientale du Jourdain. Weizsécker a heureusement
complété cette hypothése en montrant qu’'a co6té des éléments judai-
sants et apocalyptiques, ce morceau contient des fragments d’origine
exclusivement chrétienne, qui ont été combinés avec les premiers par
le rédacteur de I'évangile; ce sont principalement des exhortations
et des consolations aux disciples placés dans une situation difficile
Enfin Pfleiderer a encore mieux précisé les fragments d’origine juive
et judéo-chrétienne et ceux qui proviennent du rédacteur de I'évan-
gile, en montrant le caractére et la tendance de ces diverses parties.
Il est parti pour cela de Math, XXIV, vers. 15, ot I'on trouve 'expres-
sion énigmatique o BiEhuypa Tis Epnudoews, empruntée & Daniel (LXX)!
Pfleiderer pense qu'il s'agit des massacres commis par les zélote,
dans le temple pendant les années qui précédérent immédiatement
le siége, et qui engageérent les chrétiens & s’enfuir; c’est autour de ce
point central que se rangent les autres fragments apocalyptiques.
Quant aux morceaux d'origine chrétienne (par exemple, Math.
XX1V,vers. 4...9,14, 23, 28,32...) ils viennent s'intercaler entre les pré-
cédents en produisant une certaine confusion dans ’ensemble, surtout
parce que leur but en général est de signaler un retard dans ’accom-
plissement des faits annoncés; ainsi la prophétie concernant la pré-
dication de I'Evangile sur toute la terre avant la fin, est destinée &
tempérer 'impatience de ceux qui attendent la parousie dans un avenir
prochain. M. Weiffenbach admet la plus grande partiede ces résultats;
il cherche seulement & distinguer d’'une maniére plus nette ce qui
dans le discours doit remonter au Seigneur lui-méme et ce qui pro-
vient soit de source apocalyptique, soit du rédacteur de I'évangile;
I’apocalypse proprement dite (Marc XIII, 5-31) commence par le ta
bleau des événements précurseurs, tels que guerres, etc. (7-9); puis vient
ce qui concerne la catastrophe juive (14-20); enfin le retour du Fils de



308 BULLETIN

I’homme (24-27) et la conclusion (vers. 30). Dans tout cela il n’y a
qu’un seul trait qui remonte 4 Jésus lui-méme: ¢’est annonce de son
prochain retour ; mais cette annonce a revétu un coloris emprunté 3
I'apocalyptique juive. Le reste du chapitre (Mare XIII, 1-4; 5-6; 9 b-
13; 21-23; 33-37) doit étre considéré comme ayant fait partie du dis-
cours de Jésus, avec adjonction de quelques paroles empruntées a
d’autres circonstances.

Apres 'analyse de ce grand discours vient celle des morceaux escha-
tologiques disséminés dans les corps des évangiles, soit de ceux qui
viennent de 1’évangile primitif de Mare, soit de ceux qui sont tirés de
la collection des discours et qu'on trouve dans Matthieu et dans Luec
(Marc VIII; 38, IX, 1; X, 28-30; Luc XII, 35-38; XVII, 20-37; X VIII,
2-8; Matth. X, 23; XXIV, 45-51; XXV, etc.), pour en tirer cette con-
clusion que, sur la fin de sa carriére, Jésus a, & divérses reprises, an-
noncé aux siens son retour personnel et cela dans un avenir prochain.
Ces déclarations ont revétu dans les évangiles une forme apocalyp-
tique étrangére 4 la pensée méme du Maitre; & cette forme appartient
la notion d’un retour glorieux, sur les nuées du ciel, avec les anges, etc.
A cOté de cette tendance judaisante se trouve dans certains morceaux
une tendance universaliste , ainsi dans les paraboles et fragments di-
vers ou le retour de Jésus est présenté comme ayant pour but le juge-
ment du monde.

C’est & ce moment quese présente la solution proposée par M. Weif-
fenbach: il en trouve les premiéres traces dans Schleiermacher et sur-
tout dans Weisse. Le point de départ est le fait que, Jésus depuis sa
résurrection, a cessé complétement de parler de son retour glorieux.
Ensuite il parait évident que Jésus n’a pas annoncé sa résurrection
sous une forme aussi précise que semblent le dire les évangiles; il en
a parlé plutdt d'une maniére obscure et les disciples doivent I'avoir
mal compris, preuve en soit le découragement qu’ils éprouvent aprés
la mort de leur Maitre et 1’étonnement, le doute qu’ils manifestent en
le voyant ressuscité; dans Mare IX, 9 nous voyons Jésus parler trés
clairement de sa résurrection et, au vers. 10, les disciples se deman-
dent ce que ces mots peuvent signifier. Cela ne prouve-t-il pas qu’il
s'est exprimé en d’autres termes, c'est-a-dire qu'il a simplement parlé
de I'avenir de son ceuvre comme ne devant pas étre compromis par sa
mort, de son activité personnelle comme destinée & continuer au deld
du tombeau ? N'est-ce pas 13 ce qui a conduit les disciples 4 entendre
ce qu'il disait de sa résurrection dans le sens d'un retour glorieux
tel qu'il est dépeint dans les discours eschatologiques?



THEOLOGIE 309

Pour démontrer le bien fondé de cette hypothése, il suffit de rap-
peler que les paroles du Seigneur qui se rapportent 4 son refour
datent de la fin de sa carridére, c’est-d-dire de la méme époque olt I'on
voit apparaitre la promesse de sa résurrection. (Marc VIII, 27-1X, 1.)
C’est donc la pensée de sa mort qui éveille en lui cette double espé-
rance. (Luc XVII, 24-25.) Dans ce passage, le Seigneur parle de son
jour comme devant apparaitre dans tout le monde avec la promptitude
de I'éclair, et il ajoute : « mais auparavant il faut que le F'ils de ’homme
souffre et qu’il soit rejeté par cette génération;» c'est-a-dire qu’aprés
les souffrances et la mort viendra la victoire, aprés la défaite appa-
rente de son ceuvre arrivera la restitulio in infegrum de cette ceuvre
par le retour de sa personne ou par sa résurrection, car I'un et 'autre
de ces faits sont présentés tour & tour comme devant succéder & la
mort. Cette double maniére d’envisager sa victoire se comprend
trés bien si 'on se représente la pensée de Jésus au sujet de sa mort:
il a la conscience parfaitement nette de la valeur et de la duréede son
ceuvre, de 'importance de sa personne comme fondateur du royaume
de Dieu; en méme temps la pensée de sa mort se présente A lui
comme une inexorable nécessité. Comment concilier ces deux idées
si ce n’est par la conviction, inébranlable aussi, que la mort ne serait
pas pour lui le terme fatal de 'activité, mais une simple transition a
un état glorieux ?

En d’autres termes, Jésus a eu la certitude non-seulement de la vic-
toire de sa cause, mais du rétablissement de sa personnalité dans
la dignité messianique. C'est 12 au fond ce qui reste d’authentique
dans les discours sur la parousie et dans ceux qui se rapportent a la
résurrection, quand on en a détaché les formes apocalyptiques; ce qui
reste c’est 'affirmation d’'un retour personnel et visible de Jésus au-
prés des siens, du vivant de la génération contemporaine. Si I'on
n'admet pas qu’en parlant de ce retour il ait entendu sa résurrection,
on ne comprend pas comment Jésus aurait pu annoncer sa mort sans
expliquer en méme temps & ses disciples qu'elle ne constituait pas
un obstacle & son retour glorieux; on ne comprend pas qu’aprés sa
résarrection il n’ait pas de nouveau fait mention de ce retour qui,
dans ce cas, restait encore A réaliser.

Toutes choses deviennent claires aussitdt qu’on admet I'identité de
la résurrection et de la parousie. Mais on comprend trés bien que
cette identité ne fit pas admise par les disciples, qu'au contraire ils
aient attendu aprés la résurrection un second retour du Maitre sur
les nuées du ciel, attente quise fait jour dans le passage Actes I,



310 BULLETIN

11. Cela provient de cc que les disciples ne considérérent pas alors
comme entiérement accomplies les promesses de leur Maitre ; il se fit
dans leur esprit une distinction entre celles de ces promesses dont ils
avaient vu l'accomplissement et celles qu’ils espéraient encore voir
se réaliser, c’est-a-dire 'attente d’'un régne messianique terrestre; ces
espérances, violemment comprimées par la mort de Jésus, qu'ils ne
pouvaient accepter, reprirent leur essor;ils crurent & un nouvean
retour du Seigneur dans lequel il manifesterait sa gloire au monde
entier. Cette croyance se réveéle dans les passages des synoptiques
ott il est question de la parousie; de 1a la distinction établie par eux
entre ces passages et ceux ou il est parlé de la résurrection.

C’est ainsi senlement que s’explique la confusion qui régne dans
les discours eschatologiques et qn’on peut justifier Jésus d’une er-
reur grave quant & I’'époque et au mode de son retour. Sa résurrection
est l'accomplissement de toutes ses promesses: c’'est par la qu'il a
rassuré, fortitié ses disciples et qu'il leur a donné le pouvoir de con-
tinuer son ceuvre, de 1’établir d’'une maniére victorieuse et définitive.

L. M.

E.-F. KrRuvF. — HISTOIRE DE L’ANGLO-CATHOLICISME '.

Il y a quelques années, la société de La Haye pour la défense de la
religion chrétienne mit au concours la question suivante: « La
société demande une histoire snccincte du puséisme en Angleterre
avec l'indication de ses causes, des effets qui en résulteront proba-
blement, de avenir qu’on peut lui prévoir. »

Le mémoire auquel on n'a pas hésité 4 décerner le prix est celui
de M. le pasteur E.-F. Kruyf. Ce mémoire vient de paraitre sous le
titre précité. Ce n’était pas une tiche facile que celle d’écrire I'his-
toire d'un phénoméne qui appartient entiérement aux temps moder-
nes, qui est encore en pleine action, et qui ne présente en aucune
maniére un ensemble achevé. L’auteur s’en est acquitté d'une maniére
vraiment méritoire. 11 a traité sou sujet sous une forme excessive-
ment attrayante, dans un style qui captive et qui lui donne une vie
remarquable. Il s’est montré parfaitement au courant des conditions
de la société anglaise, du journalisme et de la littérature du jour. Son
ouvrage a pu ainsi présenter une richesse et une abondance pré-

' Geschiedenis van het Anglo-katholicisme door E. F. Kruyf, predikant. Leiden,
D. Noothoven van Goor.



THEOLOGIE 311

cieuses. Nous empruntons & la « Gazelle ecclésiastique * » 'analyse
suivante de ce travail intéressant.

Dans l'introduction 'auteur jette avant tout un coup d'ceil sur la
marche de la réformation en Angleterre et sur 'origine et l'organi-
sation de I’église anglicane qui en a été le produit. Il signale dans
leur origine et dans leurs efforts les deux éléments au sein de I'église,
savoir le parti de la haute et celui de la basse-église (High et Low-
Church), entre lesquels se forme bientdt celui de la large-église
(Broad-Church). Le besoin de réformation se manifestant avec une
énergie croissante, la condition de 1'église, au dehors et au dedans,
devint toujours plus inquiétante, jusqu’a ce qu’enfin la suppression
de dix évéchés en Irlande fit éclater le mouvement anglo-catholique,
ou puséiste, dont les premiéres apparitions datent de juillet 1833.

Dansla premiére partie, l'apparition audacieuse de U'anglo-catholicisme
(1833-1841) nous est exposée. Et d’abord nous faisons la connaissance
des auteurs du mouvement: Lloyd, Froude, Perceval, Kebble, Pusey,
Newman, Palmer et Rose, esquissés dans des profils nets et vivants.
Nous y trouvons un cercle d’hommes dn parti de la haute-église,
qui ne voyaient qu’'a regret le déclin du pouvoir et de l'influence de
I'église. Voulant lui fournir un ferme appui, ils désiraient la faire
considérer comme une partie de 1’église catholique, une et sainte.

Ce fut 1a le point de départ qui fut proclamé comme programme du
nouvean parti, et qui fut développé et appliqué de diverses maniéres
dans les Traités d'apres les besoins du lemps. (Chap. 2.) Ces écrits ren-
daient évidente I'inclination du parti pour le romanisme. On alla
méme jusqu’a affirmer les idées suivantes: « Le romanisme posséde le
principe de la vraie catholicité, senlement sous une forme mauvaise;
le protestantisme ne posséde pas ce principe. Nous autres, partisans
de 'anglo-catholicisme, nous ne considérons pas nos croyances comme
une religion distincte du romanisme; nous nous croyons au contraire
partisans de la méme foi, moins ses erreurs. » Mais comme le pnblic
se montrait inquiet de pareilles assertions, on chercha a le rassurer
et & prévenir son opposition au moyen d’un accommodement.

C'est la le sujet du troisiéme chapitre, ayant pour titre: Un fouzx
chemin inlerdit, un chemin intermédiaire recommandé.

Le dernier traité (chap. 4) publié par Newman, en 1841, couronna
I'ceuvre de la transition au romanisme: une crise devint inévitable.

La seconde partie nous fait voir la triple crise de l'anglo-catholi-
cisme (1841-1851). Nous y sommes frappés de la hardiesse toujours

* Kerkelyke Courant, organe officiel de I'église réformée des Pays-Bas.



312 BULLETIN

croissante des anglo-catholiques dans la proclamation de leurs prin-
cipes tout romains. Mais lorsque enfin Ward en vint & soutenir en
public la thése que 1’église romaine répond & l'idéal d’'une véritable
église,il éprouvaun échec considérable. (Chap.5.) L’académie d’Oxford
pensa qu’elle ne devait pas garder le silence plus longtemps, et & la
suite d'une grande conférence, le 13 février 1845, Ward fut dégradé
publiquement. Que restait-il alors & faire? Il fallait quitter I'église
anglicane, ou y rester sous une restriction mentale.

Au sixiéme chapitre, 'auteur nous retrace la fuile et la persévérance
des hommes de ce parti. Newman passa, le 9 octobre 1846, & 1’église
romaine; beaucoup de prétres et de notables suivirent son exemple.
Pusey demeura, dans 'espoir de meilleurs jours.

Une seconde crise fut occasionnée par la question du bapiéme
(chap. 7) et par la lutte qui s’y rattacha, au sujet du pasteur Gorham.
Ce fut cet événement qui manifesta avec évidence ce que devaient
étre les rapports avec 1’état. On vit qu’en insistant sur 'indépendance
de 1’église, on pouvait gagner beaucoup de partisans de la haute-
église.

L’institution de la hiérarchie de 1'église romaine en Angleterre
(chap. 8) éveilla une forte animosité contre les anglo-catholiques et
donna lieu & une troisiéme crise. Leur force était devenue manifeste ;
ils devaient apprendre seulement & étre plus prudents.

Dans la troisiéme partie, 'auteur raconte le développement étendu de
Panglo-catholicisme. (1851-1867.) En premier lieu, il y est traité de la
convocation et de la transsubstantiation. (Chap. 9.) Dans les luttes au
sujet de ces points, le parti fit tout son possible pour maintenir l'in-
dépendance de I’église dans la juridiction ecclésiastique et pour intro-
duire 1a doctrine de la présence réelle du corps et du sang de Christ
dans les signes de la sainte céne. Un jour nouveau est jeté sur cette
période par tout ce que ’auteur met sous nos yeux de la vieille dis-
cipline et de la nouvelle théologie. (Chap, 10.) Tandis que 'introduction
de la confession aliéna au parti anglo-catholique beaucoup de parti-
sans de la basse-église, la naissance de la nouvelle théologie des
« Essais et revues » (Essays and reviews) lui fut favorable. Il est vrai
que le procés entrepris contre les autears des « Essais » n'eut pas de
succés, et qu'un d'eux, le docteur Temple, fut nommé évéque d’Exeter.
Néanmoins la crainte de ce qui était nouveaun rendait un certain
nombre de gens trop indulgents pour ce qui était ancien.

Le onziéme chapitre nous décrit les premiers pas du parti sur le
lerrain pralique. « Une théorie romano-catholique demande une pra-



THEOLOGIE 313

tique romano-catholique, une religion mystique doit trouver un corps
dans des cérémonies mystiques. » On comprend donc facilement que
la célébration de la sainte céne et non plus la parole précliée devint
pour les anglo-catholiques le centre du culte. Un grand nombre de
cérémonies et de décorations nouvelles furent introduites dans ’église
anglicane, et firent que le public confondit toujours plus I’anglo-
catholicisme avec le papisme. De ce nombre furent les autels ornés
de bougies et de fleurs, les révérences faites devant la table de la
communion, le surplis blanc du prédicateur, etc.

En effet, en lisant ce que 'auteur nous dit du ritualisme (chap. 12),
on est étonné de voir comment un culte & peu prés tout catholique
a pu s’introduire dans I'église réformée de I’ Angleterre protestante.

La quatriéme partie nous parle cependant d’un commencement
d’opposition a Uanglo-catholicisme. (1867-1872.) Tant de causes ayant
contribué a faire de I'anglo-catholicisme, malgré sa tendance vers le
ritualisme, un parti puissant dans 1’église nationale de I’Angleterre,
il fallait beaucoup de sagesse et beaucoup d’énergie pour imposer A
cette tendance certaines limites. e douziéme chapitre caractérise
donc ces efforts comme une euvre difficile entreprise avec force. Ceux
qui sont peu au courant des conditions de la société anglaise trouve-
ront ici une exposition trés lucide de tout ce que les pasteurs, les lai-
ques, I'église, directement et indirectement, et enfin la couronne cru-
rent devoir faire pour mettre un frein aux efforts incessants du parti.
Dans cette situation, les sujets de lutte et de procés sur la doctrine
de la présence de Christ dans la sainte céne et sur les cerémonies
qui ont pour centre la communion renaissaient incessamment. Nous
avons ici le récit de ces démélés embrouillés qui se dénouaient devant
la commission royale et juridique (chap. 14), jusqu’a la derniére sen-
tence prononcée dans laffaire Bennet, juin 1872. A partir de ce
moment la position de 'anglo-catholicisme devient plus légale, et
partant plus solide qu’elle ne 'avait été jusqu’alors.

La cinquiéme partie a pour sujet les effets el U'avenir de U'anglo-
catholicisme. C'est d’abord le célé bienfaisant de ce phénoméne (chap. 15)
qui nous est' montré dans la vie qu’il a apportée dans 1'église angli-
cane. Puis Vauteur nous fait voir Paccroissement du pouvoir de la pa-
pauté (chap. 16) et Paffaiblissement de léglise nationale en Angleterre
(chap. 17), causés par le fait que les anglo-catholigues, ensuite de
leurs efforts et de leurs agitations, ont affaibli dans I’église anglicane le
respect pour ses conducteurs, modéré 'amour de ses membres, avg-
menté I'indifférence des dissidents, vivifié I'espoir de ses ennemis.



314 BULLETIN

Enfin 'auteur nous trace l'avenir probable de ’anglo-catholicisme.
(Chap. 18.) Les anglo-catholiques niant la suprématie du pape, leur
épiscopat manque d'un point d’appui ferme. Bien qu’ils saluent comme
sceurs les églises romaine el grecque, celles-ci persistent & se montrer
toujours fort peu disposées & reconnaitre cette relation de parenté.
Quel peut donc étre I’avenir qu’espére le parti au sein de I’église
anglicane? Nous ne saurions mieux faire ici que de citer les propres
paroles de 'auteur: « Ainsi I’église demeure quelque peu catholique,
non romaine, quelque peu protestante, non puritaine; et voici le
grand avantage : chacan sait & quoi s’en tenir. S’il est dans le conseil
de Dieu que le jour vienne ou 1’église épiscopale de 1’Angleterre
sortira de la servitude de I'état, nous prions le Seigneur que 'esprit
évangélique et protestant se manifeste alors dans ses membres avec
assez d’énergie pour que le fruit en soit, non-sealement une nouvelle
confession de foi d’aprés le christianisme authentique et apostolique,
mais aussi la ferme volonté des pasteurs et des laiques de s’y tenir

en toute sincérité ou de s’en aller. »
J-J.-P. V.

E. JACCARD. — SERMONS '.

M. E. Jaccard, pasteur de l'église francaise de Zurich, vient de
publier un court mais substantiel volume contenant douze sermons,
dont voici les titres: I'Evangile primitif, Le Travail, Noél, Cest ac-
compli, La Résurrection, L Ascension, L’ Affermissement du chrétien,
Pentecole, La seule chose mécessaire, La révolle des souverains conire
UEternel et leur défaite, La perle de grand priz.

L’auteur nous dit lui-méme, dans une préface de quatre lignes,
« qu’il ne faut pas chercher dans ces discours autre chose qu’une
exposition simple de la doctrine chrétienne. » (’est trop de mo-
destie! car le lecteur attentif y trouvera certainement, en outre,
instruction, force, consolation; celui qui parle est un chrétien con-
vaincu, chez lequel bat un cceur d’homme, mais d’homme parlant
sous 'action de la grace divine dont il a senti I'efficace, et qu'il vou-
drait communiquer & ses auditeurs. La forme est simple, le style
clair et nerveux; le prédicateur est du nombre de ceux qui ont eu le

t Sermons, par E. Jaccard. Lausanne et Zurich, 1874, — 1 vol. de 151 pag.,
in- 8.



THEOLOGIE 315

temps d’'étre court, car en peu de mots il dit beaucoup de choses. On
appréciera surtout le caractére pratique des développements; M. Jac-
card est un homme de son temps, qui comprend les besoins, les aspi-
rations, les souffrances de ses contemporains, et qui s’efforce d’ap-
pliquer le seul reméde : 'Evangile.

Au point de vue théologique, — celni qui devrait nous préoccuper
surtout dans la Revue, — serait-ce compromettre autear que d’af-
firmer que sa tendance est aussi large qu'élevée? Ces sermons sont
franchement évangéliques, mais ils ne sont pas d’une orthodoxie
désespérante; un souffle de vie et de jeunesse a passé par la; la
théologie autoritaire pourrait se montrer peu satisfaite de quelques
assertions concernant les détails des récits bibliques, mais nous ne
pensons pas que les auditeurs de M. Jaccard et ses lecteurs s’en plai-
gnent ; si la formule dogmatique y perd en précision, la solidité des
convictions n’en est que plus apparente et plus communicative.

N’est-ce pas I’essentiel ?
L. M.

Thése académique.

F. MoREL. — L’AUTORITE RELIGIEUSE D’APRES LA BIBLE. —
Lausanne 1873.

Cette thése est, avant tout, comme le dit 'auteur, une étude bibli-
que. Elle se divise en quatre parties, dont la premiére est consacrée
& des considérations générales. Dans le premier chapitre, I'auteur
nous parle de 'empire de 'autorité. L’homme vit d’autorité; il est
libre, sans donte, mais d'une liberté enchainée. « Nous sommes envi-
ronnés, pour ainsi dire, d’autorité; elle nous domine, nul ne peut y
échapper, pas méme ceux qui la bravent. » Dans le deuxieme chapi-
tre, auteur traite de I'idée de la religion, quant & son autorite. Aprés
avoir rappelé I’état de ’homme avant la chute, 'auteur nous montre
cominent, aprés la transgression, la religion historique fut fondée sur
la terre. Par elle sont établis des rapports nouveaux entre deux fac-
teurs: Dieu et 'homme déchu; le premier sollicitant et sauvant ou
punissant, le second répondant aux intentions divines ou les mépri-
sant. Ce sont 14 les grandes lignes de la religion, laquelle n’est pas
stationnaire ; nous n’aurons qu'a suivre lear développement graduel.
Aussi la deuxiéme et troisiéme partie sont elles avant tout historiques.



	Théologie

