
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

W. "WlîIFFENBACH. — LA PENSÉE DE JÉSUS SUR SON RETOUR '.

Les discours eschatologiques des évangiles offrent à l'interprète
de graves difficultés; la principale consiste dans cette affirmation de

Jésus, que du vivant de ses contemporains il reviendrait sur les

nuées du ciel. Il n'y a à première vue que deux moyens d'expliquer
cette prédiction, contredite par l'événement: ou bien attribuer
l'erreur à Jésus lui-même, ou bien la mettre sur le compte des disciples
en vertu d'une confusion qu'ils auraient commise. La plupart des

critiques actuels ont adopté cette seconde alternative et pensent que les

disciples ont sur ce point mal compris le Maître. Celui-ci aurait parlé
de son retour sous une triple forme: 1° au sens propre, c'est-à-dire
du retour en vue du jugement; 2° au sens historique, soit des faits qui
signaleront la victoire de son œuvre (ruine de Jérusalem, établissement

du christianisme dans le monde); 3° au sens figuré, ou de son retour
spirituel par l'effusion du Saint-Esprit. Les passages de la première
catégorie présentent seuls des difficultés par le fait de la date
prochaine qu'ils attribuent à l'événement annoncé ; on admet donc qu'ils
ont subi des interpolations (Colani), ou bien que Jésus n'a pas voulu

parler d'un jugement qu'il exercerait en personne, mais d'un jugement
prononcé sur le monde par sa parole, sa doctrine (Baur). D'autres
critiques veulent faire peser sur Jésus lui-même la responsabilité de

l'erreur. Strauss et Renan parlent volontiers de fanatisme ou tout au
moins d'une « illusion commune à tous les grands réformateurs » sulle

succès final de leur œuvre. Keim pense que Jésus a puisé cette idée

dans l'Ancien Testament; il aurait eu de son chef une notion
spirituelle de son règne, mais ne pouvant la concilier avec les prophéties

1 Der Wiederkunftsyedanke Jesu nach den Synoptikern, kritisch untersucht und

dargestellt von D' Wilhelm Weiffenbach, Prot, der Theol. in Giessen. — Leipzig,
1873, -vm et iii pages in-8".

THÉOL. ET PHIL. 1874. 20



306 BULLETIN

au sujet du Messie, il aurait reporté sur sa seconde venue les descriptions

de la prophétie messianique, ainsi le retour sur les nuées du ciel.

A côté de ces explications contradictoires on peut placer divers
essais du même genre. Ainsi celui de Scherer : le double sens dans

lequel Jésus parle de la parousie, et qui a produit une certaine
confusion clans les discours eschatalogiques, peut être réduit à l'unité si

l'on admet que le retour du Seigneur consiste surtout dans la
puissance de jugement qu'on reconnaît dans l'Evangile et dont l'acte
suprême est le jugement dernier, la catastrophe de Jérusalem étant

également un acte avant-coureur de la fin. Selon Kienlen, Jésus

aurait lui-même séparé les divers actes de la parousie, et l'on peut,

par des procédés critico-exégétiques, retrouver actuellement dans ses

discours ce qui concerne l'un ou l'autre de ces actes. D'après Gess

enfin il faudrait chercher dans saint Luc la véritable pensée de Jésus

sur ce point; or, comme on le sait, les discours eschatologiques de cet

évangile marquent un commencement de distinction entre la ruine de

Jérusalem et la parousie.
M.Weiffenbach expose successivement ces divers essais et les soumet

à une critique très fine, montrant surtout leur insuffisance en regard
des textes ou le jour fâcheux qu'ils jettent sur la personne de Jésus,
à qui il paraît difficile d'attribuer une erreur aussi colossale que celle

de son retour prochain en vue du jugement final du monde, cette idée

étant en contradiction avec les paroles dans lesquelles il annonce
l'extension de l'Evangile sur le monde entier. Aussi est-ce dans une autre
voie qu'il faut chercher la solution du problème, c'est-à-dire d'abord
dans l'étude des divers morceaux eschatologiques contenus dans les

évangiles ', principalement de Marc XIII, Math. XXIV, Luc XXI.
Cette analyse patiente et scrupuleuse est la partie la plus remarquable
de l'ouvrage; elle montre, en premier lieu, le caractère incomplet de

l'analyse tentée par Weisse, pour s'attacher ensuite à une idée
ingénieuse de Colani, développée par Weizsäcker et Pfleiderer. D'après
Colani le noyau du discours eschatologique se compose d'une trentaine

de versets et se termine Marc XIII, vers. 32; chaque évangile
a ajouté quelques éléments à ce noyau central. Quand on s'en tient à ce

morceau on est frappé de voir combien peu la réponse du Seigneur

(Marc XIII, 5) correspond à la demande des disciples et comment, dans

l'ensemble des discours, Jésus tend k fixer aux événements annoncés

une date prochaine, tandis qu'à la fin (vers. 32) il déclare que le Fils de

¦ M. Weiffenbach donne la préférence à la rédaction de Marc, parce que cet

évangile doit avoir été le premier en date.



THÉOLOGIE 307

l'homme ne sait ni le jour, ni l'heure de son retour Notre critique en

conclut que cette partie, Marc XIII, 5-31, est une interpolation ; il faut
reconstruire le véritable nexe de cette manière : 1° vers. 1-4: question
des disciples; — 2° vers. 32: réponse de Jésus; — 3° vers. 33-37:
invitation à la vigilance. Quant à l'interpolation (Marc, vers. 5-31 c'est

une véritable apocalypse tout à fait semblable aux produits de

l'apocalyptique juive, aux livres sibyllins, et contraire à la pensée de Jésus ;

c'est l'œuvre du judéo-christianisme dont la pensée favorite était le

prompt retour du Messie sur les nuées du ciel; il se pourrait même

que ce fût l'oracle mystérieux dont parle Eusèbe et qui aurait été

remis aux chrétiens de Jérusalem (vers l'an 68) pour les engager à

s'enfuir sur la rive orientale du Jourdain. Weizsäcker a heureusement

complété cette hypothèse en montrant qu'à côté des éléments judaïsants

et apocalyptiques, ce morceau contient des fragments d'origine
eiclusivement chrétienne, qui ont été combinés avec les premiers palle

rédacteur de l'évangile; ce sont principalement des exhortations
et des consolations aux disciples placés dans une situation difficile
Enfin Pfleiderer a encore mieux précisé les fragments d'origine juive
et judéo-chrétienne et ceux qui proviennent du rédacteur de l'évangile,

en montrant le caractère et la tendance de ces diverses parties.
Il est parti pour cela de Math. XXIV, vers. 15, où l'on trouve l'expression

énigmatique rb ß$u.vyp.a -riiç ipripùusaç, empruntée à Daniel (LXX) ï

Pfleiderer pense qu'il s'agit des massacres commis par les zélote.
dans le temple pendant les années qui précédèrent immédiatement
le siège, et qui engagèrent les chrétiens à s'enfuir; c'est autour de ce

point central que se rangent les autres fragments apocalyptiques.
Quant aux morceaux d'origine chrétienne (par exemple, Math.

XXIV, vers. 4...9,14,23, 28,32...) ils viennent s'intercaler entre les

précédents en produisant, une certaine confusion dans l'ensemble, surtout

parce que leur but en général est de signaler un retard dans

l'accomplissement des faits annoncés; ainsi la prophétie concernant la
prédication de l'Evangile sur toute la terre avant la lin, est destinée à

tempérer l'impatience de ceux qui attendent la parousie dans un avenir

prochain. M.Weiffenbach admet la plus grande partie de ces résultats;
il cherche seulement à distinguer d'une manière plus nette ce qui
dans le discours doit remonter au Seigneur lui-même et ce qui
provient soit de source apocalyptique, soit du rédacteur de l'évangile ;

l'apocalypse proprement dite (Marc XIII, 5-31) commence par le ta
bleau des événements précurseurs, tels queguerres, etc. (7-9);puis vient
ce qui concerne la catastrophe juive (14-20); enfin le retour du Fils de



308 BULLETIN

l'homme (24-27) et la conclusion (vers. 30). Dans tout cela il n'y a

qu'un seul trait qui remonte à Jésus lui-même: c'est l'annonce de son

prochain retour; mais cette annonce a revêtu un coloris emprunté à

l'apocalyptique juive. Le reste du chapitre (Marc XIII, 1-4 ; 5-6; 9 b-

13; 21-23; 33-37) doit être considéré comme ayant fait partie du
discours de Jésus, avec adjonction de quelques paroles empruntées à

d'autres circonstances.

Après l'analyse de ce grand discours vient celle des morceaux
eschatologiques disséminés dans les corps des évangiles, soit de ceux qui
viennent de l'évangile primitif de Marc, soit de ceux qui sont tirés de

la collection des discours et qu'on trouve dans Matthieu et dans Luc
(Marc VIII; 38, IX, 1; X, 28-30; Luc XII, 35-38; XVII,20-37; XVIII,
2-8; Matth. X, 23; XXIV, 45-51; XXV, etc.), pour en tirer cette
conclusion que, sur la fin de sa carrière, Jésus a, à diverses reprises,
annoncé aux siens son retour personnel et cela dans un avenir prochain.
Ces déclarations ont revêtu dans les évangiles une forme apocalyptique

étrangère à la pensée même du Maître ; à cette forme appartient
la notion d'un retour glorieux, sur les nuées du ciel, avec les anges, etc.
A côté de cette tendance judaïsante se trouve dans certains morceaux
une tendance universaliste, ainsi dans les paraboles et fragments
divers où le retour de Jésus est présenté comme ayant pour but le jugement

du monde.

C'est à ce moment que se présente la solution proposée par M.Weif-
fenbach; il en trouve les premières traces dans Schleiermacher et
surtout dans Weisse. Le point de départ est le fait que, Jésus depuis sa

résurrection, a cessé complètement de parler de son retour glorieux.
Ensuite il paraît évident que Jésus n'a pas annoncé sa résurrection
sous une forme aussi précise que semblent le dire les évangiles; il en

a parlé plutôt d'une manière obscure et les disciples doivent l'avoir
mal compris, preuve en soit le découragement qu'ils éprouvent après
la mort de leur Maître et l'étonnement, le doute qu'ils manifestent en

le voyant ressuscité ; dans Marc IX, 9 nous voyons Jésus parler très
clairement de sa résurrection et, au vers. 10, les disciples se demandent

ce que ces mots peuvent signifier. Cela ne prouve-t-il pas qu'il
s'est exprimé en d'autres termes, c'est-à-dire qu'il a simplement parlé
de l'avenir de son œuvre comme ne devant pas être compromis par sa

mort, de son activité personnelle comme destinée à continuer au delà

du tombeau? N'est-ce pas là ce qui a conduit les disciples à entendre

ce qu'il disait de sa résurrection dans le sens d'un retour glorieux
tel qu'il est dépeint dans les discours eschatologiques?



THÉOLOGIE 309

Pour démontrer le bien fondé de cette hypothèse, il suffit de

rappeler que les paroles du Seigneur qui se rapportent à son retour
datent de la fin de sa carrière, c'est-à-dire de la même époque où l'on
voit apparaître la promesse de sa résurrection. (Marc VIII, 27-IX, 1.)
C'est donc la pensée de sa mort qui éveille en lui cette double
espérance. (Luc XVII, 24-25.) Dans ce passage, le Seigneur parle de son

jour comme devant apparaître dans tout le monde avec la promptitude
de l'éclair, et il ajoute : « mais auparavant il faut que le Fils de l'homme
souffre et qu'il soit rejeté par cette génération;» c'est-à-dire qu'après
les souffrances et la mort viendra la victoire, après la défaite apparente

de son œuvre arrivera la restitutio in integrum de cette œuvre

par le retour de sa personne ou par sa résurrection, car l'un et l'autre
de ces faits sont présentés tour à tour comme devant succéder à la

mort. Cette double manière d'envisager sa victoire se comprend
très bien si l'on se représente la pensée de Jésus au sujet de sa mort:
il a la conscience parfaitement nette de la valeur et de la durée de son

œuvre, de l'importance de sa personne comme fondateur du royaume
de Dieu; en même temps la pensée de sa mort se présente à lui
comme une inexorable nécessité. Comment concilier ces deux idées

si ce n'est par la conviction, inébranlable aussi, que la mort ne serait

pas pour lui le terme fatal de l'activité, mais une simple transition à

un état glorieux
En d'autres termes, Jésus a eu la certitude non-seulement delà

victoire de sa cause, mais du rétablissement de sa personnalité dans

la dignité messianique. C'est là au fond ce qui reste d'authentique
dans les discours sur la parousie et dans ceux qui se rapportent à la
résurrection, quand on en a détaché les formes apocalyptiques; ce qui
reste c'est l'affirmation d'un retour personnel et visible de Jésus
auprès des siens, du vivant de la génération contemporaine. Si l'on
n'admet pas qu'en parlant de ce retour il ait entendu sa résurrection,
on ne comprend pas comment Jésus aurait pu annoncer sa mort sans

expliquer en même temps à ses disciples qu'elle ne constituait pas
un obstacle à son retour glorieux; on ne comprend pas qu'après sa

résurrection il n'ait pas de nouveau fait mention de ce retour qui,
dans ce cas, restait encore à réaliser.

Toutes choses deviennent claires aussitôt qu'on admet l'identité de

la résurrection et de la parousie. Mais on comprend très bien que
cette identité ne fût pas admise par les disciples, qu'au contraire ils
aient attendu après la résurrection un second retour du Maître sur
les nuées du ciel, attente qui se fait jour dans le passage Actes I,



310 BULLETIN

11. Cela provient de ce que les disciples ne considérèrent pas alors
comme entièrement accomplies les promesses de leur Maître ; il se fit
dans leur esprit une distinction entre celles de ces promesses dont ils
avaient vu l'accomplissement et celles qu'ils espéraient encore voir
se réaliser, c'est-à-dire l'attente d'un règne messianique terrestre; ces

espérances, violemment comprimées par la mort de Jésus, qu'ils ne

pouvaient accepter, reprirent leur essor; ils crurent à un nouveau
retour du Seigneur dans lequel il manifesterait sa gloire au monde

entier. Cette croyance se révèle dans les passages des synoptiques
où il est question de la parousie; de là la distinction établie par eux
entre ces passages et ceux où il est parlé de la résurrection.

C'est ainsi seulement que s'explique la confusion qui règne dans

les discours eschatologiques et qu'on peut justifier Jésus d'une
erreur grave quant à l'époque et au mode de son retour. Sa résurrection
est l'accomplissement de toutes ses promesses: c'est par là qu'il a

rassuré, fortifié ses disciples et qu'il leur a donné le pouvoir de

continuer son œuvre, de l'établir d'une manière victorieuse et définitive.
L. M.

E.-F. Kruyf. — Histoire de l'anglo-catholicisme

Il y a quelques années, la société de La Haye pour la défense de la

religion chrétienne mit au concours la question suivante: « La
société demande une histoire succincte du puséïsme en Angleterre
avec l'indication de ses causes, des effets qui en résulteront
probablement, de l'avenir qu'on peut lui prévoir. »

Le mémoire auquel on n'a pas hésité à décerner le prix est celui
de M. le pasteur E.-F. Kruyf. Ce mémoire vient de paraître sous le

titre précité. Ce n'était pas une tâche facile que celle d'écrire
l'histoire d'un phénomène qui appartient entièrement aux temps modernes,

qui est encore en pleine action, et qui ne présente en aucune

manière un ensemble achevé. L'auteur s'en est acquitté d'une manière

vraiment méritoire. 11 a traité son sujet sous une forme excessivement

attrayante, dans un style qui captive et qui lui donne une vie

remarquable. Il s'est montré parfaitement au courant des conditions
de la société anglaise, du journalisme et de la littérature du jour. Son

ouvrage a pu ainsi présenter une richesse et une abondance pré-

' Geschiedenis van het Angto-kathotlcisme door E. F. Kruyf, predikant. Leiden,

D. Noothoven van Goor.



THÉOLOGIE 311

cieuses. Nous empruntons à la « Gazette ecclésiastique * » l'analyse
suivante de ce travail intéressant.

Dans l'introduction l'auteur jette avant tout un coup d'œil sur la

marche de la réformation en Angleterre et sur l'origine et l'organisation

de l'église anglicane qui en a été le produit. Il signale dans

leur origine et dans leurs efforts les deux éléments au sein de l'église,
savoir le parti de la haute et celui de la basse-église (High et Low-

Church), entre lesquels se forme bientôt celui de la large-église
(Broad-Church). Le besoin de réformation se manifestant avec une

énergie croissante, la condition de l'église, au dehors et au dedans,

devint toujours plus inquiétante, jusqu'à ce qu'enfin la suppression
de dix évêchés en Irlande fit éclater le mouvement anglo-catholique,
ou puséiste, dont les premières apparitions datent de juillet 1833.

Dans la première partie, l'apparition audacieuse de l'anglo-catholicisme

(1833-1841) nous est exposée. Et d'abord nous faisons la connaissance
des auteurs du mouvement: Lloyd, Froude, Perceval, Kebble, Pusey,

Newman, Palmer et Rose, esquissés dans des profils nets et vivants.
Nous y trouvons un cercle d'hommes du parti de la haute-église,
qui ne voyaient qu'à regret le déclin du pouvoir et de l'influence de

l'église. Voulant lui fournir un ferme appui, ils désiraient la faire
considérer comme une partie de l'église catholique, une et sainte.

Ce fut là le point de départ qui fut proclamé comme programme du

nouveau parti, et qui fut développé et appliqué de diverses manières
dans les Traités d'après les besoins du temps. (Chap. 2.) Ces écrits
rendaient évidente l'inclination du parti pour le romanisme. On alla
même jusqu'à affirmer les idées suivantes : « Le romanisme possède le

principe de la vraie catholicité, seulement sous une forme mauvaise;
le protestantisme ne possède pas ce principe. Nous autres, partisans
de l'anglo-catholicisme, nous ne considérons pas nos croyances comme
une religion distincte du romanisme; nous nous croyons au contraire
partisans de la même foi, moins ses erreurs. » Mais comme le public
se montrait inquiet de pareilles assertions, on chercha à le rassurer
et à prévenir son opposition au moyen d'un accommodement.

C'est là le sujet du troisième chapitre, ayant pour titre: Un faux
chemin interdit, un chemin intermédiaire recommandé.

Le dernier traité (chap. 4) publié par Newman, en 1841, couronna
l'œuvre de la transition au romanisme: une crise devint inévitable.

La seconde partie nous fait voir la triple crise de l'anglo-catholicisme

(1841-1851). Nous y sommes frappés de la hardiesse toujours

Kerkelyke Courant, organe officiel de l'église réformée des Pays-Bas.



312 BULLETIN

croissante des anglo-catholiques dans la proclamation de leurs principes

tout romains. Mais lorsque enfin Ward en vint à soutenir en

public la thèse que l'église romaine répond à l'idéal d'une véritable
église,il éprouva un échec considérable. (Chap. 5.) L'académie d'Oxford

pensa qu'elle ne devait pas garder le silence plus longtemps, et à la
suite d'une grande conférence, le 13 février 1845, Ward fut dégradé

publiquement. Que restait-il alors à faire? Il fallait quitter l'église
anglicane, ou y rester sous une restriction mentale.

Au sixième chapitre, l'auteur nous retrace la fuite et la persévérance
des hommes de ce parti. Newman passa, le 9 octobre 1846, à l'église
romaine; beaucoup de prêtres et de notables suivirent son exemple.

Pusey demeura, dans l'espoir de meilleurs jours.
Une seconde crise fut occasionnée par la question du baptême

(chap. 7) et par la lutte qui s'y rattacha, au sujet du pasteur Gorham.
Ce fut cet événement qui manifesta avec évidence ce que devaient

être les rapports avec l'état. On vit qu'en insistant sur l'indépendance
de l'église, on pouvait gagner beaucoup de partisans de la haute-

église.
L'institution de la hiérarchie de l'église romaine en Angleterre

(chap. 8) éveilla une forte animosité contre les anglo-catholiques et

donna lieu à une troisième crise. Leur force était devenue manifeste ;

ils devaient apprendre seulement à être plus prudents.
Dans la troisième partie, l'auteur raconte le développement étendu de

Vanglo-catholicisme. (1851-1867.) En premier lieu, il y est traité de la
convocation et de la transsubstantiation. (Chap. 9.) Dans les luttes au

sujet de ces points, le parti fit tout son possible pour maintenir
l'indépendance de l'église dans la juridiction ecclésiastique et pour introduire

la doctrine de la présence réelle du corps et du sang de Christ
dans les signes de la sainte cène. Un jour nouveau est jeté sur cette

période par tout ce que l'auteur met sous nos yeux de la vieille dis-

cipline et de la nouvelle théologie. (Chap. 10.) Tandis que l'introduction
de la confession aliéna au parti anglo-catholique beaucoup de partisans

de la basse-église, la naissance de la nouvelle théologie des

< Essais et revues » (Essays and reviews) lui fut favorable. Il est vrai

que le procès entrepris contre les auteurs des « Essais » n'eut pas de

succès, et qu'un d'eux, le docteur Temple, fut nommé évêque d'Exeter.
Néanmoins la crainte de ce qui était nouveau rendait un certain
nombre de gens trop indulgents pour ce qui était ancien.

Le onzième chapitre nous décrit les premiers pas du parti sur le

terrain pratique. « Une théorie romano-catholique demande une pra-



THÉOLOGIE 313

tique romano-catholique, une religion mystique doit trouver un corps
dans des cérémonies mystiques. » On comprend donc facilement que
la célébration de la sainte cène et non plus la parole prêchée devint

pour les anglo-catholiques le centre du culte. Un grand nombre de

cérémonies et de décorations nouvelles furent introduites dans l'église
anglicane, et firent que le public confondit toujours plus l'anglo-
catholicisme avec le papisme. De ce nombre furent les autels ornés
de bougies et de fleurs, les révérences faites devant la table de la

communion, Je surplis blanc du prédicateur, etc.

En effet, en lisant ce que l'auteur nous dit du rilualisme (chap. 12),

on est étonné de voir comment un culte à peu près tout catholique
a pu s'introduire dans l'église réformée de l'Angleterre protestante.

La quatrième partie nous parle cependant d'un commencement

d'opposition à Vanglo-catholicisme. (1867-1872.) Tant de causes ayant
contribué à faire de l'anglo-catholicisme, malgré sa tendance vers le

ritualisme, un parti puissant dans l'église nationale de l'Angleterre,
il fallait beaucoup de sagesse et beaucoup d'énergie pour imposer à

cette tendance certaines limites. Le douzième chapitre caractérise
donc ces efforts comme une œuvre difficile entreprise avec force. Ceux

qui sont peu au courant des conditions de la société anglaise trouveront

ici une exposition très lucide de tout ce que les pasteurs, les

laïques, l'église, directement et indirectement, et enfin la couronne
crurent devoir faire pour mettre un frein aux efforts incessants du parti.
Dans cette situation, les sujets de lutte et de procès sur la doctrine
de la présence de Christ dans la sainte cène et sur les cérémonies

qui ont pour centre la communion renaissaient incessamment. Nous

avons ici le récit de ces démêlés embrouillés qui se dénouaient devant
la commission royale et juridique (chap. 14), jusqu'à la dernière
sentence prononcée dans l'affaire Bennet, juin 1872. A partir de ce

moment la position de l'anglo-catholicisme devient plus légale, et

partant plus solide qu'elle ne l'avait été jusqu'alors.
La cinquième partie a pour sujet les effets et l'avenir de l'anglo-

catholicisme. C'est d'abord le côté bienfaisant de ce phénomène (chap. 15)

qui nous est' montré dans la vie qu'il a apportée dans l'église anglicane.

Puis l'auteur nous fait voir l'accroissement du pouvoir de la
papauté (chap. 16) et l'affaiblissement de l'église nationale en Angleterre
(chap. 17), causés par le fait que les anglo-catholiques, ensuite de

leurs efforts et de leurs agitations, ont affaibli dans l'église anglicane le

respect pour ses conducteurs, modéré l'amour de ses membres,
augmenté l'indifférence des dissidents, vivifié l'espoir de ses ennemis.



314 BULLETIN

Enfin l'auteur nous trace l'avenir probable de l'anglo-catholicisme.
(Chap. 18.) Les anglo-catholiques niant la suprématie du pape, leur
épiscopat manque d'un point d'appui ferme. Bien qu'ils saluent comme
sœurs les églises romaine et grecque, celles-ci persistente se montrer
toujours fort peu disposées à reconnaître cette relation de parenté.
Quel peut donc être l'avenir qu'espère le parti au sein de l'église
anglicane? Nous ne saurions mieux faire ici que de citer les propres
paroles de l'auteur: « Ainsi l'église demeure quelque peu catholique,
non romaine, quelque peu protestante, non puritaine; et voici le

grand avantage : chacun sait à quoi s'en tenir. S'il est dans le conseil
de Dieu que le jour vienne où l'église episcopale de l'Angleterre
sortira de la servitude de l'état, nous prions le Seigneur que l'esprit
évangélique et protestant se manifeste alors dans ses membres avec
assez d'énergie pour que le fruit en soit, non-seulement une nouvelle
confession de foi d'après le christianisme authentique et apostolique,
mais aussi la ferme volonté des pasteurs et des laïques de s'y tenir
en toute sincérité ou de s'en aller. »

J.-J.-P. V.

E. Jaccard. — Sermons '.

M. E. Jaccard, pasteur de l'église française de Zurich, vient de

publier un court mais substantiel volume contenant douze sermons,
dont voici les titres: L'Evangile primitif, Le Travail, Noël, C'est

accompli, La Résurrection, L'Ascension, L'Affermissement du chrétien,

Pentecôte, La seule chose nécessaire, La révolte des souverains contre

l'Eternel et leur défaite, La perle de grand prix.
L'auteur nous dit lui-même, dans une préface de quatre lignes,

« qu'il ne faut pas chercher dans ces discours autre chose qu'une

exposition simple de la doctrine chrétienne. » C'est trop de

modestie! car le lecteur attentif y trouvera certainement, en outre,

instruction, force, consolation; celui qui parle est un chrétien
convaincu, chez lequel bat un cœur d'homme, mais d'homme parlant
sous l'action de la grâce divine dont il a senti l'efficace, et qu'il
voudrait communiquer à ses auditeurs. La forme est simple, le style

clair et nerveux; le prédicateur est du nombre de ceux qui ont eu le

1 Sermons, par E. Jaccard. Lausanne et Zurich, 187i. — 1 vol. de 151 pag.,

in-8.



THÉOLOGIE 315

temps d'être court, car en peu de mots il dit beaucoup de choses. On

appréciera surtout le caractère pratique des développements; M.
Jaccard est un homme de son temps, qui comprend les besoins, les

aspirations, les souffrances de ses contemporains, et qui s'efforce
d'appliquer le seul remède : l'Evangile.

Au point de vue théologique, — celui qui devrait nous préoccuper
surtout dans la Bevue, — serait-ce compromettre l'auteur que
d'affirmer que sa tendance est aussi large qu'élevée? Ces sermons sont
franchement évangéliques, mais ils ne sont pas d'une orthodoxie
désespérante; un souffle de vie et de jeunesse a passé par là; la

théologie autoritaire pourrait se montrer peu satisfaite de quelques
assertions concernant les détails des récits bibliques, mais nous ne

pensons pas que les auditeurs de M. Jaccard et ses lecteurs s'en

plaignent ; si la formule dogmatique y perd en précision, la solidité des

convictions n'en est que plus apparente et plus communicative.
N'est-ce pas l'essentiel?

L. M.

Thèse académique.

F. Morel. — L'autorité religieuse d'après la Bible. —
Lausanne 1873.

Cette thèse est, avant tout, comme le dit l'auteur, une étude biblique.

Elle se divise en quatre parties, dont la première est consacrée
à des considérations générales. Dans le premier chapitre, l'auteur
nous parle de l'empire de l'autorité L'homme vit d'autorité ; il est

libre, sans doute, mais d'une liberté enchaînée. « Nous sommes
environnés, pour ainsi dire, d'autorité; elle nous domine, nul ne peut y
échapper, pas même ceux qui la bravent. » Dans le deuxième chapitre,

l'auteur traite de l'idée de la religion, quanta son autorité. Après
avoir rappelé l'état de l'homme avant la chute, l'auteur nous montre

comment, après la transgression, la religion historique fut fondée sur
la terre. Par elle sont établis des rapports nouveaux entre deux
facteurs: Dieu et l'homme déchu ; le premier sollicitant et sauvant ou

punissant, le second répondant aux intentions divines ou les méprisant.

Ce sont là les grandes lignes de la religion, laquelle n'est pas

stationnaire; nous n'aurons qu'à suivre leur développement graduel.
Aussi la deuxième et troisième partie sont elles avant tout historiques.


	Théologie

