
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La dogmatique de H. Lang

Autor: Rambert, Fréd / Lang, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOGMATIQUE DE H. LANG1

Les rapports lus, cette année-ci, dans la section vaudoise de la
Société pastorale suisse, devant être, par décision du comité, livrés
à l'impression, nous nous bornons à insérer ici un fragment de celui
qui traite la question suivante : Quels sont les devoirs les plus
pressants de l'apologétique protestante dans le temps présent Cette question

si vaste, le comité central lui-même l'avait divisée ainsi :

1° Quelles sont dans le temps présent les théories les plus dangereuses
pour le christianisme

2" Quels sont les moyens les plus propres à les combattre, et, par
suite, les plus efficaces

Dans la première partie de son travail, le rapporteur vaudois
distingue deux classes de théories dangereuses pour le christianisme:

les théories empiriques, qui attaquent la religion chrétienne
au nom de certaines lois de la nature ou de l'histoire, puis les théories

a priori, qui l'attaquent au nom de certaines opinions sur le
principe des choses. Le matérialisme, le scepticisme, l'idéalisme,
sont les principaux systèmes qui rentrent dans cette seconde
catégorie. Nous reproduisons ici une partie de ce qui concerne, dans le
rappport, le dernier de ces systèmes, l'idéalisme.

On n'a jamais cherché, que je sache, à formuler la doctrine
chrétienne au point de vue du matérialisme ou clu scepticisme

proprement dit; mais il n'en a pas été de même de l'idéalisme

panthéiste. Toute une école s'est efforcée d'appliquer à la théologie

le système philosophique de Hegel. On peut citer, sous

ce rapport, Strauss le célèbre auteur de la Vie de Jésus. Il
imporle de remarquer toutefois qu'il n'appartenait pas à ces

naïfs disciples de Hegel, qui proclamaient l'accord cie leur
philosophie avec les anciens dogmes chrétiens. Il se donnait pour
tâche, au contraire, de dévoiler et de dissiper la fiction d'un

pareil accord. Dans sa Vie de Jésus, il pensait avoir détruit les

faits historiques en y découvrant toutes sortes de contradictions.

Il fait de même dans sa dogmatique. Il dissout les

Pasteur, ;1 Zurich.



584 F. RAMBERT

dogmes chrétiens, en cherchant à montrer qu'ils se résolvent,
eux aussi, en contradictions. Le premier qu'il détruit ainsi, c'est
la personnalité de Dieu. Parler d'une personnalité infinie, d'un
être à la fois infini et personnel, c'est, d'après lui, une contradiction

dans les termes. Il faut donc renoncer au Dieu
personnel, renoncer par là même à toute révélation surnaturelle
et ne plus voir en Jésus qu'une individualité religieuse
remarquable, dont nous ne savons, du reste, presque rien.

Une tendance qui se rattache, au fond, au même courant,
c'est celle qui a pour organe les Zeitstimmen et dont l'un des

principaux représentants est le rédacteur de cette feuille,
M. le pasteur Lang, de Zurich. Si le programme
m'imposait le devoir d'un examen critique des théories estimées

dangereuses pour le christianisme, je devrais commencer ici

par exposer avec quelque détail quelles sont les vues de celte
école théologique zuricoise. Je dois me borner à indiquer en

quoi ces vues me paraissent dangereuses pour le christianisme,

sauf à justifier chaque fois mes assertions par des

indications précises. J'ai dit que le christianisme se réalise
essentiellement clans le fait de la communion spirituelle avec Dieu

par Jésus-Christ. MM. Lang et Biedermann n'auraient
probablement aucune objection grave à se ranger à cette formule.
C'est, sans cloute, pour cela, qu'ils estiment que leur théologie
a droit encore au titre de chrétienne, et qu'ils s'indignent
contre Strauss parce qu'il avoue très simplement ne plus pouvoir

s'appeler chrétien. Nous nous ferions toutefois grandement

illusion, si nous nous flattions d'un accord cjui n'est et

ne peut être que très superficiel, qui réside dans les mots

plutôt que dans les choses. De fait, sous le voile d'une analogie
de formule se cache le désaccord le plus profond.

Voici quelques-uns des points principaux sur lesquels la

théologie de l'école zuricoise me paraît dangereuse pour le

christianisme :

1° La personne de Jésus-Christ et son œuvre y sont amoindries
et dénaturées. — On pourrait le conclure déjà d'un seul coup
d'œil jeté sur la table clés matières de la dogmatique de

M. Lang. La personne et l'œuvre de Christ forment généra-



LA DOGMATIQUE DE H. LANG 585

lement le centre, le point essentiel de la dogmatique. M. Lang
n'en parle qu'à propos des moyens d'action de l'église. A son
point de vue, c'est parfaitement logique; car, d'après lui, on
ne peut pas dire que le christianisme soit lié à la personne de
Jésus; ce serait dire qu'une vérité rationnelle est liée à une
vérité historique accidentelle. (Pag. 193.) Jésus n'est pas le

principe chrétien lui-même, il n'est pas la religion chrétienne ;
il n'est qu'un moyen historique, un instrument pour la
réalisation de la religion chrétienne dans l'humanité. (Pag. 197.) Ce

qui fait la valeur de Jésus pour l'église, c'est qu'en lui le principe

chrétien a pris une forme personnelle, c'est à dire que,
malgré toute notre ignorance sur sa vie, nous discernons

pourtant en lui un caractère religieux dans lequel apparaît le

véritable rapport entre l'homme et Dieu. (Pag. 192 et 204.)
C'est lui qui a fixé les principes religieux fondamentaux, l'idée
chrétienne de Dieu, c'est-à-dire que Dieu est Esprit et Père, et
l'idée chrétienne de l'homme, c'est-à-dire que l'homme trouve
le centre de son être dans l'esprit, non dans la chair, dans ce

qui est éternel, non dans ce qui est temporel, dans ce qui est

invisible, non dans ce qui tombe sous les sens. (Pag. 209.) C'est
à cela que se réduit pour l'église la valeur de la personne et

de l'œuvre de Jésus-Christ.
Quant au reste, Jésus lui-même s'est fait de grandes

illusions. Selon toute probabilité, il avait du royaume de Dieu les

mêmes idées grossières que ses premiers disciples. (Pag. 206.)

Il s'attendait à revenir après sa mort comme un roi victorieux
(pag. 222), il considérait sa mort comme appartenant à sa mission

messianique, et même, — l'aveu est précieux à recueillir,
— il l'envisageait comme une expiation voulue de Dieu pour le

péché clu monde '. (Pag. 222.) Mais tout cela n'était que le rêve

d'une imagination nourrie des symboles religieux du judaïsme.
Jésus n'a point été le rédempteur, ou, du moins, ce n'est que
dans un sens figuré et très secondaire que l'on peut lui donner

ce til re. (Pag. 152.) La doctrine ecclésiastique relative au

1 Cela n'empêche pas M. Lang de dire, à quelques pages de distance, que Paul

le premier a donné à la mort de Jésus la valeur d'un principe dans l'économie

divine du salut. (Pag. 21i.)



586 F. RAMBERT

sacrifice de Christ n'est que pure mythologie (pag. 215). Ce

qui demeure, une fois ces excroissances mythologiques retranchées,

c'est que la mort a été de la part de Jésus l'abandon de

soi-même aux buts du royaume de Dieu, et qu'un tel abandon
de soi-même est le salut pour les individus, comme pour la

société. (Pag. 216.)
Ces indications suffisent à établir notre prenjier point, savoir

que la théologie de M. Lang amoindrit la personne de Jésus et

dénature son œuvre, qu'elle met en danger, par conséquent,
en ce point-là, la religion chrétienne, qui est dans son essence
même et non pas seulement dans un sens figuré et très

secondaire, la religion de la rédemption.
2° La théologie de M. Lang met encore en danger le

christianisme, par le fait qu'eue envisage le péché comme ime nécessité

de nature. — Si l'on recherche pourquoi M. Lang en vient
à nier la rédemption par Jésus-Christ, la réponse est aisée à

trouver. Jésus n'est pas le rédempteur, par la simple raison

qu'il n'y a nul besoin de rédemption. C'est bien à tort que l'on
fait intervenir la rédemption par Jésus-Christ pour expliquer
comment l'homme légal, c'est-à-dire l'homme soumis à la loi,
devienl l'homme spirituel. (Pag. 151.) En fait, chaque homme

expie ses propres péchés, car chaque péché est accompagné
de sa punition, en sorte qu'il n'y a nul besoin d'une autre
expiation. (Pag. 160.)

Comment, du reste, le péché aurait-il des conséquences plus
graves? II n'est pas absolument ce qui ne doit pas être, un

désordre, une révolte de la créature. Le mal moral, de même

que le mal physique, appartient à l'ordre naturel du monde.

(Pag. 70.) Un monde moral sans péché, c'est-à-dire sans mal

moral, est aussi inconcevable qu'un monde naturel sans mal

physique. Le bien et le mal sont des notions corrélatives ; l'un
ne se conçoit pas sans l'autre. C'est l'expérience du mal qui
maintient vivante en nous celle du bien. (Pag. 136.) Le péché
étant inhérent à la nature humaine, sa présence dans le monde

et son universalité sont ordonnées de Dieu, en sorte que, loin
d'être accidentel, il est, au contraire, nécessaire, il appartient
à l'ordre clu monde. (Pag. 137-138.) M. Lang ajoute, il est vrai,



LA DOGMATIQUE DE H. LANG 587

que le mal n'est pas ordonné de Dieu de la même manière que
le bien, qu'il est ordonné comme ce qui ne doit pas être, tandis

que le bien est ordonné comme ce qui doit être (pag. 138);
mais il n'en reste pas moins que le mal est voulu de Dieu en

vue du bien, qu'il est nécessaire, et que le pécheur, par
conséquent, peut en rejeter sur Dieu la grosse part de responsabilité.

C'est là un point de vue qui me paraît renverser les
bases morales du christianisme. Si le mal est inhérent à l'ordre
du monde, le bien ne se conçoit pas sans le mal, il n'y a plus
de bien absolu, le mal doit s'attacher au principe même du
bien. Dieu lui-même n'est plus le Dieu saint.

3° La théologie de M. Lang met encore en danger le
christianisme, par l'idée qu'elle donne de Dieu et de la relation de

Dieu au monde. — Si l'on s'étonne des vues de M. Lang sur le
péché, on peut en trouver l'explication dans son idée de Dieu
et des rapports de Dieu au monde. Nous avons vu tout à l'heure
quelle est, d'après lui, l'idée chrétienne de Dieu, telle que
Jésus l'a fixée : ce Dieu est Esprit et Père. » Cette affirmation,
« Dieu est Esprit, » implique que la cause de tout chose
est une cause pensante, consciente d'elle-même et agissant
librement. M. Lang le déclare en termes exprès (pag. 51); il
admet donc la spiritualité de Dieu. Mais ailleurs, lorsqu'il
combat l'idée d'une création du monde dans le temps, il nous
dit : « Dieu avant la création serait l'esprit en lui-même et pour
lui-même, c'est-à-dire une abstraction vide qui équivaut au
néant : l'esprit, c'est quelque chose d'intérieur qui se manifeste

dans quelque chose d'extérieur. Esprit et matière,
intérieur et extérieur, Dieu et monde, ce sont des idées corrélatives

dont chacune n'existe que par l'autre. » (Pag. 80-81.)
Ainsi l'esprit ne se conçoit pas sans la matière, Dieu ne se

conçoit pas sans le monde. L'esprit sans la matière, c'est une
abstraction vide que équivaut au néant. Que faut-il conclure de

là? Evidemment, me semble-t-il, il faut en conclure que
M. Lang n'est pas allé jusqu'au bout de sa pensée, lorsqu'il
a affirmé la spiritualité de Dieu. Il ne peut pas se contenter de

dire que Dieu est esprit; car cela signifierait que Dieu est une
abstraction vide qui équivaut au néant. Il faut qu'il dise : «Dieu



588 F. RAMBERT

est esprit et matière, il est intérieur et extérieur, il est Dieu
et monde. » C'est bien là, au fond, sa pensée ; car il répète
sous toutes les formes que Dieu est l'ordre universel, l'esprit
du monde, la raison du monde (pag. 55), que le rapport de

Dieu au monde est celui du monde idéal à la réalité (pag. 57),

que Dieu n'existe que dans le monde (pag. 58), que l'action de

Dieu et celle du monde se correspondent exactement, que tout
ce qui se fait au moyen de l'organisme de la nature, c'est Dieu

qui le fait, et qu'inversement tout ce que Dieu fait, il le fait au

moyen de l'organisme de la nature. (Pag. 68.) M. Lang va même

jusqu'à comparer la relation de Dieu et du monde à celle de

l'esprit et du corps en l'homme (pag. 51), comparaison qu'il
exprime, d'ailleurs, dans le style le plus pittoresque : «

Prétendre, dit-il, que Dieu fasse quelque chose en dehors ou à

côté de l'ordre de la nature, c'est, au point de vue de notre
idée de Dieu, tout aussi bizarre que si l'on disait qu'un
homme a couru une lieue de chemin après avoir suspendu
ses jambes au clou, ou qu'il a pensé, après que le cerveau,
l'organe nécessaire de la pensée, lui a été extrait de la tête. »

(Pag. 74.) Le monde serait donc, en quelque sorte, les jambes
de Dieu, le cerveau de Dieu, l'organe nécessaire de sa pensée-

Qui se douterait, après cela, que le théologien dont nous
parlons déclare à l'anthropomorphisme une guerre à mort! 11

faudrait remonter jusqu'au plus réaliste des Pères de l'église,

jusqu'à Terlullien, pour trouver l'anthropomorphisme poussé à

un tel degré. On dira peut-être que c'est du style figuré. Je le

veux bien, mais que l'on veuille bien aussi se rappeler que,
pour M. Lang, l'esprit n'existe pas sans la matière. Il faut donc

bien à ce Dieu de la pure immanence une espèce de cerveau

pour penser, une espèce de bras et de jambes pour agir. Si

l'on va au fond de la pensée de l'auteur, l'image est beaucoup
moins forte qu'il ne le paraît à première vue.

N'y aurait-il vraiment dans cette idée de Dieu aucun danger

pour le christianisme? Elle exclut, il va sans dire, tout surnaturel.

Il n'y a plus de miracle possible. Il n'y a plus de

révélation divine ailleurs que dans les lois de la nature. C'est une

idée enfantine, que Dieu soit intervenu pour rétablir dans le



LA DOGMATIQUE DE H. LANG 589

monde l'ordre troublé. (Pag. 91.) Même clans le domaine
religieux, tout est le produit de lois naturelles. Le monothéisme

s'explique, exactement comme les religions de la Grèce et de

Rome, par les dispositions naturelles du peuple qui en fut le

porteur (pag. 72), la personne de Jésus est un produit des

causes naturelles, exactement comme Gœthe et Shakspeare
(pag. 73), la résurrection de Jésus est une illusion qui devait
nécessairement se produire, étant donnés le fait de sa mort et
celui de la foi de ses disciples à sa messianité. (Pag. 222.) La
prière n'est plus qu'une élévation de l'âme à Dieu : elle ne
saurait avoir jamais d'effet extérieur. M. Lang a même découvert

que ce serait contraire à l'esprit de Jésus. (Pag. 17.) La
justification et le pardon des péchés ne sont que des modifications

de la conscience. (Pag. 160.) Sur tous ces points, les

conséquences du système sont développées avec une rigueur
impitoyable. Mais je me demande ce que de tels principes
laissent encore subsister du christianisme. Je vais même plus
loin : je me demande ce qu'ils laissent encore à la religion, à

la vie religieuse.
Loin de moi la pensée qu'il soit absolument impossible

d'accepter les vues que je viens d'exposer, et d'être pourtant, aux

yeux de Dieu qui sonde les cœurs, un homme pieux, même

un chrétien Je reconnais volontiers qu'il y a dans certaines

parties de la dogmatique de M. Lang un souffle religieux
très vif dont je ne suspecte en aucune façon la sincérité.
Mais ce n'est pas encore une réponse suffisante à la question
posée. En fait de contradictions tout est possible chez l'homme.
Quel que soit l'abîme qui sépare du christianisme le matérialisme,

je n'oserais affirmer qu'il fût rigoureusement impossible
de professer même le matérialisme et d'être néanmoins un
chrélien, ou inversement, de se croire chrétien, et d'être, au

fond, un matérialiste. Laissons donc de côté les questions de

personne pour lesquelles nous sommes absolument incompétents

II s'agit seulement ici de savoir si logiquement les

principes théologiques de M. Lang laissent subsister la religion.
Je prends la définition la plus générale possible, celle que

donne M. Lang lui-même, lorsqu'il met la religion en opposi-



590 F. RAMBERT

tion au dogme. « La rehgion, dit-il, est une émotion du
sentiment et de la volonté produite par un infini dont le souffle
effleure l'esprit fini. » (Pag. 1.) Cel infini, dont le contact produit

la religion, c'est Dieu. Mais le Dieu de la dogmatique de

M. Lang est-il bien réellement un infini? Ce Dieu qui est esprit,
mais qui ne se conçoit pas sans la matière, ce Dieu qui n'existe

que dans le monde et par le monde, ce Dieu qui est à un tel
point sous la dépendance du fini, que sans lui il ne serait plus
qu'une abstraction vide équivalente au néant, comment l'ap-
pellerions-nous encore l'infini? Il est peut-être le premier des

êtres finis ; mais il n'est pas l'infini. Je ne vois pas dès lors de

quel droit il exigerait de moi la soumission absolue que
suppose la religion, ni même comment il me serait possible de

la lui accorder. Je puis bien donner à un être fini une
autorité relative, conditionnelle, sur moi, dans la mesure des

garanties que me donne cel être sur ce qu'il est et sur ce

qu'il veut, mais une autorité absolue, jamais On veut

que j'adore l'esprit du monde!...., que je l'adore, c'est-à-
dire que je me donne à lui sans réserve, sans conditions, que
je m'identifie à lui au point de ne vouloir que ce qu'il veut,
de n'aimer que ce qu'il aime Mais je demande des garanties.
Qu'esl-il cet esprit du monde? Est-il l'esprit absolu, l'esprit
véritablement souverain, parce qu'il est la source de tout être
et qu'il ne dépend, lui, que de lui-même? On me répond:
« Non point, il n'existe que dans le monde et par le monde :

sans le monde il ne serait qu'une abstraction vide équivalente
au néant. » Est-il au moins l'esprit infini et nécessairement

parfait? Puis-je avoir la certitude qu'il ne saurait vouloir que
le bien? On me répond : « Non point, tout le mal qui survient
dans le monde, mal physique, mal moral, c'est lui qui le veut
et qui doit le vouloir; car le monde n'est possible qu'à cette
condition. » Tel est le nouveau Dieu qu'il faudrait adorer,
auquel il faudrait se donner au point de ne vouloir que ce

qu'il veut. Non, cela n'est pas possible. Ce nouveau Dieu n'est

qu'une idole. Il peut avoir des esclaves, il n'aura jamais des

adorateurs en esprit et en vérité. Il peut, à la faveur de

l'ignorance ou des préjugés, s'insinuer dans les esprits et se



LA DOGMATIQUE DE H. LANG 591

faire accepter pour le vrai Dieu ; mais, au fond, l'âme proteste
contre cette usurpation, elle proteste au nom de ses besoins

religieux et moraux qui ne sont pas satisfaits, elle proteste
même au nom de cette affirmation de l'infini qu'elle porte en
elle et qui s'appelle la raison.

Il faut donc que M. Lang corrige sa définition de la religion,
qu'il y efface le mot d'infini, s'il veut rester fidèle au Dieu de

ba dogmatique, ou bien qu'il corrige le Dieu de sa dogmatique,
qu'il l'affranchisse de ses liens et lui donne une vraie
spiritualité, s'il veut rester fidèle à sa notion de la religion. Je

dirige contre lui un argument tout semblable à celui par
lequel il combat le matérialisme. « Si le matérialisme avait
raison, dit-il...., si la spiritualité de Dieu était attaquée, alors le
christianisme ne pourrait plus même subsister comme
religion, parce que les notions théoriques fondamentales qu'il
suppose auraient perdu leur base. » (Pag. 8.) Je dis à mon
tour : « Si la dogmatique de M. Lang avait raison, si le Dieu

esprit n'était que l'esprit du monde, alors le christianisme ne

pourrait plus subsister même comme religion, parce que les

notions théoriques fondamentales qu'il suppose, auraient
perdu leur base. » Le christianisme suppose un Dieu supérieur
au monde, indépendant du monde. Or le Dieu de la dogmatique

de M. Lang est, en fait, écrasé sous le poids de l'univers.
Le sentiment religieux ne peut s'arrêter à un tel Dieu : il doit
nécessairement s'élever plus haut.

4° La théologie de M. Lang met encore en danger le

christianisme, parce qu'eue rabaisse l'idée chrétienne de l'homme.
Si l'on se demande commenl M. Lang a pu s'arrêter à une idée

de Dieu si insuffisante, si peu proportionnée aux besoins

religieux de l'âme humaine, on en trouvera l'explication dans ses

vues sur l'homme. Notre conception de Dieu est toujours plus
ou moins anthropomorphique. Notre point de départ pour nous
élever à Dieu, c'est toujours nous-même, en sorte qu'il y a

toujours une étroite corrélation entre notre idée de Die" et notre
idée de l'homme. Nous ne pouvons limiter l'infini, sans avoir, au

préalable, limité en nous-même l'idée de l'infini, le besoin de

l'infini. Nous ne pouvons considérer le mal comme lié à la volonté



592 F. RAMBERT

divine aussi nécessairement que le bien, sans l'avoir envisagé
de même comme lié nécessairement à la volonté de l'homme.
Nous ne pouvons affaiblir la spiritualité de Dieu sans avoir
amoindri déjà la personnalité humaine, sans avoir diminué la
valeur morale de l'individu. Ne serait-ce point là le vice originel,
l'erreur première de cette conception soi-disant moderne du

monde? Nous ne sommes point rassuré par tout ce que l'on
nous dit de l'image de Dieu immanente en l'homme, de l'esprit

infini qui fait le fond de son être et qui l'élève graduellement

de l'état d'homme naturel à celui d'homme spirituel.
Nous ne sommes pas même rassuré, lorsqu'on nous affirme

que l'humain sans le divin n'est qu'une abstraction vide.
(Pag. 175.) Cette façon de diviniser l'homme ne tend-elle

point à l'absorber dans le divin, à ne plus faire de lui qu'une
manifestation pure et simple de Dieu, c'est-à-dire de l'esprit
du monde On peut le craindre, assurément, et les pages
dans lesquelles M. Lang traite la question de la persistance de

l'existence individuelle après la mort, ne sont guère propres à

dissiper de semblables craintes. Il n'admet pas une résurrection

proprement dite, une résurrection corporelle, mais bien
la persistance de l'existence de l'esprit humain : c'est même,
à ses yeux, une exigence de la raison, en même temps qu'un
fait del'expérience (pag. 261) ; car il est nécessaire quece qui s'est

une fois manifesté ici-bas comme cause continue ses effets à

l'infini. Cependant l'esprit humain ne subsiste que comme une
cause subsiste dans ses effets. Jésus, par exemple, n'est point
ressuscité corporellement, mais il subsiste dans son corps,
qui est l'église, de même que Dieu existe dans son corps, qui
est le monde. Tout individu se perpétue de la même manière
dans les effets de son action. (Pag. 230-231.) Nous le remarquons

nettement pour les hommes de génie; mais ce qui est

vrai pour eux, l'est aussi pour tous, quoique dans des proportions

moindres. (Pag. 261.) L'homme subsiste donc dans les

effets de son action. Toutefois ce serait une idée fantastique
que de se représenter l'existence individuelle se poursuivant
à l'infini, et la preuve que l'on avance à l'appui de cette assertion

est significative, elle ne déparerait point un écrit de Bü-



LA DOGMATIQUE DE H. LANG 593

chner ou de Moleschott : « Comment, dit M. Lang, la conscience

individuelle, la conscience de soi, subsisterait-elle, lorsque le

cerveau, qui en est l'organe, est détruit? » (Pag 265.)
Il nous faut donc en prendre notre parti. Nous avons beau

porter en nous l'image de Dieu, et la porter au point que si

l'on nous ôtait notre divinité, on nous réduirait à l'état de pure
abstraction : cela ne nous garantit point l'immortalité personnelle.

Après la mort nous perdons la conscience de nous-
même, la faculté de penser disparaît avec le cerveau, nous ne
subsistons que dans les effets que nous continuons à produire:
ainsi le veut la conception moderne du monde. L'immortalité

personnelle dérangerait sa psychologie.
Voici donc, en résumé, les quatre points essentiels sur

lesquels la dogmatique de M. Lang me paraît dangereuse pour le

christianisme :

1. Elle altère l'idée chrétienne de l'homme, en rabaissant la

valeur morale de l'individu.
2. Elle altère l'idée chrélienne de Dieu en le rabaissant à

n'être plus que l'esprit du monde.
3. Elle altère l'idée chrétienne du péché, en l'envisageant

comme une nécessité du monde moral.
4. Elle altère l'idée chrélienne de la personne et de l'œuvre

de Christ, en le rabaissant à la simple humanité et en supprimant

la rédemption.
Fréd. Bambert.

THÉOL. ET PHIL. 1874.


	La dogmatique de H. Lang

