
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: L'évangile de la croix au point de vue de la théologie moderne

Autor: V.G. / Hoekstra, M.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ÉVANGILE DE LA CEOIX

AU POINT DE VUE DE LA THÉOLOGIE MODERNE

PAR

M. S. HOEKSTRA1

I

Nos réformateurs commirent une inconséquence qui, pour
être explicable, ne laisse pas que d'être fort grave. Ils acceptèrent

de l'église romaine, sans le modifier essentiellement, le

dogme de la satisfaction et enseignèrent que la mort de Christ

emprunte sa valeur réelle et absolue de la nature divine de sa

personne. Le catéchisme de Heidelberg offre ici à peu près la

même doctrine qu'Anselme et reproduit les conceptions de la

chevalerie du moyen âge. Dieu est le type du chevalier qui
veut tirer satisfaction de son honneur blessé. Penser que le

plus petit péché commis contre Dieu fail reposer sur le pécheur
un poids de culpabilité infini, c'est admettre, avec le moyen
âge, que le même forfait mérite une peine plus ou moins forte
selon qu'il est commis contre un noble, un vilain ou un serf*.

1 L'auteur de cet article, l'un des professeurs du séminaire mennonite
d'Amsterdam, compte parmi les théologiens libéraux de la Hollande les plus profonds,
les plus savants et les plus féconds. Initié à toutes les branches de la théologie,

il s'occupe spécialement de la philosophie religieuse et morale, comme le prouvent

ses principaux ouvrages qui sont : La liberté morale (au point de vue

indéterministe); Le développement de Vidée morale dans l'humanité; L'espérance

de l'immortalité. L'article qu'on va lire est emprunté au journal théologique,

Theologisch tijdschrift, que l'auteur publie avec cinq autres professeurs de la

théologie libérale. (Cahiers de novembre 1873 et de janvier 1871.) M. Hoekstra,

comme Vinet l'a dit de lui-même, n'est pas du nombre des écrivains qui naissent

traduits; il a besoin qu'on le traduise. Ce travail est en conséquence une

reproduction libre, mais, nous l'espérons, fidèle, des idées de l'auteur.
' Voir Schweizer, Chr. Gl. ». prot. Grundsätze, li, 1-5. 180.



l'évangile de la croix 559

Il y a là une grave inconséquence. En effet, le dogme de la
satisfaction entend la moralité d'une manière que le protestantisme

doit flétrir et n'a pas laissé de condamner sans miséricorde.

Cette théorie admet une vertu sans obligation, une
compensation des péchés par les vertus, une réversibilité des

péchés et des mérites. Or, ces conceptions, admises par l'église
catholique indépendamment du dogme qui nous occupe, sont
répudiées par les protestants dans tous les autres domaines ;

c'est dire qu'ils condamnent leur propre théorie de la
satisfaction. En qualité d'être divin et d'homme saint, Jésus, dit-on,
n'était pas obligé d'accomplir la loi de Dieu et moins encore de

subir la mort. Soit mais il en résulte que l'un et l'autre sont
moralement criminels, puisque la morale protestante n'admet

pas de milieu entre le devoir et son contraire. L'obligation n'est

pas le contraire de la liberté morale. La vraie liberté est une
nécessité morale, et elle est diamétralement opposée au caprice
et à l'arbitraire. On ne peut pas non plus se soustraire à une
action moralement libre sans manquer à l'obligation morale.
Jésus, dans les circonstances données et en vertu de sa haute

vocation, était obligé de se livrer à la mort. Dire que, saint et

sans tache, Jésus n'était pas tenu de mourir parce que la mort
n'est que la peine du péché, est une absurdité évidente,
démentie d'ailleurs par la mort du Saint. Mais, dit-on, Jésus s'est

volontairement chargé des péchés des homines. Cette thèse

n'est pas moins absurde. De deux choses l'une : ou Jésus s'est

chargé des péchés des hommes pour en endurer la peine, c'est-

à-dire la mort ; mais c'est supprimer toute sincérité dans la

conscience de Jésus que d'admettre qu'il s'est senti coupable
de péchés qu'il n'avait pas commis ; ou bien il ne s'est chargé

que de la peine de nos péchés ; mais c'est admettre des peines
divines indépendantes du péché qu'elles doivent châtier et

appliquer à Dieu les conditions les plus grossières de la justice
humaine. Ajoutons que c'est briser les rapports naturels qui
existent entre la justice morale et le salut, que d'admettre
l'application que Dieu aurait faite à d'autres de la juste récompense
due à l'obéissance du Christ. Enfin, comment combattrons-
nous les œuvres surérogatoires des catholiques, si nous en



560 M. S. HOEKSTRA

attribuons au Christ lui-même? Le culte des saints et les

indulgences sont parfaitement justifiés.
Hâtons-nous, cependant, de convenir que l'inconséquence

de nos réformateurs s'explique aisément; c'est qu'à la base de

la théorie de la satisfaction se trouve une pensée religieuse très

profonde qui les a séduits : la manifestation pleine et entière de

la grâce de Dieu, qui surpasse infiniment notre faute. La colère
de Dieu demandant à être apaisée est un élément capital dans

la théorie, mais n'en est pas le centre ; car cet apaisement
n'aurait-il pas pu se réaliser par notre condamnation? Le centre

de cette doctrine c'est, que Dieu, grâce à son amour, n'a
rien épargné, pas même son propre Fils, pour nous sauver.
C'est ce qui fait dire à Calvin que les expressions : « Deum fuisse

hominibus inimicum, homines fuisse maledictos, donec sacrifìcio

Christi expiata est eorum iniquitas, » sont des « locutiones
accommodates ad sensum nostrum, » mais que l'origine de la

grâce qui nous échut en partage en Christ réside dans l'amour
éternel de Dieu. (Instit. II, XVI, 2-4.) La même pensée est
admirablement rendue par Petrus Martyr Vermilius. (Loci communes,

1580, pag. 216.) Vous demandez pourquoi la mort de Christ
a été agréable à Dieu? Il n'y a pas de meilleure raison que son

amour infini qu'il a pu déclarer ainsi de la manière la plus
parfaite et proposer en exemple aux hommes. Il n'y avait pas d'autre

nécessité de la mort du Christ pour Dieu qui n'a pas voulu
se délecter dans la vue des peines du Christ '.

On se demande pourquoi ces mêmes hommes qui étaient

pénétrés de l'infinie miséricorde de Dieu, l'ont revêtue d'un

appareil juridique qui fourmille de contradictions logiques?
C'est que, d'une part, on a fait des conditions toujours flottantes

Se l'esprit moral autant d'antithèses abstraites qui
s'excluent, et que, de l'autre, pour ne pas blesser la sainteté de

Dieu, on a fait remonter une de ces antithèses à un fait concret

ou historique. Ainsi, l'on a opposé l'ordre absolu que la loi de

Dieu adresse à l'homme à l'incapacité absolue de l'homme
d'accomplir cet ordre ; d'où résulte la condamnation absolue de

quiconque n'accomplit pas cet ordre. Ces abstractions, on les a

1 Cf. Schweizer., /. c, pag. 176, etc., et Refor. Dogm., pag. 118 etc., 376-379.



l'évangile de la croix 561

transportées à Dieu. On a introduit, par le prétendu fait de
la chute, un tel antagonisme entre la justice absolue de Dieu
et sa grâce infinie, que le Christ finit par être un rédempteur
pour Dieu plus encore que pour les hommes. Ace poinl de vue,
un Spurgeon ne doit pas nous surprendre lorsqu'il envisage
de préférence l'œuvre de la rédemption comme une heureuse
issue pour Dieu, ballotté entre sa grâce qui veut pardonner et
sa justice qui ne le permet point. Em effet, en se plaçant au point
de vue légal, on considère de préférence le péché comme une
coulpe qui demande à être expiée; on stigmatise la plus faible
déviation de l'idéal moral comme un péché digne de la damnation

; on somme l'homme, engagé dans les conditions du
développement, de réaliser la perfection, tandis qu'on l'estime à la
fois incapable de faire aucun bien el de se délivrer de la
puissance du péché. A ce point de vue, il faut le dire, il n'y a pas
de théorie qui, malgré ses contradictions logiques, se recommande

davantage à la conscience morale, surtout si l'on combine

avec elle l'idée mystique de notre union avec Christ,
comme de celle du chef avec les membres du corps. Et c'était
encore le cas des réformateurs. « An convenit Deo, demande
Th. de Bèze, ut aliena justitia quispiam Justus habeatur? Aliena
quidem est quatenus extra nos est et in alio subjecto, nempe
Christo, residet ; sed aliena non est, quatenus illud ipsum
subjectum, nempe Christus, nostrum est atque adeo spiritua-
liter per fidem factum est unum nobiscum, ut spiritualis vita a

Christo mystico, capite, ad subjectum mysticum, corpus, de-

fluat. Imputationis fundamentum est quod ille unum est
nobiscum '. »

Tels sont les fondements sur lesquels repose la théorie de la

satisfaction. Il est évident qu'ils croulent du moment qu'on se

donne pour point de départ non l'absolu, l'idéal, l'abstrait, la

métaphysique, mais les expériences spirituelles de l'homme,
ainsi que l'esprit protestant l'a toujours fait davantage à partir
du XVIII8 siècle. A ce point de vue, qui refuse à l'homme tout
ce qui est absolu pour ne voir en lui qu'un être fini qui se

développe, toutes les antinomies absolues tombent, état de justice

' Schweizer. Hef. Glaubensl., Il, 490.

THÉOL. ET PHIL. 1874. 36



562 M. S. HOEKSTRA

primitive, chute, perdition, incapacité complète du bien,
régénération déterminée une fois pour toutes. Dès lors aussi, on

ne peut plus s'imaginer posséder une connaissance de Dieu
et de ses perfections suffisante pour oser définir ce que Dieu a

pu ou non faire et vouloir. Au contraire, on est convaincu que
ce qu'on appelle les perfections divines ne sont pas des qualités

de Dieu comme tel, mais des représentations que l'homme
se fait des rapports différents de Dieu et du monde, représentations

inspirées par nos besoins religieux, ou, pour parler avec
Schleiermacher, différents modes par lesquels notre conscience

religieuse se sent en rapport avec Dieu, et non des caractères

particuliers de l'Etre suprême lui-même. Bref, on ne se flatte
plus de comprendre quoi que ce soit aux réalités adorables de

l'essence divine; et, si on lui attribue des perfections morales,
on n'y voit que des révélations de l'essence morale de Dieu,
laquelle, selon l'évangile, est l'amour. Dès lors, le conflit de

l'amour et de la justice en Dieu devient absurde. Si l'amour
parfait de Dieu, appelé ici justice, exige la punition du pécheur

pour son bien, l'acquittement de la peine serait un manque
d'amour; si, au contraire, l'amour, appelé ici miséricorde,
exige l'acquittement de la peine pour le bien du pécheur, l'in-
fliction de la peine serait un acte de vengeance personnelle.
L'orthodoxie ne peut admettre le conflit en Dieu que par un

grossier anthropomorphisme, qui considère la justice comme
une espèce de nature morale à laquelle Dieu est lié, comme la
conscience inviolable de Dieu, et la miséricorde comme une

propriété de son cœur dont il aimerait à suivre les inspirations,
pour peu que la justice le permît.

Au point de vue subjectif ou anthropologique, qui était déjà
celui des rationalistes de la seconde moitié du XVIIIe siècle,
toute idée d'expiation opérée par un fait historique déterminé
s'évanouit. Tœllner ne fit qu'énoncer une conviction générale,
lorsqu'il déclara, en 1768 ', que la réconciliation de l'homme
et de Dieu n'a pas besoin d'intermédiaire particulier, que la

repentance et la conversion en sont les seules conditions
possibles; qu'il est absurde de parler d'un pécheur qui est dis-

' Der thätige Gehorsam Christi untersucht.



l'évangile de la croix 563

pensé des peines du péché ou d'un juste qui se charge de celles
qui soni dues au pécheur, puisque la vraie peine du péché
réside clans la condamnation de la conscience. Il n'y a que la

repentance et l'amendement qui puissent nous en délivrer, et
cette délivrance ne peut être un fruit de la mort de Jésus-Christ,
qu'autant que ce fait est un moyen de repentance et de
conversion.

Les adversaires supranaturalistes du rationalisme étaient
imprégnés de trop d'éléments rationalistes pour pouvoir
défendre sérieusement la doctrine de la satisfaction; ils considéraient,

pour la plupart, la mort de Christ non comme l'instrument

du pardon divin, mais comme sa révélation; cette mort,
disaient-ils, ne réconcilie pas Dieu avec l'homme, mais l'homme
avec Dieu en l'engageant à la repentance, au renoncement, au
dévouement même au prix de sa vie. A parte Dei, la mort de

Chrisl est la preuve la plus éclatante de l'amour de Dieu qui
veut à la fois pardonner le péché et en détourner. On ne saurait

concevoir rien de plus superficiel que cette conception.
En effet, la mort de Christ ne peut être une manifestation de

l'amour infini de Dieu, que si Dieu a montré dans ce fait un

amour infini, c'est-à-dire s'il y a un rapport objectif entre ce

fait et notre salut. On répond : n'est-ce pas ici la plus haute

manifestation de l'amour de Dieu, qu'il veut sauver les hommes

même après qu'ils ont commis un crime aussi grave que
la crucifixion? Mais d'abord ce crime a été commis par
ignorance, au témoignage de la Bible elle-même; ensuite ce crime
ne retombe que sur ceux qui l'ont commis; enfin, à admettre
notre solidarité à tous dans ce crime, laquelle au reste n'est

que gratuite, la mort de Christ, au point de vue de la théorie

qui nous occupe, n'est pas la manifestation même de l'amour
de Dieu, mais uniquement l'occasion par laquelle Dieu le

manifeste.

Les théories orthodoxes et sociniennes sont diamétralement

opposées lesunes aux autres. Schleiermacher appelle la première

magique, parce que, d'après elle, les bienfaits de la mort du

Christ s'appliquent directement à chaque individu, sans

l'intermédiaire de la propagation historique de la vie du Christ



564 M. S. HOEKSTRA

dans l'église, en sorte qu'ici, au fond, la vie delà communauté
est superflue. Il donne à la théorie socinienne le nom d'empirique,

parce qu'elle n'accorde de vertu rédemptrice qu'à la
doctrine et à l'exemple de Jésus-Christ, qui déterminent notre
perfectionnement. C'est entre ces deux extrêmes qu'il place sa

théorie ; il l'appelle mystique, parce que tout s'y groupe autour
de l'idée de la communauté de vie qui existe entre le Christ et
nous. Etudions brièvement cette théorie1.

Schleiermacher refuse à la mort de Jésus-Christ toute
signification spécifique pour notre salut. Le salut, dit-il, est
renfermé tout entier dans la parfaite communion de vie avec

Christ; or celle-ci était déjà possible avant sa mort. La mort
du Christ, dans la question du salut, n'esl donc pas un élément

primitif, mais secondaire. Elle l'est pour deux raisons : 1° elle
manifeste la perfection de l'activité du Christ pour établir la

communauté de vie spirituelle; car pour la fonder, il n'a pas
même reculé devant la mort; 2° Fruit du péché des hommes,
elle permet à Chrisl de réaliser parfaitement la sympathie du

péché. Schleiermacher refuse à la souffrance physique de Jésus

une vertu expiatrice spéciale, parce qu'elle n'ajoutait guère à la
puissance du péché qui l'assiégeait et ne pouvait pas troubler
la joie de sa piété élevée. Il attribue à l'activité du Christ une
double vertu dont l'une est inséparable de l'autre, vertu de

délivrance par la communication de sa perfection; vertu de

réconciliation par la communication de son bonheur. Il admet

que l'obéissance de Christ est notre justice, en tant que le

principe de la nouvelle vie, germe de la parfaite justice, qui
émane de Christ, habite en nous. On peut dire même dans un
certain sens que le Christ par son obéissance a satisfait à la

justice divine et nous a délivrés de la peine du péché. Dans

chaque association humaine, dit-il, règne une exacte proportion

de mal physique et de péché, l'un étant le châtiment de

l'autre, quoique chaque individu ne soit pas frappé pleinement
ni exclusivement du mal qui se trouve en rapport avec son
péché personnel. Or, puisque la force de chaque péché à causer
le mal s'épuise dans celui qu'il a causé et que les justes subis-

' Der Christi. Glaube, § 100-105.



l'évangile de la croix 565

sent souvent les châtiments que d'autres avaient mérités, il en
résulte que ces derniers peuvent ne plus en être atteints.
Appliquons ce principe au Christ. Les péchés du monde entier,
ceux des juifs et ceux des païens, ont contribué à sa souffrance,
et c'est alors que la sympathie du Christ pour les pécheurs à

dû parvenir à son comble. Or, en remportant la victoire sur
péché, il a remporté aussi la victoire sur le rapport du péché avec
la souffrance. D'où il résulte que la souffrance du Christ a ôté
la peine du péché, parce que la souffrance, dans la communion
avec Christ, ne se ressent plus comme châtiment. La souffrance,
dans la communion de Christ, devient une souffrance qu'on
endure à cause de la justice. Au reste, elle durera jusqu'à ce

que le péché soit totalement surmonté et présentera toujours,
même chez ceux qui ne sont que relativement innocents, un
caractère de substitution vicaire.

J'ai insisté sur la théorie de Schleiermacher parce que toutes
celles qui régnent de nos jours retournent à l'orthodoxie avec
des modifications plus ou moins grandes imposées par la

science ou bien reproduisent plus ou moins celle de cet illustre
théologien. Cette théorie revient en définitive à ceci, c'est que
l'essence de la mort de Christ, comme moyen de salut, réside

exclusivement dans le caractère moral de sa personne qui
éclate dans ce fait. En tant que mystique ou basée sur l'idée de

la communion avec Christ, cette théorie n'est pas nouvelle ;

elle n'est qu'une modification de celle qui s'est perpétuée dans

l'église depuis les temps apostoliques: l'homme réconcilié avec

Dieu par l'incarnation, c'est-à-dire par l'union de l'homme et

de Dieu accomplie dans l'apparition de l'homme-Dieu.
Nous allons après ce coup d'œil rétrospectif exposer nos

idées.

II

Les vérités générales, les dogmes ne peuvent jamais dépendre

absolument de tel ou tel fait historique. Le supranaturaliste
in optima forma ne nous contredira pas ; il accordera une
signification dogmatique à des faits surnaturels, non à ceux qui



566 M. S. HOEKSTRA

s'expliquent entièrement par la loi de la causalité historique.
Il faut en dire autant de certaines dispositions ou conditions
morales: la foi accordée aux récits d'un fait historique ne saurait

jamais être absolument indispensable à leur éclosion. Le
fait historique le plus important n'est jamais unique dans son

espèce, soit par les principes moraux qu'il représente, soit par
la foi qu'il manifeste ; il a toujours des analogues éloignés ou

rapprochés.
Il en résulte que la croix de Christ, si importante qu'elle soit,

ne nous révèle rien d'absolument nouveau, rien de spécifiquement

différent de ce qui existe, et qu'on ne peut la qualifier
d'absolument nécessaire, ni du point de vue dogmatique, ni du

point de vue moral. Cela est si vrai que si Jérusalem, au lieu
de le crucifier, eût connu les choses qui appartiennent à sa

paix, Jésus n'en aurait pas moins pu être le sauveur du monde.
Ce n'est pas tout. A parler rigoureusement, on ne peut dire

qu'une action part d'un principe que lorsque, libre sous tous
les rapports, elle n'est commandée en aucune manière par les

circonstances. Or, la mort de Jésus est une action libre, un
dévouement volontaire, en tant qu'il aurait pu s'y dérober, s'il
avait consenti à trahir son devoir; mais elle ne l'est pas, en

tant que Jésus ne s'est pas donné la mort, qu'elle lui a été

infligée par ses ennemis. La mort de Jésus ne prouve donc rien

que ne prouve aussi sa vie ; elle est la manifestation parfaite
des principes religieux et moraux qui dirigèrent toute sa vie,
le triomphe accompli, pour parler avec Schleiermacher, de

l'esprit sur la chair. Sa mort n'est pas quelque chose à côté ou
au-dessus de sa vie. L'une est la confirmation, le sceau da

l'autre. Voilà la base de toutes les théories libérales depuis
Schleiermacher.

On quitte le domaine de l'histoire, du moment où l'on considère

ce fait en soi comme une manifestation directe de telle ou

telle perfection de Dieu, de son amour, de sa grâce, de sa

justice, de sa sainteté ; et il n'y a que le dogmatisme le plus aveugle

qui puisse soutenir que le meurtre détestable du meilleur
des enfants des hommes puisse être une révélation de l'amour

que Dieu porte à l'humanité, de sa sainteté et de sa justice dans



l'évangile de la croix 567

le gouvernement du monde. Au contraire, c'est une pensée

repoussante que Dieu se soit servi de la perversité des ennemis
de Jésus pour manifester son saint amour au monde, alors
même que ce crime a eu des effets bénis.

Tout cela ne nous empêche pas de considérer la mort de

Jésus, ainsi que d'autres faits dominants de l'histoire comme
une révélation divine. D'abord elle l'est par son rapport avec
sa vie tout entière ; toute âme pure est un miroir où Dieu se

réfléchit; combien plus celle de Jésus l'a-t-elle été dans sa

mort qui lui fit déployer toute sa vie divine. Elle l'est ensuite

par les grands effets qu'elle a eus pour le genre humain, en
devenant la force centrale du développement de l'église. On peut
dire la même chose, mutatis mutandis, d'autres hommes émi-
nents et d'autres événements importants, mais jamais dans la
même mesure qu'ici, à cause de la signification exceptionnelle
que la personne et la vie de Jésus ont eue pour l'histoire du
développement religieux. C'est ce qui fait naître la question :

comment la mort de Jésus a-t-elle donné à sa personne, à sa

vie, à sa doctrine, la signification qu'elle a acquise et qu'elle
possède encore pour l'histoire de l'église et sa vie religieuse?

On peut envisager la mort de Jésus-Christ avec le Nouveau

Testament, en tant qu'acte moral, de divers points de vue,
comme l'idéal de l'obéissance à Dieu, de l'abnégation, de la

foi, du triomphe remporté sur les tentations, de l'amour des

hommes et de ses amis, de la sympathie pour nos misères, de

la communion bienheureuse et inaltérable avec Dieu. C'est

surtout chez Paul et le quatrième évangéliste que nous trouvons

l'idée que Christ a, par sa croix, prononcé la condamnation

sur tout assujettissement de la conscience à la lettre morte,
aux ordonnances, aux traditions, bref aux prétendues choses

saintes d'Israël, en sorte que la croix est l'étendard de la vraie
liberté spirituelle, du culte de Dieu en esprit et en vérité. Je

n'oserais pas affirmer que Jésus lui-même ait considéré sa mort
de ce point de vue ; car dans ce cas il y aurait eu quelque chose
de mesquin dans l'angoisse qu'il ressentit aux approches de sa

fin. Il me semble que le Christ souffrant ne gagne pas en vraie
grandeur lorsque nous lui supposons une vue claire des fruits



568 M. S. HOEKSTRA

que sa mort apporterait au monde. Sans doute, il savait par
une expérience croissante que sa parole et sa vie devaient
paraître aux juifs une agression hostile, un blasphème et qu'elles
feraient éclater un combat à outrance. (Math. X, 21, 34, suiv. ;

Marc XIII, 12; Luc XII, 49, suiv., XXI, 16, suiv.) Il ne voulait
ni s'en dissimuler les suites à lui-même, ni les cacher à ses

amis; il leur annonçait continuellement qu'ils allaient être
haïs, persécutés, tués à cause de lui et qu'ils ne pourraient
être ses disciples qu'à condition qu'ils acceptassent cette destinée

douloureuse. (Math. V, 10, suiv. ; X, 17-23, 38, suiv. ;

XVI, 24, suiv.; XXIII, 24; XXIV, 9, etc.)
La signification de la mort de Jésus pour son église doit se

trouver en rapport immédiat avec les causes historiques de ce

fait, c'est-à-dire avec l'antagonisme qui se forma entre les

principes de Jésus et ceux du judaïsme officiel, car la mort de

Jésus est le fait de ses ennemis.
Or quel était cet antagonisme qui a eu pour suite la mort de

Jésus?
En comparant la prédication de Jésus à celle des anciens

prophètes d'Israël nous n'y découvrons guère de différence essentielle.

Celle de Jésus n'offre pas de principes moraux ou
religieux nouveaux. La justice qu'il prêchait était la même que celle

sur laquelle insistaient les prophètes. Et s'il a donné des idées

plus profondes sur l'amour de Dieu et du prochain, le pardon
des péchés, etc.,ilfautconvenir que ce fait ne saurait constituer
son antagonisme. Celui-ci naquit de la confusion judaïque de

l'intérieur avec l'extérieur en matière de religion, confusion
dont l'effet inévitable fut la prépondérance de l'œuvre des

mains sur l'œuvre du cœur. Or Jésus n'opposa pas seulement à

l'acte la disposition, mais il affirma qu'eue et elle seule constitue
la valeur morale de l'homme, qu'elle est la seule chose nécessaire.

Ce principe était nouveau, et fut la grande cause de la
résistance. L'essentiel de la piété juive n'était pas seulement

superflue aux yeux de Jésus, mais funeste : vous annulez le
commandement de Dieu, dit-il, par votre tradition. (Math. XV,
3.) L'observation rigoureuse des cérémonies était au fond, à ses

yeux, le reniement de la vraie piété. Il voyait dans les persécu-



l'évangile de la croix 569

lions que les juifs avaient de tout temps fait subir aux prophètes

la preuve irréfragable de l'opposition du formalisme des

uns à l'esprit des autres. (Math. V, 12; XXIII, 29, suiv.; Luc
XIII, 33, suiv.) Dans la parabole de l'esprit impur, Jésus
déclare que les demi-mesures ne suffiraient pas pour exterminer
le mal. (Math. XII, 43-45.) Ici la prédication était impuissante:
tant que la piété conservait son caractère formaliste, la
conversion temporaire devait finir par aboutir à un formalisme
redoublé et enfanter une déchéance plus profonde: l'esprit
impur s'adjoint sept autres esprits plus méchants que lui; et
la dernière condition de cet homme est pire que la première.
Il en sera de même de cette méchante génération. Jésus ne se

contente pas d'attaquer les saints hommes, il s'explique avec
la même franchise sur les choses saintes : je veux miséricorde,
non sacrifice. Le sabbat est fait pour l'homme, non l'homme

pour le sabbat. Le récit de la purification du temple est sans
doute un récit fictif sans base historique, mais il présente une
image bien juste de l'activité spirituelle de Jésus. Tout plaide
enfin pour l'authenticité de la parole importante : Je puis
détruire le temple de Dieu et le rebâtir en trois jours. (Math.
XXVI, 61; Jean II, 19; Comp. Act. VI, 13.)

La hiérarchie israélite comprit très bien à quoi devait aboutir
le succès d'une telle prédication. Au point de vue des chefs du

peuple, on ne pouvait voir en Jésus qu'un ennemi, un traître
de la religion des pères. Celui qui à l'exemple des évangélistes,

qui n'étaient ici rien moins que des appréciateurs impartiaux,
fait des juifs autant de monstres, oublie que les Israélites les

plus pieux et les plus honnêtes ont aussi signé l'arrêt de mort
prononcé contre Jésus. Si Luc XXIII, 61 raconte que Joseph

d'Arimathée, homme droit et juste, ne s'était associé ni au

dessein, ni aux actes des autres sénateurs, nous lui opposons le

fait qu'un Saul également droit et juste partageait avant sa

conversion le point de vue des ennemis de Jésus. La hiérarchie

juive ne pouvait voir qu'une agression criminelle des choses

saintes, un crime capital dans les mêmes actes qui nous
annoncent l'excellence morale de Jésus. En conséquence quand
les évangélistes racontent que c'est par envie que les juifs ont



570 m. s. hoekstra
livré Jésus (Math. XXVII, 10 ; Marc XV, 10), nous ne saurions
admettre cette idée. Il n'y a pas de raison de révoquer en doute
la bonne foi des juges de Jésus; au contraire, ils étaient pleinement

convaincus d'agir à son égard conformément à la volonté
de Dieu. Je me permettrai d'en fournir les preuves.

Et d'abord il n'est pas probable que Jésus, qui ne visita
Jérusalem que rarement et pour peu de temps, ait été en grand
contact personnel avec les membres du conseil avant sa procédure

; il ne pouvait donc guère encourir leur haine personnelle.

Observons ensuite que le sérieux, la sévérité de la prédication
de Jésus ne suffisent pas pour expliquer sa croix. Jean-Baptiste
n'était ni moins rigide, ni moins agressif que lui, et cependant
les juifs, loin de l'attaquer, l'ont honoré. S'il est décapité, c'est

par des motifs politiques comme Josephe le déclare expressément

(Ant. XVIII, 5, 2.): « Hérode jugea bon, dit-il, de le tuer
pour prévenir une révolution.»

Notons aussi que ceux qui ont poussé le plus énergiquement
à l'arrestation et à la condamnation de Jésus étaient sadducèens:

or les sadducèens ne se seront pas souciés des sévères

apostrophes que Jésus adressait à leurs ennemis, les pharisiens.

Enfin, les épîtres de Paul nous permettent de saisir la vraie
cause delà haine que les juifs portaient à Jésus. En effet,
d'abord disciple de Gamaliel et plus tard objet de la même haine

que Jésus, il est en mesure de nous l'expliquer. Et que dit-il?
La seule raison qui porte les juifs à persécuter Paul, tandis qu'ils
laissent en général les autres apôtres en repos, c'est qu'il ne

prêche plus la circoncision. (Gai. V, 11; VI, 12-14.) Voilà ce qui
fait de la croix un scandale. Aussi les judéo-chrétiens insistent-

ils sur la circoncision, afin de ne plus être persécutés à cause

de la croix. Que dit-il encore? Il déclare (1 Cor. Il, 7,8,) que les

juifs ont crucifié le Seigneur faute de connaître le mystère
de la sagesse de Dieu, c'est-à-dire la vocation des gentils et

l'abolition du particularisme juif. C'est la méconnaissance de

ces desseins de Dieu qui le faisait souffrir lui, comme autrefois

Jésus, ensorte qu'il portait les cr-r/ftaT« toj Iïîo-oO (Gai. VI, 17),



l'évangile de la croix 571

que ses 7i a9yip«Ta étaient ceux du Christ (2 Cor. I, 5) et
complétaient les <ftó|«t$ de Christ. (Col. I. 24.)

Nous concluons donc que la condamnation de Jésus ne fut
l'effet ni d'une haine personnelle, ni du courage et de la
franchise de Jésus, ni d'un malentendu dans l'acception ordinaire
de ce terme. Elle ne fut donc pas un meurtre juridique propre-
mentdit. Au contraire les juges de Jésus ont très bien compris
la portée de sa doctrine et de ses procédés et l'ont crucifié à

cause d'elle. Les hommes de bien dans le sanhédrin y ont
souscrit dans la conviction intime que cette doctrine sapait le
judaïsme par la base. Si quelques-uns ont pu voir en lui un
fanatique qui était à plaindre, la grande majorité a reconnu en lui
un coupable digne de mort. Il s'agissait ici d'un inconciliable
conflit entre deux principes opposés. Le quatrième évangile,
qui au reste est le moins historique de tous, a vu ici plus clair
que les synoptiques, quoiqu'il ait trop généralisé ces principes
en les représentant comme l'opposition de la lumière et des

ténèbres, de la vérité et du mensonge, de Dieu et du monde.
Nous ajouterons encore une remarque pour achever

d'envisager la mort de Jésus de son vrai point de vue. Jésus figure
à la tête de ce que Emerson appelle les representative men de

l'humanité; il n'a pas seulement prononcé cie sublimes paroles
ni accompli des grandes choses, il a représenté la plus grande
et la plus sublime conviction. Ce caractère représentatif a

trouvé un centre et ce centre c'est la croix. C'est là ce qui lui
donne une incomparable signification dans l'histoire de notre
humanité.

III

Le Nouveau Testament place volontiers la mort de Jésus-

Christ en rapport avec la fondation de l'église. C'est cette vertu
économique qui distingue particulièrement la mort de Jésus de

celle de tous les autres témoins de la vérité.

L'église chrélienne, en revanche, sans oublier que le sang
de Jésus est celui de la nouvelle alliance, a insisté beaucoup

plus sur l'efficacité de la mort de Christ pour le salut de l'individu,

sur sa vertu expiatoire.



572 m. s. hoekstra

Quant à Jésus, quelles idées s'est-il formées sur la signification

de sa mort pour le salut du monde
Si Jésus a été homme, vrai homme, toutes ses représentations

devaient reposer sur des bases empiriques, à moins d'être
les productions d'une imagination malade. Or il n'y a aucune
raison de douter de la parfaite santé d'esprit et de cœur de

Jésus. L'intuition prophétique elle-même ne tombe pas des

nues ; si elle est quelque chose de plus qu'une image fantastique,

elle repose toujours sur des données de l'observation.
Il en résulte que Jésus ne pouvait sérieusement réfléchir sur
les fruits probables de sa mort, qu'après que ces causes
probables se fussent manifestées et qu'il les eût observées, en

sorte qu'il eût la conviction intime qu'il tomberait victime de

la vérité. Mais les dispositions tragiques où ce pressentiment
le plongea, devaient lui ravir le goût et même l'aptitude de

réflexions dogmatiques sur sa mort, à supposer, ce que l'école
moderne nie, que ces réflexions pussent trouver une place
dans son esprit. Sans doute ceux qui se consacrent au bien et

se dévouent à la vérité auront toujours le sentiment vague
(ju'en mourant pour la vérité, ils la servent et travaillent au

triomphe du bien dans l'humanité ; mais il y a loin, très loin
de ce sentiment à une représentation claire et distincte des

vues de Dieu, du but qu'il se propose et des fruits qu'il
veut préparer. Homme, vrai homme, Jésus n'a donc pas pu
avoir une notion claire de sa mort dans le sens indiqué.
D'ailleurs, on ne conçoit pas que le Jésus des synoptiques ait pu
s'attribuer l'importance que suppose sa mort entendue dans
le sens dogmatique d'un sacrifice expiatoire. Remarquons en

effet que, dans sa prédication du royaume de Dieu, sa

personne n'occupe pas le premier plan. Nous en exceptons les

passages apocalyptiques de l'évangile dont nous nions
l'authenticité parce que, pour les admettre, il faut supposer en
Jésus une nature surnaturelle — or, cette supposition n'existe
plus pour nous, — ou un degré de fanatisme, de démence qui
n'appartient qu'à un cerveau malade. N'oublions pas ensuite

que si Jésus avait donné à sa mort le sens où l'entend la
dogmatique, il n'aurait pas connu un état de l'âme tel que celui



l'évangile de la croix 573

dont Gethsémané nous offre la mesure et le caractère. Disons
enfin que dans les idées religieuses du Jésus des synoptiques
il n'y a pas de place pour la notion du sacrifice, empruntée
aux idées sacerdotales des Israélites. Qui ne se rappelle la

sympathie avec laquelle il aimait à reproduire la parole d'Osée:
Je veux miséricorde, dit l'Eternel, et non pas sacrifice?

Tout ce qu'on peut dire de plus probable relativement aux
idées de Jésus sur sa mort, revient à ceci : dès que Jésus a eu
la conscience de la lutte implacable qui devait s'engager entre
les principes de la hiérarchie et les siens, il n'a pas seulement
entrevu la nécessité inévitable de sa mort, mais il s'est senti en
affinité avec les prophètes et les justes en Israël persécutés et
tués pour les mêmes motifs.

La formule que le sang de Jésus est le sang de la nouvelle
alliance, tout en renfermant une importante vérité, ne laisse pas

que de provoquer quelques questions. Le christianisme est-il
une religion nouvelle el veut-il l'être? Ses idées fondamentales
se retrouvent essentiellement chez les meilleurs prophètes
d'Israël ; il y en a même plusieurs que les sages de l'antiquité
possédaient également. Le christianisme a le grand mérite
de les avoir détachées du particularisme national, en sorte que
la foi chrétienne relative aux rapports de Dieu et de l'homme
diffère beaucoup des autres croyances. Ensuite l'expression
d'alliance repose sur l'idée naïve que notre rapport est dû à

une convention conclue, à une époque donnée, entre Dieu et
l'homme et susceptible de modifications. Cependant, objectivement

parlant, il ne saurait y avoir de différence dans les
relations de Dieu et de l'homme, aujourd'hui et autrefois, dépeuple
à peuple. Cette différence appartient à la phénoménologie de

l'esprit religieux. Enfin on se demande ce que signifie le sang
de l'alliance dans le domaine chrétien. Il appartient au sacer
doce lévitique. La première condition de son effusion consiste

dans le consentement des deux parties contractantes; ce qui
ne peut pas se dire du meurtre criminel de Jésus. Ensuite, si

l'antiquité pouvait juger l'effusion du sang indispensable à la

conclusion d'une alliance, il faut avouer qu'au fond on ne saurait

trouver aucune raison suffisante pour cette nécessité. Au



574 m. s. hoekstra

reste, la vérité cachée dans cette formule est que la mort
de Jésus a été un des moyens les plus puissants pour fonder
l'église chrétienne, parce que dans ce fait s'est manifesté
clairement le contraste absolu des principes de Jésus et de ceux
du judaïsme.

C'est ce que nous voulons maintenant rendre sensible.
Pour réaliser la fondation d'une nouvelle société religieuse,

telle que l'église chrétienne, il fallait remplir deux grandes
conditions.

La première était la continuité historique de l'ancien et du

nouveau. Une religion ne doit pas être trop jeune, a-t-on dit.
En effet, la puissance de l'antiquité et la tradition, en fait de

religion, est si grande qu'elle peut conférer même à l'erreur un

caractère de sainteté dans l'esprit des fidèles. On ne peut jamais
fonder une religion proprement dite nouvelle. Aussi tous les

fondateurs de religion ont-ils eu la conviction de ne pas être
novateurs, mais de transformer la religion dégénérée. Confucius
disait: Je commente, j'éclaircis les anciens ouvrages, mais je
n'en compose pas de nouveaux. J'ai foi dans les anciens el. je
les aime. J'ai fait tous mes efforts pour acquérir leurs
connaissances '. Il en est de même de Zarathoustra. Chez les

Israélites l'antiquité était également une recommandation.
Conduis-moi, dit le Psalmiste (Ps. CXXXIX, 24), sur la voie des

anciens temps. Demandez, dit Jérémie (VI, 16), quels sont les

chemins d'autrefois. Mahomet déclarait itérativement qu'il ne
demandait qu'à rétablir lareligion pure d'Abraham et qu'il n'était
en aucune manière un novateur. Il fallait donc pour qu'une
nouvelle société religieuse s'établît en Israël qu'elle se rattachât
à celle qui existait. Ne nous en étonnons pas. L'accord des

idées religieuses avec les besoins de l'esprit et du cœur n'est

pas une recommandation suffisante pour assurer leur succès

dans le monde. L'homme a trop peu de foi en lui-même et le

précepte du sage Israelite 2
: iwjtevs t»j ipu/vj aou est plus vite

donné qu'observé. Le plus fort a besoin de l'appui des faibles.

' G. l'authier. Confucius el Mencius. Le Lun-yu. Livre I, chap. VII,art. 1, 19.

' Jésus Sirach XXXII, Î6.



l'évangile de la croix 575

Nous avons besoin de quelque chose qui donne, à nos yeux,
une sanction supérieure à nos convictions.

La seconde condition indispensable à la fondation de l'église
chrétienne, c'était la rupture complète avec le judaïsme existant.

L'esprit de celui-ci était diamétralement opposé à celui de

Jésus, qui parle de cette génération, de la génération méchante
et adultère, incrédule et perverse. Produit de l'organisme
hiérarchique, le judaïsme ne pouvait disparaître qu'avec l'ins-
tution qui l'avait produit. La prédication laissait la racine du
mal intacte. La lutte à mort et finalement la rupture irrévocable
avec l'Israël selon la chair étaient donc indispensables. Ici le
fléau de la guerre devenait un bienfait. Paul l'a senti comme
son maître. C'est ce qui a fait de lui le second fondateur du

christianisme. Le vin nouveau, sous peine de se perdre,
demandait des outres nouvelles.

Ces deux conditions, qui semblent s'exclure, ont trouvé leur
solution dans la mort de Jésus. Comment cela le maître de la

vigne la remettra à d'autres vignerons, comme dit Jésus (Math.
XXI, 41) ou pour parler avec Paul : Abraham est le père des

incirconcis et des circoncis par la foi. (Rom. IV, 11,12.) Pour
les premiers chrétiens, la crucifixion de leur maître était un
crime si abominable parce que son évangile était, selon eux, la

continuation et l'accomplissement de la loi et desprophètes. Le

rejeter, c'était rompre l'alliance de Dieu avec Israël. Les

chrétiens, en rompant avec l'Israël selon la chair, avaient donc la

conviction intime d'être le véritable Israël de Dieu (Gai. VI, 16),

tandis que leurs adversaires, en mettant Jésus à mort, avaient
brisé avec le passé du peuple de Dieu. C'est ce qui fait dire à

Jésus dans le quatrième évangile : Quand je serai élevé de la

terre, c'est-à-dire mis en croix, j'attirerai tous les hommes à

moi, c'est-à-dire je fonderai mon église. (Jean XVI, 32.) La

même pensée se retrouve dans l'assimilation du Christ immolé

avec l'agneau de la pâque israélite. (Jean XIX, 36.) C'est en

tombant victime de ses principes que Jésus a pu devenir une

bénédiction permanente pour l'espèce humaine. C'est en mourant

que le grain de blé a pu porter beaucoup de fruit. (Jean

XII, 24.) La croix est ainsi la condamnation de tout ce qui n'est



576 M. S. HOEKSTRA

pas spirituel en matière de religion, de l'autorité attribuée à la

lettre, à la tradition, à la cérémonie, de l'opinion enfin de ceux
qui mettent un contre-poids quelconque dans la balance des

principes moraux de la religion. La croix a été le moyen de

dégager la foi en la miséricorde divine, qui existait déjà en Israël,
de toutes les erreurs qui y régnaient et de la placer dans son
vrai jour, d'abord pour les premiers confesseurs du Christ et
ensuite pour les générations successives, dans un rapport historique

et ininterrompu. C'est dire que nous ne pouvons attribuer

à la mort de Jésus que ce que nous avons appelé une
vertu économique ou fondatrice ; mais c'est en même temps
nier le rapport immédiat et nécessaire de ce fait historique avec
le salut des individus qui ont vécu tant de siècles après lui.
Pour admettre ce rapport, il faudrait accepter l'objectivité que
la théorie de la satisfaction attribue aux notions de coulpe et
de pardon. Or, c'est ce que nous ne pouvons pas faire. La

coulpe n'est possible que là où il y a contrat dans le sens

rigoureux de ce terme. Or il est impossible d'admettre cette
notion dans les rapports de l'homme et de Dieu. D'ailleurs si,
selon l'idée populaire, les actions entraînent la coulpe, celle-ci
ne saurait être effacée. Un fait accompli ne se défait pas. Le

voleur reste toujours par le crime qu'il a commis coupable de

vol. Une dette morale ne peut jamais être acquittée comme
une dette pécuniaire. Il faut en dire autant de l'expression
anlhropomorphique de pardon des péchés c'est-à-dire d'actes
mauvais. Du point de vue moral, ce qui importe ce n'est pas

l'action comme telle, mais l'état intérieur dont l'action est la

manifestation. Toutes nos actions, moralement bonnes ou

mauvaises, finissent par appartenir au passé et, abstraction faite de

l'état moral qu'elles ont causé, confirmé ou changé, elles sont

complètement indifférentes. Or le pardon ne peut pas s'appliquer

à cet état moral. Il n'y a que le changement moral de

l'homme intérieur qui puisse modifier cet état. Si l'on veut
donner le nom de pardon au changement de Vétat moral, il est

évident que la mort de Christ ne peut le procurer que par
l'influence morale qu'il opère sur nous et qui résulte d'une
certaine conviction à l'égard de la grâce de Dieu. Et c'est ce qui



l'évangile de la croix 577

nous conduit de nouveau à cette signification économique de la
mort de Jésus, dont nous venons de parler et qui doit nous
occuper maintenant.

Nous posons en principe que la misère intérieure, que
l'âme doit endurer comme effet inévitable du péché, ne peut
disparaître qu'à condition que le péché soit expié par le

coupable lui-même. La foi au pardon des péchés n'enlève pas
cette misère ; ce sont des âmes bien basses que celles qui
craignent la peine du péché, sans s'affliger du péché lui-même.
L'essence du péché consiste dans la révolution intérieure qu'il
opère; par conséquent l'expiation du péché, pour amener la
guérison de l'âme malade, doit être intérieure à son tour. Il
en résulte que les effets extérieurs du péché, qu'on y voie ou
non des châtiments, ne font rien à son expiation. Fruits
de la réaction du monde extérieur, ils frappent plus les
imbéciles qui ne connaissent pas l'ordre de la nature que les
habiles qui savent y échapper. D'ailleurs ces effets rendent
souvent le pécheur pire qu'il n'était. Il en est de même des

effets intérieurs, des remords, qui ne contribuent à la guérison
de l'âme qu'autant qu'ils la rendent attentive à son triste état
moral.

Le seul moyen d'expier le péché, le seul qui puisse nous
délivrer et de la misère du péché et de l'ascendant qu'il
exerce sur nous, consiste dans le parti décidé que nous
prenons contre nous-même, tant par la pensée que parla volonté,
en sorte que notre moi actuel abhorre et renie notre moi passé.
La souffrance qui résulte de ce combat doit être acceptée
volontairement et avec fermeté, au nom du nouveau principe
de vie qui est parvenu à éclore en nous, comme un effet
naturel et nécessaire du renoncement au péché qui doit être expié.
J'aime mieux endurer cette souffrance, se dit l'homme engagé
dans cette lutte, que d'avoir communion avec le péché.
Prenons pour exemple le calomniateur. Démasqué, il porte
dans sa honte la peine méritée et douloureuse de sa calomnie.
Mais cette souffrance ne le rend pas meilleur, car il ne la subit

pas volontairement; il n'a pas pris parti contre lui-même.
Si, sans être démasqué, il est atteint de douleur à cause de son

THÉOL. ET PHIL. 1874. 37



578 M. S. HOEKSTRA

péché, cherche à compenser le mal qu'il a fait par les sacrifices

qu'il s'impose pour l'amour de sa victime, ou se résout à

toutes sortes de privations par crainte de la punition divine,
il n'expie pas son péché, parce que sa souffrance, toute
volontaire qu'elle est, est arbitraire et ne provient pas du
renoncement au péché. Ce n'est que lorsque, dans un vrai
sentiment de repentir, il confesse sa calomnie et est résolu
d'endurer la honte et les dommages qui résultent de cet aveu,
qu'il expie vraiment sa faute et parvient à la paix intérieure.
C'est ainsi que, dans le même individu, le juste porte la peine
de l'injuste et que l'expiation du péché ne peut se faire que
par celui-là même et celui-là seul qui l'a commis.

Cette thèse admise, nous demandons quel peut être ici le

prix de la mort de Jésus-Christ.
Elle nous donne la conscience des grandes vérités dont la

connaissance est l'indispensable condition de la réconciliation
avec nous-mêmes. En effet, la croix nous prêche l'absolue
nécessité du renoncement; la grande souffrance inséparable
de la répression du péché eu nous et de la rupture du péché
hors de nous ; l'humiliation comme chemin de l'élévation ;

le grand mystère de la douleur. Et ce qui prouve bien que,
sous ce rapport, rien ne saurait être comparé à la croix de

Jésus, c'est que nulle part, hors de l'église chrétienne, nous ne

rencontrons une conscience aussi profonde de la nécessité de

la souffrance, d'une part, et du devoir du renoncement, de

'autre. Ce n'est donc pas sans motifs que le christianisme a

pris la croix pour son symbole. On observera peut-être que la

croix de Jésus ne nous prêche pas le renoncement au péché,

puisqu'il n'en avait pas commis et que dans tous les cas sa

croix n'en résultait point. Mais il y a une coulpe non-seulement

individuelle, personnelle, mais aussi solidaire, commune.
Plus un homme est élevé, plus il se sent organiquement uni
à son peuple, à l'humanité. Leur gloire est sa gloire, leur
honte sa honte. Qui ne se rappelle ici un Daniel, un Esdras,

un Néhémie L'absolution personnelle de leur conscience ne.

les empêche pas de souffrir des péchés de leur peuple, de se

les imputer et de s'humilier à cause d'eux. En effet, les péchés



l'évangile de la croix 579

d'un peuple reposent comme une coulpe sur tout individu qui
lui appartient, tant qu'il ne s'arrache pas ouvertement aux
rapports qu'il soutient avec lui et finalement à ceux qui l'unissent

à l'humanité. Mais à supposer qu'elle ne fût pas impossible,

une pareille rupture le rendrait encore plus coupable,
car ceux qui sont moralement le plus élevés aiment le plus
leurs semblables avec tous leurs défauts. Il ne leur reste
qu'à s'efforcer énergiquement de guérir les maux de leurs
frères. Or cela n'est possible qu'à la condition que l'humanité
rompe avec son passé pour se transformer totalement. Leurs
efforts sont donc naturellement tournés contre tous les intérêts
qui pénètrent toutes les conditions de l'organisation humaine.
Ils entraînent fatalement une grande mesure de souffrance

pour ceux qui les déploient, non-seulement spirituelle, mais
aussi corporelle, ignominie, persécution, oppression, martyre.
C'est ainsi que Jésus a pu porter la coulpe du péché.

Il y a plus. La croix de Jésus nous aide puissamment à subir
dignement la souffrance qui nous fait expier nos péchés. Sans

doute la conscience vive de notre nature divine, du prix infini
de la vie spirituelle est, comme Kant l'a remarqué, la grande
force qui nous permet d'entreprendre le combat sérieux de la
vie ; mais elle ne l'est que lorsqu'elle revêt la forme de la foi
à notre éternelle destination ; et cette foi n'acquiert la vigueur
nécessaire, que lorsqu'elle est devenue la foi de plusieurs,
une puissance objective clans le monde moral. Or c'est à

cela que la croix de Jésus a puissamment contribué : jamais il
n'affirma aussi énergiquement que par elle sa grande
conviction que la vraie vie est au-dessus des atteintes de la mort,
et quo c'est saisir la vie que de la sacrifier pour l'amour de

Dieu. C'est en endurant la croix et en méprisant la honte qu'il
esl devenu le irr/riyb- rr,; curnpius (Hébr. II, 10.) Les richesses

de vie spirituelle qu'il a manifestées à ses disciples, surtout
dans ses souffrances et dans sa mort, ne leur permirent point
d'admettre que sa mort ignominieuse fût la fin de sa glorieuse
vie ; au contraire, l'histoire l'atteste, elles leur inspirèrent la

conviction certaine de sa gloire céleste. Ce Jésus, disaient-ils,

que vous avez fait mourir par la main des iniques, Dieu l'a



580 M. S. HOEKSTRA

ressuscité; il n'était pas possible qu'il fût retenu par les liens
de la mort.

Enfin la mort de Jésus nous délivre de plusieurs suites
douloureuses qui résultent du péché aussitôt que nous voulons
briser avec lui. Nous l'avons dit, la conversion qui nous
délivre de la coulpe n'existe que là où l'on est prêt à subir
toute la souffrance qui en découle. Mais il faut une décision,
une force de volonté peu commune pour persévérer dans cette

détermination, lorsque les fibres du cœur les plus délicates

sont ébranlées. Nous payons un tribut de respect et d'admiration

au juste de l'antiquité dont Horace a déclaré :

Si fractus illabatur orbis,

Impavidum ferient ruinoe.

Mais ce courage et cette persévérance ne sont pas comparables

à là force intérieure qu'il nous faut pour briser avec

notre passé et les affections les plus tendres, lorsque, disciples
de Jésus, il nous faut haïr père, mère, femme, enfants, frères,
sœurs (Luc XIV, 26), et que, fidèles à nos principes et
combattant le monde qui nous entoure, nous l'armons contre nous.
Ces sacrifices dépassent ici la mesure commune des forces
humaines. Or, c'est alors que la mort de Jésus-Christ vient offrir
au combattant un allié qui se ligue avec lui contre la puissance
du monde ; et cel allié c'est l'église, que /estes s'esl acquise

par son propre sang. (Act. XX, 28). Quelle que soit son
imperfection, elle honore les principes de vertu et de piété ; son
influence s'est communiquée à l'opinion publique au point que
celle-ci ne lui oppose qu'une résistance toujours plus timide.
Cet état de choses est le résultat de la souffrance inséparable
d'une révolution radicale dont Jésus, tout le premier, a bravé

l'attaque redoutable. On a frappé le berger, mais les brebis
ne se sont dispersées que pour se rallier. Le sang de Jésus

est devenu la féconde semence de son église ; c'est à lui que
nous devons ces conditions bénies qui nous dispensent d'une
foule de souffrances inséparables de notre conversion. C'est

grâce à la croix de Jésus que le monde n'en érige plus pour
nous.

Il est temps de nous résumer. Tout le demi-obscur, tout le



l'évangile de la croix 581

mystère, toute la mysticité dont la vieille dogmatique
enveloppait la mort de Jésus se sont évanouis pour nous ; nous
nous y sentons totalement étrangers.

Les faits ont leur signification la plus importante pour
l'époque où ils se sont accomplis ; les plus grands mêmes
perdent toujours beaucoup à plusieurs égards pour les
générations suivantes. Il résulte de cette loi de l'histoire que la foi
en la croix de Jésus a dû avoir beaucoup plus de prix poulies

premiers chrétiens que pour nous. La consolation et la
force que l'on puisait dans la contemplation de Golgotha au

jour de la persécution furent beaucoup plus grandes que
celles des jours comme les nôtres où la persécution pour
l'amour de la foi a cessé. C'est ce que le Nouveau Testament
lui-même nous apprend en assimilant les afflictions des fidèles
à celles du Christ, leur coupe à la sienne (Math. XX, 22 ; Col.

I, 24; Rom. VIII, 17), et en appelant leurs souffrances une

participation à celles du Christ. (1 Pier. IV, 13.)
Le christianisme ne dépend pas d'un fait historique ; c'est

pourquoi le prix qu'on attache à la mort de son fondateur ne
saurait entamer son essence. Historiquement parlant, la vie
de l'église de nos jours est unie à celle des périodes
précédentes et finalement à la mort de Jésus; le passé de l'église ne

saurait en être séparé; cependant la vie spirituelle de l'homme

ne saurait dépendre absolument de ce fait, comme il n'y a pas

non plus de phase de cette vie qui ne pourrait au besoin se

passer de l'image du crucifié. La prédication populaire déduit
de la foi à la croix certains devoirs spéciaux de sanctification.
Au fond, cette déduction n'est pas exacte : car, quelle que soit

l'idée qu'on se fasse de la mort de Jésus, qu'il soit mort ou

non, l'obligation à tout ce qui est saint et bon demeure dans

toute sa rigueur absolue. Les faits particuliers ne peuvent

jamais être plus que des types, des images, des symboles qui
rendent nos obligations plus sensibles.

Enfin la croix reste le symbole éloquent des sublimes

vérités qu'elle prêche. Prêcher la croix de Christ, c'est

prononcer l'arrêt sur tout asservissement de la conscience à

l'autorité extérieure, prêtres, docteurs, traditions, ordonnances.



582 M. S. HOEKSTRA

Jésus mourant sur la croix, c'est la révélation la plus impressive

de la force que possède la foi en Dieu et du prix infini
d'une vie consacrée à Dieu. Ainsi la croix ne nous annonce pas
seulement le sérieux de la vie, mais nous réconcilie encore
avec ses combats déchirants. Elle ne nous délivre pas seulement

de la servitude des sens en nous délivrant des frayeurs
de la mort, mais elle nous apprend aussi à subir avec patience
et courage toutes les souffrances inséparables d'une sincère
conversion et d'une sanctification sérieuse. Enfin, si le
christianisme ne dépend pas du fait de la croix, il dépend des

principes auxquels la croix rend témoignage et qu'elle
symbolise. C'est pourquoi, sans aucune immixtion d'éléments
magiques ou mystiques, on doit dire, l'histoire à la main : la croix
est l'abrégé de l'évangile; elle en est le centre et en résume
l'essence.

D' V. G.


	L'évangile de la croix au point de vue de la théologie moderne

