Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: L'évangile de la croix au point de vue de la théologie moderne
Autor: V.G. / Hoekstra, M.S.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379173

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'EVANGILE DE LA CROIX

AU POINT DE VUE DE LA THEOLOGIE MODERNE

PAR

M. S. HOEKSTRA'

Nos réformateurs commirent uue inconséquence qui, pour
étre explicable, ne laisse pas que d’étre fort grave. Ils accep-
térent de 1'église romaine, sans le modifier essentiellement, le
dogme de la satisfaction et enseignérent que la mort de Christ
emprunte sa valeur réelle et absolue de la nature divine de sa.
personne. Le catéchisme de Heidelberg offre ici & peu pres la
méme doctrine qu’Anselme et reproduit les conceptions de la
chevalerie du moyen &ge. Dieu est le type du chevalier qui
veut tirer satisfaction de son honneur blessé. Penser que le
plus petit péché commis contre Dieu fail reposer sur le pécheur
un poids de culpabilité infini, c’est admettre, avec le moyen
age, que le méme forfait mérite une peine plus ou moins forte
selon qu’il est commmis contre un noble, un vilain ou un serf?®.

! L'anteur de cet article, 'un des professeurs du séminaire mennonite d’Am-
sterdam, compte parmi les théologiens libéraux de la Hollande les plus profonds,
les plus savants et les plus fécends. Initié & toutes les branches de la théologie,
il s’occupe spécialement de la philesophie religieuse et morale, comme le prou-
vent ses principaux ouvrages qui sont: La liberté morale (au point de vue
indéterministe); Le développement de Uidée morale dans humanité ; L'espe-
rance de Uimmortalile. L’article qu’on valire est emprunté au journal théologique,
Theologisch tijdschriff, que I'auteur publie avec cinq autres professeurs de la
théologie libérale, (Cahiers de novembre 1873 et de janvier 1874.) M. Hoekstra,
comme Vinet ’'a dit de lui-méme, n’est pas du nombre des écrivains qui nais-
sent traduits ; il a besoin qu'on le traduise. Ce travail est en conséquence une
reproduction libre, mais, nous I'espérons, fidéle, des idées de l'auteur.

* Yoir Schweizer, Chr. Gl. n. prot. Grundsdtze, 11, 1-5. 180.



L'’EVANGILE DE LA CROIX 559

Il y ald une grave inconséquence. En effet, le dogme de la
satisfaction entend la moralité d’une maniére que le protestan-
tisme doit flétrir et n’a pas laissé de condamner sans miséri-
corde. Cette théorie admel une vertu sans obligation, une
compensation des péchés par les vertus, une réversibilité des
péchés et des merites. Or, ces conceptions, admises par I'église
catholique indépendamment du dogme qui nous occupe, sont
répudiées par les protestants dans tous les autres domaines;
c’est dire qu’ils condamnent leur propre théorie de la satis-
faction. En qualité d’étre divin &t d’homme saint, Jésus, dit-on,
n’était pas obligé d’accomplir la loi de Dieu et moins encore de
subir la mort. Soit! mais il en résulte que l'un et 'autre sont
moralement criminels, puisque la morale protestante n’admet
pas de milieu entre le devoir et son contraire. L’obligation n’est
pas le contraire de la liberté morale. La vraie liberté est une
nécessité morale, et elle est diamétralement opposée au caprice
et & larbitraire. On ne peut pas non plus se soustraire 4 une
action moralement libre sans manquer & l'obligation morale.
Jésus, dans les circonstances données et en vertu de sa haute
vocation, était obligé de se livrer & la mort. Dire que, saint et
sans tache, Jésus n’était pas tenu de mourir parce que la mort
n’est (ue la peine du péché, est une absurdité évidente, dé-
mentie d’ailleurs par la mort du Saint. Mais, dit-on, Jésus s’est
volontairement chargé des péchés des hommes. Cette thése
n’est pas moins absnrde. De deux choses 'une: ou Jésus s’est
chargé des péchés des hommes pour en endurer la peine, c’est-
d-dire la mort; mais c’est supprimer toute sinceérité dans la
conscience de Jésus que d’admettre qu’il s’est senti coupable
de péchés qu’il n’avait pas commis; ou bien il ne s’est chargeé
que de la peine de nos péchés ; mais c’est admettre des peines
divines indépendantes du péché gu’elles doivent chitier et ap-
pliquer & Dieu les conditions les plus grossiéres de la justice
humaine. Ajoutons que c’est briser les rapports naturels qui
existent entre la justice morale et le salut, que d’admettre I'ap-
plication gque Dieu aurait faite & d’autres de la juste récompense
due & l'obéissance du Christ. Enfin, comment combattrons-
nous les ceuvres surérogatoires des catholiques, si nous en



560 M. S. HOEKSTRA

attribuons au Christ lui-méme ? Le culte des saints et les in-
dulgences sont parfaitement justifiés.

Héatons-nous, cependant, de convenir que I'inconséquence
de nos réformateurs s’explique aisément; c’est qu'a la base de
la théorie de la satisfaction se trouve une pensée religieuse trés
profonde qui les a séduits : la manifestation pleine et entiére de
la grice de Dieu, qui surpasse infiniment notre faute. La colére
de Dieu demandant & étre apaisée est un élément capital dans
la théorie, mais n’en est pas le centre; car cet apaisement
n’aurait-il pas pu se réaliser par notre condamnation? Le cen-
tre de cette doctrine c’est que Dieu, grice a son amour; n’a
rien épargné, pas méme son propre Fils, pour nous sauver.
(est ce qui fait dire & Calvin que les expressions : « Deum fuisse
hominibus inimicum, homines fuisse maledictos, donec sacri-
ficio Christi expiata est eorum iniquitas, » sont des « locutiones
accommodate ad sensum nostruam, » mais cque 'origine de la
grace qui nous. échut en partage en Christ réside dans 'amour
éternel de Dieu. (Instit. II, XVI, 2-4.) La méme pensée est ad-
mirablement rendue par Petrus Mavtyr Vermilius. (Loci commu-
nes, 1580, pag. 216.) Vous demandez pourquoi la mort de Christ
a été agréable 4 Dieu? Il n’y a pas de meilleure raison que son
amour infini qu’il a pu déclarer ainsi de la inaniére la plus par-
faite et proposer en exemple aux hommes. Il 0’y avait pas d’au-
tre nécessité de la mort du Christ pour Disu qui n’a pas voulu
se délecter dans la vue des peines du Christ *.

On se demande pourguoi ces mémes hommes qui étaient
pénétrés de l'infinie miséricorde de Dieu, I'ont revétue d’un
appareil juridique qui fourmille de contradictions logiques?
C’est que, d’une part, on a fait des conditions toujours flottan-
tes fe l'esprit moral autant d’antithéses abstraites qui s’ex-
cluent, et que, de l'autre, pour ne pas blesser la sainteté de
Dieu, on a fait remonter une de ces antithéses & un fait concret
ou historique. Ainsi, 'on a opposé I'ordre ahsolu que la loi de
Dieu adresse A ’homme & I'incapacité absolue de I'homme d’ac-
complir cet ordre; d’ou résulte la condamnation absolue de
quiconque n’accomplit pas cet ordre. Ces abstractions, on les a

1 Cf. Schweizer., l. ¢., pag. 176, etc., et Refor. Dogm., pag. 118 etc., 376-379.



L'EVANGILE DE LA CROIX 561

transportées a Dieu. On a introduit, par le prétendu fait de
la chiite, un tel antagonisme entre la justice absolue de Dieu
et sa grice infinie, que le Christ finit par étre un rédempteur
pour Dieu plus encore que pourles hommes. A ce point de vue,
un Spurgeon ne doit pas nous surprendre lorsqu’il envisage
de préférence 'ceuvre de la rédemption comme une heureuse
issue pour Dieu, ballotté entlre sa grace qui veut pardonner et
sa justice qui ne le permet point. En effet, en se placantau point
de vue légal, on considére de préférence le péché comme une
coulpe qui demande & étre expiée; on stigmatise la plus taible
déviation de I'idéal moral comme un péché digne de la damna-
tion ; on somme ’homme, engagé dans les conditions du déve-
loppement, de réaliser la perfection, tandis qu’on l'estime & la
fois incapable de faire aucun bien el de se délivrer de la puis-
sance du péché. A ce point de vue, il faut le dire, il n’y a pas
de théorie qui, malgré ses contradictions logiques, se recom-
mande davantage & la conscience morale, surtout si I’on com-
bine avec elle I'idée mystique de notre union avec Christ,
comme de celle du chef avec les membres du corps. Et c’était
encore le cas des réformateurs. « An convenit Deo, demande
Th. de Béze, ut aliena justitia quispiamn justus habeatur? Aliena
cjuidermn est quatenus extra nos esl et in alio subjecto, nempe
Christo, residet; sed aliena non est, quatenus illud ipsum
subjectum, nempe Christus, nostrum est alque adeo spiritua-
liter per fidem factum est unum nobiscum, ul spiritualis vita a
Christo mystico, capite, ad subjectum mysticum, corpus, de-
fluat. Imputationis fundamentum est quod ille unum est no-
biscum *. »

Tels sont les fondements sur lesquels repose la théorie de la
satisfaction. Il est évident gu’ils croulent du moment qu’on se
donne pour point de départ non I'absolu, I'idéal, P'abstrait, la
métaphysique, mais les expériences spirituelles de ’homme,
ainsi que ’esprit protestant I'a toujours fait davantage & partir
du XVIIIe siécle. A ce point de vue, qui refuse & 'homme tout
ce qui est absolu pour ne voir en lui qu’un étre fini qui se dé-
veloppe, toutes les antinomies ahsolues tombent, état de justice

' Schweizer. Ref. Glaubensl., 11, 420.
THEOL. ET PHIL. 1874. 36



962 M. S. HOEKSTRA

primitive, chute, perdition, incapacité compléte du bien, régé-
nération déterminée une fois pour toutes. Dés lors aussi, on
ne peut plus s’imaginer posséder une connaissance de Dieu
et de ses perfections suffisante pour oser définir ce que Dieu a
pu ou non faire et vouloir. Au contraire, on est convaincu que
ce qu’on appelle les perfections divines ne sont pas des qua-
lités de Dien comme tel, mais des représentations (ue I’homme
se fait des rapports différents de Dieu et du monde, représen-
tations inspirées par nos besoins religieux, ou, pour parler avec
Schleiermacher, différents modes par lesquels notre conscience
religieuse se sent en rapport avec Dieu, et non des caractéres
particuliers de ’Etre supréme lui-méme. Bref, on ne se flatte
plus de comprendre quoi que ce soit aux réalités adorables de
I'essence divine ; et, si on lui altribue des perfections morales,
on n’y voit que des révélations de I’essence morale de Dieu,
laquelle, selon 'évangile, est amour. Des lors, le conflit de
'amour et de la justice en Dieu devient absurde. Si'amour
parfait de Dieu, appelé ici justice, exige la punition du pécheur
pour son bien, l'acquittement de la peine serait un manque
d’amour; si, au contraire, 'amour, appelé ici maséricorde,
exige I'acquittement de la peine pour le bien du pécheur, l'in-
fliction de la peine serait un acte de vengeance personnelle.
L’orthodoxie ne peut admettre le conflit en Dieu que par un
grossier anthropomorphisme, qui considére la justice comme
une espece de nature morale & laquelle Dieu est lié, comwe la
conscience inviolable de Dieu, et la miséricorde comme une
propriété de son cceur dont il aimerait & suivre les inspirations,
pour peu que la justice le permit.

Au point de vue subjectif ou anthropologique, qui était déja
celul des rationalistes de la seconde moitié du XVIIIe siécle,
toute idée d’expiation opérée par un fait historique déterminé
s’évanouit. Teellner ne fit qu’énoncer une conviction générale,
lorsqu’il déclara, en 1768, que la réconciliation de I'homme
et de Dieu n’a pas besoin d’intermédiaire particulier, que la
repentance et la conversion en sont les seules conditions pos-
sibles ; qu’il est absurde de parler d’un pécheur qui est dis-

t Der thitige Gehorsam Christl untersucht.



L’EVANGILE DE LA CROIX 563

pensé des peines du péché ou d’un juste qui se charge de celles
qui sont dues au pécheur, puisque la vraie peine du péché
réside dans la condamnation de la conscience. Il n’y a que la
repentance et 'amendement qui puissent nous en délivrer, et
cette délivrance ne peut étre un fruit de la mort de Jésus-Christ,
(qu’autant que ce fait est un moyen de repentance et de con-
version.

Les adversaires supranaturalistes du rationalisme étaient
imprégnés de trop d’éléments rationalistes pour pouvoir dé-
fendre sérieusement la doctrine de la satisfaction; ils considé-
ralient, pour la plupart, la mort de Christ non comme Pinstru-
ment du pardon divin, mais comme sa révélation; cette mort,
disaient-ils, ne réconcilie pas Dieu avec ’homme, mais I'homme
avec Dieu en I'’engageant & la repentance, au renoncement, au
dévouement méme au prix de sa vie. A parte Dei, la mort de
Chrisl est la preuve la plus éclatante de P'amour de Dieu qui
veut & la fois pardonner le péché et en détourner. On ne sau-
rait concevoir rien de plus superficiel que cette conception.
En effet, la mort de Christ ne peut étre une manifestation de
l'arour infini de Dieu, que si Dieu a montré dans ce fait un
amour infini, ¢c’est-a-dire s’il y a un rapport objectif entre ce
fait et notre salut. On répond : n’est-ce pas ici la plus haute
manifestation de I'amour de Dieu, qu’il veut sauver les hom-
mes méme apres qu'ils ont commis un crime aussi grave que
la crucifixion ? Mais d’abord ce crime a été commis par igno-
rance, au témoignage de la Bible elle-méme; ensuite ce crime
ne retombe cue sur ceux qui 'ont commis; enfin, & admettre
notre solidarité & tous dans ce crime, laquelle au reste n’est
(que gratuite, la mort de Christ, au point de vue de la théorie
qui nous occupe, n’est pas la manifestation mméme de 'amour
de Dieu, mais uniquement 'occasion par laquelle Dieu le ma-
nifeste.

Les théories orthodoxes et sociniennes sont diamétralement
opposées lesunes aux autres. Schleiermacher appelle la premiére
magique, parce que, d'aprés elle, les bienfaits de la mort du
Christ s’appliquent directement & chaque individu, sans 'in-
termédiaire de la propagation historique de la vie du Christ



064 M. 8. HOEKSTRA

dans I’église, en sorte qu’ici, au fond, la vie de la communauté
est superflue. Il donne 4 la théorie socinienne le nom d’empi-
rique, parce qu’elle n’accorde de vertu rédemptrice gqu’a la
doctrine et a 'exemple de Jésus-Christ, qui déterminent notre
perfectionnement. C’est entre ces deux extrémes qu'’il place sa
théorie ; il Vappelle mystique, parce que toul s’y groupe autour
de l'idée de la communauté de vie qui existe entre le Christ et
nous. Etudions briévement cette théorie!.

Schleiermacher refuse 4 la mort de Jésus-Christ toute signi-
fication spécifique pour notre salut. Le salut, dit-il, est ren-
fermé tout entier dans la parfaite communion de vie avec
Christ; or celle-ci était déja possible avant sa mort. La mort
du Christ, dans la question du salut, n’est donc pas un élément
primitif, mais secondaire. Elle ’est pour deux raisons: 1° elle
manifeste la perfection de I'activité du Christ pour établir la
communauté de vie spiriluelle; car pour la fonder, il n’a pas
méme reculé devant la mort; 2° Fruit du péché des hommes,
elle permet a Christ de réaliser parfaitement la sympathie du
péché. Schleiermacher refuse 4 la souffrance physique de Jésus
une vertu expiatrice spéciale, parce qu’elle n’ajoutait guérea la
puissance du péché qui I’assiégeait et ne pouvait pas troubler
la joie de sa piété élevée. Il attribue a l'activité du Christ une
double vertu dont I'une est inséparable de ’autre, vertu de
délivrance par la communication de sa perfection; vertu de
réconciliation par la communication de son bonheur. Il admet
que obéissance de Christ est notre justice, en tant que le
principe de la nouvelle vie, germe de la parfaite justice, qui
émane de Christ, habite en nous. On peut dire méme dans un
certain sens que le Christ par son obéissance a satisfait a la
justice divine et nous a délivrés de la peine du péché. Dans
chaque association humaine, dit-il, régne une exacte propor-
tion de mal physique et de péché, I'un étant le chatiment de
Pautre, quoique chaque individu ne soit pas frappé pleinement
ni exclusivement du mal qui se trouve en rapport avec son pé-
ché personnel. Or, puisque la force de chaque péché a causer
le mal s’épuise dans celui qu’il a causé et que les justes subis-

* Der Christl. Glaube, § 100-105.



L’EVANGILE DE LA CROIX 565

sent souvent les chatiments que d’autres avaient mérités, il en
résulte que ces derniers peuvent ne plus en étre atteints. Ap-
pliquons ce principe au Christ. Les péchés du monde entier,
ceux des juifs et ceux des paiens, ont contribué a sa souffrance,
et c’est alors que la sympathie du Christ pour les pécheurs &
dd parvenir 4 son comble. Or, en remportant la victoire sur pé-
ché, il a remporté aussi la victoire sur le rapport du péché avec
la souffrance. D’ou il résulte que la souffrance du Christ a dté
la peine du péché, parce que la souffrance, dans la communion
avec Christ, ne se ressent plus comme chatimeunt. La souffrance,
dans la communion de Christ, devient une souffrance qu’on
endure 4 cause de la justice. Au reste, elle durera jusqu’a ce
que le péché soit totalement surmonté et présentera toujours,
méme chez ceux qui ne sont que relativement innocents, un
caractere de substitution vicaire.

J’ai insisté sur la théorie de Schleiermacher parce que toutes
celles qui régnent de nos jours retournent a P'orthodoxie avec
des modifications plus ou moins grandes imposées par la
science ou bien reproduisent plus ou moins celle de cet illustre
théologien. Cette théorie revient en définitive & ceci, c’est que
I’essence de la mort de Christ, comme moyen de salut, réside
exclusivement dans le caractére moral de sa personne qui
éclate dans ce fait. En tant que mystique ou basée sur I'idée de
la communion avec-Christ, cette théorie n’est pas nouvelle ;
elle n’est qu'une modification de celle qui s’est perpétuée dans
I’église depuis les temps apostoliques: ’homme réconcilié avec
Dieu par I'incarnation, c’est-a-dire par I'union de I’homme et
de Dieu accomplie dans ’apparition de I'hommme-Dieu.

Nous allons aprés ce coup d’ceil rétrospectif exposer nos
1dées.

II

Les vérités générales, les dogmes ne peuvent jamais dépen-
dre absolument de tel ou tel fait historique. Le supranaturaliste
in optima forma ne nous contredira pas; il accordera une signi-
fication dogmatique a des faits surnaturels, non & ceux qui



66 M. S. HOEKSTRA

n

s’expliquent entierement par la loi de la causalité historique.
Il faut en dire aulant de certaines dispositions ou conditions
morales: la fol accordée aux récits d’un fait historique ne sau-
rait jamais étre absolument indispensable a leur éclosion. Le
fait historique le plus important n’est jamais unigque dans son
espéce, soit par les principes moraux qu’il représente, soit par
la foi qu’il manifeste ; il a toujours des analogues éloignés ou
rapprochés.

Il en résulte que la croix de Christ, si importante qu’elle soit,
ne nous révele rien d’absolument nouveau, rien de spécifique-
ment différent de ce qui exisle, et qu’on ne peut la qualifier
d’absolument nécessaire, ni du point de vue dogmatique, ni du
point de vue moral. Cela est si vrai que si Jérusalem, au lieu
de le crucifier, eit connu les choses qui appartiennent a sa
paix, Jésus n’en aurait pas moins pu étre le sauveur du monde.

Ce n’est pas tout. A parler rigoureusement, on ne peut dire
gu’une action part d’un principe que lorsque, libre sous tous
les rapports, elle n’est commandée en aucune maniére par les
circonstances. Or, la mort de Jésus est une action libre, un dé-
vouement volontaire, en tant qu’il aurait pu s’y dérober, ’il
avait consenti & trahir son devoir; mais elle ne I’est pas, en
tant que Jésus ne s’est pas donné la mort, qu’elle lui a été in-
fligée par ses ennemis. La mort de Jésus ne prouve donc rien
(ue ne prouve aussi sa vie; elle est la manifestation parfaite
des principes religieux et moraux qui dirigérent toute sa vie,
le triomphe accompli, pour parler avec Schleiermacher, de
I’esprit sur la chair. Sa mort n’est pas quelque chose & coté ou
au-dessus de sa vie. L’une est la confirmation, le sceau do
Pautre. Voila la base de toutes les théories libérales depuis
Schleiermacher.

On quitte le domaine de I'histoire, du moment ot1 Von consi-
dére ce fait en soi comme une manifestation directe de telle ou
telle perfection de Dieu, de son amour, de sa grace, de sa jus-
tice, de sa sainteté; etil n’y a que le dogmatisme le plus aveu-
gle qui puisse soutenir que le meurtre détestable du meillear
des enfants des hommes puisse étre une révélation de 'amour
(que Dieu porte & 'humanité, de sa sainteté et de sa justice dans



L'EVANGILE DE LA CROIX 567

le gouvernement du monde. Au contraire, c’est une pensée
repoussante que Dieu se soit servi de la perversité des ennemis
de Jésus pour manifester son saint amour au monde, alors
méme que ce crime a eu des effets bénis.

Tout cela ne nous empéche pas de considérer la mort de
Jésus, ainsi que d’autres faits dominants de I'histoire comme
une révélation divine. D’abord elle 'est par son rapport avec
sa vie tout entiere; toute 4me pure est un miroir olt Dieu se
réfléchit; combien plus celle de Jésus I'a-t-elle été dans sa
mort qui lui fit déployer toute sa vie divine. Elle I’est ensuite
par les grands effets u’elle a eus pour le genre humain, en de-
venant la force centrale du développement de 1'église. On peut
dire la méme chose, mutatis mutandis, d’autres hommes émi-
nents et d’autres événements importants, mais jamais dans la
méme mesure (u’ici, & cause de la signification exceptionnelle
que la personne et la vie de Jésus ont eue pour I’histoire du dé-
veloppement religieux. C'est ce qui fait naitre la question :
comment la mort de Jésus a-t-elle donné & sa personne, asa
vie, & sa doctrine, la signification qu’elle a acquise et qu'elle
posséde encore pour I'histoire de I'église et sa vie religieuse ?

On peut envisager la mort de Jésus-Christ avec le Nouveau
Testament, en tant qu’acte moral, de divers points de vue,
comme l'idéal de l'obéissance a4 Dieu, de I'abnégation, de la
foi, du triomphe remporté sur les tentations, de I'amour des
hommes et de ses amis, de la sympathie pour nos miséres, de
la communion bienheureuse et inaltérable avec Dieu. Cest
surtout chez Paul et le quatriéme évangéliste que nous troa-
vons I'idée que Christ a, par sa croix, prononcé la condamna-
tion sur tout assujettissement de la conscience & la lettre morte,
aux ordonnances, aux traditions, bref aux prétendues choses
saintes d’[sraél, en sorte que la croix est ’étendard de la vraie
liberté spirituelle, du culte de Dieu en esprit et en vérilé. Je
n’oserais pas affirmer que Jésus lui-méme ait considéré sa mort
de ce point de vue; car dans ce casil y aurait eu quelque chose
de mesquin dans l'angoisse (qu’il ressentit aux approches de sa
fin. Il me semble que le Christ souffrant ne gagne pas en vraie
grandeur lorsque nous lui supposons une vue claire des fruits



568 M. 5. HOEKSTRA

que sa mort apporterait au monde. Sans doute, il savait par
une expérience croissante que sa parole et sa vie devaient pa-
raitre aux juifs une agression hostile, un blasphéme et qu’elles
feraient éclater un combat & outrance. (Math. X, 21, 34, suiv. ;
Marc XIII, 12; Luc XII, 49, suiv., XXI, 16, suiv.) Il ne voulait
ni s’en dissimuler les suites & lui-méme, ni les cacher a ses
amis; 1l leur annoncait continuellement qu’ils allaient étre
hais, persécutés, tués a4 cause de lui et qu’ils ne pourraient
étre ses disciples qu’a condition gu’ils acceptassent cette desti-
née douloureuse. (Math. V, 10, suiv.; X, 17-23, 38, suiv.;
XVI, 24, suiv.; XXIII, 24; XXIV, 9, etc.)

La signification de la mort de Jésus pour son église doit se
trouver en rapport immeédiat avec les causes historiques de ce
fait, c’est-a-dire avec 'antagonisme qui se forma entre les
principes de Jésus et ceux du judaisme officiel, car la mort de
Jésus est le fait de ses ennemis.

Or quel était cet antagonisme qui a eu pour suite la mort de
Jésus?

En comparant la prédication de Jésus & celle des anciens pro-
phétes d’Israél nous n’y découvrons guére de différence essen-
tielle. Celle de Jésus n’offre pas de principes moraux ou reli-
gieux nowveaux. La justice qu’il préchail étaitla méme que celle
sur laquelle insistaient les prophétes. Et s’il a donné des idées
plus profondes sur I'amour de Dieu et du prochain, le pardon
des péchés, etc., il faut convenir que ce fait ne saurait constituer
son antagonisme. Celui-ci naquit de la confusion judaique de
Uintérieur avec Uextérieur en matiére de religion, confusion
dont l'effet inévitable fut la prépondérance de l'ceuvre des
mains sur 'ceuvre du cceur. Or Jésus n’opposa pas seulement 2
Pacte la disposition, mais il affirma qu’elle et elle seule constitue
la valeur morale de 'homme, qu’elle est la seule chose néces-
saire. Ce principe était nouveau, et fut la grande cause de la
résistance. L'essentiel de la piété juive n’était pas seulement
superflue aux yeux de Jésus, mais funeste: vous annulez le
commandement de Dieu, dit-il, par votre tradition. (Math. XV,
3.) L’observation rigoureuse des cérémonies était au fond, & ses
yeux, le reniement de la vraie piété. Il voyait dans les persécu-



L'EVANGILE DE LA GROIX 569

tions que les juifs avaient de tout temps fait subir aux prophe-
tes la preuve irréfragable de Popposition du formalisme des
uns & I'esprit des autres. (Math. V, 12; XXIII, 29, suiv.; Luc
XIII, 33, suiv.) Dans la parabole de I'esprit impur, Jésus dé-
clare que les demi-mesures ne suffiraient pas pour exterminer
le mal. (Math. XI1, 43-45.) Ici la prédication était impuissante:
tant que la piété conservait son caractére formaliste, la con-
version temporaire devait finir par aboutir 4 un formalisme
redoublé et enfanter une déchéance plus profonde: l'esprit
impur s’adjoint sept autres esprits plus méchants que lui; et
la derniére condition de cet homme est pire que la premiére.
Il en sera de méme de cette méchante génération. Jésus ne se
coniente pas d’attaquer les saints hommes, il s’explique avec
la méme franchise sur les choses saintes : je veux miséricorde,
non sacrifice. Le sabbat est fait pour ’homme, non ’homme
pour le sabbat. Le récit de la purification du temple est sans
doute un récit fictif sans base historique, mais il présente une
image bien juste de l'activité spirituelle de Jésus. Tout plaide
enfin pour I'authenticité de la parole importante : Je puis dé-
truire le temple de Dieu et le rebétir en trois jours. (Math.
XXVI, 61; Jean II, 19 ; Comp. Act. VI, 13.)

La hiérarchie israélite comprit trés bien & quoi devait aboutir
le succes d’une telle prédication. Au point de vue des chefs du
peuple, on ne pouvait voir en Jésus qu'un ennerni, un traitre
de la religion des péres. Celui gqui & 'exemple des évanggélistes,
(fui n’étaient ici rien moins que des appréciateurs impartiaux,
fait des juifs autant de monstres, oublie que les Israélites les
plus pieux et les plus honnétes ont aussi signé I'arrét de mort
prononcé contre Jésus. Si Luc XXIII, 61 raconte que Joseph
d’Arimathée, homme droit et juste, ne s’était associé ni au des-
sein, ni aux actes des autres sénateurs, nous lui opposons le
fait qu’'un Saul également droit et juste partageail avant sa
conversion le pointde vue des ennemis de Jésus. La hiérarchie
juive ne pouvait voir gu’une agression criminelle des choses
saintes, un crime capital dans les mémes actes qui nous an-
noncent I'excellence morale de Jésus. En conséquence ¢uand
les évangélistes racontent que c’est par envie que les juifs ont



570 M. S. HOEKSTRA

livré Jeésus (Math. XXVII, 10 ; Marc XV, 10), nous ne saurions
admettre cette idée. Il n’y a pas de raison de révoquer en doute
la bonne foi des juges de Jésus; au contraire, ils étaient pleine-
ment convaincus d’agir & son égard conformément & la volonté
de Dieu. Je me permettrai d’en fournir les preuves.

Et d’abord il n’est pas probable gue Jésus, qui ne visita
Jérusalem que rarement et pour peu de temps, ait été en grand
contact personnel avec les membres du conseil avant sa procé-
dure; il ne pouvail donc guere encourir leur haine person-
nelle.

Observons ensuite que le sérieux, lasévérité de la prédication
de Jésus ne suffisent pas pour expliquer sa croix. Jean-Baptiste
n'était ni moins rigide, ni moins agressif que lui, et cependant
les juifs, loin de Pattaquer, 'ont honoré. S'il est décapité, c’est
par des motifs politiques comme Josephe le déclare expressé-
ment (Ant. XVIII, 5, 2.): « Hérode jugea bon, dit-il, de le tuer
pour prévenir une révolution. »

Notons aussi que ceux qui ont poussé le plus énergiquement
a Dlarrestation et a la condamnation de Jésus étaient saddu-
céens: or les sadducéens ne se seront pas souciés des sévéres
apostrophes que Jésus adressait 4 leurs ennemis, les phari-
siens.

Enfin, les épitres de Paul nous permettent de saisir la vraie
cause de la haine que les juifs portaient & Jésus. En effet, d’a-
bord disciple de Gamaliel et plus tard objet de la méme huaine
(que Jésus, il est en mesure de nous 'expliquer. Et que dit-i1?
La seule raison qui porte les juifs & persécuter Paul, tandis qu’ils
faissent cn général les autres apdtres en repos, c’est (u'il ne
préche plus la circoncision. (Gal. V,11; VI, 12-14.) Voila ce qu
fait de la croix un scandale. Aussi les judéo-chrétiens insistent-
ils sur la circoncision, afin de ne plus étre persécutés a cause
de la croix. Quedit-il encore? Il déclare (1 Cor. 11,7, 8,) (que les
juifs ont crucifié le Seigneur fauute de connaitre le mystere
de la sagesse de Dieu, c’est-a-dire la vocation des gentils et
I'abolition du particularisme juif. C’est la méconnaissance de
ces desseins de Dieu qui le faisait souffrir lui, comme autrefois
Jésus, ensorte qu’il portait les ariypxra 109 Insod (Gal. VI, 17),



L'EVANGILE DE LA CROIX 571

que ses nabipara étaient ceux du Christ (2 Cor. I, 5) et com-
plétaient les 8dierc de Christ. (Col. 1. 24.)

Nous concluons donc que la condamnation de Jésus ne fut
Ieffet ni d’une haine personnelle, ni du courage et de la fran-
chise de Jésus, ni d’un 1nalentendu dans 'acception ordinaire
de ce terme. Elle ne fut donc pas un meurtre juridique propre-
mentdit. Au contraire les juges de Jésus ont trés bien compris
la portée de sa doctrine et de ses procédés et I'ont crucifié a
cause d’elle. Les hommes de bien dans le sanhédrin y ont sou-
scrit dans la conviction intime que cette doctrine sapait le ju-
daisme par la base. Si quelques-uns ont pu voir en lui un fana-
tique qui était a plaindre, la grande majorité a reconnu en lui
un coupable digne de mort. Il s’agissait ici d’un inconciliable
conflit entre deux principes opposés. Le quatriéme évangile,
qui au reste est le moins historique de tous, a vu ici plus clair
que les synoptiques, quoiqu’il ait trop généralisé ces principes
en les représentant comme opposition de la lumiére et des
ténebres, de la vérité et du mensonge, de Dieu et du monde.

Nous ajouterons encore une remarque pour achever d’en-
visager la mort de Jésus de son vrai point de vue. Jésus figure
a la téte de ce que Emerson appelle les representative men de
I’humanité; il n’a pas seulement prononcé de sublimes paroles
ni accompli des grandes choses, il a représenté la plus grande
et la plus sublime conviction. Ce caractére représentatif a
trouvé un centre et ce centre c’est la croix. C’esl 1a ce qui lui
donne une incomparable signification dans I’histoire de notre
humanité.

1

Le Nouveau Testament place volontiers la mort de Jésus-
Christ en rapport avec la fondation de I'église. Cest cette vertu
économique (ui distingue particulierement la mort de Jésus de
celle de tous les aulres témoins de la vérité.

L’église chrélienne, en revanche, sans oublier que le sang
de Jésus est celui de la nouvelle alliance, a insisté beaucoup
plus sur P'efficacité de la mort de Christ pour le salut de l'indi-
vidu, sur sa vertu expiatoire.



572 M. S. HOEKSTRA

Quant a Jésus, quelles idées s’est-il formées sur la significa-
tion de sa mort pour le salut du monde ?

Si Jésus a été homme, vrai homme, toutes ses représenta-
tions devaient reposer sur des bases empiriques, & moins d’étre
les productions d’une imagination malade. Or il n’y a aucune
raison de douter de la parfaite santé d’esprit et de cceur de
Jésus. L’intuition prophétique elle-méme ne tombe pas des
nues; si elle est quelque chose de plus qu’une image fantasti-
que, elle repose toujours sur des données de l'observation.
]l en résulte que Jésus ne pouvait sérieusement réfléchir sur
les fruits probables de sa mort, qu'aprés que ces causes pro-
bables se fussent manifestées et qu’il les elit observées, en
sorte qu'il efit la conviction intime qu’il tomberait victime de
la vérité. Mais les dispositions tragiques ol ce pressentiment
le plongea, devaient lui ravir le goiit et méme Daptitude de
réflexions dogmatiques sur sa mort, a supposer, ce que 'école
moderne nie, que ces réflexions pussent trouver une place
dans son esprit. Sans doute ceux qui se consacrent au bien et
se dévouent & la vérité auront toujours le sentiment vague
qu’en mourant pour la vérité, ils la servent et travaillent au
triomphe du bien dans 'humanité; mais il y a loin, trés loin
de ce sentiment & une représentation claire et distincte des
vues de Dieu, du but qu’il se propose et des fruits qu’il
veut préparer. Homme, vrai homme, Jésus n’a donc pas pu
avoir une notion claire de sa mort dans le sens indiqué. D’ail-
leurs, on ne congoit pas que le Jésus des synoptiques ait pu
s’attribuer l'importance que suppose sa mort entendue dans
le sens dogmatique d’un sacrifice expiatoire. Remarquons en
effet que, dans sa prédication du royaume de Dieu, sa per-
sonne n’occupe pas le premier plan. Nous en exceptons les
passages apocalyptiques de I’évangile dont nous nions l'au-
thenticité parce que, pour les admettre, il faut supposer en
Jésus une nature surnaturelle — or, cette supposition n’existe
plus pour nous, — ou un degré de fanatisme, de démence qui
n’appartient qu’a un cerveau malade. N'oublions pas ensuite
que si Jésus avait donné 4 sa mort le sens ol 'entend la dog-
matique, il n’aurait pas connu un état de I'ame tel que celui



L’BVANGILE DE LA CROIX 573

dont Gethsémané nous offre la mesure et le caractére. Disons
enfin que dans les idées religieuses du Jésus des synoptiques
il n’y a pas de place pour la notion du sacrifice, empruntée
aux idées sacerdotales des Israélites. Qui ne se rappelle la
sympathie avec laquelle il aimait & reproduire la parole d’Osée:
Je veux miséricorde, dit ’Eternel, et non pas sacrifice?

Tout ce gu'on peut dire de plus probable relativement aux
idées de Jésus sur sa mort, revient a ceci: dés que Jésus a eu
la conscience de la lutte implacable qui devait s’engager entre
les principes de la hiérarchie et les siens, il n’a pas seulement
entrevu la nécessité inévitable de sa mort, mais il s’est senti en
affinité avec les prophétes et les justes en Israél persécutés et
tués pour les mémes motifs.

La formule que le sang de Jésus est le sang de la nouvelle
alliance, tout en renfermant une importante vérité, ne laisse pas
que de provoquer quelques questions. Le christianisme est-il
une religion nouvelle et veut-il I’étre ? Ses idées fondamentales
se retrouvent essentiellement chez les meilleurs prophétes
d’Israél; il y en a méme plusieurs que les sages de I'antiquité
possédaient également. Le christianisme a le grand mérite
de les avoir détachées du particularisme national, en sorte que
la foi chrétienne relative aux rapports de Dieu et de ’homme
ditfféere beaucoup des autres croyances. Ensuite I'expression
d’alliance repose sur l'idée naive que notre rapport est dii &
une convention conclue, & une époque donnée, entre Dieu el
’homme et susceptible de modifications. Cependant, objective-
ment parlant, il ne saurait y avoir de différence dans les rela-
tions de Dieu et de ’homme, aujourd’hui et autrefois, de peuple
a peuple. Cette différence appartient & la phénoménologie de
I'esprit religieux. Enfin on se demande ce que signilie le sang
de Valliance dans le domaine chrétien. Il appartient au sacer-
doce lévitique. La premiére condition de son effusion consiste
dans le consentement des deux parties contractantes; ce qui
ne peut pas se dire du meurtre criminel de Jésus. Ensuite, si
Pantiquité pouvait juger I'effusion du sang indispensable a la
conclusion d’une alliance, il faut avouer qu’au fond on ne sau-
rait trouver aucune raison suffisante pour cette nécessité. Au



574 M. S. HOEKSTRA

reste, la vérité cachée dans cette formule est que la mort
de Jésus a été un des moyens les plus puissants pour fonder
I'église chrétienne, parce que dans ce fait s’est manifesté clai-
rement le contraste absolu des principes de Jésus et de ceux
du judaisme.

(’est ce que nous voulons maintenant rendre sensible.

Pour réaliser la fondation d’une nouvelle société religieuse,
telle que l'église chrétienne, il fallait remplir deux grandes
conditions.

La premiere était la continuité historique de 'ancien et du
nouveau. Une religion ne doit pas étre trop jeune, a-t-on dit.
En effet, la puissance de l'antiquité et la tradition, en fait de
religion, est si grande qu’elle peut conférer méme a’erreur un
caractere de sainteté dans I’esprit desfidéles. On ne peul jamais
fonder une religion proprement dite nouwwvelle. Aussi tous les
fondateurs de religion ont-ils eu la conviction de ne pas étre no-
vateurs, mais de transformer la religion dégénérée. Confucius
disait: Je commente, j'éclaircis les anciens ouvrages, mais je
1”’en compose pas de nouveaux. J'ai foi dans les anciens el je
les aime. J'al fait tous mes efforts pour acquérir leurs con-
naissances '. Il en est de méme de Zarathoustra. Chez les
Israglites 'antiquité était également une recommandation. Con-
duis-moi, dit le Psalmiste (Ps. CXXXIX, 24), sur la voie des
anciens temps. Demandez, dit Jérémie (VI, 16), quels sont les
chemins d’autrefois. Mahomet déclarait itérativement qu’il ne
demandait qu’a rétablir lareligion pure d’Abraham et qu’il n’était
en aucune maniére un novateur. Il fallait donc pour gqu’une
nouvelle société religieuse s’établit en Israél qu’elle se rattachat
4 celle qui existait. Ne nous en étonnons pas. L’accord des
idées religieuses avec les besoins de I'esprit et du cceur n’est
pas une recommandation suffisante pour assurer leur succes
dans le monde. L’homme a trop peu de foi en lui-méme et le
précepte du sage Israélite *: miuorele i Yuyh oov est plus vite
donné qu’observé. Le plus fort a besoin de 'appui des faibles.

* G. Pauthier. Confucius et Mencius. Le Lun-yu. Liviel, chap. VIl art. 1, 19.

* Jésus Sirach XXXII, 26.



L'EVANGILE DE LA CROIX 575

Nous avons besoin de quelque chose qui donne, i nos yeux,
une sanction supérieure 4 nos conviclions.

La seconde condition indispensable & la fondation de I'église
chrétienne, c’était la rupture compléte avec le judaisme exis-
tant. L’esprit de celui-ci était diamétralement opposé a celui de
Jésus, qui parle de cette génération, de la génération méchante
et adultére, incrédule et perverse. Produit de I’organisme
hiérarchique, le judaisme ne pouvait disparaitre qu'avec lins-
tution qui Pavait produit. La prédication laissait la racine du
mal intacte. La lutte & mort et finalement la rupture irrévocable
avec I'Israél selon la chair étaient donc indispensables. Ici le
fléau de la guerre devenait un bienfait. Paul I'a senti comme
son maitre. ("est ce qui a fait de lui le second fondateur du
christianisme. Le vin nouveau, sous peine de se perdre, de-
mandait des outres nouvelles.

Ces deux conditions, qui semblent s’exclure, ont trouvé leur
solution dans la mort de Jésus. Comment cela ? le maitre de Ia
vigne la remettra & d’autres vignerons, comme dit Jésus(Math.
XXI, 41) ou pour parler avee Paul: Abraham est le pére des
incirconcis et des circoneis par la foi. (Rom. IV, 11, 12.) Pour
les premiers chrétiens, la crucifixion de leur maitre était un
crime si abominable parce que son évangile était, selon eux, la
continuation et 'accomplissement de la loi et desprophétes. Le
rejeter, c’était rompre ’alliance de Dieu avec Israél. Les chré-
tiens, en rompant avec I'Israé! selon la chair, avaient donc la
conviction intime d’étre le véritable Israél de Dieu (Gal. VI, 16),
tandis que leurs adversaires, en mettant Jésus & mort, avaient
brisé avec le passé du peuple de Dieu. C’est ce qui fait dire &
Jésus dans le quatriéme évangile : Quand je serai ¢élevé de la
terre, c'est-a-dire mis en croix, jattirerai tous les hommes &
moi, c’est-a-dire je fonderai mon église. (Jean XVI, 32.) La
méme pensée se retrouve dans 'assimilation du Christ immolé
avec agneau de la pique israélite. (Jean XIX, 36.) Cest en
tombant victime de ses principes que Jésus a pu devenir une
bénédiction permanente pour I'espéce humaine. C’est en mou-
rant que le grain de blé a pu porter beaucoup de fruit. (Jean
XII, 24.) La croix est ainsi la condamnation de tout ce qui n’est



576 M. S. HOEKSTRA

pas spirituel en matiere de religion, de I’autorité attribuéea la
lettre, & la tradition, a la cérémonie, de 'opinion enfin de ceux
quil mettent un contre-poids quelconque dans la balance des
principes moraux de la religion. La croix a été le moyen de
dégager la foien la miséricorde divine, qui existait déja en Israél,
de toutes les erreurs qui y régnaient et de la placer dans son
vrai jour, d’abord pour les premiers confesseurs du Christ et
ensuitle pour les généralions successives, dans un rapport histo-
rique et ininterrompu. C’est dire que nous ne pouvons attri-
buer 4 la mort de Jésus que ce que nous avons appelé une
vertu écoromique ou fondatrice; mais c’est en méme temps
nier le rapport immédiat et nécessaire de ce fait historique avec
le salut des individus qui ont vécu tant de siécles aprés lui.
Pour admettre ce rapport, il faudrait accepter I'objectivité que
la théorie de la satisfaction attribue aux notions de coulpe et
de pardon. Or, c’est ce (ue nous ne pouvons pas faire. La
coulpe n’est possible que 14 o1 il y a contrat dans le sens ri-
goureux de ce terme. Or il est impossible d’admettre cette
notion dans les rapports de ’homme et de Dieu. D'ailleurs si,
selon I'idée populaire, les actions entrainent la coulpe, celle-ci
ne saurait étre effucée. Un fait accompli ne se défait pas. Le
voleur reste toujours par le crime qu’il a commis coupable de
vol. Une dette morale ne peut jamais étre acquittée comme
une dette pécuniaire. Il faut en dire autant de I'expression
anthropomorphique de pardon des péchés c'est-a-dire d’actes
inanvais. Du point de vue moral, ce qui importe ce n’est pas
I'action comme telle, mais I'état intérieur dont l'action est la
manifestation. Toutes nos actions, moralement bonnes ou mau-
vaises, finissent par appartenir au passé et, abstraction faite de
I'état moral qu’elles ont causé, confirmé ou changé, elles sont
complétement indifférentes. Or le pardon ne peut pas s’appli-
quer & cet état moral. Il n’y a que le changement moral de
’homme intérieur gui puisse modifier cet état. Si I'on veut
donner le nom de pardon au changement de 'état moral, il est
évident que la mort de Christ ne peut le procurer que par l'in-
fluence morale qu’il opére sur nous et qui résulte d’'une cer-
taine conviction 4 I'égard de la grice de Dieu. Et c’est ce qui



L'EVANGILE DE LA GROIX 577

nous conduit de nouveau & cette signification économique de la
mort de Jésus, dont nous venons de parler et qui doit nous
occuper maintenant.

Nous posons en principe que la misére inlérieure, que
I'"dme doit endurer comme effet inévitable du péché, ne peut
disparaitre qu’a condition que le péché soit expié¢ par le cou-
pable lui-méme. La foi au pardon des péchés n’enléve pas
cette misére; ce sont des admes hien basses que celles qui
craignent la peine du péché, sans s’affliger du péché lui- méme.
L’essence du péché consiste dans la révolution intérieure qu'’il
opére; par conséquent l'expiation du péché, pour amener la
guérison de I'ame malade, doit étre intérieure & son tour. Il
en résulte que les effets extérieurs du péché, qu’'on y voie ou
non des chétiments, ne font rien &4 son expiation. Fruits
de la réaction du monde extérieur, ils frappent plus les im-
béciles qui ne connaissent pas l'ordre de la nature que les
habiles qui savent y échapper. D'ailleurs ces effets rendent
souvent le pécheur pire qu’il n’était. Il en est de méme des
effets intérieurs, des remords, qui ne contribuent a la guérison
de 'ame qu’autant qu'ils la rendent attentive 2 son triste état
moral.

Le seul moyen d’expier le péché, le seul qui puisse nous
délivrer et de la misére du péché et de lascendant qu’il
exerce sur nous, consiste dans le parti décidé gque nous pre-
nons contre nous-méme, tant par la pensée que parla volonté,
ensorte que notre moi actuel abhorre et renie nolre moi passe.
l.a souffrance qui résulte de ce combat doit étre acceptée
volontairement et avec fermeté, au nom du nouveau principe
de vie qui est parvenu & éclore en nous, comme un effet na-
turel et nécessaire durenoncement aw péché qui doil étre expié.
J’aime mieux endurer cette souffrance, se dit ’homme engagé
dans cette lutte, que d’avoir communion avec le péché.
Prenons pour exemple le calomniateur. Démasqué, il porte
dans sa honte la peine méritée et douloureuse de sa calomnie.
Mais cette souffrance ne le rend pas meilleur, car il ne la subit
pas volontairement; il n’a pas pris parti contre lui-méme.
Si, sans étre démasqué, il est atteint de douleur & cause de son

THEOL. ET PHIL. 1874. 37



578 M. S. HOEKSTRA

peéché, cherche & compenser le mal gu’il a fait par les sacri-
fices qu’il s’impose pour amour de sa victime, ou se résout a
toutes sortes de privalions par crainte de la punition divine,
i1l n’expie pas son péché, parce que sa souffrance, toute vo-
lontaire (u'elle est, est arbitraire et ne provient pas du re-
noncement au péché. Ce n’est que lorsque, dans un vrai sen-
timent de repentir, il confesse sa calomnie et est résolu d’en-
durer la honte et les dommages qui résullent de cet aveu,
qgu’il expie vraiment sa faule et parvient & la paix intérieure.
C’est ainsi que, dans le méme individu, le jusle porte la peine
de l'injuste et que l'expiation du péché ne peut se faire gue
par celui-la méme et celui-la seul qui 'a commis.

Cette thése admise, nous demandons quel peut étre ici le
prix de la mort de Jésus-Christ.

Elle nous donne la conscience des grandes vérités dont la
connaissance est I'indispensable condition de la récouciliation
avec nous-mémes. En effet, la croix nous préche 'absolue
nécessité du renoncement; la grande souffrance inséparable
de la répression du péché en nous et de la rupture du péché
hors de nous; Vhumiliation comme chemin de 1'élévation;
le grand mystére de la douleur. Et ce qui prouve bien (ue,
sous ce rapport, rien ne saurait éire comparé i la croix de
Jésus, c’esl que nulle part, hors de I’église chrétienne, nous ne
rencontrons une conscience aussi profonde de la nécessité de
la souffrance, d’une part, et du devoir du renoncement, de
‘autre. Ce n’est donc pas sans motifs que le christianisme a
pris la croix pour son symbole. On observera peut-étre que la
croix de Jésus ne nous préche pas le renoncement au péché,
puisqu’il n’en avait pas commis et que dans tous les cas sa
croix n’en résultait point. Mais il y a une coulpe non-seule-
ment individuelle, personnelle, mais aussi solidaire, commune.
Plus un homme est élevé, plus il se sent organiquement uni
3 son peuple, & 'humanité. Leur gloire est sa gloire, leur
honte sa honte. Qui ne se rappelle ici un Daniel, un Esdras,
un Néhémie ! L’absolution personnelle de leur conscience ne
les empéche pas de souffrir des péchés de leur peuple, de se
les imputer et de s’humilier & cause d’eux. En effet, les péchés



L’EVANGILE DE LA CROIX 579

d’un peuple reposent comme une coulpe sur tout individu qui
lut appartient, tant qu’il ne s’arrache pas ouvertement aux
rapports qu’il soutient avec lui et finalement a ceux qui I'unis-
sent & I'humanité. Mais & supposer qu’elle ne fit pas impos-
sible, une pareille rupture le rendrait encore plus coupable,
car ceux (ui sont moralement le plus élevés aiment le plus
leurs semblables avec tous leurs défauts. Il ne leur reste
qua s'elforcer énergiquement de guérir les maux de leurs
fréres. Or cela n’est possible qu’a la condition que I'humanité
rompe avec son passé pour se transformer totalement. Leurs
efforts sont donc naturellement tournés contre tous les intéréts
(qui pénetrent toutes les conditions de l'organisation humaine,
[Is entrainent fatalement une grande mesure de souffrance
pour cecux qui les déploient, non-seulement spirituelle, mais
aussi corporelle, ignominie, persécution, oppression, martyre.
(est ainsi que Jésus a pu porter la coulpe du péché.

Il y a plus. La croix de Jésus nous aide puissamment ¢ subir
dignement la soujffrance qui nous fait expier nos péchés. Sans
doute la conscience vive de notre nature divine, du prix infini
de la vie spirituelle est, comme Kant ’a remarqué, la grande
force qui nous permet d’entreprendre le combat sérieux de la
vie ; mais elle ne I'est que lorsqu’elle revét la forme de la foi
A notre éternelle destination ; et cette foi n’acquiert la vigueur
nécessaire, que lorsqu’elle est devenue la foi de plusieurs,
une puissance objective dans le monde moral. Or c’est a
cela que la croix de Jésus a puissamment contribué : jamais il
n'affirma aussi énergiquement que par elle sa grande con-
viction que la vraie vie est au-dessus des atteintes de la mort,
et que c¢’est saisir la vie que de la sacrifier pour lamour de
Dieu. C’est en endurant la croix et en méprisanl la honte qu’il
est devenu le S‘CPZYF'Y;); T3 Gm?r,piag (Hébl‘. H, 10) Les richesses
de vie spirituelle (qu’il a manifestées & ses disciples, surtout
dans ses souffrances et dans sa mort, ne leur permirent point
d’admettre que sa mort ignominieuse fit la fin de sa glorieuse
vie ; au contraire, histoire 'atteste, elles leur inspirérent la
conviction certaine de sa gloire céleste. Ce Jésus, disaient-ils,
(ue vous avez fait mourir par la main des iniques, Dieu I'a



280 M. S. HOEKSTRA
ressuscité ; il n’était pas possible qu’il fiit retenu par les liens
de la mort.

Enfin la mort de Jésus nous délivre de plusieurs suites dou-
loureuses qui résultent du péché aussitét que nous voulons
briser avec lui. Nous 'avons dit, la conversion qui nous dé-
livre de la coulpe n’existe que 14 ou l'on est prét & subir
toute la souffrance qui en découle. Mais il faut une décision,
une force de volonté peu commune pour persévérer dans cette
détermination, lorsque les fibres du coeur les plus délicates
sont ébranlées. Nous payons un tribut de respect et d’admira-
tion au juste de antiquité dont Horace a déclaré :

8i fractus illabatur orbis,
Impavidum ferient ruinge.

Mais ce courage et cette persévérance ne sont pas compa-
rables & la force intérieure gu’il nous faut pour briser avec
notre passé et les affections les plus tendres, lorsque, disciples
de Jésus, il nous faut hair pére, mere, femme, enfants, fréres,
sceurs (Luc XIV, 20), et que, fidéles & nos principes et com-
battant le monde (ui nous entoure, nous ’armons contre nous.
Ces sacrifices dépassent ici la mesure commune des forces hu-
maines. Or, ¢’est alors que la mort de Jésus-Christ vient offrir
au combattant un allié qui se ligue avee lui contre la puissance
du monde; et cet allié c’est I'église, que Jésus s’est acquise
par son propie sang. (Act. XX, 28). Quelle que soit son imper-
fection, elle honore les principes de vertu et de piété; son
influence s’est communiquée & P'opinion publique au point que
celle-ci ne lui oppose (u’une résistance toujours plus timide.
Cet état de choses est le résultat de la souffrance inséparable
d’une révolution radicale dont Jésus, tout le premier, a bravé
I'attaque redoutable. On a frappé le berger, mais les brebis
ne se sont dispersées que pour se rallier. Le sang de Jésus
est devenu la féconde semence de son église; c’est & lui que
nous devons ces conditions bénies (ui nous dispensent d’une
foule de souffrances inséparables de notre conversion. C'est
grice & la croix de Jésus que le monde n’en érige plus pour
nous.

Il est temps de nous résumer. Tout le demi-obscur, tout le



L’EVANGILE DE LA GROIX 581

mystére, toute la mysticité dont la vieille dogmatique enve-
loppait la mort de Jésus se sont évanouis pour nous; nous
nous y sentons totalement éirangers.

Les faits ont leur signification la plus importante pour I'é-
poque ou ils se sont accomplis; les plus grands mémes per-
dent toujours beaucoup & plusieurs égards pour les géné-
rations suivantes. Il résulte de cette loi de I'histoire que la foi
en la croix de Jésus a da avoir beaucoup plus de prix pour
les premiers chrétiens que pour nous. La consolation et la
force que I'on puisait dans la contemplation de Golgotha au
jour de la persécution furent beaucoup plus grandes que
celles des jours comme les notres out la persécution pour
Pamour de la foi a cessé. C’est ce que le Nouveau Teslament
lui-mé&me nous apprend en assimilant les afflictions des fidéles
a celles du Christ, leur coupe a la sienne (Math. XX, 22 ; Col.
I, 24; Rom. VIII, 17), et en appelant leurs souffrances une
participation & celles du Christ. (1 Pier. IV, 13.)

Le christianisme ne dépend pas d’un fait historique ; c’est
pourquoi le prix qu'on attache & la mort de son fondateur ne
saurait entamer son essence. Historiquement parlant, la vie
de l'église de nos jours est unie & celle des périodes précé-
dentes et finalement 4 la mort de Jésus; le passé de I'église ne
saurait en étre séparé ; cependant la vie spirituelle de I’'homme
ne saurait dépendre absolument de ce fait, comme il n’y a pas
non plus de phase de cette vie qui ne pourrait awu besoin se
passer de I'image du crucifié. La prédication populaire déduit
de la foi a la croix certains devoirs spéciaux de sanctification.
Au fond, cette déduction n’est pas exacte : car, quelle que soit
I'idée qu'on se fasse de la mort de Jésus, qu'il soit mort ou
non, I'obligation 4 tout ce qui est saint et bon demeure dans
toute sa rigueur absolue. Les faits particuliers ne peuvent
jamais étre plus que des types, des images, des symboles qui
rendent nos obligations plus sensibles.

Enfin la croix reste le symbole éloquent des sublimes vé-
rités qu'elle préche. Précher la croix de Christ, c’est pro-
noncer 'arrét sur tout asservissement de la conscience & I'au-
torité extérieure, prétres, docteurs, traditions, ordonnances.



582 M. S. HOEKSTRA

Jésus mourant sur la croix, c’est la révélation la plus impres-
sive de la force que possdde la foi en Dieu et du prix infini
d’une vie consacrée a Dieu. Ainsi la croix ne nous annonce pas
seulement le sérieux de la vie, mais nous réconcilie encore
avec ses combats déchirants. Elle ne nous délivre pas seule-
ment de la servitude des sens en nous délivrant des frayeurs
de la mort, mais elle nous apprend aussi & subir avec patience
et courage toutes les souffrances inséparables d’'une sincére
conversion et d’une sanctification sérieuse. Enfin, sile chris-
tianisme ne dépend pas du fait de la croix, il dépend des
principes auxcuels la croix rend témoignage et qu’elle sym-
bolise. C’est pourquoi, sans aucune immixtion d’éléments ma-
giques ou mystiques, on doit dire, ’histoire 4 la main : la croix
est abrégé de 'évangile; elle en est le centre et en résume

I’essence.
Dr V. G.




	L'évangile de la croix au point de vue de la théologie moderne

