
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation [suite]

Autor: Martin, C. / Ritschl, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION

ET DE LA RÉCONCILIATION

PAR

A. RITSCHL1

(Suite].

TV. Dissolution complète de la doctrine de la réconciliation
et de la justification par les théologiens allemands de la
période des lumières.

Malgré Socin et ses critiques, les théories luthériennes et
réformées de la justification se développèrent et conservèrent
leur autorité dans l'église, jusqu'à la fin du XVIIe siècle.

Le seul résultat des objections sociniennes fut que les

théologiens cessèrent, au commencement du XVIIIe siècle, de chercher

à ce dogme une explication rationnelle, et se mirent à

faire de son irrationnalité même la preuve de son origine divine
et surnaturelle.

Comment se fait-il donc que, moins d'une génération plus
tard, des théologiens luthériens travaillèrent à renverser le

dogme de la justification, en se plaçant au point de vue soci-
nien, tandis qu'aucun théologien réformé, socinien, ou
remontrant ne prit part à cette œuvre de démolition?

Baur tente d'expliquer ce phénomène en disant que l'esprit
des théologiens, brouillé avec l'objectivité du dogme, tente
de s'affirmer dans sa libre subjectivité en se délivrant du joug
de toutes les définitions antérieures. Malheureusement l'histoire

1 Die Christliche Lehre von der Rechtfertigung mid Versöhnung,
dargestellt von Albrecht Ritschl. — Voir la Revue de tltéologie et de philosophie,

janvier, 1873.

THÉOL. ET PHIL. 1874. 31



482 ALBERT RITSCHL

ne permet pas celte explication, car cet esprit d'absolue

subjectivité dont parle Baur ne se trouve pas dans son développement

complet chez les sociniens, mais bien chez les luthériens,
leurs adversaires.

La raison la plus générale qui explique les tendances
rationalistes et naturalistes est la division que le XVIe siècle a

apportée dans l'église d'Occident. Les manifestations anabaptistes

de la première période, les systèmes philosophiques,
favorables à la doctrine chrétienne mais n'ayant pas pour but
l'édification de l'église, affaiblirent la notion de cette dernière.
Enfin les guerres religieuses, les pires de toutes, entreprises
au nom des dogmes, et amenant clans les peuples des effets
de démoralisation contraires au but même de la religion, désaf-

fectiormèrent beaucoup de personnes sérieusement morales et

religieuses de toute définition dogmatique. Ces personnes
eurent recours à la religion naturelle, que les premiers chrétiens
avaient déjà préconisée en croyant reconnaître dans les meilleurs

philosophes païens des idées sur Dieu, sur l'âme et son

immortalité, identiques à celles qu'ils professaient eux-mêmes.
Les premiers représentants de cette école furent, en France,
Jean Bodinus, personnellement catholique, et, en Angleterre,
Edouard Herbert de Che.rburg, le père du déisme anglais.

En Allemagne, nous trouvons l'action des mêmes causes et
l'influence du déisme anglais; mais la théologie n'abandonna

jamais l'idéalisme pour le sensualisme et l'empirisme, comme
en France et en Angleterre. Il y eut, de plus, au mouvement
rationaliste allemand une cause particulière : ce fut
l'individualisme, qui put s'établir grâce à l'inconsistance de la notion
d'église, et qui fut fortifié par le piétisme, dont la piété
éminemment individualiste se plaisait plus aux conventicules que
dans la réunion de tout le troupeau.

Enfin, nous avons la philosophie de "Wolff, comme cause

directement efficiente du mouvement rationaliste. Par son

intermédiaire, te rationalisme plonge ses racines dans la
philosophie de Leibnitz. La conception du monde, qui faisait le fond
de la doctrine de ce philosophe, n'était cependant pas hostile à

la doctrine ecclésiastique. En verlu de sa théorie des causes



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 483

finales, qui ne peut trouver sa réalisation que dans le monde

spirituel (civitas Dei), il admettait la liberté humaine comme
constituant avec la souveraineté de Dieu une harmonie
préétablie et amenant le meilleur monde possible. Le péché,
condition sine qua non de ce monde où existe ia liberté des

créatures, est pris cependant au sérieux par Leibnitz, qui admet la

réprobation éternelle des méchants, de ceux qui repoussent
la grâce, comme une condition de l'ordre dans le monde

supérieur, le royaume de Dieu.
Leibnitz ne ferme pas par sa doctrine la porte à la rédemption,

qui a été positivement défendue par plusieurs de ses

disciples ; mais sa théorie du péché, de son origine en particulier,

n'est évidemment plus d'accord avec celle du péché

originel des théologiens antérieurs. Il la donne sans doute

comme une hypothèse sans valeur dogmatique; mais, avec cette
hypothèse, il a détaché son siècle du dualisme maintenu par les

théologiens de la réforme, et affaibli le caractère absolu en

bien et en mal, qu'ils avaient attribué au monde à venir. Les

conséquences de cet affaiblissement ont été tirées jusqu'au
bout par les théologiens de l'époque dite des lumières. (Aufklce-
rungs-Periode.)

Les premiers disciples de Leibnitz ne se sont cependant pas
engagés plus avant dans cette voie, et, se rapprochant de la
doctrine ecclésiastique, ils ont combattu les théories superficielles
que Dippel voulut lui opposer. Ce théologien soutient que Dieu
délivre les hommes des suites naturelles du péché, qui sont la

privation de Dieu lui-même comme du souverain bien, en

leur envoyant des châtiments qui n'ont d'autre but que de

les rendre meilleurs. Naturellement toute idée de substitution
tombe, et Christ n'a eu d'autre but, par sa mort, que de nous
enseigner, par l'exemple, à supporter les châtiments bienfaisants

de Dieu et à anéantir en nous le vieil homme. Canz, de

Tubingue, réfuta Dippel en s'appuyant sur l'idée du droit
naturel et divin, et en montrant que le châtiment, qui doit relever

sans doute, a aussi pour but d'empêcher le libre acquiescement

au péché et ses conséquences pour le monde en

général.



484 ALBERT RITSCHL

Wolff lut infidèle aux principes caractéristiques de la
philosophie de son maître, Leibnitz. Il les remplaça, surtout en

morale, par une doctrine dualiste et autorilaire, en vertu de

laquelle les actes d'un homme sont envisagés isolément, et

jugés suivant qu'ils rendent l'état de l'homme qui les accomplit

plus ou moins parfait. La société n'est regardée que
comme un contrat entre les individus ; par conséquent les

devoirs envers soi-même priment les autres, et ne sont pas
même subordonnés aux devoirs envers Dieu. La conséquence
est claire, bien que Wolff se soit refusé à la tirer lui-même :

c'est l'inutilité de toute révélation divine, puisque toute la

morale peut être fondée en dehors de la pensée de Dieu.
L'école qui marcha dans cette voie, et qui reçut le nom de

théologie des lumières, est encore aujourd'hui difficile à envisager

avec impartialité ; car son influence se prolonge jusqu'à
notre époque. Il faut en tout cas se garder de lui attribuer une
tendance positivement anti-chrétienne. Nous avons vu du

reste que l'orthodoxie qui la précéda est responsable de son

avènement.
Les premières négations de cette école concernant la

doctrine de la réconciliation, furent exposées par Tœllner. Ce

théologien nia la valeur de l'obéissance de Christ pour satisfaire

à la justice divine, au triple point de vue de la personne
humaine de Christ, qui devait par elle-même cette obéissance,
de sa charge sacerdotale qui, déterminée par la grâce divine,
ne peut avoir pour but de se soumettre pour les autres à

l'économie de la loi et de réaliser à leur place une perfection
incompatible avec leur faiblesse, de la satisfaction, enfin,
opérée par les souffrances de Christ, laquelle deviendrait
inutile. Celle-ci, du reste, n'est pas considérée comme ayant
en vue la justice divine, mais comme un moyen de sanctification

et une punition destinée à servir d'exemple.
Tœllner se rattache ainsi aux sociniens et aux arminiens,

mais en réalisant sur eux un progrès sérieux relativement à

l'idée de Dieu, qui n'est plus celle du moyen âge mais celle
des réformateurs. Il se sépare cependant considérablement
de ces derniers en ce qui concerne le but des châtiments de



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE I>E LA JUSTIFICATION 485

Dieu ; et ses successeurs, J.-A. Eberhardt et Steinbart, vont
encore plus loin dans cette voie. Eberhardt donne pour seul
but aux châtiments de Dieu l'amélioration du pécheur châtié ;

mais il est loin de se rendre compte du rôle que doit jouer
chez celui-ci le sentiment de sa coulpe, qui seul peut vivifier

cette doctrine. Steinbart fait encore plus nettement la
distinction entre les châtiments que le péché amène
naturellement après lui, et ceux qui n'ont leur source que dans
la volonté de Dieu. L'amour que Dieu nous a témoigné en

nous envoyant Jésus-Christ nous montre que nous n'avons
point à craindre ces derniers de la part du Père céleste, et

que les suites naturelles et inévitables du péché peuvent
seules nous atteindre. On sent ici combien depuis Dippel, par
exemple, le sentiment de la gravité du péché s'est effacé chez
les théologiens. D'ailleurs Eberhardt, Steinbart et encore
plus nettement Lœffler, nient positivement la valeur expiatoire
de la mort de Christ. Ils expliquent les idées et les termes de

sacrifice, chez Jésus-Christ et ses apôtres, comme une
accommodation aux idées juives. La mort de Christ n'a eu

pour but que de délivrer les hommes de la crainte servile que
juifs et païens avaient de Dieu, et de nous assurer son amour ;

il ne peut être question de substitution. Ils furent suivis
dans cette voie, avec quelques modifications et adoucissements,

par Semler et Grüner.
L'affaissement religieux et moral est visible dans cette

école. Il faut cependant reconnaître que les théologiens qui en

font partie ont contribué à enlever à l'idée de Dieu le caractère

métaphysique que lui avait donné le moyen âge et à la

rendre plus morale ; il faut ajouter d'ailleurs que la justice
au rabais, proclamée par les rationalistes, était admise en

pratique sinon en théorie déjà dans la période précédente.
L'influence de la théologie rationaliste se fit sentir assez

fortement sur ses adversaires mêmes qui, avec raison,
mettaient la mort de Christ en rapport immédiat avec le salut des

hommes. Michaelis, en particulier, donna plutôt pour cause

aux châtiments de Dieu l'horreur pour le mal et le désir
d'intimider le coupable que le besoin de satisfaire une justice



486 ALBERT RITSCHL

offensée. Il proportionna la grandeur de l'offense uniquement
à la majesté de celui qu'elle atteint. Storr enfin affaiblit
sérieusement la valeur absolue de la loi aux yeux de Dieu.
Aucun de ces théologiens d'ailleurs n'a réussi à élever, sur les
ruines des distinctions théologiques, un édifice à la fois plus
biblique et plus religieux. Pourquoi nous en étonnerions-nous?
c'est là une œuvre cjui n'a point encore été accomplie même
de nos jours.

V. Le problème de la réconciliation nouvellement
déterminé et limité par Kant.

Les services rendus par Kant à l'étude du problème qui
nous occupe sont importants, quoique indirects. Sa méthode

critique l'amène à poser l'obligation absolue qui nous lie à la
loi morale, sur le fondement solide de la liberté; et par ce fait
elle lui assure un rang bien supérieur à celui qui revient soit

aux rationalistes, soit à leurs adversaires, qui tous avaient
rabaissé le problème au niveau de notre position relative
dans ce monde. Il a ainsi remis en honneur le point de vue
moral auquel les réformateurs envisageaient le monde, car il
faudrait être bien superficiel pour voir une contradiction
insoluble dans le fait que ceux-ci ont tiré la notion de la loi morale
de celle de Dieu, tandis que Kant la fait dériver de la liberté
humaine.

Pour lui la morale a pour objet le bien. Celui-ci ne peut-être
qu'un attribut de la volonté. Une volonté est bonne quand elle

est déterminée par le devoir seul. Le devoir est la règle du bien

comme expression d'une loi générale. De là le précepte : Agis
comme si la maxime qui inspire ton action devait, par ta
volonté, devenir une loi générale.

Cette morale ne peut pas se fonder sur une base empirique,
mais sur un a priori purement rationnel. La raison seule doit

dicter ce qui est moralement bon ; et ces ordres impératifs ont

un caractère non hypothétique, mais catégorique. Ils sont

l'expression du fait que la moralité qu'ils sont appelés à

réaliser est un but et non un moyen. Il n'y a qu'un être ayant



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 487

en lui-même une valeur absolue, pouvant être considéré
comme ayant son but en lui-même, qui puisse être pour
nous la source de tels ordres. L'humanité réalise ce caractère;
aussi peut-on transformer le précepte ci-dessus dans le suivant :

Agis de telle sorte que tu traites toujours l'humanité soit dans
ta personne, soit dans celle des autres, comme un but, et que tu
ne t'en serves jamais comme d'un moyen. Comme cette règle
est tirée de l'essence même de celui qui la doit appliquer,
l'homme, nous avons, comme troisième principe de la volonté,
le fait que la volonté de tout être raisonnable n'est morale que
comme volonté posant des lois universelles, c'est-à-dire dans son
autonomie. En effet, la volonté humaine n'est pas seulement
soumise à la loi, elle la pose elle-même ; et c'est ainsi que,
appartenant comme membre au règne des fins, l'homme-pes»
sède une dignité propre, principe de sa moralité.

Telles sont les bases de l'impératif catégorique. Si l'on
demande comment il est possible, on ne trouvera pas d'autre
explication que la liberté, qui, inaccessible à l'expérience des

êtres purement sensibles, ne peut appartenir comme attribut
qu'à un être qui soit membre du monde intelligible, et dont la
volonté puisse être considérée, en dehors du temps, comme
cause absolue.

Ainsi considérée, la liberté se concilie avec la souveraineté
de Dieu; et, de plus, elle nous rend compte du fait que la
conscience condamne tout acte mauvais, sans admettre comme
excuse l'habitude ou le fait d'une négligence involontaire.

Cette conception de la volonté est bien supérieure à celle de

Leibnitz, qui la regarde comme une force déterminée par des

impressions extérieures. Elle explique même, d'une manière
plus satisfaisante que la doctrine orthodoxe du péché originel,
le sentiment général et commun dépêché et de culpabilité, sur
lequel seul peut se baser l'idée chrétienne de la réconciliation.
Aussi y aurait-il une singulière injustice à appeler pélagienne
une doctrine en vertu de laquelle Kant est obligé de regarder
le châtiment avant tout comme un acte de justice.

Après avoir posé ses bases de la morale sur une étude critique

de la nature humaine, Kant en vient à se demander quel



488 ALBERT RITSCHL

est le souverain bien ; et il le trouve dans l'union de la vertu
et du bonheur, la première servant de cause à ce dernier.
Mais comme cette union ne se Irouve pas en ce monde, l'idée
de Dieu et l'immortalité se présentent comme postulats du
souverain bien. La grande erreur de Kant est d'avoir voulu établir
cette notion du souverain bien uniquement sur celle du devoir,
et d'avoir ainsi attribué une valeur dogmatique à ses principes
purement critiques. L'étude qu'il fait lui-même des mobiles de

la raison pratique est là pour nous montrer que les principes
qu'il a posés n'épuisent pas l'ensemble des conditions qui font
agir l'homme comme être moral.

En établissant comme mobile supérieur le respect de la loi
dans sa combinaison avec un amour raisonnable et légitime de

soi même, il semble indiquer le point où la morale doit passer
des principes critiques et aprioristiques à un développement
empirique. Mais tel n'est pas le cas ; l'opposition entre le monde

intelligible et le monde sensible est maintenue ici où elle n'a

que faire, et où elle porte même atteinte à la solidité des

principes critiques posés par l'auteur.
De plus, Kant, en prétendant que les principes critiques qu'il

avait posés épuisaient la liste des conditions de la moralité,
faisait de la religion un accessoire de la morale. L'idée de Dieu

n'apporte pour lui rien de nouveau à la loi morale; elle est

presque inutile. K&nt insiste, il est vrai, sur la nécessité de ce

postulat en soutenant l'existence d'un royaume spirituel et

moral, qui ne peut exister sans avoir à sa tête un législateur
suprême moral. Ce royaume ne peut se manifester que par une

église, association saisissable par les yeux. Mais c'est justement
là la meilleure preuve de l'impossibilité où se trouve Kant
d'édifier la religion sur des bases purement rationnelles. La

religion s'efforce en effet d'assurer la liberté humaine en face de la

dépendance incontestée où l'homme se trouve vis à-vis de la

nature, en unissant ces deux éléments dans la volonté de

Dieu, leur commun auteur. La critique de la raison pratique
de Kant fonde, au contraire, la liberté humaine uniquement

sur les lois de la nature de l'homme. L'idée de Dieu est donc

inutile pour lui, ou bien elle réagit sur ses notions de la



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 489

liberté et de l'autonomie aussitôt qu'elles doivent se traduire
dans la pratique. Cette inconsistance se fait partout sentir
dans l'étude que fait Kant des problèmes qui nous occupent.

Kant se place, pour étudier le problème du mal, au point de

vue de la morale individuelle. Il en reconnaît l'existence en
l'homme dès les premières manifestations de sa libre volonté.
Il n'en cherche la cause ni dans un héritage des ancêtres, ni
dans les sens, ni dans une révolte contre la loi, mais dans une
fausse conception de la loi morale, et dans la tendance à

chercher dans l'amour de soi-même la condition de l'obéissance
à la loi morale. Quant à l'origine soit temporelle, soit rationnelle

de ce mal radical de l'espèce humaine, Kant la déclare

impossible à connaître, et n'attribue qu'un sens allégorique
à l'histoire biblique de la chute. Ce qu'apporte l'intervention
de la liberté dans cette explication du mal, ce n'est pas tant
pour Kant la possibilité du mal, que la possibilité de puiser
dans ses propres forces la restauration de l'attrait originel vers
le bien.

Ce qui rend possible le retour au bien d'un méchant homme,
c'estle fait que son respect pour la loi morale continue d'exister
dans l'attrait qui le lie au mal. Sa liberté, qui fonde en lui la

conscience de sa destination morale, lui donne aussi la force
de la réaliser, et doit amener en lui une révolution semblable
à une nouvelle naissance. Cette œuvre se fait à la longue; mais

pour Dieu, qui connaît les cœurs, l'homme nouveau est déjà
bon, dès qu'il l'est en principe. Par cette remarque, Kant

passe au point de vue religieux.
Il admet que l'homme n'est pas l'auteur de l'idée que son

devoir est de réaliser en lui-même le type de la perfection
morale, mais qu'elle lui a été donnée d'en haut par la réalisation
de ce type en un homme, et que l'humanité l'a acceptée. Et si

Dieu reçoit comme parfait l'homme converti, c'est en conformité

avec ce type personnifié de la perfection morale, qui
est désormais pour lui le modèle, le guide, et qui a pu aller
pour lui jusqu'à subir la mort. Nous nous trouvons ici dans
les eaux de l'arminianisme ; mais Kant en sort de nouveau en

déclarant que pour être sûr d'être l'objet de la miséricorde



490 ALBERT RITSCHL

divine, l'homme doit avoir en lui-même cette foi, que, placé
dans des circonstances analogues, il suivrait fidèlement l'exemple

du Fils de Dieu, auquel il s'attache. C'est donc, après tout,
en lui-même que l'homme régénéré met sa confiance, en vertu
du principe qu'il doit pouvoir ce qui est son devoir, el qu'il
trouve dans le monde supérieur de sa liberté la force dont il a

besoin. Ici encore nous avons les principes critiques de la

moralité, devenant, sans modification, la base de la morale

pratique.
C'est aussi ce qui fait l'erreur de Kant dans sa notion de la

satisfaction. Nul, dit-il, ne peut prendre sur lui la coulpe d'un

autre, car elle est essentiellement personnelle quoique toutes
les bonnes actions subséquentes ne puissent pas l'enlever.
Mais le régénéré est, en un certain sens, un autre homme

qu'auparavant, et, comme son changement est un sacrifice et

amène beaucoup de souffrances supportées par amour du bien,
il supporte ce qui revenait comme punition à son état précédent.

C'esl là une doctrine semblable à celle de l'anabaptiste Jean

Denk, ce qui s'explique par le fait que tous deux, Kant et Denk
considèrent l'homme dans son isolement. Il est juste de regarder

les maux que supporte le chrétien comme un châtiment
bienfaisant, mais on se demande s'ils peuvent servir de châtiment

pour la coulpe précédemment encourue. Ne serait-ce pas

plutôt l'expiation par Christ qui fournirait la clef de ces punitions

bienfaisantes? Kant semble en avoir une intuition lorsqu'il
nous parle du triomphe du bien sur le mal, et de la fondation
d'un règne de Dieu sur la terre. Ce règne devrait bien être
établi sur des bases purement morales et rationnelles. Mais

ia faiblesse de la nature humaine a nécessité que ce fût une

église, ayant des statuts regardés comme divins et révélés,
et réunis pour former une foi historique, dont le but est de

préparer l'avènement de la foi purement morale et religieuse.
On arrive par là à une antinomie. La foi rationnelle ne peut

faire découler pour l'homme la valeur de la satisfaction que de

sa conduite, tandis que la foi historique fait dépendre le changement

de conduite de la foi en une réconciliation avec Dieu, opérée

par le sacrifice d'un autre. Kant essaie de résoudre cette



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 491

antinomie en déclarant que ce qui nous intéresse, dans l'apparition

du Fils de Dieu, c'est le type que nous présente déjà
notre raison, et dont nous faisons l'objet de notre foi.

En tout cela il a le tort d'identifier deux notions, celle de

l'église et celle du règne de Dieu, en faisant de la première de

ces deux institutions un degré imparfait delà seconde. Ce sont
deux notions paralèlles, l'une plus essentiellement religieuse,
l'autre plus strictement morale, et qui, ayant une grande action
l'une sur l'autre, ont gardé leur autonomie ; ensorte que, s'il
est prouvé que la réconciliation est nécessaire pour rétablir
l'union de l'homme avec Dieu, ce sera là une pensée qui ne
perdra jamais sa valeur.

Cette lutte perpétuelle, que nous venons de constater chez

Kant, entre ses prétentions philosophiques et l'influence
qu'exerce sur lui le christianisme, montre chez lui un fond
religieux bien supérieur à celui de ses prédécesseurs, et qu'une
grave erreur a pu seule empêcher de porter ses fruits.

En acceptant les principes de Kant, on pouvait considérer
les faits historiques qui sont l'objet de la foi religieuse positive,
comme des symboles des faits rationnels et moraux, et cette
foi elle-même comme un degré transitoire du développement
moral. C'est là ce que fait Kant lui-même. Mais on pouvait
aussi regarder ces faits comme conduisant à une connaissance

plus haute que celle à laquelle s'élève la raison pure ; c'est là

le point de vue théologique représenté par Tieftrunk, de Halle.
La réconciliation est pour lui le complément apporté à un manque

coupable de justice propre vis-à-vis du souverain juge, en

tant que cette justice est nécessaire pour réaliser le but final
du monde; et il la déduit a priori des exigences de la loi
morale. Elle n'est donc pas un acte du caprice de Dieu, mais un

acte conforme aux lois morales, et destiné à réaliser le règne
de Dieu. Du côté de l'homme, la foi est une confiance vivante;
et Tieftrunk insiste sur ce qualificatif, qui exprime son idée que
le progrès moral est une condition nécessaire du pardon, sinon

sa cause efficiente. Ce qui est caractéristique dans son système,
c'est que la réconciliation a pour but d'enlever seulement la

conscience du péché et non les maux qui servent de punition.



492 ALBERT RITSCHL

Ceux-ci disparaîtront peu à peu à mesure que le chrétien s'en

rendra digne. Enfin il considère la mort expiatoire comme un
symbole, nous exprimant par analogie la position de Dieu vis-
à-vis de l'homme; car, aussi bien que Kant son maître, il se

déclare impuissant à concilier rationnellement en Dieu la justice
et la grâce.

Les autres disciples de Kant, comme Nosselt, Staüdlin, J.-W.
Schmid, d'Ièna, Flatt, de Tubingue, suivent Tieftrunk dans la
distinction qu'il fait entre le pardon des péchés et l'abolition du
châtiment. Ils voient dans le premier l'expression de l'amour
et de la faveur de Dieu appliqués à l'homme qui se perfectionne,
et dans la mort de Christ seulement la preuve de cet amour de

Dieu et de son horreur pour le mal. Quant à l'enlèvement du

châtiment, ils le regardent tous comme impossible ; mais ce

châtiment està leurs yeux affaibli pour le chrétien par le sentiment

de la satisfaction de soi-même et de la reconnaissance
envers Dieu. Ces penseurs retournent évidemment au point de

vue de la période précédente, et cela sur les bases de la morale

purement individuelle prêchée par Kant. Krug lui-même, qui
pose à nouveau le problème de l'antinomie entre la liberté
humaine et la grâce de Dieu, le résout en affirmant que cette
dernière complète ce qui manque à la première pour obtenir
la faveur entière de Dieu. C'est encore retourner aux solutions
offertes par la période dite des lumières. Tieftrunk seul mérite

une place à part pour avoir posé la certitude de l'enlèvement
de la coulpe comme base de la sanctification, et avoir ainsi
construit sa théologie à l'aide des passages, isolés il est vrai,
où Kant fonde la moralité sur les idées religieuses.

La philosophie de la religion que nous offre de Wette plonge
aussi ses racines dans les principes de Kant. La religion constitue

pour de Wette le monde supérieur des idées, monde auquel
nous initient les fondateurs de religion qu'on doit regarder
comme inspirés de Dieu et porteurs de sa révélation. Celui

qui est venu présenter dans sa vie et fonder dans le monde

l'harmonie entre la destinée de l'homme et le but final du

monde doit en particulier être honoré comme l'apparition
personnelle de la raison divine.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 493

Sur ces bases, de "Wette regarde le mal comme le résultat de

l'existence d'un être fini dans une nature finie, mais en ajoutant
que c'est là notre propre faute. Notre liberté, qui nous en donne

conscience, est aussi l'instrument par lequel nous pouvons en
être délivrés, par l'union avec le monde supérieur et divin.
Christ nous a apporté dans sa vie la réalisation complète de

cette union, et nous appelle à la réaliser nous-mêmes par notre
union avec lui. Sa mort a été le sceau par lequel il a scellé
cette union entre Dieu et le monde. Nous avons ici un point de

vue bien supérieur à celui des théologiens qui croyaient que
l'homme devait mériter la faveur divine par leurs œuvres; et les

sympathies de de Wette pour le réveil religieux de l'Allemagne
confirment pleinement ce jugement.

VI. Schleiermacher et ses successeurs renouvellent
le type doctrinal d'Abailard.

Tous les théologiens qui croient qu'une nouvelle période

théologique a commencé avec le XIXme siècle la font dater de

Schleiermacher. Mais il faut être prudent dans cette affirmation,
surtout dans l'appréciation de ce qui donne à Scheiermacher
cette place particulière. C'est comme législateur et non comme
modèle qu'il a fait époque dans la théologie, et toutes les
disciplines de cette science doivent désormais prendre en
considération les règles qu'il a posées. De plus, un de ses grands

mérites, en fixant la notion du sentiment religieux, est d'avoir
établi que la vie spirituelle ne peut pas se manifester en
dehors de la communauté. Il a ainsi complété Kant qui se
renferme dans une appréciation trop exclusive de l'individu. Il lui
est cependant inférieur en ce qu'il n'a pas su, comme lui, établir

une différence spécifique entre la force de la volonté et
les autres forces de la nature.

Les pensées morales et religieuses de ces deux hommes se

complètent donc l'une l'autre en se corrigeant; et ils doivent
être mis sur un pied d'égalité comme guides et inspirateurs de

la théologie du XlXrae siècle. Qui prétend s'appuyer sur l'un n'a

pas le droit d'ignorer l'autre.



494 ALBERT RITSCHL

Pour Schleiermacher, le sentiment religieux, en se développant,

devient nécessairement un sentiment de communion.
C'est ce qu'il s'efforce de prouver dans sa dissertation Sur le

souverain bien. Il y montre que les notions du devoir et de la

vertu ne suffisent pas à constituer la morale, et qu'elles
n'acquièrent elles-mêmes toute leur valeur scientifique, que si elles

sont subordonnées à la notion du souverain bien, qui contient
en soi tous les autres, et qui fournit un but au devoir et à la

vertu.
L'erreur de la philosophie grecque, erreur dans laquelle ne

tombe pas Schleiermacher, est de considérer le souverain
bien uniquement dans ses rapports avec l'individu, ce qui
n'en épuise pas la notion. Il faut en effet, pour qu'il soit réalisé

par l'activité morale, les rapports de la famille, de la

nation, et par conséquent la communauté. L'ensemble de

l'espèce humaine moralement organisé, tel est le bien moral

qui comprend tous les autres. Aussi la notion de la communauté

est-elle essentielle à toute religion. A bien plus forte
raison Fest-elle à la religion chrétienne, où la personne de

Christ détermine tous les sentiments religieux, et où la

rédemption le rédempteur et la communauté qu'il a fondée sont
entre eux dans la plus étroite relation, relation qui forme l'objet
de l'étude théologique. Par ces considérations, Schleiermacher
a remis à la place centrale, qui lui revient, la doctrine qui
forme l'objet de notre étude, et il a ouvert une nouvelle
carrière au développement de la théologie chrétienne.

C'est sur la base d'un sentiment religieux commun, que
Schleiermacher élève sa doctrine du péché, et par conséquent
celle de la rédemption. Il n'y recherche pas, comme la plupart
des théologiens, un fait objectif révélé par la Bible, mais un

fait subjectif profondément uni dans la conscience du chrétien
à celui de sa rédemption.

Cependant il admet que le péché se révèle déjà à la
conscience religieuse, avant qu'elle ait été déterminée par la

rédemption. Dans ce cas il apparaît comme l'opposition de la

chair à l'esprit, et comme contraire à la nature originelle de

l'homme. Mais cette notion mécanique du péché, qui nous le



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 495

montre comme une lutte entre deux forces de même nature,
peut bien correspondre à la notion philosophique que Schleiermacher

a de Dieu, comme de l'indifférence des forces ; elle ne

correspond pas au caractère téléologique et par conséquent
moral que Schleiermacher attribue au christianisme ; elle est
combattue par plusieurs passages dans lesquels il fait lui-même
intervenir l'idée que la domination de la chair n'est péché que
parce qu'elle ne doit pas être, et est si contraire au but de la

vie humaine que Jésus a pu se développer sans connaître celte
sujétion.

Le vrai pas fait par Schleiermacher dans l'intelligence de la

nature du péché consiste à nous le faire reconnaître comme un
fait général et collectif. Malgré deux accommodations à la
doctrine traditionnelle sur l'infinité du péché originel, et sur le
fait que chaque individu doit s'en sentir coupable comme
individu, on voit parfaitement que Schleiermacher regarde le
péché comme un fait collectif, et le sentiment que nous en

avons comme un sentiment collectif; car sans ce caractère le
péché ne pourrait pas faire naître en nous la conscience d'un
besoin universel de rédemption. Or comme la rédemption
générale par Christ est un caractère essentiel de la doctrine de

Schleiermacher, il se sent obligé de donner à la pensée du

péché général et collectif une expression beaucoup plus
saisissante, concrète et morale que celle du péché originel tel

que le définit l'église.
Il s'écarte aussi de la doctrine reçue dans sa conception du

châtiment, en refusant de regarder la rédemption comme la
délivrance de la peine, en n'y voulant voir que celle de la
conscience du péché. Pour lui le mal (Uebel) consiste dans les
obstacles que la vie humaine rencontre dans ses rapports avec les
hommes et le monde, par suite de l'état fâcheux qu'a amené le

péché. Tout mal ressenti est donc lié au mal moral, non dans

l'individu, mais dans l'espèce humaine prise dans son ensemble;

par là tombe la distinction entre châtiments naturels et
châtiments positifs qui avait préoccupé les théologiens de la

période précédente. Seulement Schleiermacher néglige ici
encore le côté téléologique et moral de la question, et par con-



496 ALBERT RITSCHL

sequent ce qui concerne la position de l'individu dans
l'ensemble et l'exercice de sa liberté. Aussi ne réussit-il pas à

donner une idée claire de sa notion objective du châtiment de

Dieu, et laisse-t-il à cet égard ses lecteurs dans l'incertitude.
La même négligence se fait sentir dans sa doctrine de la

rédemption. Schleiermacher affirme que le chrétien se sent
participant d'une vie commune, fondée par Jésus-Christ en vertu
de sa perfection typique. Mais il ne tient pas compte de la portée

morale qu'atteint la notion, par lui mentionnée, du règne
de Dieu. Christ agit comme rédempteur en délivrant le croyant
de la conscience qu'il a de son état de péché et en l'admettant à

participer à la puissance de la conscience qu'il a de Dieu en lui.
Il agit donc sur lui par l'irrésistible attrait de sa perfection. C'est

là une théorie qu'avec Schleiermacher lui-même nous pouvons
appeler mystique; c'est un mysticisme esthétique qui a sa part
de vérité, mais où l'élément positivement moral fait défaut.

Christ agit'encore comme réconciliateur en faisant part aux

croyants de son inaltérable félicité. Pour Schleiermacher, la

réconciliation ne consiste pas dans un retour de l'âme à Dieu,
mais clans l'acceptation, par le fidèle, des maux et misères du

monde, comme n'ayant plus de rapport avec son péché. C'est

là une doctrine analogue à celle de Tœllner et Tieftrunk, qu'il
oppose comme mystique à la doctrine empirique du rationalisme,

et à la doctrine magique de l'ancienne orthodoxie. En

elle-même nous devons lui reconnaître un caractère essentiellement

moral. Mais comme il est aisé de reconnaître que, au
moins dans son application au fidèle, la doctrine de la réconciliation

dépend chez notre théologien de celle de la rédemption,
nous ne nous étonnerons pas de la voir participer aux défectuosités

de cette dernière.
En retrouvant ainsi la pensée de Schleiermacher sous les

termes, un peu déviés de leur sens primitif, qu'il emploie, nous

reconnaissons sans peine que le type de sa doctrine se rapproche

de celui que revêt la doctrine d'Abailard, modifié cependant

par le fait que Schleiermacher envisage l'action de Christ

sur l'âme de chaque chrétien à un point de vue plus esthétique

que moral. Aussi, malgré les prémisses qu'il a posées, l'action



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 497

de Christ s'exerce-t-elle pour lui essentiellement sur l'individu,
et le caractère collectif qu'il lui avait attribué d'abord est-il
singulièrement atténué. Sa notion de l'église se ressent de

cette influence, et nous la trouvons subordonnée à celle de

la piété individuelle.
Avec une telle doctrine, ce n'est que par accommodation aux

doctrines traditionnelles que Schleiermacher a pu accepter
l'ancienne division des charges de Christ, et cela après la sévère

critique à laquelle, en 1772, l'avait soumise Ernesti. Dans la

charge royale il fait entrer le plan de Christ de fonder une
communauté en dehors de laquelle nul ne peut entrer en rapport
avec lui ; elle est subordonnée à la charge sacerdotale qui a en

vue l'union intime du fidèle avec Christ; et enfin la charge
prophétique de Christ comprend l'enseignement de Christ
relativement aux deux autres.

Quant à l'obéissance passive et active de Christ ainsi que
leurs rapports mutuels, la théorie de Schleiermacher est
éminemment défectueuse. Il est vrai que leur intime union est fort
bien décrite, mais il n'y a rien là de nouveau. Quant à leur
coordination, Schleiermacher, qui leur donne pour but l'action
sur l'homme, et non sur Dieu, n'a pu la maintenir, et l'obéissance

passive est chez lui en réalité subordonnée à l'obéissance

active, comme la réconciliation à la rédemption. Et, à y bien

regarder, ces deux formes de l'obéissance ne doivent pas,
telles que notre théologien les a conçues, rentrer sous la rubrique

de la charge sacerdotale de Christ. Celle-ci, du reste, est
mal définie, et plusieurs des caractères qui lui sont attribués
conviendraient mieux à la charge royale. Cela s'explique par le

fait que Schleiermacher ayant, comme Abailard, l'homme
seul en vue dans la rédemption, ne pouvait s'assimiler
l'enseignement d'Anselme, pour lequel la charge sacerdotale de

Christ vise surtout la satisfaction à donner à la justice divine.
Quant à la justification, elle devrait, en vertu des principes

que nous avons mentionnés plus haut, venir après la doctrine
de l'église; mais ici encore l'usage traditionnel a triomphé. Elle
consiste dans le pardon des péchés et l'adoption filiale, qui
dépendent tous deux de la conversion. Le pardon des péchés con-

THÉOL. ET PHIL. 1874. 32



498 ALBERT RITSCHL

siste dans l'enlèvement du sentiment de la coulpe, en vertu
duquel on n'unit plus au sentiment de ses anciens péchés celui
de la justice et de la sainteté de Dieu ; l'adoption consiste dans

l'absolue certitude du salut. Ce qui manque à tout ce développement,

c'est l'intervention de l'amour de Dieu ; el il nous fournit

la preuve évidente de l'insuffisance d'une explication esthétique,

de la rédemption. La doctrine du péché elle-même se

ressent de cette influence, et ce n'est pas la tentative faite par
Schleiermacher de soutenir avec l'église que la justification a

Dieu seul pour auteur, qui pourra détruire celle impression;
elle est trop sophistique pour cela.

Ce qui précède montre que si Schleiermacher peut être
considéré à juste titre comme faisant époque, ce n'est pas par son

exposition des doctrines de la réconciliation et de la justification.

En réalité, c'est bien plus l'intérêt philosophique et moral

qui l'a absorbé ; et si sa dogmatique a exercé une profonde
influence, cette influence n'a pas toujours été très heureuse ;

car le point de vue même dont part l'auteur l'amène à tenter
la conciliation d'antinomies inconciliables; par exemple de celle

qui existe entre la conscience religieuse toute pénétrée de

l'opposition entre le péché et la rédemption, et la conception
de Dieu et du monde qui n'ont rien de spécifiquement chrétien.

Aussi ce livre a-t-il pu servir de point de départ à des

systèmes aussi contraires les uns aux autres que ceux de

Strauss et de Kliefoth, tandis que ses disciples les plus
fervents n'ont recueilli qu'une part infime de son héritage.

Tous ceux qui se rattachent à Schleiermacher concernant
les doctrines qui nous occupent, se distinguent par leur
opposition contre le point de vue juridique de la rédemption,
par l'importance qu'ils donnent à la pensée de la réconciliation

de l'homme par l'amour divin réalisé en Christ. Presque
tous se séparent de lui en admettant le pardon des péchés

comme l'œuvre décisive de Christ ; presque tous, regardant
Christ comme le représentant de Dieu vis-à-vis des homines,
insistent sur la valeur de sa divinité.

En première ligne nous devons mentionner deux supranatu-
ralistes de l'école de Storr, Steudel el Klaiber.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 499

Steudél, bien que combattant Schleiermacher, a une certaine

parenté avec lui. Il est vrai que l'œuvre de Christ n'a pas, suivant
lui, pour but immédiat la délivrance du péché commete), mais

son pardon, c'est-à-dire l'assurance que, malgré notre état de

péché qui subsiste comme coulpe dans notre mémoire, Dieu ne
met aucun empêchement à notre union avec lui et à notre salut.
Tout en rejetant la valeur de la mort de Christ comme un
châtiment aux yeux de Dieu, il tâche d'en donner une explication;
mais il ne réussit pas à en montrer la nécessité. Dans sa
doctrine de la justification il rentre tout à fait dans le point de

vue d'Abailard sur l'amour de Dieu qui appelle l'amour de

l'homme à lui répondre.
Klaiber se rattache plus étroitement encore à Schleiermacher.

Il ne veut pas séparer la justification de la sanctification ; il
distingue, il est vrai, en Christ la révélation de Dieu, et le type de

l'humanité réalisé; mais il ne poursuit pas cette distinction, et

ne sépare pas, comme la théologie traditionnelle, la justice de

Dieu de sa bonté. Il retourne particulièrement au supranaturalisme

en donnant à la mort de Christ la valeur d'un châtiment

exemplaire, destiné à montrer la haine de Dieu pour
le mal.

Nitzsch est, avec Lücke, le représentant dogmatique de la

tendance qui a eu pour organe les Etudes et critiques (Studien
und Kritiken). Sa doctrine de la réconciliation se renferme dans
les mêmes cadres que celle de Schleiermacher ; avec l'exception
toutefois que, comme les deux théologiens précédents, il voit
dans le pardon des péchés le point central de la rédemption.
Comme Schleiermacher, il se rattache au type d'Abailard,
et voit surtout en Christ le représentant de Dieu, le garant de

son amour pour les hommes. Il essaie bien mais aussi sans

succès, d'envisager l'autre côté de la question, Christ
représentant vis-à-vis de Dieu l'humanité régénérée. C'est aussi

sans succès qu'il a prétendu se joindre à la doctrine
ecclésiastique qui fait précéder la conversion de la justification ;

car le fond de sa doctrine est ici encore conforme aux idées

que nous avons trouvées chez Schleiermacher. Legrand
défaut de Nitzsch et du groupe qu'il représente est d'avoir mis



500 ALBERT RITSCHL

l'intérêt ecclésiastique au-dessus de l'intérêt scientifique, et

d'avoir, cette position une fois admise, trop négligé les théologiens

réformés au profit des luthériens.
Si l'on dépouille la doctrine de Rothe de son appareil théo-

sophique, on y pourra reconnaître de grandes analogies avec
celle de Nitzsch et de Klaiber. Une seule idée, qu'il admet

d'ailleurs, celle que Christ, second Adam, Adam spirituel,
représente l'humanité entière, eût pu lui faire faire un pas de

plus sur la trace des théologiens réformés; mais ce pas, Rothe

ne l'a pas fait.

Quelque différentes et même opposées que soient leurs
méthodes, Rothe et Rückert ont une doctrine à peu près semblable

sur la rédemption. Tous deux la construisent a priori
d'après les besoins de l'humanité pécheresse, et dans le but de

résoudre l'opposition entre le péché et l'harmonie du monde.
Ce qui caractérise Rückert, c'est sa méthode subjective et
critique, et la finesse psychologique avec laquelle il analyse
l'amour éveillé chez le pécheur par l'œuvre de Christ, amour
qui est, pour lui comme pour Abailard, le pivot de la
justification.

Alexandre Schweizer, à son tour, suit plus fidèlement que
tous les autres la méthode de Schleiermacher; malheureusement,

il n'a pas plus que son maître attaché une importance
assez grande à la grande idée de la communéfuté, idée remise

au jour par ce dernier. Son mérite est d'avoir soutenu contre
Strauss la suprématie de la personne de Christ, et d'avoir
appuyé sa christologie sur une notion de Dieu plus spécifiquement

chrétienne que celle de Schleiermacher. Comme lui
cependant, et malgré ses efforts pour ne pas faire de la

rédemption un pur changement subjectif de l'individu, Schweizer

n'a pas réussi à montrer pleinement comment la rédemption

par Christ rétablit les rapports entre le pécheur et le

Dieu qu'il a offensé. Malgré cela, tous ces théologiens, si

différents, ont eu raison de réhabiliter le côté moral et religieux
de la théologie d'Abailard, si injustement méprisée par
l'orthodoxie moderne ; celle-ci ne se doute pas qu'un représentant
décidé d.u piétisme moderne, Mme de Krudener, se meut dans



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 501

le même cercle d'idées que le philosophe sur lequel pèse
l'accusation d'hérésie.

Vu. Le piétisme moderne et son retour
à l'orthodoxie luthérienne.

Schleiermacher peut d'autant moins être considéré comme le
maître de la théologie au XIXe siècle que deux tendances importantes

de cette théologie, celle du piétisme orthodoxe et celle
du radicalisme philosophique, ont échappé à son influence.

Il ne faut pas confondre le piétisme moderne avec celui qui
se forma au XVIII« siècle sous l'impulsion de Spener. Ce

dernier, l'ancien piétisme, avait une tendance essentiellement
pratique; Freylinghausen, un de ses représentants les plus accrédités,

ne se séparait pas, au point de vue doctrinal, de l'orthodoxie

luthérienne; seulement, comme tous les autres piétistes,
il insistait plus vivement sur la nécessité, pour l'individu,
d'arriver à une assurance du salut qui fût fondée sur le repentir
et sur une foi conscierîte d'elle-même. Ce n'est pas là dévier
de l'orthodoxie luthérienne; car les lacunes du système
luthérien et de celui de Gerhard, par exemple, sur ce point,
conduisent nécessairement les esprits pratiques à une
semblable solution.

Le piétisme moderne ne tire pas son origine de ce piétisme
ancien et il n'a pas le même but, c'est-à-dire la vie retirée,
tendant à une sorte de perfection ascétique. Il a une autre
source, l'Unité des frères, et un autre caractère, la sentimentalité,

caractère qui est du reste très sensible dans la piété des
frères moraves. L'imagination joue sans doute un rôle dans

tout mouvement religieux ; mais nulle part, comme chez Zin-
zendorf, elle n'a été l'organe central d'une piété qui se replie
sans cesse et intentionnellement sur elle-même. A l'origine, le

jésuitisme, avec son culte chevaleresque de la vierge, ne manquait

pas d'analogie avec la tendance de Zinzendorf et de la
communauté qu'il a fondée. Il a visé depuis un but plus directement

pratique, et ses exercitia spiritualia ne sont plus devenus
qu'un moyen de préparer les esprits à la politique, ecclésiastique.



502 ALBERT RITSCHL

Le jésuitisme, en tendant à l'unification de l'église romaine,
arrive en fait à lui enlever sa catholicité. De leur côté les moraves
qui, par leur union des différentes confessions, donnent à leur
protestantisme une certaine couleur d'universalité, tombent en

partie dans la secte, parce qu'ils ne peuvent donner satisfaction
qu'à certains besoins religieux. Ils n'y tombent qu'en partie,
parce que leufs délimitations sont purement psychologiques. Le
réveil de 1817, qui s'est presque entièrement pénétré de leurs
différents caractères, s'est rattaché à la théologie luthérienne.
Il suivait en cela l'exemple du sage et prudent Spangenberg,
l'ami et le successeur de Zi n zendo rf, qui corrigea plusieurs des

écarts de doctrine de son maître.
Pour se débarrasser du rationalisme, cette école a présenté

l'évangile sous une forme plus biblique et plus vivante que
l'ancienne orthodoxie; elle a emprunté au romantisme son intelligence

générale et comprehensive de l'histoire ; mais elle n'a

jamais pratiqué la science d'une manière bien sérieuse, et,
malgré ses prétentions, elle n'a jamais pénétré plus loin que
le dilettantisme théologique.

Quant au dogme qui nous concerne, les premiers piétistes
de la nouvelle école, et Zinzendorf en téle, retournèrent dans

plus d'un cas au point de vue patristique, en expliquant la

rédemption par le combat que Christ soutient avec Satan pour
lui arracher l'humanité. Depuis 1817, d'autres idées ont
prévalu, et, en particulier, la faveur a été rendue à la théorie

juridique d'Anselme.
Ce n'est pas que plusieurs des représentants les plus accrédités

de cette tendance ne fussent justement opposés à cette
théorie.

Tholuck, en particulier, fait rentrer toute sa conception de la

rédemption dans le cadre de la fonction sacerdotale de Christ ;
il lui donne une couleur morale qui rappelle Schleiermacher,
avec l'avantage d'une notion plus claire de la personnalité de

Dieu. Stier aussi s'élève plus que qui que ce soit contre la

théorie juridique, et trouve dans l'état de l'humanité la seule

cause des souffrances de Christ. Il voit dans ces souffrances la

preuve de l'horreur de Dieu pour le péché. Christ, en sa per-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 503

sonne, a triomphé de la puissance du mal qui régnait sur la
nature humaine, et la résurrection de Christ est le moyen qui
applique ce triomphe au renouvellement de l'humanité.

Ce point de vue se retrouve encore chez les plus récents
représentants de l'ancien piétisme, et en particulier chez ceux qui
composent l'école de Bengel, à Tubingue. Cette école s'appuie
sur le dogme orthodoxe de l'inspiration de toute la Rible; mais,
au lieu de chercher dans l'Ecriture une collection de dicta pro-
bantia pour un système formé d'ailleurs, elle veut tirer toute
sa théologie de la Bible elle-même. Son mérite est d'avoir mieux

compris que l'ancienne orthodoxie l'histoire du règne de Dieu,
révélée dans la Bible ; son tort est d'avoir cru trouver dans

cette révélation un système tout fait, et d'avoir ainsi confondu,
elle aussi, la religion et la science.

Oetinger part de l'idée de la vie, qui est l'idée centrale de sa

théologie, pour attacher à la résurrection et à la glorification de

Christ le renouvellement de l'humanité. La mort du Sauveur
avait été le point culminant de sa lutte contre Satan et de son
obéissance, et par conséquent son titre à la position glorieuse
d'esprit vivifiant; elle avait rendu possible son œuvre vivifiante.
Cette doctrine, qui se rapproche de l'arminianisme, donne
satisfaction aux besoins de sanctification quelque peu ascétique qui
caractérisaient l'ancien piétisme. Menken lui aussi, oppose à la
théorie juridique de la rédemption une théologie beaucoup
plus préoccupée de la victoire sur le péché que de l'enlèvement
de la coulpe. Hofmann, enfin, appartient à l'école de Bengel

par son biblicisme systématique, si l'on peut s'exprimer ainsi.
Il ne veut pas que, après avoir reconnu et décrit le fait chrétien,
le théologien se préoccupe de questions scientifiques concernant

l'accord nécessaire do cette révélation avec l'idée nécessaire

de Dieu, et la conception nécessaire du monde. En un

mot, il ne veut pas pousser la spéculation plus loin que la

théologie biblique.
Il base son opposition à la théorie juridique de l'expiation

sur ses idées christologiques, en vertu desquelles les souffrances

de Christ rentrant dans l'œuvre que lui impose sa charge,
elles ne peuvent être considérées comme se substituant aux



504 ALBERT RITSCHL

souffrances méritées par les pécheurs. La réconciliation
consiste, suivant Hofmann, dans la vie du Seigneur, fondateur et
prémices d'une humanité nouvelle, et qui se maintient fidèle à

cette tâche jusqu'à la mort. Malgré les erreurs et les difficultés
de ce système, Hofmann a eu le mérite de s'élever à la notion
de l'humanité nouvelle, de l'église chrétienne, objet en Christ
de l'amour de Dieu, et réconciliée en même temps que justifiée
en lui.

Jusqu'ici donc les théologiens appartenant à l'école de Bengel

rejetaient, comme du reste lous les théologiens de leur
temps, l'idée de la satisfaction apportée par la mort de Christ à

la justice de Dieu. Peu à peu ils revinrent à cette doctrine,
mais, sur une voie bien différente de celle de l'ancien
luthéranisme.

J.-F. von Meyer, par exemple, se refuse à faire de la colère
contre le péché un attribut de ce Dieu dont la notion plus ou
moins abstraite a été empruntée par l'ancienne théologie aux
Pères, et, par leur intermédiaire, à l'antiquité. Il voit dans
cette colère un attribut moral qui est le côté négatif de l'amour
divin, et qui, philosophiquement, se confond avec lui. Dans

l'exposé de ses motifs, se dévoile une parenté inattendue entre
sa doctrine et celle des anciens théologiens réformés, parenté
qui est due au caractère purement biblique de sa théologie.

La doctrine de J. Tobias Beck nous presente la tentative
la plus complète de combiner les idées fondamentales d'Abailard

avec l'idée de la satisfaction par Christ. Nul n'avait, avant

lui, établi d'une manière aussi complète les rapports de la

personne de Christ avec son œuvre. Il n'en reste cependant

pas, comme ses prédécesseurs de l'école de Bengel, au péché

surmonté et convaincu par l'obéissance pai faite de Christ. If

s'élève, comme Meyer, à l'idée de la colère de Dieu, en vertu
de laquelle il est nécessaire qu'une médiation intervienne pour

que le plan de l'amour divin soit réalisé. Cette médiation, il

la trouve dans l'idée de la justice qui punit et récompense, et

à laquelle correspondent, d'un côté, le mérite satisfactoire de

Christ, de l'autre, la loi de la foi, en vertu de laquelle sont

justifiés tous ceux qui appartiennent à Christ.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 505

Toute sa théorie de la satisfaction se distingue de celle de
l'ancien luthéranisme par sa liaison plus intime avec la justification

et la sanctification du fidèle ; elle porte par conséquent
le cachet pratique de l'ancien piétisme ; mais on est bien obligé
d'ajouter que le caractère scientifique y manque de fermeté.
Cette ignorance volontaire de l'histoire de la théologie, affectée

par Beck et plusieurs autres théologiens modernes, qui veulent
en revenir à une théologie purement biblique, n'est pas même
conforme à l'esprit du Nouveau Testament; car celui-ci n'est
point du tout indifférent au développement de l'église et à ses
efforts pour parvenir à la perfection.

Le passage de l'ancien piétisme au nouveau s'est fait sous
les auspices du journal ecclésiastique évangélique (Evangelische

KirchenzeitungI el de son rédacteur principal, Hengstenberg.

Ce qui a ramené ce parti au luthéranisme pur, c'est, d'un
côté, sa tendance à rechercher avant tout et à tout prix la certitude

de la réconciliation par Christ, tendance qui laisse en sous-
ordre la sanctification relevée par l'ancien piétisme, et de l'autre
côté, son ignorance de la théologie réformée qu'Alexandre
Schweizer est le premier à avoir remise en lumière. L'impulsion
a été donnée en 1834 par le rédacteur anonyme du mémoire
intitulé: Considérations historiques sur la doctrine de la
réconciliation et de la justification. Il a enseigné à confondre la

théorie d'Anselme avec le contenu de la Bible ; et malgré
quelques prétentions au progrès, il relourne tout simplement
aux vieilles théories.

Sur ses traces marchèrent plusieurs théologiens, entre autres
Gœschel, un juriste, qui, malgré tous ses efforts pour appuyer
la doctrine de la substitution sur l'analogie des jugements
humains, n'a réussi qu'à soutenir le but pédagogique du châtiment,
et en est revenu après tout à la théorie de Grotius, du châtiment

destiné à corriger par l'exemple.
Sartorius se meut dans les mêmes eaux en essayant de

pénétrer la profondeur morale de la satisfaction opérée par la

mort de Christ. Il s'éloigne du luthéranisme en prétendant que
le sacrifice de Christ satisfait non à la loi des œuvres, mais à la

loi universelle de l'amour; ce qui rend absurde l'idée de l'équi-



506 ALBERT RITSCHL

valence entre la peine méritée et le châtiment'subi. D'ailleurs,
c'est de la coulpe plutôt que du châtiment que Jésus rachète
les hommes, suivant Sartorius. Sa théorie se rapproche à la

fois de celle de Schleiermacher, puisqu'il envisage la rédemption

plutôt dans ses rapports avec l'homme qu'avec la justice
divine, et de celle de Limborch, qui explique l'expiation par la
réconciliation de l'homme avec les souffrances envisagées
comme suites du péché. Elle n'est donc qu'une étape dans le

retour aux idées luthériennes de nos théologiens modernes.

L'acceptation du vieux luthéranisme est complète chez
Thomasius, et surtout chez Philippi, qui signale même chez son

collègue quelques déviations à la doctrine de l'église; ce à quoi
Hofmann répond qu'il est facile de ne pas se tromper quand on

borne son activité systématique à lancer à la tète des autres
des affirmations empruntées à la tradition, et reproduites dans
la forme traditionnelle.

Malgré cette fidélité à la tradition, ces deux théologiens ont
compromis l'objectivité de leur doclrine en exposant l'ensemble

de la théorie luthérienne comme nécessité par le besoin

religieux individuel, comme si leur besoin religieux particulier,
fût-il même conforme à celui de Luther, devait être nécessairement

normal pour la doctrine chrétienne! De plus ils se séparent

des anciens qui s'efforçaient d'exprimer leurs doctrines
avec précision et de combattre leurs adversaires par le
raisonnement, en ce qu'ils se contentent de raconter la doctrine
luthérienne, pour l'imposer. Puis ils font une sorte de chronique

de l'histoire du dogme, qui semble vraiment ignorer qu'il
y ait une science qui porte le nom d'histoire.

La preuve que tous les problèmes posés par la doctrine
de la justification ne soni pas par là résolus nous est offerte

par Hengstenberg lui-même, qui, malgré qu'il en ait, malgré sa

volonté de reconstituer l'ancien dogme luthérien, en est revenu

par diverses voies, à la fin de sa vie, à relever le côté de la

sanctification et à faire signaler de différents côtés son
infidélité à la tradition luthérienne.

L'histoire des derniers travaux qui ont eu notre doctrine

pour objet nous montre chez les théologiens un manque in-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 507

croyable d'action commune. Chacun tire de son côté. Cependant

quelques pensées communes semblent se dégager de ce
conflit d'opinions.

La réconciliation est fondée par tous sur l'amour de Dieu ;

ils s'altachent en cela à Luther plutôt qu'à Mélanchthon, le

vrai fondateur de l'ancienne orthodoxie. Cet amour rédempteur

de Dieu est suivi par presque tous dans toutes les

phases de la vie et des souffrances de Christ; celui-ci, même in
statu exinanitionis, est considéré comme le chef et le
représentant de l'humanité. La conséquence en est que la plupart
des théologiens cherchent dans la notion de la mission de

Christ le trait d'union entre son activité et ses souffrances; et

ceux-là mêmes qui retiennent la notion de la satisfaction relèvent

et rendent plus morale la loi à laquelle Christ doit obéir.
Enfin l'identité semble établie, au moins au point de vue

religieux, entre la réconciliation et la justification. Mais ce sont
là des points qui ne sont encore ni nettement définis, ni
organiquement coordonnés ; ensorte qu'on ne peut y voir encore
des résultats acquis. Schenkel, malgré la netteté de ses déductions

et la tendance morale reconnue de sa dogmalique, n'a

cependant pas encore résolu le problème de la valeur de l'œuvre

de Christ pour Dieu lui-même.
Kahnis, d'un autre côté, estime que le théologien doit

démontrer la nécessité du sacrifice, du châtiment et de l'obéissance

dans la mort de Christ ; et si c'est là la tâche de la

dogmatique luthérienne, Louis Schœberlein s'en est honora
blement acquitté. La réconciliation est pour lui la réintégration
du pécheur clans le règne de Dieu. Le problème ainsi formulé,
il n'oppose pas l'amour de Dieu à sa justice, mais trouve cette
dernière contenue dans son amour, qui se dirige et se limite
d'après la réceptivité et la dignité de celui sur lequel il s'exerce.
Les châtimenls de Dieu, sa colère, ne diminuent en rien son

amour. Celui-ci fait naître la grâce, qui réalise, dans le don de

Christ, l'amour que Dieu a éternellement pour l'humanité
représentée par Christ, son image. La vie de Christ est avant tout
la révélation de l'amour de Dieu; mais elle a aussi une valeur
pour Dieu lui-même. Christ, comme chef de l'humanité, a subi



508 ALBERT RITSCHL

la peine du péché en même temps que réalisé la justice divine ;

et il enlève ainsi à l'amour divin son effet juridique et
comminatoire, età Satan la puissance qu'il avait acquise sur
l'humanité. Enfin, l'œuvre de Christ est surtout un sacrifice
volontaire qui rétablit la communion entre l'homme et Dieu.
Elle est donc essentiellement morale et fondée sur l'amour.

Vili. L'idée de la réconciliation dans l'école spéculative.

Les prétentions de l'école spéculative allemande à comprendre

mieux que toute autre le christianisme et son idée de la
réconciliation se font jour chez F.-C. Baur de la manière
suivante.

Il reconnaît à Schleiermacher le mérite d'avoir donné la
formule de la réconciliation en trouvant dans l'union avec Christ
le prolongement de l'union qu'il réalise de l'humain et du

divin, et en affirmant que l'individu ne peut avoir conscience
de cette union que comme membre de la communauté rachetée.
Ce qu'il lui reproche, c'est de n'avoir pas montré la réalité
objective de ce développement en Dieu lui-même. La tâche qu'il
assigne désormais à la théologie, c'est de combiner les deux

facteurs, historique et spéculatif, de ce développement, de

manière à y montrer l'évolution vivante de l'esprit absolu.
Comme le sentiment individuel de la rédemption est exclu
de cet organisme pour ne laisser place qu'à l'humanité
envisagée tantôt subjectivement, tantôt objectivement, on se

demande si le problème est élargi par l'enlèvement de ce

facteur, soigneusement conservé par Schleiermacher, qui voyait
dans l'individu un centre de force el d'influence réagissant sur
l'ensemble.

A l'origine de tout ce développement spéculatif de la

philosophie moderne, nous trouvons la puissante impulsion esthétique

et scientifique apportée par Gœthe à la pensée allemande.

Mais, quelque bienfaisante qu'elle ait pu être, même pour attirer
l'attention sur le christianisme, on se demande si elle a été

bien capable d'en saisir l'essence.

Schelling, dans ses Cours sur la méthode des études

académiques, attribue sans doute une place distinguée à la théolo-



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 509

gie. Elle a pour domaine la connaissance objective de l'absolu
manifesté dans l'histoire, et fournit ainsi la synthèse de l'histoire
et de la philosophie. Le christianisme en effet s'élève au-dessus
du paganisme, qui avait enfermé l'infini dans les bornes du

fini ; il élève par l'idée de l'incarnation le fini à la hauteur de

l'infini. L'ancien monde nous fournissait le côté naturel de

l'histoire, le monde chrétien nous en présente le côté spirituel.
La trinité nous offre l'accomplissement de la conception
chrétienne, en nous montrant, dans le Fils de Dieu, le fini lui même

conçu dans la pensée paternelle de Dieu, comme un Dieu
inférieur pris dans les étreintes du temps, et terminant, par son

apparition en Christ, le monde du fini, pour ouvrir celui de

l'infini ou de la domination de l'esprit. Avec une telle théorie,
l'incarnation de Dieu en Christ ne peut être un fait qui se soit
passé dans le temps et que puisse saisir l'expérience; comme
tel il est un symbole, car le christianisme est antérieur à la

venue de Jésus ; nous le trouvons dans toute l'histoire
religieuse de l'humanité clans laquelle son histoire s'absorbera un

jour. La morale chrétienne n'est pas non plus un fait distinctif
du christianisme. C'est au contraire dans les domaines de la

poésie 'et de la philosophie que le christianisme exercera
toujours une action prépondérante.

Cette construction, prétendue historique, du christianisme,
qui le réduit à s'évaporer en poésie et en philosophie poétique,

parce qu'elle ne tient aucunement compte de l'action pratique
exercée sur les volontés par le règne spirituel fondé par Chrisl,
a quelque chose de ridicule tant elle est loin de l'intelligence
de la vraie idée chrétienne de la rédemption. Chose cligne de

remarque! c'est cette opposition entre l'incarnation éternelle de

Dieu et celle qui s'est réalisée dans la personne de Jésus qui a

servi de point de départ à la critique de Strauss.
J.-G. Fichte a certainement subi l'influence de Schelling. La

principale différence qui l'en sépare, est qu'au lieu de l'opposition

entre le fini et l'infini, il met surtout en avant l'opposition
entre le un et le multiple. En Jésus se trouve résolu le problème
du monde et de l'homme, parce qu'il se sait un avec Dieu. Sans

doute, on peut poursuivre cette union sur les traces de Christ ;



510 ALBERT RITSCHL

mais dans la théorie de Fichte cela n'est pas indispensable ; le

Christ historique n'est pas le facteur nécessaire de la rédemption,

c'est-à-dire de l'établissement de l'unité.
Le philosophe qui semble avoir le mieux réalisé les conditions

posées par Baur à la théologie pour faire son œuvre, est Daub,
dans ses Theologumena. Il va en effet chercher la pensée de la
réconciliation dans les rapports intimes de l'être divin avec

lui-même. Il admet avec Spinoza le monde comme nul et sans
valeur en tout ce qui le distingue de son fondateur, Dieu le

Fils, et, d'un autre côté, il reconnaît au monde une tendance

injustifiable et incompréhensible de se poser en lui-même en

dehors de Dieu. Le but de la rédemption sera d'anéantir cette
dernière tendance, et d'établir l'identité entre Dieu et le
inonde sur les ruines de tout ce qui est fini.

Comme Daub poursuit un but théologique et non,cosmologi-

que, il va plus loin dans son investigation. L'humanité, faisant

partie du monde, est entraînée avec celui-ci dans sa tendance à

s'isoler, par conséquent dans sa chute. Mais elle se sépare du
monde en ce qu'elle a conscience d'elle-même; aussi la
puissance réconciliatrice est-elle pour elle la religion, idée absolue

cjui n'est autre que leFilsdeDiec. Dans toutcela il n'est jamais
question que de l'éternelle réconciliation du monde avec Dieu,
dont les hommes ont acquis, à un temps donné, une conscience
claire. Daub essaie même d'adapter à cette mesure l'obéissance
active et passive de Christ. Dans ses rapports avec l'homme,
la religion est subjectivement la piété, el objectivement le
culte de Dieu, dont la pratique commune constitue le règne de

Dieu.
Tout ce courant d'idées philosophiques sur la rédemption a

.sa source dans l'idée de Kant que Dieu est en dehors du temps;
et cependant cette explication cosmologique de la rédemption
reste bien au-dessous de celle que nous a donnée le philosophe
de Kœnigsberg; elle rappelle plutôt Scot Erigène. Du reste, ce

fait ne doit pas nous étonner. Au même degré que les théories

piétistes, la tendance qui nous occupe est une réaction contre
l'étroitesse individualiste de la période des lumières dans le

sens d'une conception universelle de la rédemption.



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 511

Mais, comme les théologiens de ces deux catégories ont
méconnu ce que leurs antagonistes avaient de vrai, comme ils
n'ont pas même compris les besoins religieux de la masse de

leurs contemporains, ils n'ont pas pu dominer le rationalisme
cjui est allé jusqu'à l'absolue indifférence du grand nombre poulies

choses de la religion.
Le christianisme est pour Hegel la religion parfaite, la notion

de la religion réalisée. La religion est la conscience que Dieu a

de lui-môme, réalisée dans une consci mee finie, qui se sait

identique avec Dieu. Le contenu spécifique de la religion
chrélienne se présente à Hegel sous la forme de la Trinité, où le

règne du Père représente l'idée éternelle de Dieu dans son

abstraction, le règne du Fils, l'idée de Dieu se posant hors
d'elle-même dans le monde et la conscience humaine, le règne
de l'Esprit, l'idée de Dieu dans son accomplissement concret.

Ici se présente une grande inconsistance dans la pensée de

Hegel. En dépeignant ainsi la Trinité, il admet avec l'ancienne

église que l'idée du Père, l'idée réelle en elle-même contient
le tout. Mais cette pensée, empruntée à Schelling, est en

contradiction avec une autre théorie propre à Hegel. En vertu de

celle-ci, Dieu n'esl, en dehors de ses rapports avec le monde,

qu'une idée abstraite pour laquelle il n'y a de réalisation complète

que dans l'esprit de l'église chrétienne où Dieu se révèle
clans la volonté absolue de l'esprit fini.

Cette contradiction intime dans la pensée de Hegel se fait

jour dans son appréciation du règne du Fils. En vertu de la

première théorie, la réalité du monde fini, distinct de Dieu»

n'est qu'une apparence, car il n'est pleinement réel que duns

son identité avec Dieu. Dans la seconde théorie, cette réalité du

monde dans son autonomie doit être prise au sérieux comme
une chute loin de Dieu. Le monde est ici distingué du Fils
éternel qui persiste dans l'identité avec Dieu. Dans le monde

lui-même il faut distinguer la nature et l'esprit fini. La
première n'entre plus directement en rapport avec Dieu. Le second

a conscience d'une contradiction logique, en ce sens qu'il se

sent pris dans les limites de la nature éloignée de Dieu, et qu'il
aspire à l'union avec l'infini. La réconciliation consiste pour lui



512 ALBERT RITSCHL

en ceci : Il acquiert la conscience que cette antinomie n'est
pas absolue, et que la réalité consiste dans sa solution. La pensée

de l'unité dynamique de la nature humaine et delà nature
divine, considérée comme réalisant l'idée absolue de la divinité,
rend possible cette réconciliation. Mais elle n'est réelle que
lorsque l'unité de ces deux natures peut être vue et
expérimentée sous la forme de l'apparition sensible d'un être extérieur

; de là la nécessité de l'apparition de la personne historique
de Christ. Cette nécessité ne se déduit pour Hegel d'aucune

possibilité métaphysique de la pénétration du fini par l'infini,
mais du seul besoin qu'en a l'humanité, à laquelle il faut des

représentations sensibles des choses spirituelles. Aussi Christ
n'a-t-il point, pour Hegel, la position spécifiquement différente
de celle des autres hommes, que lui assigne sa qualité de fon,
dateur du royaume des cieux ; aussi la mort de Christ n'est-
elle point, pour lui, la libre et volontaire réalisation d'un plan
de salut. Ce qui est pour lui essentiel, c'est l'impression de

glorification produite par la mort de Christ sur la communauté
chrétienne qui la saisit directement dans sa résurrection. Tout
cela doit être considéré au point de vue de la foi, et comme
un symbole de l'éternelle vérité que la nature divine est en

elle-même éternellement une avec la nature humaine.
Une telle théorie ne résout certainement pas le problème

posé par Baur, de la combinaison normale de l'élément spéculatif

avec l'élément historique. Ce dernier, qui s'exprime dans

la foi de l'église en la personne humaine el divine de Christ-
ne trouve pas sa place légitime dans une doctrine qui
n'attribue à cette foi que la valeur d'un symbole subjectivement
nécessaire et non une nécessité objectivement fondée sur l'idée
de Dieu. La réconciliation de l'esprit fini avec Dieu ne se

Irouve pas complète dans une théorie qui ne voit dans la

réconciliation que la cessation, dans l'identité, de la distinction

opérée par Dieu en lui-même. Enfin, si les membres de

l'église trouvent dans l'unité réalisable de l'humain et du
divin l'impulsion qui les amène à se réconcilier avec Dieu, il
est un facteur, celui de la volonté, qui entre en ligne, et

dont le développement logique de l'idée de Dieu dans la



LA DOCTRINE CHRÉTIENNE DE LA JUSTIFICATION 513

révélation divine, c'est-à-dire la théorie hégélienne, ne tient
aucun compte. Cette théorie est donc loin de résoudre le
problème de la réconciliation.

Mentionnons, pour mémoire, Marheineke, qui voile, sous une
forme hégélienne, une doctrine essentiellement orthodoxe.

Remarquons seulement qu'il nous présente un des premiers,
dans ce siècle, une idée devenue plus lard favorite, que Christ
se substitue à l'humanité, en tant qu'il est le type de l'humanité

elle-même.
C'est Strauss qui a tiré avec le plus de conséquence les

conclusions qui découlent de la philosophie religieuse de Hegel,
et, au fond, de Schleiermacher. Il se rattache plutôt à la
tendance empruntée, nous l'avons vu plus haut, à Schelling.
Rejetant toute nature spéciale, humaine el divine, de Christ, il
repousse l'accommodation de Hegel à cet égard. Puis, laissant
de côté la queslion de possibilité d'une telle apparition sortant
de l'organisme naturel de l'espèce, Strauss confond le développement

religieux chrétien avec tout ailre développement social
et religieux. L'humanité, par la négation de sa vie naturelle,
s'élève à la vie spirituelle, dont le développement dans l'espèce
est sans tache et sans péché. Ce n'est que dans l'individu qu'on
irouve le mal. Dans ce système nous trouvons combinés le
panthéisme de Spinosa et le déisme moraliste, l'un trouvant sa

place surtout dans la cosmologie et l'autre dans l'anthropologie.
Biedermann, plus fidèle au point de vue positivement hégélien,

constate trois degrés dans la révélation que Dieu opère de

lui-même. Le troisième, la réalisation de l'être absolu dans

l'esprit fini, ne peut être atteint que lorsque la conscience

que l'esprit fini a de lui-même se réalise comme la communion
d'amour, en vertu de laquelle Dieu est le père des hommes et
ceux-ci sont ses enfants. C'est bien là le principe religieux du
christianisme. Aussi, au point de vue d'une théologie morale,
aime-t-on à entendre Biedermann affirmer que l'importance
du Christ pour son église n'est pas extérieure et passagère,
mais intime et continue.

Jésus, comme révélation historique du principe rédempteur,
est le rédempteur historique. Mais tout cela n'est qu'indiqué, et

THÉOL. ET PHIL. 1874. 33



514 ALBERT RITSCHL

dans l'indication même de cette action rédemptrice, Biedermann

ne s'élève guère au-dessus des sociniens; peut-être en
eût-il été autrement s'il se fût attaché à la tradition réformée,
et non à celle qui lui venait des luthériens.

Weisse le completerà cet égard en attribuant pour but à

l'activité de Christ la fondation d'une communion des croyants, et
à sa mort la réalisation de cette idée ; mais tout cela n'est pas
théoriquement développé et ne découle pas nécessairement de

la christologie spéculative de Weisse.

Baur, tout en prenant parti, dans son Histoire de la doctrine
chrétienne de la rédemption, pour le point de vue où se place
Strauss, déclare ne pas trouver dans la christologie et la
sotériologie de ce théologien la solution satisfaisante en tous points
des problèmes posés par la rédemption. Le dogme, suivant
lui, se meut, par la propre impulsion de sa nature, d'une
forme à l'autre, et chaque nouvelle théorie vient former le

dernier anneau de cette chaîne. Les côtés négatifs de chaque
théorie servent de points de départ pour un nouveau progrès.
Seulement ce qui a été une fois dépassé l'est pour toujours.

L'exposition que nous venons de faire de l'histoire du dogme
de la justification et de la rédemption nous permet d'apprécier
la réalité de ce progrès en ligne directe. En tous cas, un adhérent

de la philosophie spéculative a tellement dépassé le dernier

point établi par ce précurseur, dans l'histoire qu'il avait

déroulée, qu'une ancienne position a regagné de la nouveauté.

C. Martin.


	La doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation [suite]

