Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation [suite]
Autor: Martin, C. / Ritschl, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION
ET DE LA RECONCILIATION

PAR

A. RITSCHL!
(Suite].

IV. Dissolution compléte de la doctrine de la réconciliation

et de la justification par les theéologiens allemands de la
période des lumidres.

Malgré Socin et ses critiques, les théories luthériennes et
réformées de la justification se développérent et conservérent
leur autorité dans 'église, jusqu’a la fin du XVIIe siécle.

Le seul résultat des objections sociniennes fut que les théo-
logiens cessérent, au commencement du XVIIIe siécle, de cher-
cher & ce dogme une explication rationnelle, et se mirent &
faire de son irrationnalité méme la preuve de son origine divine
et surnaturelle.

Comment se fait-il donc que, moins d’'une génération plus
tard, des théologiens luthériens travailléerent & renverser le
dogme de la justification, en se placant au point de vue soci-
nien, tandis qu’aucun théologien réformé, socinien, ou re-
montrant ne prit part i cette ceuvre de démolition?

Baur tente d’expliquer ce phénoméne en disant que l'esprit
des théologiens, brouillé avec I'objectivité du dogme, tente
de s’affirmer dans sa libre subjectivité en se délivrant du joug
de toutes les définitions antérieures. Malheureusement I’histoire

' Die Christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versohnung , dar-
gestellt von Albrecht Ritschl. — Voir la Revue de théologie et de philoso-
Phie, janvier, 1873.

THEOL. ET PHIL. 1874. 31



482 ALBERT RITSCHL

ne permet pas cette explicalion, car cet esprit d’absolue sub-
jectivité dont parle Baur ne se trouve pas dans son développe-
ment complet chez les socinicns, mais bien chez les luthériens,
leurs adversaires.

La raison la plus générale qui explique les tendances ratio-
nalistes et naturalistes est la division que le XVIe siecle a
apportée dans I'église d’Occident. Les manifestations anabap-
tistes de la premiére période, les systémes philosophiques,
favorables a la doctrine chrétienne mais n’ayant pas pour but
I'édification de I’église, affaiblirent la notion de cette derniére.
Enfin les guerres religieuses, les pires de toutes, entreprises
au nom des dogmes, et amenant dans les peuples des effets
de démoralisation contraires au but méme de la religion, désaf-
fectionnérent beaucoup de personnes sérieusement morales et
religieuses de toute définition dogmatique. (les personnes eu-
rent recours & la religion naturelle, ue les premiers chrétiens
avaient déja préconisée en crovant reconnaitre dans les meil-
leurs philosophes paiens des idées sur Dieu, sur 'dine et son
immortalité, identiques & celles qu’ils professaient eux-mémes.
Les premiers représentants de cette école furent, en France,
Jean Bodinus, personnellement catholique, et, en Angleterre,
Edouard Herbert de Cherbury, le pere du déisme anglais.

En Allemagne, nous trouvons 'action des mémes causes et
I'influence du déisme anglais; mais la théologie n’abandonna
jamais 'idéalisme pour le sensualisine et I'empirisme, comme
en France et en Angleterre. Il y eut, de plus, au mouvement
rationaliste allemand une cause particaliére : ce fut lindivi-
dualisme, qui put s’établir grice & 'inconsistance de la notion
d’église, et qui fut fortifié par le piétisme, dont la piété émi-
nemment individualiste se plaisait plus aux conventicules que
dans la réunion de tout le troupeau.

Enfin, nous avons la philosophie de Wolff, comme cause
directement efficiente du mouvement rationaliste. Par son in-
termédiaire, le rationalisme plonge ses racines dans la philo-
sophie de Leibnitz. La conception dumonde, qui faisait le fond
de la doctrine de ce philosophe, n’était cependant pas hostile &
la doctrine ecclésiastique. En verlu de sa théorie des causes



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 483

finales, qui ne peut trouver sa réalisation que dans le monde
spirituel (civitas Dei), il admetiait la liberté humaine comme
constituant avec la souveraineté de Dieu une harmonie pré-
établie et amenant le meilleur monde possible. Le péché, con-
dition sine gua non de ce monde ol existe la liberté des créa-
tures, est pris cependant au sérieux par Leibnitz, qui admet la
réprobation éternelle des méchants, de ceux qui repoussent
la grice, comme une condition de l'ordre dans le monde
supérieur, le royaume de Dieu.

Leibnitz ne ferme pas par sa doctrine la porte & la rédemp-
tion, qui a été positivement défendue par plusieurs de ses dis-
ciples ; mais sa théorie du péché, de son origine en particu-
lier, n’est évidemment plus d’accord avec celle da péché
originel des théologiens antérieurs. Il la donne sans doute
comme une hypothése sans valeur dogmatique ; mais, avec cette
hypothese, il a détaché son siécle du dualisme maintenu par les
théologiens de la réforme, et affaibli le caractére absolu en
bien et en mal, qu’ils avaient attribué au monde & venir. Les
conséquences de cet affaiblissement ont été tirées jusqu’an
bout par les théologiens de I’époijue dite des lumieres. (Aufkice-
rungs- Periode.)

Les premiers disciples de Leibnitz ne se sont cependant pas
engagés plus avant dans cette voie, et, se rapprochant de la doc-
trine ecclésiastique, ils ont combattu les théories superficielles
que Dippel voulut lui opposer. Ce théologien soutient que Dieu
délivre les hommes des suites naturelles du péché, qui sont la
privation de Dieu lui-méme comme du souverain bien, en
lear envoyant des chitiments qui n'ont d’autre but que de
les rendre meilleurs. Naturellement toute idée de substitution
tombe, et Christ n’a eu d’autre but, par sa mort, que de nous
enseigner, par I'exemple, & supporter les chétiments bienfai-
sants de Dieu et 4 anéantir en nous le vieil homme. Canz, de
Tabingue, réfuta Dippel en s’appuyant sur I'idée du droit na-
turel et divin, et en montrant gue le chitiment, qui doit rele-
ver sans doute, a aussi pour bat d’empécher le libre acquies-

cement au péché et ses conséquences pour le monde en
genéral.



484 ALBERT RITSCHL

Wolff fut infidéle aux principes caractéristiques de la phi-
losophie de son maitre, Leibnitz. Il les remplaca, surtout en
morale, par une doctrine dualiste et autorilaire, en vertu de
laquelle les actes d’'un homme sont envisagés isolément, et
jugés suivant qu’ils rendent I’état de ’homme qui les accom-
plit plus ou moins parfait. La société n’est regardée que
comme un contrat entre les individus; par conséquent les
devoirs envers soi-méme priment les autres, et ne sont pas
méme subordonnés aux devoirs envers Dieu. La conséquence
est claire, bien que Wolff se soit refusé & la tirer lui-méme :
c’est I'inutilité de toute révélation divine, puisque toute la
morale peut étre fondée en dehors de la pensée de Dieu.

L’école qui marcha dans cette voie, et qui recut le nom de
théologie des lumiéres, est encore aujourd’hui difficile & envisa-
ger avec impartialité; car son influence se prolonge jusqu’a
notre époque. Il faut en tout cas se garder de lui attribuer une
tendance positivement anti-chrétienne. Nous avons vu du
reste que 'orthodoxie qui la précéda est responsable de son
avénement.

Les premiéres négations de cette école, concernant la
doctrine de la réconciliation, furent exposées par Teellner. Ce
théologien nia la valeur de I'obéissance de Christ pour satis-
faire 4 la justice divine, au triple point de vue de la personne
humaine de Christ, qui devait par elle-méme cette obéissance,
de sa charge sacerdotale qui, déterminée par la grice divine,
ne peut avoir pour but de se soumettre pour les autres a I’éco-
nomie de la loi et de réaliser & leur place une perfection
incompatible avec leur faiblesse, de la satisfaction, enfin,
opérée par les souftfrances de Christ, laquelle deviendrait
inutile. Celle-ci, du reste, n’est pas considérée comme ayant
en vue la justice divine, mais comme un moyen de sanctifi-
cation et une punition destinée a servir d’exemple.

Teellner se rattache ainsi aux sociniens et aux arminiens,
mais en réalisant sur eux un progres sérieux relativement a
I'idée de Dieu, qui n’est plus celle du moyen ige mais celle
des réformateurs. Il se sépare cependant considérablement
de ces derniers en ce qui concerne le but des chéitiments de



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 485

Dieu; et ses successeurs, J.-A. Eberhardt et Steinbart, vont
encore plus loin dans cette voie. Eberhardt donne pour seul
but aux chatiments de Dieu I'amélioration du pécheur chéitié;
mais il est loin de se rendre compte du rdle que doit jouer
chez celui-ci le sentiment de sa coulpe, qui seul peut vivi-
fier cette doctrine. Steinbart fait encore plus nettement la
distinction entre les chatiments que le péché améne natu-
rellement aprés lui, et ceux qui n’ont leur source que dans
la volonté de Dieu. L’amour que Dieu nous a témoigné en
nous envoyant Jésus-Christ nous montre que nous n’avons
point & craindre ces derniers de la part du Pére céleste, et
que les suites naturelles et inévitables du péché peuvent
seules nous atteindre. On sent ici combien depuis Dippel, par
exemple, le sentiment de la gravité du péché s’est effacé chez
les théologiens. D’ailleurs Eberhardt, Steinbart et encore
plus nettement Leeffler, nient positivement la valeur expiatoire
de la mort de Christ. Ils expliquent les idées et les termes de
sacrifice, chez Jésus-Christ et ses apdtres, comme une ac-
commodation aux idées juives. La mort de Christ n'a eu
pour but que de délivrer les hommes de la crainte servile que
Juifs et paiens avaient de Dieu, et de nous assurer son amour;
il ne peut étre question de substitution. Ils furent suivis
dans cette voie, avec quelques modifications et adoucisse-
ments, par Semler et Gruner.

L’affaissement religieux et moral est visible dans cette
école. Il faut cependant reconnaitre que les théologiens qui en
font partie ont contribué 3 enlever i I'idée de Dieu le carac-
tére métaphysique que lui avait donné le moyen dge el i la
rendre plus morale; il faut ajouter d’ailleurs que la justice
au rabais, proclamée par les rationalistes, étail admise en
pratigque sinon en théorie déja dans la période précédente.

L’influence de la théologie rationaliste se fit sentir assez
fortement sur ses adversaires mémes qui, avec raison, met-
taient la mort de Christ en rapport immédiat avec le salut des
hommes. Michaelis, en particulier, donna pluldt pour cause
aux chatiments de Dieu 'horreur pour le mal et le désir d'in-
timider le coupable que le besoin de satisfaire une justice



ARG ALBERT RITSCHL

offensée. 1l proportionna la grandeur de 'offense uniquement
a la majesté de celui qu’elle atteint. Storr enfin affaiblit sé-
rieusement la valeur absolue de la loi aux yeux de Dieu.
Aucun de ces théologiens d’ailleurs n’a réussi a élever, sur les
ruines des distinctions théologiques, un édifice & la fois plus
biblique et plus religieux. Pourquoi nous en étonnerions-nous?
c’est 1a une ceuvre (ui n’a point encore été accomplie méme
de nos jours.

V. Le probléme de la réconciliation nouvellement
déterminé et limité par Kant.

Les services rendus par Kant & I'étude du probléme qui
nous occupe sont importants, quoique indirects. Sa méthode
critique 'ameéne & poser 'obligation absolue qui nous lie 4 la
loi morale, sur le fondement solide de la liberté ; et par ce fait
elle lui assure un rang bien supérieur & celui qui revient soit
aux rationalistes, soit & leurs adversaires, qui tous avaient ra-
baissé le probléme au niveau de notre position relative
dans ce monde. Il a ainsi remis en honneur le point de vue
moral auquel les réformateurs envisageaient le monde, car il
faudrait étre bien superficiel pour voir une contradiction inso-
luble dans le fait que ceux-ci ont tiré la notion de la loi morale
de celle de Dieu, tandis que Kant la fait dériver de la liberté
humaine.

Pour lui la morale a pour objet le bien. Celui-ci ne peut-étre
qu’un attribut de la volonté. Une volonté est honne gquand elle
est déterminée par le devoir seul. Le devoir est la régle du bien
comme expression d’une loi générale. De l1a le précepte: Agis
comme st la maxime qui inspire ton action devait, par ta vo-
lonté, devenir une loi générale.

Cette morale ne peut pas se fonder sur une base empirique,
mais sur un a priori purement rationnel. La raison seule doit
dicter ce qui est moralement bon; et ces ordres impératifs ont
un caractére non hypothétique, mais catégorique. Ils sont
Pexpression du fait que la moralité gu’ils sont appelés a réa-
liser est un but et non un moyen. Il n’y a qu’un étre ayant



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 487
+

en lui-méme une valeur absolue, pouvant étre considéré
comme ayant son but en lui-méme, qui puisse étre pour
nous la source de tels ordres. L’humanité réalise ce caractére;
aussi peut-on transformer le précepte ci-dessus dans le suivant :
Agis de telle sorte que tu traites toujours Uhumanité soit dans
ta personne, soit dans celle des auires, comme un but, et que tu
ne t'en serves jamais comme d'un moyen. Comme celte régle
est tirée de l'essence méme de celui qui la doit appliquer,
’lhomme, nous avons, comme troisiéme principe de la volonté,
le fait que la volonté de tout étre raisonnable n’est morale que
comme volonté posant des lois universelles, ¢’est-a-dire dans son
autonomie. En effet, la volonté humaine n’est pas seulement
soumise & la loi, elle la pose elle-méme; et c’est ainsi que,
apparfenant comme membre au régne deg fing, 'homme pos.
sede une dignité propre, principe de sa moralité.

Telles sont les bases de I'impératif catégorigue. Si 'on de-
mande comment il est possible, on ne trouvera pas d’autre
explication que la liberté, qui, inaccessible A I'expérience des
étres purement sensibles, ne peut appartenir comme attribut
qu’a un étre qui soit membre du monde intelligible, et dont la
volonié puisse étre considérée, en dehors du temps, comme
cause absolue.

Ainsi considérée, la liherté se concilie avec la souveraineté
de Dieu; et, de plus, elle nous rend compte du fait que la con-
science condamne tout acte mauvais, sans admettire comme
excuse I'habitude ou le fait d’'une négligence involontaire.

Cette conception de la volonté est bien supérieure a celle de
Leibnitz, qui la regarde comme une force déterminée par des
impressions extérieures. Elle explique méme , d’'une maniére
plus satisfaisante que la doctrine orthodoxe du péché originel,
le sentiment général et commun de péché et de culpabilité, sur
lequel seul peut se baser 'idée chrétienne de la réconciliation.
Aussi y aurait-il une singuliére injustice & appeler pélagienne
une doctrine en vertu de laquelle Kant est obligé de regarder
le chatiment avant tout comme un acte de justice.

Aprés avoir posé ses bases de la morale sur une étude criti-
que de la nature humaine, Kant en vient & se demander quel



488 ALBERT RITSCHL

est le souverain bien; et il le trouve dans Punion de la vertu
et du bonheur, la premiére servant de cause & ce dernier.
Mais comme cette union ne se lrouve pas en ce monde, I'idée
de Dieu et 'immortalité se présentent comme postulats du sou-
verain bien. La grande erreur de Kant est d’avoir voulu établir
cette notion du souverain bien uniquement sur celle du devoir,
et d’avoir ainsi attribué une valeur dogmatique a ses principes
purement critiques. L’étude qu’il fait lni-méme des mobiles de
la raison pratique est 14 pour nous montrer gue les principes
qu’il a posés n’épuisent pas 'ensemble des conditions ui font
agir 'homume comme étre moral.

En établissant comme mobile supérieur le respect de la loi
dans sa combinaison avec un amour raisonnable et légitime de
soi-méme, il semble indiguer le point ol la morale doit passer
des principes critiques et aprioristiques & un développement
empirique. Mais tel n’est pas le cas ; 'opposition entre le monde
intelligible et le monde sensible est maintenue ici ol elle n’a
que faire, et ou elle porte méme atteinte & la solidité des prin-
cipes critiques posés par I'auteur.

De plus, Kant, en prétendant ¢ue les principes critiques qu’il
avait posés épuisaient la liste des conditions de la moralité, fai-
sait de la religion un accessoire de la morale. L’idée de Dieu
n’apporf.e pour lui rien de nouveau a la loi morale; elle est
presque inutile, Kant insiste, il est vrai, sur la nécessité de ce
postulat en soutenant Pexistence d’un royaume spirituel et
moral, qui ne peut exister sans avoir 4 sa téte un législateur
supréme moral. Ce royaume ne peut se manifester que par une
église, association saisissable par les yeux. Mais ¢’est justement
14 la neilleure preuve de I'impossibilité ol se trouve Kant d’é-
difier la religion sur des bases purement rationnelles. La reli-
gion s’efforce en effet d’assurer la liberté humaine en face de la
dépendance incontestée ou 'homme se trouve vis a-vis de la
nature, en unissant ces deux éléments dans la volonté de
Dieu, leur commun auteur. La critique de la raison pratique
de Kant fonde, au contraire, la liberté humaine uniquement
sur les lois de la nature de 'homme. L’idée de Dieu est donc
inutile pour lui, ou bien elle réagit sur ses uotions de la



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 489

liberté et de 'autonomie aussitot qu’elles deivent se traduire
dans la pratique. Cette inconsistance se fait partout sentir
dans I’étude que failt Kant des problémes qui nous oceupent.

Kant se place, pour étudier le probléme du mal, au point de
vue de la morale individuelle. Il en reconnait I'existence en
homme dés les premiéres manifestations de sa libre volontsé.
Il n’en cherche la cause ni dans un héritage des ancétres, ni
dans les sens, ni dans une révolte cbntre la loi, mais dans une
fausse conception de la loi morale, et dans la tendance &
chercher dans 'amour de soi-méme la condition de obéissance
& la loi morale. Quant & I'origine soit temporelle, soit ration-
nelle de ce mal radical de I'espéce humaine, Kant la déclare
impossible & cennaitre, et n’attribue qu’un sens allégorique
a Thistoire biblique de la chute. Ce gqu’apporte Pintervention
de la liberté dans cette explication du mal, ce n’est pas tant
pour Kant la possibilité du mal, que la possibilité de puiser
daus ses propres forces la restauration de 'attrait originel vers

le bien.

Ce qui rend possible le retour au bien d’un méchant homme,
c’est le fait que son respect pour la loi morale continue d’exister
dans I'attrait qui le lie au mal. Sa liberté, qui fonde en lui la
conscience de sa destination morale, lui donne aussi la force
de la réaliser, et doit amener en lui une révolution semblable
4 une nouvelle naissance. Cette ceuvre se fait 4 la longue ; mais
pour Dieu, qui connait les coeurs, 'homme nouveau est déja
bon, dés gu’il I'est en principe. Par cette remarque, Kant
passe au point de vue religieux.

Il admet que ’homme n’est pas 'auteur de l'idée que son
devoir est de réaliser en lui-méme le type de la perfection mo-
rale, mais gu’elle lui a été donnée d’en haut par la réalisation
de ce type en un homme, et que I'humanité I’a acceptée. Et si
Dieu recoit comme parfait ’homme converti, ¢c’est en confor-
mité avec ce type personnifié de la perfection morale, qui
est désormais pour Iui le modele, le guide, et qui a pu aller
pour lui jusqu'a subir la mort. Nous nous trouvons ici dans
les eaux de arminianisme ; mais Kant en sort de nouveau en
déclarant que pour étre str d’étre I'objet de la miséricorde



490 ALBERT RITSCHL

divine, 'homme doit avoir en lui-méme cette foi, que, placé
dans des circonstances analogues, il suivrait fidelement ’exem-
ple du Fils de Dieu, auquel il s’attache. C’est donc, aprés tout,
en lui-méme que '’homme régénéré met sa confiance, en vertu
du principe qu'il doit pouvoir ce qui est son devoir, el qu’il
trouve dans le monde supérieur de sa liberté la force dont il a
besoin. Ici encore nous avons les principes critiques de la
moralité, devenant, sans modification, la base de la morale
pratique.

C’est aussi ce qui fait I’erreur de Kant dans sa notion de la
satisfaction. Nul, dit-il, ne peut prendre sur lui la coulpe d’un
autre, car elle est essentiellement personnelle , quoique toutes
les bonnes actions subséquentes ne puissent pas l'enlever.
Mais le régénéré est, en un certain sens, un autre homme
guwauparavant, et, comme son changement est un sacrifice et
ameéne beaucoup de souffrances supportées par amour du bien,
il supporte ce qui revenait comme punition & son état précédent.

(Pest 14 une doctrine semblable & celle de I'anabaptiste Jean
Denk, ce qui s’explique par le fait que tous deux, Kant et Denk
considerent 'homme dans son isolement. Il est juste de regar-
der les maux que supporte le chrétien comme un chétiment
bienfaisant, mais on se demande s’ils peuvent servir de chiti-
ment pour la coulpe précédemment encourue. Ne serait-ce pas
plutdt I'expiation par Christ qui fournirait la clef de ces puni-
tions bienfaisantes? Kant semble en avoir une intuition lorsqu’il
nous parle du triomphe du bien sur le mal, et de la fondation
d’un régne de Dieu sur la terre. Ce régne devrait bien étre
#labli sur des bases purement morales et rationnelles. Mais
la faiblesse de la nature humaine a nécessité que ce fit une
église, ayant des statuts regardés comme divins et révélés,
et réunis pour former une foi historique, dont ie but est de pré-
parer 'avénement de la foi purement morale et religieuse.

On arrive par 1a 4 une antinomie. La foi rationnelle ne peut
faire découler pour 'homme la valeur de la satisfaction que de
sa conduite, tandis que la foi historique fait dépendre le change-
ment de conduite de la foi en une réconciliation avec Dieu, opé-
rée par le sacrifice d’'un autre. Kant essaie de résoudre cette



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 491

antinomie en déclarant que ce qui nous intéresse, dans ’appa-
rition du Fils de Dieu, c’est le type que nous présente déja
notre raison, et dont nous faisons 'objet de notre foi.

En tout cela il a le tort d’identifier deux notions, celle de
I’église et celle du régne de Dieu, en faisant de la premiére de
ces deux institutions un degré imparfait de la seconde. Ce sont
deux notions paralélles, I'une plus essentiellement religieuse,
Pautre plus strictement morale, et qui, ayant une grande action
Pune sur I'autre, ont gardé leur autonomie; ensorte que, s'il
est prouvé que la réconciliation est nécessaire pour rétablir
Punion de 'homme avec Dieu, ce sera la une pensée qui ne
perdra jamais sa valeur.

Cette lutte perpétuelle, que nous venons de constater chez
Kant, entre ses prétentions philosophiques et Vinfluence
gqu’exerce sur lui le christianisme, montre chez lui un fond reli-
gieux bien supérieur & celui de ses prédécesseurs, et qu'une
grave erreur a pu seule empécher de porter ses fruits.

En acceptant les principes de Kant, on pouvait considérer
les faits historiques qui sont I'objet de la foi religieuse positive,
comme des symboles des faits rationnels ef moraux, et cette
foi elle-méme comme un degré transitoire du développement
moral. C’est 13 ce que fait Kant lui-méme. Mais on pouvait
aussi regurder ces faits cornme conduisant & une connaissance
plus haute que celle & laguelle s’¢léve la raison pure; c’est la
le point de vue théologique représenté par Tiefirunk, de Halle.
La réconciliation est pour lui le complément apporté & un man-
que coupable de justice propre vis-a-vis du souverain juge, en
tant que cette justice est nécessaire pour réaliser le but final
du monde; et il la déduit a priori des exigences de la loi mo-
rale. Elle n’est donc pas un acte du caprice de Dieu, mais un
acte conforme aux lois morales, et destiné & réaliser le régne
de Dieu. Du c6té de ’homme, la foi est une confiance vivante;
et Tieftrunk insiste sur ce qualificatif, qui exprime son idée que
le progrés moral est une condition nécessaire du pardon, sinon
sa cause efficiente. Ce qui est caractéristique dans son systéme,
c’est que la réconciliation a pour but d’enlever seulement la
conscience du péché et non fes maux qui servent de punition.



492 ALBERT RITSCHL

Ceux-ci disparaitront peu & peu 4 mesure que le chrétien s’en
rendra digne. Enfin il considére la mort expiatoire comme un
symbole, nous exprimant par analogie la position de Dieu vis-
a-vis de ’homme; car, aussi bien que Kant son maitre, il se dé-
clare impuissant & concilier rationnellement en Dieu la justice
et la grace.

Les autres disciples de Kant, comme Nosselt, Staudlin, J.-W.
Schmid, d’Iéna, Flatt, de Tiibingue, suivent Tieftrunk dans la
distinction qu’il fait entre le pardon des péchés et I'abolition du
chatiment. Ils voient dans le premier I’expression de I'amour
et de lafaveur de Dieu appliqués & ’homme qui se perfectionne,
et dans la mort de Christ seulement la preuve de cet amour de
Dieu et de son horreur pour le mal. Quant 4 I’enlévement du
chatiment, ils le regardent tous comme impossible; mais ce
chitiment est & leurs yeux affaibli pour le chrétien par le senti-
ment de la satisfaction de sci-méme et de la reconnaissance
envers Dieu. Ces penseurs retournent évidemment au point de
vue de la période précédente, et cela sur les bases de la morale
purement individuelle préchée par Kant. Krug lui-méme, qui
pose a4 nouveau le probléme de I'antinomie entre la liberté
humaine et la grice de Dieu, le résout en affirmant que cette
dernieére compléte ce qui manque 4 la premiére pour obtenir
la faveur entiére de Dieu. C’est encore retourner aux solutions
offertes par la période dite des lumieres. Tieftrunk seul mérite
une place & part pour avoir posé la certitude de I’enlévement
de la coulpe comme base de la sanctification, et avoir ainsi
construit sa théologie 4 ’aide des passages, isolés il est vrai,
ou Kant fonde la moralité sur les idées religieuses.

La philosophie de la religion que nous offre de Wette plonge
aussi ses racines dans les principes de Kant. La religion consti-
tue pour de Wette le monde supérieur des idées, monde auquel
nous initient les fondateurs de religion qu’on doit regarder
comme inspirés de Dieu et porteurs de sa révélation. Celui
qui est venu présenter dans sa vie et fonder dans le monde
’harmonie entre la destinée de I’homme et le but final du
monde doit en particulier étre honoré comme I’apparition per-
sonnelle de la raison divine.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 493

Sur ces bases, de Wette regarde le mal comme le résultat de
I'existence d’un étre fini dans une nature finie, mais en ajoutant
que c’est 1a notre propre faute. Notre liberté, qui nous en donne
conscience, est aussi 'instrument par lequel nous pouvons en
étre délivrés, par l'union avec le monde supérieur et divin,
Christ nous a apporté dans sa vie la réalisation compléte de
cette union, et nous appelle & la réaliser nous-mémes par notre
union avec lui. Sa mort a été le sceau par lequel il a scellé
cette union entre Dieu et le monde. Nous avons ici un point de
vue bien supérieur a celui des théologiens qui croyaient que
I’'homme devait mériter la faveur divine par leurs ceuvres; et les
sympathies de de Wette pour le réveil religieux de I’Allemagne
confirment pleinement ce jugement.

VI. Schleiermacher et ses successeurs renouvellent
le type doctrinal d’Abailard.

Tous les théologiens qui croient qu’une nouvelle période
théologique a commencé avec le XIXe siécle la font dater de
Schleiermacher. Mais il faut étre prudent dans cetle affirmation,
surtout dans P'appréciation de ce qui donne a Scheiermacher
ceite place particuliere. C’est comme législateur et non comme
modéle qu'il a fail époque dans la théologie, et toutes les disci-
plines de cette science doivent désormais prendre en consi-
dération les régles qu’il a posées. De plus, un de ses grands
mérites, en fixant la notion du sentiment religieux, est d’avoir
établi que la vie spirituelle ne peut pas se manifester en de-
hors de la communauté. Il a ainsi conplété Kant qui se ren-
ferme dans une appréciation trop exclusive de 'individu. Il lui
est cependant inférieur en ce qu'il n’a pas su, comme lui, éta-
blir une différence spécifique entre la force de la volonte et
les autres forces de la nature.

Les pensées morales et religicuses de ces deux hommes se
complétent donc 'une l'autre en se corrigeant; et ils doivent
étre mis sur un pied d’égalité comme guides et inspirateurs de
la théologie du XIXme sigcle. Qui prétend s’appuyer sur 'un n’a
pas le droit d’ignorer Pautre.



494 ALBERT RITSCHL

Pour Schleiermacher, le sentiment religieux, en se dévelop-
pant, devient nécessairement un sentiment de communion.
C’est ce qu'il s’efforce de prouver dans sa dissertation Sur le
souverain bien. Il y montre que les notions du devoir et de la
vertu ne suffisent pas & constituer la morale, et qu’elles n’ac-
quiérent elles-mémes toute leur valeur scientifique, que si elles
sont subordonnées & la notion du souverain bien, qui contient
en soi tous les autres, et qui fournit un but au devoir et a la
vertu.

L’erreur de la philosophie grecque, erreur dans laquelle ne
tombe pas Schleiermacher, est de considérer le souverain
bien uniquement dans ses rapports avec l'individu, ce qui
n’en épuise pas la notion. Il faut en effet, pour qu’il soit réa-
lisé par l'activité morale, les rapports de la famille, de la
nation, et par conséquent la communauté. L’ensemble de
I’espéce humaine moralement organisé, tel est le bien moral
qui comprend tous les autres. Aussi la notion de la commu-
nauté est-elle essentielle & toute religion. A bien plus forte
raison lest-elle & la religion chrétienne, ol la personne de
Christ détermine tous les sentiments religieux, et ol la ré-
demption , le rédempteur et la communauté qu’il a fondée sont
entre eux dans la plus étroite relation, relation quiforme I'objet
de étude théologique. Par ces considérations, Schleiermacher
a remis 3 la place centrale, (ui lui revient, la doctrine qui
forme 'objet de notre étude, et il a ouvert une nouvelle car-
riere au développement de la théologie chrétienne.

C’est sur la base d’un sentiment religieux commun, que
Schleiermacher éléve sa doctrine du péché, et par conséquent
celle de la rédemption. Il n’y recherche pas, comme la plupart
des théologiens, un fait objectif révélé par la Bible, mais un
fait subjectif profondément uni dans la conscience du chrélien
a celui de sa rédemption.

Cependant il admet que le péché se révele déja a la con-
science religieuse, avant qu’elle ait été déterminée par la re-
demption. Dans ce cas il apparait comme l'opposition de la
chair & I'esprit, et comme contraire & la nature originelle de
I’horame. Mais cette notion mécanique du péché, qui nous le



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 495

montre comme une lutte entre deux forces de méme nature,
peut bien correspondre & la notion philosophique gue Schleier-
macher a de Dieu, comme de l'indifférence des forces; elle ne
correspond pas au caractére téléologique et par conséquent
moral que Schleiermacher attribue au christianisme ; elie est
combattue par plusieurs passages dans lesquels il fait ui-méme
intervenir 'idée que la domination de la chair n’est péché que
parce qu’'elle ne doit pas étre, et est si contraire au but de la
vie humaine que Jésus a pu se développer sans connaitre celte
sujétion.

Le vrai pas fait par Schleiermacher dans lintelligence de la
nature du péché consiste & nous le faire reconnaitre comme un
fait général et collectifl. Malgré deux accommodations & la doc-
trine traditionnelle sur I'infinité du péché originel, et sur le
fait que chaque individu doit s’en sentir coupable comme
individu, on voit parfaitement que Schleiermacher regarde le
péché comme un fait collectif, et le sentiment gue nous en
avons comme un sentiment collectif; car sans ce caractére le
péché ne pourrait pas faire naitre en nous la conscience d’un
besoin universel de rédemption. Or comme la rédemption gé-
nérale par Christ est un caractére essentiel de la doctrine de
Schleiermacher, il se sent obligé de donner 4 la pensée du
péché général et collectif une expression beaucoup plus sai-
sissante, concrete et morale que celle da péché originel tel
que le définit I'église.

Il s’écarte aussi de la doctrine regcue dans sa conception du
chitiment, en refusant de regarder la rédemption comme la
délivrance de la peine, en n'y voulant voir que celle de la con-
science du péché. Pour lui le mal (Uebel) consiste dans les obs-
tacles que la vie humaine rencontre dans ses rapporls avec les
hommes et le monde, par suite de I'état fAicheux qu’a amené le
péché. Tout mal ressenti est donc lié au mal moral, non daos
Vindividu, mais dans Pespéce humaine prise dans son ensem-
ble; par 1a tombe la distinction entre chitiments naturels et
chaliments positifs qui avait préoccupé les théologiens de la
période précédente. Seulement Schleiermacher néglige ici
encore le coté téléologique et moral de la question, et par con-



496 ALBERT RITSCHL

séquent ce qui concerne la position de 'individu dans I’en-
semble et Pexercice de sa liberté. Aussi ne réussit-il pas a
donner une idée claire de sa notion objective du chitiment de
Dieu, et laisse-t-il & cet égard ses lecteurs dans 'incertitude.

La méme négligence se fait sentir dans sa doctrine de la ré-
demption. Schleiermacher affirme que le chrétien se sent par-
ticipant d'une vie commune, fondée par Jésus-Christ en vertu
de sa perfection typique. Mais il ne tient pas compte de la por-
tée morale gu’atteint la notion, par lui mentionnée, du régne
de Dieu. Christ agit comme rédempleur en délivrant le croyant
de la conscience qu’il a de son état de péché et en 'admettant &
participer & la puissance de la conscience (Ju’il a de Dieu en lui.
Il agit donc sur lui par I'irrésistible attrait de sa perfection. C’est
12 une théorie qu’avec Schleiermacher lui-méme nous pouvons
appeler mystique; c’est un mysticisme esthétique qui a sa part
de vérilé, mais o I'élément positivement moral fait défaut.

Christ agit encore comme réconciliateur en faisant part aux
croyants de son inaltérable félicité. Pour Schleiermacher, la
réconciliation ne consiste pas dans un retour de I’ame & Dieu,
mais dans l'acceptation, par le fidéle, des maux et miséres du
monde, comme n’ayant plus de rapport avec son péché. C’est
la une doctrine analogue & celle de Teellner et Tieftrunk, gu'’il
oppose comme mystique 4 la doctrine empirique du rationa-
lisme, et 4 la doctrine magique de Pancienne orthodoxie. En
elle-méme nous devons lui reconnaitre un caractére essentiel-
lement moral. Mais comme il est aisé de reconnaitre que, au
moins dans son application au fidéle, la doctrine de la réconci-
liation dépend chez notre théologien de celle de la rédemption,
nous ne nous étonnerons pas de la voir participer aux défectuo-
sités de cette derniére.

En retrouvant ainsi la pensée de Schleiermacher sous les
termes, un peu déviés de leur sens primitif, qu’il emploie, nous
reconnaissons sans peine que le type de sa doctrine se rappro-
che de celui que revét la doctrine d’Abailard, modifié cepen-
dant par le fail que Schleiermacher envisage I'action de Christ
sur I'Ame de chaque chrétien & un point de vue plus esthétique
que moral. Aussi, malgré les prémisses qu’il a posées, 'action



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 497

de Christ s’exerce-t-elle pour lui essentiellement sur Pindividu,
et le caractére collectif qu'il lui avait attribué d’abord est-il
singuliérement atténué. Sa notion de I'église se ressent de
cette influence, et nous la trouvons subordonnée 4 celie de
la piété individuelle.

Avecune telle doctrine, ce n’est que par accommodation aux
doctrines traditionnelles que Schleiermacher a pu accepter Pau-
cienne division des charges de Christ, et cela aprés la séveére
critique 2 laquelle, en 1772, l'avait soumise Ernesti. Dans la
charge royale il fait entrer le plan de Christ de fonder une com-
munauté en dehors de laquelle nul ne peut entrer en rapport
avec lui ; elle est subordonnée & la charge sacerdotale qui a en
vue I'anion intime du fidéle avec Christ; et enfin la charge
prophétique de Christ comprend I'enseignement de Christ re-
lativement aux deux autres.

Quant & l'obéissance passive et active de Christ ainsi que
leurs rapports mutuels, la théorie de Schleiermacher est émi-
nemment défectueuse. Il est vrai que leurintime union est fort
bien décrite, mais il n’y a rien 14 de nouveau. Quant & leur
coordination, Schleiermacher, gui leur donne pour but 'action
sur 'homme, et non sur Dieu, n’a pu la maintenir, et 'obéis-
sance passive est chez lui en réalité subordonnée a 'obéissance
active, comme la réconciliation a la rédemption. Et, & y bien
regarder, ces deux formes de I'obéissance ne doivent pas,
Llelles que notre théologien les a congues, renirer sous la rubri-
que de la charge sacerdotale de Christ. Celle-ci, du reste, esl
inal définie, et plusieurs des caractéres qui lui sont atiribués
conviendraient mieux & la charge royale. Cela s’explique par le
fait que Schleiermacher ayant, comme Abailard, I'homme
seul en vue dans la rédemption, ne pouvait s’assimiler I'ensei-
gnement d’Anselme, pour lequel la charge sacerdotale de
Christ vise surlout la satisfaction 4 donner & la justice divine.

Quant & la justification, elle devrait, en vertu des principes
(que nous avons mentionnés plus haut, venir aprés la doctrine
de ’église ; maisici encore 'usage traditionnel a triomphé. Elle
consiste dans le pardon des péchés et 'adoption filiale, qui dé-
pendent tous deux de la conversion. Le pardon des péchés con-

THEOL. ET PHIL. 1874. 32



498 ALBERT RITSCHL

siste dans I’enlevement du sentiment de la coulpe, en vertu
duquel on n’unit plus au sentiment de ses anciens péchés celui
de la justice et de la saintété de Dieu; 'adoption consiste dans
Pabsolue certitude du salut. Ce qui mangue & tout ce dévelop-
pement, c’est 'intervention de 'amour de Dieu ; el il nous four-
nit la preuve évidente de 'insuffisance d’une explication esthé-
tique .de la rédemption. La doctrine du péché elle-méme se
ressent de cette influence, et ce n’est pas la tentative faite par
Schleiermacher de soutenir avec I'église que la justification a
Dieu seul pour auteur, qui pourra détruire celle impression ;
elle est trop sophistique pour cela.

Ce qui précéde montre que si Schleiermacher peut étre con-
sidéré a juste titre comme faisant époque, ce n’est pas par son
exposition des doctrines de la réconciliation et de la justifica-
tion. En réalité, c’est bien plus I'intérét philosophique et moral
qui ’a absorbé; et si sa dogmatique a exercé une profonde
influence, cette influence n’a pas toujours été trés heureuse ;
car le point de vue méme dont part 'aulear 'améne a tenter
la conciliation d’antinomies inconciliables; par exemple de celle
(qui existe entre la conscience religieuse toute pénétrée de
Iopposition entre le péché et la rédemption, et la conception
de Dieu et du monde qui n’ont rien de spécifiquement chré-
tien. Aussi ce livre a-t-1l pu servir de point de départ & des
systémes aussi contraires les uns aux autres que ceux de
Strauss et de Kliefoth, tandis que ses disciples les plus fer-
vents n’ont recueilli qu’une part infime de son héritage.

Tous ceux qui se rattachent & Schleiermacher, concernant
les doctrines qui nous occupent, se distinguent par leur op-
position contre le point de vue juridique de la rédemption,
par 'importance qu’ils donnent a4 la pensée de la réconcilia-
tion de I'homme par Pamour divin réalisé en Christ. Presque
tous se séparent de lui en admettant le pardon des péchés
comme 'ceuvre décisive de Christ; presque lous, regardant
Christ comme le représentant de Dieu vis-a-vis des hommes,
insistent sur la valeur de sa divinité.

En premiére ligne nous devons menlionner deux supranatu-
ralistes de ’école de Storr, Steudel et Klaiber.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 499

Steudel, bien que combattant Schleiermacher, a une certaine
parenté avee lui. Il est vrai que ’ceuvre de Christ n’a pas, suivant
lui, pour but immeédiat la délivrance du péché comme tel, mais
son pardon, c’est-d-dire I’assurance que, malgré notre état de
péché qui subsiste comme coulpe dans notre mémoire, Dieu ne
metaucun empéchement & notre union avec lui et & notre salut.
Tout en rejetant la valeur de la mort de Christ comme un ché-
liment aux yeuax de Dieu, il tiche d’en donner une explication;
mais il ne réussit pas 4 en montrer la nécessité. Dans sa doc-
trine de la justification, il rentre tout a fait dans le point de
vue d’Abailard sar Pamour de Dieu qui appelle 'amour de
’homme & lui répondre.

Klaiber se rattache plus étroitement encore & Schleiermacher.
Il ne veut pas séparer la justification de la sanctification ; 1l dis-
tingue, il est vrai, en Christ la révélation de Dieu, et le type de
Phumanité réalisé ; mais il ne poursuit pas cetle distinction, et
ne sépare pas, comme la théologie traditionnelle, la justice de
Dieu de sa bonté. Il retourne particuliérement au supranatu-
ralisme en donnant & la mort de Christ la valeur d’'un chati-
ment exemplaire, destinég &4 montrer la haine de Dieu pour
le mal.

Nitzsch est, avec Liicke, le représentant dogmatique de la
tendance qui a eu pour organe les Etudes et critiques (Studien
und Kritiken). Sa doctrine de la réconciliation se renferme dans
les mémes cadres (que celle de Schleiermacher; avec 'exception
toutefois que, comme les deux théologiens précédents, il voit
dans le pardon des péchés le point central de la rédemption.
Comme Schleiermacher, il se rattache au type d’Abailard,
et voit surtout en Christ le représentant de Dieu, le garant de
son amour pour les hommes. [l essaie bien, mais aussl sans
succés, d’envisager V'autre cbdté de la question, Christ repré.
sentant vis-A-vis de Dieu I'humanité régénérée. C’est aussi
sans succeés qu’'il a prélendu se joindre & la doctrine ecelé-
siastique qui fait précéder la conversion de la justification;
car le fond de sa doctrine est ici encore conforme aux idées
tfue nous avons trouvées chez Schietermacher. Le grand dé-
faut de Nitzsch et du groupe qu'il représente est d’avoir mis



500 ALBERT RITSCHL

I'intérét ecclésiastique au-dessus de Pintérét scientifique, et
d’avoir, cette position une fois admise, trop négligé les théolo-
giens réformés au profit des luthériens.

Si 'on dépouille la doctrine de Rothe de son appareil théo-
sophique, on y pourra reconnaitre de grandes analogies avec
celle de Nitzsch et de Klaiber. Une seule idée, qu’il admet
d’ailleurs, celle que Christ, second Adam, Adam spirituel, re-
présente 'humanité entiére, elit pu lui faire faire un pas de
plus sur la trace des théologiens réformés; mais ce pas, Rothe
ne I'a pas fait.

Quelque différentes et méme opposées que soient leurs mé-
thodes, Rothe et Riickert ont une doctrine & peu prés sembla-
ble sur la rédemption. Tous deux la construisent a prior:
d’apres les besoins de ’humanité pécheresse, et dans le but de
résoudre 'opposition entre le péché et 'harmonie du monde.
Ce qui caractérise Riickert, c’est sa méthode subjective et cri-
tique, et la finesse psychologique avec laquelle il analyse
I'amour éveillé chez le pécheur par I'ceuvre de Christ, amour
(ui est, pour lui comme pour Abailard, le pivot de la justi-
fication.

Alexandre Schweizer, & son tour, suit plus fidélement que
tous les autres la méthode de Schleiermacher; malheureuse-
ment, il n’a pas plus que son maitre attaché une importance
assez grande a la grande idée de la communduté, idée remise
au jour par ce dernier. Son mérite est d’avoir soutenu contre
Strauss la suprématie de la personne de Christ, et d’avoir ap-
puyé sa christologie sur une notion de Dieu plus spécifique-
ment chrétienne que celle de Schleiermacher. Comme lui
cependant, et malgré ses efforts pour ne pas faire de la ré-
demption un pur changement subjectif de I'individu, Schwei-
zer n’a pas réussi & montrer pleinement comment la rédemp-
lion par Christ rétablit les rapports entre le pécheur et le
Dieu qu’il a offensé. Malgré cela, tous ces théologiens, si dif-
férents, ont eu raison de réhabiliter le cdté moral et religieux
de la théologie d’Abailard, si injustement méprisée par l'or-
thodoxie moderne ; celle-ci ne se doute pas qu’un représentant
décidé du piétisme moderne, Mme de Krudener, se meut dans



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFIGATION 504
le méme cercle d’idées que le philosophe sur lequel pése I'ac-
cusation d’hérésie.

VII, Le piétisme moderne et son retour
& I’orthodoxie luthérienne.

Schleiermacher peut d’autant moins étre considéré comme le
maitre de lathéologie au XIXe siécle que deux tendances impor-
tantes de cette théologie, celle du piétisme orthodoxe et celle
du radicalisme philosophique, ont échappé 4 son influence.

Il ne faut pas confondre le piétisme moderne avec celui qui
se forma au XVIIIe siécle sous I'impulsion de Spener. Ce der-
nier, 'ancien piétisme, avait une tendance essentiellement pra-
tique ; Freylinghausen, un de ses représentants les plus accré-
dités, ne se séparait pas, au point de vue doctrinal, de 'ortho-
doxie luthérienne ; seulement, comme tous les autres piétistes,
il insistait plus vivement sur la nécessité, pour I'individu, d’ar-
river & une assurance du salut qui fat fondée sur le repentir
et sur une foi conscierite d’elle-méme. Ce n’est pas l2 dévier
de l'orthodoxie luthérienne; car les lacunes du systéme lu-
thérien et de celui de Gerhard, par exemple, sur ce point,
conduisent nécessairement les esprits pratiques &4 une sem-
blable solution.

Le piétisme moderne ne tire pas son origine de ce piétisme
ancien, et il n’a pas le méme but, c'esi-a-dire la vie retirée,
tendant & une sorte de perfection ascétique. It a une autre
source, I'Unité des fréres, et un autre caractére, la sentimenta-
lité, caractére qui est du reste trés sensible dans la piété des
fréres moraves. L'imagination joue sans doute un rodle dans
tout mouvement religieux ; mais nulle part, comme chez Zin-
zendorf, elle n’a été 'organe central d’une piété qui se replie
sans cesse et intentionnellement sur elle-méme. A T'origine, le
Jésuitisme, avec son culte chevaleresque de la vierge, ne man-
quait pas d’analogie avec la tendance de Zinzendorf et de la
communauté qu’il a fondée. Il a visé depuis un but plus directe-
ment pratique, et ses exercitia spiritualia ne sont plus devenus
(u’un moyen de préparer les esprits & 1a politique ecclésiastique.



502 ALBERT RITSCHL

L.e jésuitisme, en tendant & 'unification de I'église romaine, ar-
viveen fait & lui enlever sa catholicité. De leur coté les moraves
(ui, par leur union des différentes confessions, donnent a leur
protestantisme une certaine couleur d’universalité, tombent en
partie dans la secte, parce qu’ils ne peuvent donner satisfaction
(u’a certains besoins religieux. Ils n’y tombent qu’en partie,
parce que leurs délimitations sont purement psychologiques. Le
réveil de 1847, qui s’est presque entiérement pénétré de leurs
différents caractéres, s’est rattaché a la théologie luthérienne.
[l suivait en cela I’exemple du sage et prudent Spangenberg,
Pami et le successeur de Zinzendorf, qui corrigea plusieurs des
écarts de doclrine de son maitre.

Pour se débarrasser du rationalisme, cette école a présenté
I’évangile sous une forme plus biblique et plus vivante que ’an-
cienne orthodoxie ; elle a emprunté au romantisme son intelli-
gence générale et compréhensive de histoire; mais elle n’a
jamais pratiqué la science d’une maniére bien sérieuse, et,
malgré ses prétentions, elle n’a jamais pénétré plus loin que
le dilettantisme théologique.

Quant au dogme qui nous concerne, les premiers piétistes
de la nouvelle école, et Zinzendorf en téle, retournérent dans
plus d’'un cas au point de vue patristique, en expliquant la
redemption par le combat que Christ soutient avec Satan pour
lui arracher 'humanité. Depuis 1817, d’autres idées ont pré-
valu, et, en particulier, la faveur a été rendue & la théorie
juridique d’Auselme.

Ce n’est pas que plusieurs des représentants les plus accré-
dités de cetle tendance ne fussent justement opposés & cette
théorie.

Tholuck, en particulier, fait rentrer toute sa conception de la
rédemption dans le cadre de la fonction sacerdotale de Christ;
il lui dornine une couleur morale qui rappelle Schleiermacher,
avec avantage d’une notion plus claire de la personnalité de
Dieu. Stier aussi s’éleve plus que qui que ce soit contre lu
théorie juridique, et trouve dans I'état de I’humanité la seule
cause des souffrances de Christ. Il voit dans ces souffrances la
preuve de I’horreur de Dien pour le péché. Christ, en sa per-



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 503

sonne, a triomphé de la puissance du mal qui régnait sur la
nature humaine, et la résurrection de Christ est le moyen qui
applique ce triomphe au renouvellement de ’humanité.

Ce point de vue se retrouve encore chez les plus récents re-
présentants de 'ancien piétisme, et en particulier chez ceux gui
composent 'école de Bengel, & Tiibingue. Cette école s’appuie
sur le dogme orthodoxe de I'inspiration de toute la Bible; mais,
au lieu de chercher dans ’Ecriture une collection de dicta pro-
bantia pour un systéme formé d’ailleurs, elle veut tirer toute
sa théologie de la Bible elle-méme. Son mérite est d’avoir mieux
compris que 'ancienne orthodoxie I’histoire du régne de Dieu,
révélée dans la Bible; son tort est d’avoir cru trouver dans
cette révélation un systéeme tout fait, et d’avoir ainsi confondu,
elle aussi, la religion et la science.

Oetinger part de U'idée de la vie, qui est I'idée centrale de sa
théologie, pour attacher & la résurrection et 4 la glovification de
Christ le renouvellement de '’humanité. La mort du Sauveur
avait été le point culminant de sa lutte contre Satan et de son
obéissance, et par conséquent son titre A la position glorieuse
d’esprit vivifiant ; elle avait rendu possible son ceuvre vivifiante.

iette doctrine, qui se rapproche de l'arminianisme, donne satis-

faction aux besoins de sanctification quelque peu ascétique qui
caractérisaient ’ancien piétisme. Menken lui aussi, oppose & la
théorie juridique de la rédemption une théologie beaucoup
plus préoccupée de la victoire sur le péché que de I’enlévement
de la coulpe. Hofmann, enfin, appartient & I'école de Bengel
par son biblicisme systématique, si 'on peut s’exprimer ainsi.
Il ne veut pas «ue, aprés avoir reconnu et décrit le fait chrétien,
le théologien se préoccupe de questions scientifiques concer-
nant 'accord nécessaire dc cette révélation avec l'idée néces-
saire de Dieu, et la conception nécessaire du monde. En un
mot, il ne veut pas pousser la spéculation plus loin que la
théologie biblique.

Il base son opposition & la théorie juridique de 'expiation
sur ses idées christologiques, en vertu desquelles les souffran-
ces de Christ rentrant dans ’ceuvre que lui impose sa charge,
elles ne peuvent étre considérées comme se substituant aux



504 ALBERT RITSCHL

souffrances méritées par les pécheurs. La réconciliation con-
siste, suivant Hofmann, dans la vie du Seigneur, fondateur et
prémices d’une humanité nouvelle, et qui se maintient fidéle a
cette tiche jusqu’a la mort. Malgré les errcurs et les difficultés
de ce systéme, Hofimann a eu le mérite de s’élever a la notion
de 'humanité nouvelle, de I'église chrétienne, objet en Christ
de Pamour de Dieu, et réconciliée en méme temps que justifiée
en lui.

Jusqu’ici donc les théologiens appartenant a I’école de Ben-
gel rejetaient, comme du reste tous les théologiens de leur
temps, 'idée de la satisfaction apportée par la mort de Christ a
la justice de Dieu. Peu a peu ils revinrent a cette doctrine,
mnais. sur une voie bien différente de celle de l'ancien luthé-
ranisme.

J.-F. von Meyer, par exemple, se refuse a faire de la colére
contre le péché un attribut de ce Dieu dont la notion plus ou
moins abstraite a été empruntée par ancienne théologie aux
Péres, et, par leur intermédiaire, & lantiquité. Il voit dans
cette colére un attribut moral qui est le coté négatif de amour
divin, et qui, philosophiquement, se confond avec lui. Dans
I'exposé de ses motifs, se dévoile une parenté inattendue entre
sa doctrine et celle des anciens théologiens réformés, parenté
qui est due au caractere purement biblique de sa théologie.

La doctrine de J. Tobias Beck nous presente la tentative
la plus compléte de combiner les idées fondamentales d’Abai-
lard avec I'idée de la satisfaction par Christ. Nul n’avait, avant
lui, établi d’'une maniére aussi compléte les rapports de la
personne de Christ avec son ceuvre. Il n’en reste cependant
pas, comme ses prédécesseurs de ’école de Bengel, au péché
surmonté et convaincu par I'obéissance patfaite de Chuist. I!
s’éleve, comme Meyer, a I'idée de la colére de Dieu, en vertu
de laguelle il est nécessaire qu’une meédiation intervienne pour
que le plan de 'amour divin soit réalisé. Cette médiation, il
la trouve dans 'idée de la justice qui punit et récompense, et
a laquelle correspondent, d’un coté, le mérite satisfactoire de
Christ, de I’autre, la loi de la foi, en vertu de laquelle sont
justifiés tous ceux qui appartiennent & Christ.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 505

Toute sa théorie de la satisfaction se distingue de celle de
Pancien luthéranisme par sa liaison plus intime avec la justifi-
cation et la sanctification du fidéle; elle porte par conséquent
le cachet pratique de ’ancien piétisme ; mais on est bien obligé
d’ajouter que le caractére scientifique y manque de fermeté.
Celte ignorance volontaire de I'histoire de la théologie, affectée
par Beck et plusieurs autres théologiens modernes, (ui veulent
en revenir & une théologie purement biblique, n’est pas méme
conforme & I'esprit du Nouveau Testament; car celui-ci n’est
point du tout indifférent au développement de I’église et i ses
efforts pour parvenir a la perfection.

Le passage de l'ancien piétisme au nouveau s’est fait sous
les auspices du journal ecclésiastique évangélique (Evangeli-
sche Kirchenzeitung) et de son rédacteur principal, Hengsten-
berg. Ce qui a ramené ce parti au luthéranisme pur, ¢’est, d’'un
cOté, sa tendance & rechercher avant tout et & tout prix la certi-
tude de la réconciliation par Christ, tendance ui laisse en sous-
ordre la sanctification relevée par 'ancien piétisme, et de 'autre
coté, son ignorance de la théologie réformée qu’Alexandre
Schweizer est le premier & avoir remise en lumiére. L'impulsion
a été donnée en 1834 par le rédacteur anonyme du mémoire
intitulé: Considérations historiques sur la doctrine de la récon-
ciliation et de la justification. Il a enseigné a confondre la
théorie d’Anselme avec le contenu de la Bible; et malgré
quelques prétentions au progres, il retourne tout simplement
aux vieilles théories.

Sur ses traces marchérent plusieurs théotogiens, entre autres
Geeschel, un juriste, qui, malgré tous ses efforts pour appuyer
la doctrine de la substitution sur I'analogie des jugements hu-
mains, n’a réussi qu’a soutenir le but pédagogique du chatiment,
et en est revenu apreés tout a la théorie de Grotius, du chati-
ment destiné a corriger par Pexemple.

Sartorius se meut dans les mémes eaux en essayant de pé-
nétrer lo profondeur morale de la satisfaction opérée par la
mort de Christ. Il s’éloigne du luthéranisme en prétendant cue
le sacrifice de Christ satisfait non a la loi des ceuvres, mais 4 la
loi universelle de ’amour; ce qui rend absurde I'idée de I'équi-



5006 ALBERT RITSGHL

valence entre la peine méritée et le chatiment-subi. D’ailleurs,
c’est de la coulpe plutdt que du chatiment que Jésus rachéte
les hommes, suivant Sartorius. Sa théorie se rapproche a la
fois de celle de Schleiermacher, puisqu’il envisage la rédem-
ption pluldt dans ses rapports avec 'homme gu’avec la justice
divine, et de celle de Limborch, qui explicque 'expiation par la
réconciliation de l'homme avec les souffrances envisagées
comme suites du péché. Elle n’est donc qu’une étape dans le
retour aux idées luthériennes de nos théologiens modernes.
[’acceptation du vieux luthéranisme est compléte chez Tho-
musius, et surtout chez Philippi, qui signale méme chez son
collégue quelques déviations ala doctrine de I’église; ce & quoi
Hofmann répond qu’il est facile de ne pas se tromper quand on
borne son activité systématique a lancer a la téte des aulres
des affirmations erapruntées a la tradilion, et reproduites dans
la forme traditionnelle.

Malgré cette fidélité & la tradition, ces deux Lhéologiens ont
compromis I'objectivité de leur doclrine en exposant Pensem-
ble de la théorie luthérienne comme nécessité par le besoin reli-
gieux individuel, comme si leur besoin religieux particulier,
fat-il méme conforme & celui de Luther, devait étre nécessaire-
ment normal pour la doctrine chrétienne! De plus ils se sépa-
rent des anciens qui s’efforcaient d’exprimer leurs doctrines
avec précision et de combatire leurs adversaires par le raison-
nement, en ce (u’ils se contentent de raconter la doctrine
luthérienne, pour I'imposer. Puis ils font une sorte de chroni-
que de I'histoire du dogine, qui semble vraiment ignorer qu'il
y ail une science qui porte le nom d’histoire.

La preuve que tous les problemes posés par la doctrine
de la justification ne sont pas par 14 résolus nous est offerte
par Hengstenberg lui-méme, qui, malgré qu’il en ait, malgré sa
volonté de reconstituer 'ancien dogme luthérien, en est revenu
par diverses voies, & la fin de sa vie, & relever le coté de la
sanctification et a faire signaler de différents cotés son infi-
délité 4 la tradition luthérienne.

L’histoire des derniers travaux cui ont eu notre doctrine
pour objet nous montre chez les théologiens un manque in-



-

LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 007

croyable d’action commune. Chacun tire de son coté. Cepen-
dant (uelques pensées communes semblent se dégager de ce
conflit d’opinions.

La réconciliation est fondée par tous sur P'amour de Dieu ;
ils sattachent en cela & Luther plutot qu'd Mélanchthon, le
vrai fondateur de I'ancienne orthodoxie. Cet amour rédemp-
teur de Dieu est suivi par presque tous dans toutes les
phases de la vie et des souffrances de Christ; celui-ci, méme in
statu exinonitionis , est considéré comme le chef et le repré-
sentant de I'humanité. La conséquence en est que la plupart
des théologiens cherchent dans la notion de la mission de
Christ le trait d’union entre son activité et ses souffrances; et
ceux-1a mémes qui retiennent la notion de la satisfaction rele-
vent et rendent plus morale la loi & laqaelle Christ doit obéir.

Enfin l'identité semble établie, au moins au point de vue
religieux, entre la réconciliation et la justification. Mais ce sont
la des points ui ne sont encore ni nettement définis, ni orga-
niquement coordonnés; ensorte gqu'on ne peut y voir encore
des résultats acquis. Schenkel, malgré la netteté de ses déduc-
tions et la tendance morale reconnue de sa dogmafique, n’a
cependant pas encore résolu le probleme de la valeur de I'ceu-
vre de Christ pour Dieu lui-méme.

Kahnis, d’un autre coté, estirne que le théologien doit dé-
montrer la nécessité du sacrifice, du chiliment et de 'obéis-
sance dans la mort de Christ; et sic’est 1a la tiche de la
dogmatique luthérienne, Louis Scheeberlein s’en est honora-
blement accpuitté. La réconciliation est pour luila réintégration
du pécheur dans le réegne de Dieu. Le probleme ainsi formulé,
il n’oppose pas 'amour de Dieu & sa justice, mais trouve cette
derniére contenue dans son amour, qui se dirige et se limile
d’apres la réceptivité et la dignité de celui sur lequel il S’exerce.
Les chitiments de Dieu, sa colére, ne diminuent en rien son
amour. Celui-ci fait nailre la grice, qui réalise, dans le don de
Christ, Pamour cue Dieu a éternellement pour Phumanité re-
présentée par Christ, son image. La vie de Christ est avant tout
la révélation de Pamour de Dieu; mais elle a aussi une valeur
pour Dieu lui-mnéme. Chrisl, comme chef de Phumanité, a subi



508 ALBERT RITSCHL

la peine du péché en méme temps que réalisé la justice divine;
et il enléve ainsi & 'amour divin son effet juridique et commi-
natoire, et & Satan la puissance qu’il avait acquise sur ’hu-
manité. Enfin, 'oeuvre de Christ est surtout un sacrifice vo-
lontaire qui rétablit la communion entre ’homme et Dieu.
Elle est donc essentiellement morale et fondée sur I'amour.

VIII. L’idée de la réconciliation dans 1'école spéculative.

Les prétentions de I’école spéculative allemande & compren-
dre mieux que toute autre le christianisme et son idée de la ré-
conciliation se font jour chez F.-C. Baur de la maniére sui-
vante.

Il reconnait & Schleiermacher le mérite d’avoir donné la for-
mule de la réconciliation en trouvant dans 'union avec Christ
le prolongement de l'union qu’il réalise de !’humain et du
divin, et en affirmant que 'individu ne peut avoir conscience
de cette union que comme membre de la communauté rachetée.
Ce qu’il lui reproche, c¢’est de n’avoir pas montré la réalité ob-
jective de ce développement en Dieua lui-méme. La tiche qu’il
assigne désormais a la théologie, c’est de combiner les deux
facteurs, historique et spéculatif, de ce développement, de
maniére & y montrer l'évolution vivante de l'espril absolu.
Comme le sentiment individuel de la rédemption est exclu
de cet organisme pour ne laisser place qu’a I'humanité en-
visagée tantot subjectivement, tantot objectivement, on se
demande si le probléme est élargi par I'enlévement de ce fac-
teur, soigneusement conservé par Schleiermacher, qui voyait
dans 'individa un centre de force el d’influence réagissant sur
I’ensemble.

A l'origine de lout ce développement spéculalif de la philo-
sophie moderne, nous trouvons la puissante impulsion esthé-
tique et scientifique apportée par Goeethe a la pensée allemande.
Mais, quelque bienfaisante qu’elle ait pa étre, méme pour attirer
’attention sur le christianisme , on se demande si elle a été
bien capable d’en saisir ’essence.

Schelling, dans ses Cours sur la méthode des études acadé-
miques, attribue sans doute une place distinguée & la théolo-



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 509

gie. Elle a pour domaine la connaissance objective de 'absolu
manifesté dans 'histoire, et fournit ainsi la synthése de Phistoire
et de la philosophie. Le christianisme en effet s’éléve au-dessus
du paganisme, qui avait enfermé l'infini dans les bornes du
fini; il éleve par I'idée de l'incarnation le fini & la hauteur de
Pinfini. L’ancien monde nous fournissait le coté naturel de
I'histoire, le monde chrétien nous en présente le coté spirituel.
La trinité nous offre Paccomplissement de la conception chré-
lienne, en nous montrant, dans le Fils de Dieu, le fini lui-méme
cong¢n dans la pensée paternelle de Dieu, comme un Dieu infé-
rieur pris dans les étreintes du temps, et terminant, par son
apparition en Christ, le monde du fini, pour ouvrir celui de
'infini ou de la domination de I'esprit. Avec une telle théorie,
I'incarnation de Dieu en Christ ne peut étre un fait qui se soit
passé dans le temps et que puisse saisir I'expérience ; comme
tel il est un symbole, car le christianisme est antérieur & la
venue de Jésus; nous le trouvons dans toute l'histoire reli-
gieuse de ’humanité dans laguelle son histoire s’absorbera un
jour. La morale chrétienne n’est pas non plus un fait distinctif
du christianisme. C’est au contraire dans les domaines de la
poésie let de la philosophie que le christianisme exercera
toujours une action prépondérante.

Cette conétruction, prétendue historiqque, du christianisme,
qui le réduit & s’évaporer en poésie et en philosophie poétique,
parce qu’elle ne tient aucunement compte de l'aclion pratique
exercée sur les volontés par le régne spirituel fondé par Christ,
a quelque chose de ridicule, tant elle est loin de Tintelligence
de la vraie idée chrétienne de la rédemption. Chose digne de
remarque! ¢’est cette opposition entre I'incarnation éternelle de
Dieu et celle qui s’est réalisée dans la personne de Jésus qui a
servi de point de départ & la critique de Strauss.

J.-G. Fichte a certainement subi I'influence de Schelling. La
principale différence qui I’en sépare, est qu’au lieu de I'opposi-
tion entre le fini et linfini, il met surtout en avant 'opposition
entre le un et le multiple. En Jésus se trouve résolu le probléme
du monde et de ’'homme, parce qu’il se sait un avec Dieu. Sans
doute, on peut poursuivre cette union sur les traces de Christ ;



510 ALBERT RITSCHL

mais dans la théorie de Fichte cela n’est pas indispensable; le
Christ historiijue n’est pas le facteur nécessaire de la rédemp-
tion, c’est-a-dire de I’établissement de 'unité.

Le philosophe quisemble avoir le mieux réalisé les conditions
posées par Baur & la théologie pour faire son ceuvre, est Daub,
dans ses Theologumena. Il va en effet chercher la pensée de la
réconciliation dans les rapports intimes de 'étre divin avec
lui-méme. Il admet avec Spinoza le monde comme nul et sans
valeur en tout ce quile distingue de son fondateur, Dieu le
Fils, et, d’un autre coté, il reconnait au monde une tendance
injustifiable et incompréhensible de se poser en lui-méme en
dehors de Dieu. Le but de la rédemption sera d’anéantir cette
derniére tendance, et d’établir l'identité entre Dieu et le
monde sur les ruines de tout ce qui est fini.

Comine Daub poursuit un but théologique et non.cosmologi-
gue, il va plus loin dans son investigation. L’humanité, faisant
partie du monde, est entrainée avec celui-ci dans sa tendance &
s'isoler, par conséquent dans sa chute. Mais elle se sépare du -
imonde en ce qu'elle a conscience d’elle-inéme; aussi la puis-
sance réconciliatrice est-elle pour elle la religion, idée absolue
qui n’est autre que le Fils de Diev.. Dans toutcela il n’est jamais
(uestion que de ’éternelle réconciliation du monde avec Dieu,
dont les hommes ont acquis, & un temps donné, une conscience
claire. Daub essaie méme d’adapter & cette mesure I'obéissance
active et passive de Christ. Dans ses rapports avec I'bomme,
la religion est subjectivement la piété, el objectivement le
culte de Dieu, dont la pratique commune constitue le régne de
Dieu.

Tout ce courant d’idées philosophiques sur la rédemplion &
sa source danslidée de Kant que Dieu est en dehors du temps;
et cependant cette explication cosmologique de la rédemption
reste bien au-dessous de celle que nous a donnée le philosophe
de Keenigsberg ; elle rappelle plutot Scot Erigéne. Du reste, ce
fait ne doit pas nous élonner. Au méme degré que les théories
piétistes, la tendance qui nous occupe est une réaction contre
I’étroilesse individualiste de la période des lumieéres dans le
sens d’une conception universelle de la rédemption.



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 5141

Mais, comme les théologiens de ces deux catégories ont mé-
connu ce que leurs antagonistes avaient de vrai, comme ils
n‘ont pas méme compris les besoins religieux de la masse de
leurs contemporains, ils n’ont pas pu dominer le rationalisme
(ui est allé jusqu’a 'absolue indifférence du grand nombre pour
les choses de la religion.

Le christianisme est pour Hegel la religion parfaite, la notion
de la religion réalisée. La religion est la conscience que Dieu a
de lui-méme, réalisée dans une consci nce finie, qui se sait
identique avec Dieu. Le contenu spécifique de )a religion chré-
lienne se présente & Hegel sous la forme de la Trinité, ou le
réegne du Pére représente 'idée éternelle de Dieu dans son
abstraction, le régne du Fils, V'idée de Dieu se posant hors
d’elle-méme dans le monde et la conscience humaine, le regne
de 'Esprit, l'idée de Dieu dans son accomplissement concret.

Ici se présente une grande inconsistance dans la pensée de
Hegel. En dépeignant ainsi la Trinité, il admet avec 'ancienne
église que l'idée du Pere, I'idée réelle en elle-rnéme contient
la tout. Mais cette pensée, empruntée a Schelling, est en con-
tradiction avec une autre théorie propre 4 Hegel. En vertu de
celle-ci, Dieu n’est, en dehors de ses rapports avec le monde,
gqu’une idée abstraite pour laquelle il n’y a de réalisation com-
plete que dans esprit de I'église chrétienne ot Dieu se révele
dans la volonté absolue de Pesprit fini.

Cette contradiction intime dans la pensée de Hegel se fait
jour dans son appréciation du régne du Fils. En vertu de la
premiere théorie, la réalité du monde fini, distinct de Dieu,
nest qu'une apparence, car il n’est pleinement réel que dans
son idenltité avec Dieu. Dans la seconde théorie, cette réalité du
monde dans son autonomie doit étre prise au sérieux comme
une chute loin de Dieu. Le monde est 1ci distingué du Fils
éternel qui persiste dans l'identité avec Dieu. Dans le monde
lui-méme il faut distinguer la nature et I'esprit fini. La pre-
tniére n’entre plus directement en rapport avec Dieu. Le second
a conscience d'une contradiction logique, en ce sens gu'il se
sent pris dans les limites de la nature éloignée de Dieu, et (u’il
aspire a4 Punion avec I'infini. La réconciliation consiste pour lui



512 ALBERT RITSCHL

en ceci: Il acquiert la conscience que cette antinomie n’est
pas absolue, et que la réalité consiste dans sa solution. La pen-
sée de 'unité dynamique de la nature humaine et de la nature
divine, considérée comme réalisant I'idée absolue dela divinité,
rend possible cette réconciliation. Mais elle n’est réelle que
lorsque I'unité de ces deux natures peut étre vue et expéri-
mentée sous la forme de 'apparition sensible d’un étre exté-
rieur ; de 1a la nécessité de 'apparition de la personne historique
de Christ. Cette nécessité ne se déduit pour Hegel d’aucune
possibilité métaphysique de la pénétration du fini par l'infini,
mais du seul besoin qu’en a ’humanité, a laquelle il faut des
représentations sensibles des choses spirituelles. Aussi Christ
n’a-t-il point, pour Hegel, la position spécifiquement différente
de celle des aulres hommes, que lui assigne sa qualité de fon,
dateur du royaume des cieux; aussi la mort de Christ n’est-
elle point, pour lui, la libre et volonlaire réalisation d’un plan
de salut. Ce rui est pour lui essentiel, c’est 'impression de
alorification produite par la mort de Christ sur la communauté
chrétienne quila saisit directement dans sa résurrection. Tout
cela doit étre considéeré au point de vue de la foi, et comme
un symbole de !'éternelle vérité que la nature divine est en
elle-méme éternellement une avec la nature humaine.

Une telle théoric ne résout certainement pas le probleme
posé par Baur, de la combinaison normale de I'élément spécu-
latif avec I’élément historique. Ce dernier, qui s’exprime dans
la foi de I'église en la personne humaine el divine de Christ-
ne trouve pas sa place légilime dans une doctrine qui n’at-
tribue & celte foi que la valeur d’un symbole subjectivement
nécessaire et non une nécessité objectivernent fondée sur I'idée
de Dieu. La réconciliation de l'esprit fini avec Dieu ne se
trouve pas compléte dans une théorie qui ne voit dans la
réconciliation que la cessation, dans I'identité, de la distinc-
tion opérée par Dieu en lui-méme. Enfin, si les membres de
I’église trouvent dans l'unité réalisable de ’humain et du di-
vin 'impulsion qui les ameéne & se réconcilier avec Dieu, il
est un facteur, celui de la volonté, qui entre en ligne, et
dont le développement logique de l'idée de Dieu dans la



LA DOCTRINE CHRETIENNE DE LA JUSTIFICATION 013
révélation divine, c’est-a-dire la théorie hégélienne, ne tient
aucun compte. Cette théorie est donc loin de résoudre le pro-
bleme de la réconciliation.

Mentionnons, pour mémoire, Marheineke, qui voile, sous une
forme hégélienne, une doctrine essentiellement orthodoxe.
Remarquons seulewment qu’il nous présente un des premiers,
dans ce siécle, une idée devenue plus tard favorite, que Christ
se substitue & I’humanité, en tant qu’il est le type de I'huma-
nité elle-méme.

C’est Strauss qui a tiré avec le plus de conséquence les con-
clusions qui découlent de la philosophie religieuse de Hegel,
et, au fond, de Schleiermacher. Il se rattache plutot a la ten-
dance empruntée, nous 'avons vu plus haut, & Schelling. Re-
jetant toute nature spéciale, humaine el divine, de Christ, il
repousse 'accommodation de Hegel & cet égard. Puis, laissant
de coté la question de possibilité d’une telle apparition sortant
de 'organisme naturel de ’espéce, Strauss confond le dévelop-
pement religieux chrétien avec toul autre développement social
et religieux. L’humanité, par la négation de sa vie naturelle,
s’¢leve & la vie spivituelle, dont le développement dans I'espéce
est sans tache et sans péché. Ce n’est que dans I'individu gu’on
trouve le mal. Dans ce systéme nous lrouvons combinés le
panthéisme de Spinosa et le déisme moraliste, I'un trouvant sa
place surtout dansla cosmologie et I'autre dans ’anthropologie.

Biedermann, plus fidéle au point de vue positivement hégé-
lien, constate trois degrés dans la révélation que Dieu opére de
lui-méme. Le troisiemne, la réalisation de I'étre absolu dans
'esprit fini, ne peut élre atteint que lorsque la couscience
(fue I'espril fini a de lui-méme se réalise comme la communion
d’amour, en vertu de laquelle Dieu est le pére des hommes et
ceux-ci sont ses enfants. C’est bien li le principe religieux du
christianisie. Aussi, au point de vue d’'une théologie morale,
aime-t-on & entendre Biedermann afficmer que I'importance
du Christ pour son église n’est pas extérieure el passagére,
mais intime et continue.

Jésus, comme révélation historique du principe rédempteur,
est le rédempteur historique. Mais Lout cela n’est qu'indiqué, et

THEOL. ET PHIL. 1874. 33



bla ALBERT RITSCHL

dans l'indication méme de cette action rédemptrice, Bieder-
mann ne s’éléve guére au-dessus des sociniens; peut-étre en
elQt-il été autrement s’il se fit attaché & la tradition réformée,
et non 4 celle qui lui venait des luthériens.

Weisse le compléte a cet égard en attribuant pour but i l'ac-
tivité de Christ la fondation d’une communion des croyants, et
a sa mort la réalisation de cette idée ; mais tout cela n’est pas
théoriquement développé et ne découle pas nécessairement de
la christologie spéculative de Weisse.

Bawur, tout en prenant parti, dans son Histoire de la doctrine
chrétienne de la rédemption, pour le point de vue ou se place
Strauss, déclare ne pas trouver dans la christologie et la soté-
riologie de ce théologien la solution satisfaisante en tous points
des problémes posés par la rédemption. Le dogme, suivant
lui, se meut, par la propre impulsion de sa nature, d’une
forme a4 l'autre, et chaque nouvelle théorie vient former le
dernier anneau de cetle chaine. Les cdtés négatifs de chaque
théorie servent de poinls de déparl pour un nouveau progres.
Seulement ce qui a été une fois dépassé I’est pour toujours.

L’exposition que nous venons de faire de I’histoire du dogme
de la justification et de la rédemption nous permet d’apprécier
la réalité de ce progres en ligne directe. En tous cas, un adhé-
rent de la philosophie spéculative a tellement dépassé le der-
nier point établi par ce précurseur, dans I'histoire qu’il avait
déroulée, qu’une ancienne position a regagné de la nouveauté.

CG. MARTIN.




	La doctrine chrétienne de la justification et de la réconciliation [suite]

