Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La crise théologique en Amérique : ou le scepticisme moderne
Autor: Blauvelt, Auguste

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379171

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE

ou

LE SCEPTICISME MODERNE !

I. Ce qu'il est en lui-méme et ce qu’il signifie pour nous.

Par scepticisme moderne nous entendons non-seulement
cette incredulité qui nie le chrislianisme, mais aussi cette
croyance posilive & quelque forme de foi, religieuse ou autre,
hostile au christianisme, dont I'influence prépondérante se fait
aujourd’hui sentir & un si haut degré dans les pays chrétiens
de 'ancien monde. Avant de rechercher en quoi une forme
particuliére du sceplicisme peut nous intéresser pratiquement
en Amérique, deux ou trois points réclament notre attention.
Et d’abord : est-il vrai qu’il existe aujourd’hui & I'endroit du
christianisme une certaine incrédulité, et a ’égard de quelque
forme de foi religieuse ou autre, hostile au christianisme,
des croyances largement répandues dans les contrées chré-
tiennes dont nous parlons? Par exemple, qu'en est-il en
Angleterre ?

« A ce moment, disait Froude en 1863, un doute général
s’avance comme un ouragan qui obscurcit le ciel. Ceux qui
tiennent le plus obstinément & la foi dans laquelle ils ont été

' Le travail que nous reproduisons ici, publié vers la fin de I'été der-
nier dans un recueil littéraire des plus répandus des Etats-Unis, Serib-
ner’s Monthly, a provoqué une de ces émotions profondes qui font événe-
ment et amenent une crise. Cest & ce fitre seulement que nous le
reproduisons ici, nous réservant de 'apprécier prochainement peut-étre,
en signalant les controverses auxquelles il a donné lieu. Disons seule-
ment que la Revue ne doit en rien étre rendue solidaire du supranatura-
lisme rationnel qui s'étale & la fin de cet article avec une complaisance
et une naiveté qui sont vraiment d'un autre monde.



400 AUGUSTE BLAUVELT

élevés, confessent eux-mémes leur anxiété. Ils savent ce qu’ils
croient, mais pourquoi ils le croient, ou pourquoi ils deman-
deraient aux autres de le croire, ils ne peuvent le dire, ou ne
peuvent tomber d’accord sur ce point. » « Aucun de ceux qui
savent, disait Liddon en 1866, ce qui fait le sujet de la conver-
sation journaliere, et qui sont quelque peu au courant du ton
de quelques-uns des principaux organes de ’opinion publique,
ne peut douter du fait d’'un ébranlement général de la foi
religieuse. » Nous voyons de méme le Rév. lord évéque de
Gloucester et Bristol parler en 1870 des « formes courantes de
Iincrédulité chez les classes instruites ; » du « scepticisme et
de I'incrédulité qui ont été pendant ces derniéres années dis-
tinctement observables dans toutes les classes, » et d’autre
part, « des hommes des degrés inférieurs de la société qui
sont exposeés aux dangers menacgants produits par cette diffu-
sion habilement opérée des pri-:cipes incrédules, I’'yn des signes
les plus tristes et les plus sérieux Je notre époque. » Le Rév.
lord évéque de Winchester disait plus récemment encore :
« Le doute est partout; des tendances sceptiques se drapent
de la forme narrative; elles éclatent dans des essais; elles
colorent notre philosophie physique; elles se mélent & notre
théologie courante méme. »

Le 21 décembre 1872 encore, le premier ministre Gladstone
disait dans un discours a4 l'université de Liverpool: « Dans
une occasion comme celle-ci, j’aurais désiré, mes jeunes amis,
ne pas m’arréter d’une maniére marquée sur les difficultés
que vous aurez i rencontrer. Mais les circonstances du temps
ne sont point ordinaires ; et 'une d’entre elles est si impor-
tante que la jeunesse ne peut longtemps jouir & son égard de
son privilége d’'ignorer le mal; le mal est en méme temps si
formidable que la jeunesse a réellement besoin d’étre préve-
nue du danger: je fais allusion & I’extraordinaire et vanileuse
manifestation dans notre temps, et spécialement dans 'année
qui va finir, des formes les plus extrémes d’incrédulité. »

Quelque mauvaise que fuat la situation du christianisme
traditionnel en Angleterre en 1863, elle est donc encore plus
alarmante aujourd’hui. EL ce qui est vrai de I'’Angleterre &



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 401

cet égard est plus ou moins vrai également de toutes les
autres contrées chrétiennes de 'ancien monde.

Ceci mous améne & considérer un autre point d’une grande
importance, savoir si cet ébranlement presque universel dans
les autres pays chrétiens, touche a quelque dogme du chris-
tianisme suffisamment vital et fondamental, pour exciter I'a-
larme en Amérique, & supposer méme qu’il en fat déja &
gagner du terrain chez nous. « Nous ne pouvons prévoir, dit
le Rév. M. Froude, écrivain anglais, I’eXacte influence des dé-
couvertes scientifiques sur la foi religieuse de I’avenir; mais
il est clair qu’une fois de plus les hommes vont étre amcnés
face & face avec les plus profondes questions de croyance reli-
gieuse, et il est vraiment triste de constater 1’absolue igno-
rance du public religieux et de ses guides quant & la vraie
nature de la crise qui approche. Le fait que le dernier livre de
Darwin ( « la Descendance de 'homme » ) est venu surpren-
dre le monde religieux au milieu de vifs débats au sujet
de rites et de rubriques, de questions ecclésiastiques et céré-
monielles, donnait un triste augure du résultat de la bataille. »
Et le duc de Somerset n’exageére pas quand il déclare que «les
différences des sectes chrétiennes perdent leur importance
en face des problémes beaucoup plus graves qui attirent
Iattention de la société cultivée. »

Prenons par exemple, pour commencer, 'état actuel des
sentiments et des convictions dans 'ancien monde quant & la
Bible. « L’ancienne réformation, dit Strauss, avait an avan-
tage en ceci que ce qui semblait alors intolérable appartenait
entiérement aux doctrines et pratiques de I'église, tandis que
la Bible et une discipline ecclésiastique simplifiée suivant ses
préceptes, offrait une compensation qui paraissait suffisante.
L’opération de trier et de séparer élait aisée; et la Bible,
continuant & étre un trésor incontesté de révélation et de
salut pour le peuple, la crise guoique viol:nte, n’était pas
dangereuse. Maintenant, au contrairc, ce qui restait alors
comme l'appui des protestants, la Bible méme, avec son his-
toire et ses enseignements, est mise en question; le triage
doit maintenant étre appliqué aux propres pages de hisloire.

THEOL. ET PHIL. 1874. 26



402 AUGUSTE BLAUVELT

Ce n’est pas tout: il n’y a pas bien longtemps, les amis de Christ,
a Bréme, sentirent le devoir de faire des efforts spéciaux pour
« éveiller ou affermir par le moyen de séances scientifiques
populaires une plus large conviction de la vérité de 'ancienne
foi a la Bible. » Bien plus: « Il serait inutile de nier, observe
le Rév. C.-A. Row, que des questions du plus profond intérét
ont été soulevées au sujet des deux Testaments; il est impos-
sible de refuser de les écouter, et tarder & le faire est dange-
reux pour la foi des multitudes. Plusieurs de ces questions
sont de la plus sérieuse importance, et n’ont pas encore été
I'objet d’une investigation compléte, elles n’ont pas re¢u une
solution adéquate. Les multitudes sentent ces difficultés, et
soupirent aprés leur solution. » « La vérité de I'histoire de
I’évangile, dit Froude est maintenant (1863) plus généralement
mise en doute en Europe que jamais depuis la conversion de
Constantin. Tout homme habitué 4 penser qui a été élevé
en chrétien, et désire rester un chrétien, mais qui connait
quelque peu ce qui se passe dans le monde, voudrait qu’on lui
dit uelle preuve le Nouveau Testament peut invoquer en sa
faveur. L’état de Uopinion prouve de lui-méme que les argu-
ments présentés jusqu’ici ne produisent aucune conviction.
Toute autre histoire miraculeuse est discréditée comme lé-
gende, quelle que soit Il'autorité sur laquelle elle semble
reposer. Nous réclamons qu’on nous montre de bonnes raisons
pour maintenir la grande exception..... Nous ne pouvons
gqu’espérer et prier que quelqu'un puisse nous donner une
édition des évangiles dans laquelle les difticultés ne soient ni
éludées avec une négligence commode, ni présentées avec
une indifférence affectée. On annonce un commentaire de
I’Ancien et du Nouveau Testament. Si ces difficultés sont trai-
tées d’une maniére honnéte et avec succes, 1’église peut recou-
vrer sa suprématie sur les intelligences du pays : sinon l'arche-
véque quien a pris le commandement aura conduit le vaisseau
directement sur les récifs. »

Depuis que Froude a écrit cela en 1863, I’Angleterre a pu
profiter d’'une partie du commentaire de Speaker, auquel il est
fait allusion plus haut, et des divers autres ouvrages de valeur



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 403

sur la question biblique moderne. Mais, dit le duc de Som-
merset, en 1871 : « Les savants efforts pour dissiper obscurité
ont accru le doute. » — « Avec un ardent désir d’arriver a
qguelque résultat satisfaisant, I’étudiant examine histoires du
christianisme, introductions au Nouveau Testament, harmo-
nies des évangiles, ouvrages d’apologétique, vies de Jésus,
traités sur la nature et la personnalité de Christ et autres ou-
vrages dont le but est d’éclairer ce mystérieux sujet. Aprés
tout son labeur, il s’apercoit que I'histoire devient de moins en
moins distincte, & mesure que I'investigation est plus profonde
et plus rigoureuse. Chaque nouvelle publication prouve que
son auteur estime les précédentes explications fausses ou in-
suffisantes ; et sa réfutation des solutions précédentes est or-
dinairement la partie la plus concluante de son ouvrage. L’étu-
diant est malgré lui forcé d’admettre que les matériaux pour
une vie de Jésus digne de confiance, n’existent pas. » En d’au-
tres termes, sur la question des Ecritures et méme sur celle
des évangiles eux-mémes, les savants marquants en Europe
sont aujourd’hui, et en nombre gui auvgmente constamment
d’année en année, plus profondément plongés dans un doute
sans espoir, dans le scepticisme. »

Et maintenant un dernier pas de plus: « De nouvelles hypo-
theses spécialement au sujet des trois premiers évangiles, dit
Strauss, se succédent avec tant de rapidité, et sont soutenues
et attaquées avec tant d’acharnement, que nous oublions
presque qu’il y a quelque chose d’autre & considérer; et la con-
troverse menace si bien d’étre sans fin, que nous commencons
&4 désespérer d’arriver jamais & une claire comnpréhension quant
au probléme capital. Il consiste en ceci: que dans la personne
etles actes de Jésus on ne tolére aucun reste de supranatura-
lisme, rien qui puisse peser sur les &mes du poids d’une auto-
rité arbitraire inscrutable. » C’est-a-dire, d’aprés laveu de
Strauss, gue les récentes attaques sur les Ecritures visent &
travers les Ecritures elles-mémes les miracles de Christ. Et
non-seulement cela, mais ces attaques, méme par rapport aux
miracles de Christ, ont encore un but plus profond, celui de
dépouiller le monde chrétien de la foi en Christ lui-méme,



404 AUGUSTE BLAUVELT

comme personne surhumaine, dans une relation d’autorité sur-
humaine et divine avec la vie présente et la destinée future des
hommes. Et il est presque inutile d’ajouter que pour des foules
immenses, spécialement en Europe, les miracles de Christ ne
sont aujourd’hui que des additions mythiques & sa vie réelle
ou de simples tours de thaumaturge, auxquels il s’est prété
plus ou moins, jusqu’a engager méme sa responsabilité. Du
reste c’est depuis longtemps un axiome des plus communs de
la nouvelle théologie européenne que Jésus n’était qu’un simple
homme.

Dans un article sur « les miracles de Christ considérés scien-
tifiquement ! » nous relevions et corrigions I’erreur trés répan-
due de ceux qui supposent que les chefs du scepticisme mo-
derne, tels que Strauss, Renan, Herbert Spencer, sont pan-
théistes, matérialistes ou athées. Mais qu’est le Dieu de Strauss?
« A la place de Dieu, il nous offre, dit M. Gladstone, ce qu'il
appelle le Tout ou Univers. Ce Tout ou Univers n’a, nous dit-
il, ni conscience ni raison. Maisil a de J'ordre et des lois. Ille
croit propre, par conséquent , & étre l'objet d’une nouvelle et
vraie piété, gu’il réclame pour cet Univers, semblable & celle
que les dévots de 'ancienne mode accordaient & leur Dieu. Si
quelgu’un repousse cette doctrine, c’est pour la raison du Dr
Strauss une absurdité et pour son sentiment un blasphéme. »
Quant au Dieude M. Renan, il est, dit-il « ’éternel fondement, »
« 'infini, » « la substance, » « I'absolu, » « I'idéal, » « ce qui
subsiste, » « ce qui est. » C’est le peére, dit-il, du sein duquel
tout sort et au sein duquel tout retourne.... Est-il libre ? Est-il
conscient et absolu?.... On ne peut répondre ni oui, ni non a
ces sortes de questions. Ces termes impliquent une illusion ab-
solument incurable, la tendance a transporter a l'infini les
conditions de notre existence finie. — Et le Dieu de Herbert
Spencer, quel est-il? — « La cause inconnue, » « la réalité in-
conditionnelle, » «la persistance de la force, » « I'étre absolu, »
« la réalité derniére, » « I'incognoscible. »

Telles sont done, pour ne pas nous appesantir davantage sur
les détails, la gravité, I'importance vitale des points débattus

* Scribner's Monthly. Mars 1873.



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 405

entre les écoles sceptiques de 'Europe et la foi et le systéme
traditionnels chrétiens. Toutes les questions concernant les for-
mes et cérémonies purement extérieures du christianisme qui
peuvent agiter ou méme constituer une secte ou une église
chrétienne, quoique vitales, sont comparativement insignifian-
tes. Les questions les plus considérables du christianisme, soit
(qu’elles soient encore débattues, soit qu’elles aient été tran-
chées a la réformalion, ne doivent pas occuper notre esprit un
seul instant & une époque aussi périlleuse pour la religion que
la notre. Les Ecritures chrétiennes, les miracles chrétiens, le
Christ chrétien, le Dieu chrétien, tout cela est maintenant cité
en jugement & la barre de la pensée et de la culture modernes.
Froude peut dire avec raison, au sujet des chrétiens en tous
lieux « qu’il ’agit de la vie méme de nos 4mes dans les ques-
tions qui ont été soulevées. » Le Dr Uhlhorn peut ajouter que
« le débat ne porte plus sur de simples questions, telles que
de savoir si c’est telle ou telle conception du christianisme qui
est la plus exacte, mais que 'existence méme du christianisme
est en cause. » Gladstone peut aller plus loin et déclarer que
« ce n’est plus seulement 1’église chrétienne, la sainte Ecriture
ou le christianisme qui sont attaqués. On proclame hardiment
Pintention de faire pour la racine comme pour les branches
et de couper les liens qui, sous le nom toujours vénérable de
religion, unissent I’homme au monde invisible et illuminent
les luttes et les malbheurs de la vie par I'espérance d’une patrie
meilleure. »

Aprés avoir ainsi bien reconnu l’existence et le caractére
fondamental de I’ébranlement religieux moderne en Europe,
arrétons-nous un instant plus spécialement sur son influence
populaire et en réalité presque universelle. Ainsi Froude nous
parlait d’un « doute général, » Liddon d’'un « ébranlement trés
répandu » et I'évéque de Gloucester et Bristol du « scepticisme
et de I'incrédulité de toutes les classes, » pendant que I'évéque
de Winchester affirmait que le « doute est partout. » L'écossais
Macpherson est plus direct et plus précis encore: « Ce débat
an sujet du fondement de la foi religieuse n’est pas restreint,
dit-il, comme c¢’élait ordinairement le cas, & certains cercles



406 AUGUSTE BLAUVELT

d’esprits spéculatifs.... La presse, dont I'influence est aujour-
d’hui si puissante, a entrainé riches et pauvres, instruits et
ignorants dans ce grand conflit. » Le professeur Hurst observe
au sujet de la Vie de Jésus de Strauss que, « ayant été repro-
duite en éditions & bon marché, elle fut lue par les étudiants
dans chaque université et dans chaque gymnase, par les voya-
geurs sur les bateaux du Rhin ou dans les hotels des monta-
gnes et par mainte famille. Les écoliers mémes, imitant 'exem-
ple de leurs ainés, employaient leurs heures de loisir & cette
lecture. Les plus obscurs journaux de province en contenaient
de longs extraits, et rivalisaient entre eux pour la défense ou
Pattaque de ses theéses. Passant les frontiéres allemandes, cet
ouvrage fut publié complet ou abrégé dans toutes les princi-
pales langues d’Europe. La sage Ecosse elle-méme, incapable
d’échapper & la contagion, fit une édition populaire de « cette
ceuvre incendiaire. » On peut en dire autant de la Vie de Jésus
de Renan, de 'Ecce Homo de Seeley, etc. Puis, comme le dit
le Dr Uhlhorn, « le cercle dans lequel sont lus les livres qui
attaquent le christianisme est comparativement restreint....
Mais le cercle ol ces écrits ont au moins une influence indi-
recte est bien plus grand. Cetteinfluence s’exerce par la presse
periodique. Les journaux quotidiens et hebdomadaires, les re-
vues mensuelles s’emmparent du sujet comme actuel et commu-
niquent, d’'une maniére breve et populaire, les prétendus résul-
tats de ces écrits. De la nait une sorte d’opinion publique sur
le sujet, et une certaine incertitude au moins sur la solidité des
fondements du christianisme acquiert une large influence.
M. de Pressensé fait observer que la forme de scepticisme qui
se développe est dans 'air méme que nous respirons, que les
publications les plus légeres lui servent d’auxiliaires, que nou-
velles et journaux rivalisent en cela; de courts articles de re-
vues habiles & donner griace et piquant & la science, la pré-
sentent avec des arguments qui ont Pair fort. Un pareil état
de chose est critique et mérite sérieuse considération. Si ceux
qui sont convaincus de la divinité du christianisme s’endorment
dans une fausse et fatale sécurité, ils doivent se préparer, dit-
il, & payer cher leur paresse, aussi bien que Péglise et que



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 407

Ihumaniié, qui ont réciproquement besoin I’'une de 'autre ; on
n’entendra plus que la voix du scepticisme et les désasireuses
assertions de l'incrédulité passeront pour des axiomes. Le
temps est arrivé de le dire mainienant: en Amérique aussi,
ceux qui sont convaincus de la divinité du christianisme ne
doivent pas se faire illusion comame si cet état critique des
choses n’appelait la sérieuse attention que de I’Angleterre, de
I'Allemagne et de la France. Comme le remarquait déja en
1865 le professeur Hurst: « Il y eut un temps ou le rationa-
lisme n’intéressait 1'église protestanie qu’en Allemagne. Mais
ce jour est passé maintenant; il a pris une importance qui ne
saurait étre méconnue par des pastears américains. »

Déja en 1865 le professeur Fisher déclarait que « plus d’un
savant chrétien se faisait illusion sur la force comparative du
parti incrédule. Ils ne prennent pas garde & la forme plus sub-
tile que le scepticisme a revétue. Ils ne s’apergoivent pas qu'il
nous entoure comme une atmosphére. Ils ne se doutent pas
avec quelle profusion les semences d’incrédulité sont répan-
dues par des livres et des journaux qui trouvent le meilleur
accueil méme dans des familles chrétiennes. lls ne saisissent
pas Pimportance du fait qu’un si grand nombre de guides de
’opinion sont, pour ce gui ne concerne pas proprement la re-
ligion, partisans de 1'école sceptique ou pour le moins en ex-
posent les idées. »

Depuis 1865, toutes les plus profondes et savantes formes de
Pincrédulité européenne ont passé sur nos codtes par un millier
de canaux divers: livres, journaux, orateurs, rapports interna-
tionaux, etc., etc., on peut presque le dire, avec l'arrivée de
chaque navire. Le vrai point de vue cependant pour juger no-
tre position relativement au scepticisme moderne de I’Europe
n'est pas de considérer ce qui concerne son état actuel ici,
mais le degré de préparation du peuple en vue de ses rapides
progrés futurs dans rotre pays. Le professeur Tyndall disait
dans son banquet d’adieu : « L’intérét montré en faveur de mes
conférences ne peut avoir été I'’ccuvre d’un moment. Toute
manifestation pareille de sympathie publique doit avoir son
prélude, durant lequel les esprits se préparent. Alors, au mo-



408 AUGUSTE BLAUVELT

ment. marqué, arrive quelqu’un qui, par hasard, touche un
ressort (ui permet & une tendance de se traduire en faits, & c»
gui n’était que virtuel de devenir actuel. L'intérét manifesté
a été en réalité 'ceuvre des années.... Le terrain a été préparé
et la bonne semence répandue longtemps avant que je vinsse
chez vous. » On se scuviendra cependant que Tyndall ne vint
pas chez nous simplement en physicien, mais en physicien qui
avait déja pris auparavant une position bien décidément anti-
chrétienne sur beaucoup de questions vitales en religion. Le
Popular Science Monthly nous rappelle entre autres que «juste
au moment de partir Tyndall s’était expose a la réprobation
d’une grande partie du public en consentant & recommander le
traité du Dr Thompson qui proposait le fameux « jaugeage des
priéres!. » Il devint ainsi 'objet de vives attaques du monde
religieux, et Popposition qui s’éleva contre lui fut telle gu’on
supposa que cet acte lui coliterait ses auditoires ameéricains. »
Bien plus, durant le cours méme de ses conférences ici, le pro-
fesseur Tyndall ne s’est pas donné la moindre peine pour dé-
guiser ses doctrines anti-chrétiennes. Au contraire, presque
dans ses premiéres phrases d’ouverture il proclama que : «Tou-
tes les notions humaines de la nature ont quelque fondement
dansl’expérience de ’homme. La notion de volonté personnelle
dans la nature a également cette base. Dans la fureur et le
calme des phénoménes naturels le sauvage voyait la reproduc-
tion des changements de sa propre humeur et, en consé-
quence attribuait ces phénomeénes & des éires de mémes pas-
sions que lui, mais infiniment supérieurs 4 lai en pouvoir. »
Ici I'un de nos principaux journaux religieux, le Christian In-
telligencer s’écrie avee une sorte de sainte horreur: « Voicl
deux phrases, dans une le¢on sur la lumiére, qui ruinent pour
nous de fond en comble toute la foi biblique en un premier
homme innocent, en un monothéisme primitif, en une révéla-
tion primitive d’un Dieu personnel. » Pendant ce temps el par-
dessus tout cela, le professeur se permit de prendre part & un
débat religienx du moment, surtout avec les presbytériens, et

* On aurait prié pour des malades de certains hopitaux et les médecins
auralent apprécié les résultats obtenus.



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 409

d’une fagon personnelle avec le rév. Dr Hall *. Et pour combler
la mesure, ilfit insérer dans un journal scientifique et populaire
d’Amérique, Popular Science Monithly, sa dissertation sur « La
science et la religion, » o1 il réplique avec assez de violence a
ceux quil’ont vivement atlagué. Le point débattua était la poriée
médicale de la priére. La valeur et les défauts des opinions re-
ligieuses particaliéres du professeur Tyndall, comme physicien,
ne rentrent pas dans le cadre de nos recherches actuelles.
Toul ce que nous désirons dire ¢’est d’abord qu’au moins une
partie de ses opinions religieuses comme physicien sont radi-
calement hostiles et subversives pour toute conception chré-
tienne courante du point spécial en question; secondement
que lorsqu’il vint chez nous ces vues anti-chrétiennes préoc-
cupaient notre public et, dans l'exemple actuel, formaient
méme l'objet d’'une controverse religieuse. Treisiemement que
ses partisans eux-mémes craignaient avant son arrivée que ce
fait lui « coGtat ses auditoires américains; » quatriémement
que pendant son séjour ici, il ne prit point la peine d’éviter les
conséquences logiques de ses doctrines anti-chrétiennes, mais
qu’il les lanca & la téte des chrétiens commme un étendard de
combal; et cinquiémement que malgré toutes ces considéra-
tions, jemais on ne vit @ New-York, comme le dif avec vérité
la revue populaire déja citée, d’assemblées pareilles & celles qusi
acclamerent le professeur Tyndall et le suivirent durant tout son
cours avec un enthousiasme soutenw. Sans doute un journal
(The Galawxy) a parfaitement raison de nous signaler comme
explication partielle de ces succes d’une part « intérét crois-
sant pour les sujets généraux de science » el d’autre part le
fait que «I’on connaissait le professeur Tyndall pour un homme

! Depuis Ia préparation de ces lignes, le Pop. Science Monthly a publié
une note du professeur Tyndall, dans laquelle il repousse avec indigna-
tion l'aceusation d’avoir dans ses eonférences « attaqué la foi chrétienne
et une grande partie de ses professants. » Cela prouve sans doute que le
professeur T'yndall #’a pas eu U'intention de le faire, mais il reste certain
qu’il fut généralement supposé avoir fait cette attaque. Et vu cette cir-
constance, les ovations populaires qu'il a regues dans tant de nos prin-
eipaux eentres intellectuels ont une grande signification dans le sens que
nous indiguons.



410 AUGUSTE BLAUVELT

de premier rang parmi les savants, un homme de génie dans
Part d’exposer, un vrai poéte de la nature. » Mais & coté de cela
et de toute considération du méme genre, le triomphe de Tyn-
dall n’en conserve pas moins une portée religieuse qui donne
a réfléchir. Ainsi, considérant la chose & ce point de vue, la
Revue scientifique populaire se félicite non-seulement de ce
que « le sentiment qui s’était ¢levé contre le professeur Tyndall
juste avant son départ a 'occasion du jaugeage des prieres ne
lui a pas colité ses audiloires ameéricains, » mais elle ajoute en-
core : « Il y a vingt-cing ans 1l n’en aurait pas été ainsi, mais
telle a élé la victoire gagnée sur le préjugé par la largeur des
1dées, que les auditoires du professeur Tyndall ont, dans toutes
les villes ot il a parlé, débordé de gens préts & accepter la
science pour ses mérites propres, sans la meler avec des ques-
tions théologiques. »

Pour avouer donc la simple vérité on peut bien dire que ce
n’était pas seulemeat pour le professeur Tyndall comme phy-
sicien, mais aussi pour lui commme physicien anti-chrétien que
« le terrain avait été préparé et la bonne semence répandue
dés longtemps » au milieu de nous. Dans ce sens aussi il n’a eu
(qu’a apparaitre « comme par hasard » sur la scéne « au moment
marque, » qu’a toucher un ressort qui a permis a ce quin’était
que tendance de se traduire en faits, de sorte que le sentiment
public, passant du virtuel & I'actuel , le professeur a éLé recgu
partout avec une sorte d’ovation populaire. Ce n’est pas a dire
que tous, ou méme la majorité de ceux par qui il a été ainsi
recu partout, fussent ses partisans religieux. Mais ces partisans
ont été partout suffisamment nombreux, syinpathiques ct puis-
sants pour donner le ton aux multitudes se groupant autour de
Tyndall qui en était le centre scientifique et anti-chrétien. Et
s’il en et été autrement, dans quel but aurait-on répandu
largement depuis quelques années parmi nos masses qui lisent
et qui pensent, non-seulement les ouvrages du professeur
Tyndall, mais aussi ceux de Darwin, Huxley, Herbert Spencer?
Ces semences ne doivent-elles jamais produire leur fruit dans
notre vie religieuse aussi bien qu’intellectuelle? Gardons-nous
de le penser!



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 414

Puisque nous comrnengons 4 regarder la vérité en face, allons
jusqu’au bout, et reconnaissons ue les apotres de la science
en question se sont positivement emparés de nous, public amé-
ricain qui lit et pense, pour nous procurer une forme de religion
supérieure au christianisme, et qu’ils ont en outre la patience
d’attendre que nous soyons suffisamment et scientlifiquement
préparés pour son acceptation. Ainsi, si nous en sommes venus
4 hésiter entre le Dieu personnel du chrétien et le Pouvoir ins-
crutable de Herbert Spencer, nous sommes mis en garde par
le révélateur de ce dernier de « ne pas croire qu'il 's’agisse
d’un choix entre la personnalité et quelque chose d'inférieur &
la personnalité, mais bien d’'un choix entre la personnalité et
quelgue chose de supérieur. »

En méme temps on nous concede, & nous penseurs chrétiens
arriérés, que Pancienne foi « est, dans un sens, la meilleure, —
la meilleure pour ceux qui y tiennent, gquoique non-absolument
la meilleure. » « D'une fagon générale, continue Spencer, la
religion courante & chaque 4ge et dans chaque peuple a été une
approximation de la vérité autant que cela était possible dans
ce temps et dans ce pays-la... A chaque dge de I'évolution, les
hommes sont obligés de penser dans les limites des pensées
(u’ils possedent... Et & Pheure qu’il est le refus d’abandonner
une notion relativement concrete (le Dieu personnel de Christ
et des chrétiens) pour une relativement abstraite (le Dieu in-
connaissable de Spencer) implique l'incapaciié de concevoir
celle:ci, et prouve yue le changement serail prematuré et dan-
gereux... Peu de personnes, si méme il y en a, sont aujourd’hui
entierement aptes & se passer des conceptions courantes.»

Par conséquent le Dieu chrétien « qui est relativement le meil-
leur » doit pour le présent servir & nous, la masse, mais le Dieu
de la spéculation scientifique « qui est absolument le meilleur »
est néanmoins certain d’avoir sa revanche compléte dans la
suile, c’est-a-dire & mesure que 'un aprés 'autre ses adorateurs
parvenus i maturité se développeront scientifiquement dans les
ages futurs. Ce ne sont point 1& des balivernes; Herbert Spen-
cer n’est pas seutement un des plus puissants chefs de la pensée
scientifique moderne en Europe. 1l est actuellement assez puis-



412 AUGUSTE BLAUVELT

sant en Amérique, non-seulement pour que ses importants
ouvrages aient un cercle toujours croissant de lecleurs cultivés,
mais encore pour avoir un organe mensuel considérable qui a
réellement eu un grand succés. Au moins & son origine pre-
miere, ce journal a été plus spécialement destiné a répandre
et & défendre son systéme anti-chrétien de philosophie dans nos
maisons chrétiennes. Ce n’est pas tout; pendant des mois en-
tiers, le prof. Fiske de Harvard, ardent disciple de Spencer et
en méme temps 'un des hommes les plus distingués, des mieux
doués et des plus droits parminous, a eu 4 sa disposition pres-
(ue sans limites les colonnes de I'un des principaux journaux
de New-York, pour y présenter dans une série d’articles tout &
fait soignés ses vues sur la philosophie cosmique. Mais & la base
de ces discussions sur la cosmologie par le prof. Fiske, voici
les vues sur Dieu qui sont hardiment proclamées: « Dans la
legon précédente nous avoos, dit-il, étudié la supériorité de la
doctrine de I’évolution sur ’hypothese théiste (par exemple le
christianisme ) d’'un Dieu personnel, existant en dehors du
monde des phénomeénes et agissant sur lui par le moyen des
attributs quasi-humains de 'intelligence et de la volonté... Nous
sommes arrivé & la conclusion qu’elle n’est en aucune fagon
en état de survivre a 1'établissement d’une philosophie cosmi-
que basée sur la loi d’évolution... Du point de vue purement
scientifique , 'hypothése d’un Dieu anthropomorphe ( par
exemple le Dieu chrélien) apparait non-seulement comme anti-
philosophicue, mais encore cornie irréligieuse ou au moins
grossiérement religieuse. Combinant donc les résultats, nous
obtenons la formule suivante : Il existe un Pouvoir, auquel on
ne peut assigner aucune limite ni dans le temps ni dans
Uespace, dont tous les phénomenes présentés ¢ la conscience,
sont des manifestations, mais que nous ne pouvons connaitre
que par ces manifestations. » Quelle est cette merveilleuse
puissance? continue le prof. Fiske: « Devons-nous l'appeler
gravitation, ou chaleur, ou lumiére, ou vie, ou pensée, ou
unissant le tout dans une épithéte synthétique, le nommer :
force ? Nous aussi cornme I’ancien Israélite , ne pouvons pro-
noncer le nom de Jéhovah. Le philosophe scientifique ne con-



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 413

nait réellement rien de la divinité, si ce n’est son omuipotence,
comme le Pouvoir dont le monde toujours changeant des phé-
nomeénes est une manifestation multiforme. » Cette philosophie
soigneusement distinguée « du pusitivisme, de Pathéisme et du
panthéisme, du matérialisme, et de I'idéalisme, » et convena-
blement étayée par un vaste échafaudage de raisonnements pro-
fonds, constitne celte « phase de théisme si supérieure 4 la phase
courante (chrétienne) que pour cette raison, nous (philosophes
cosmiques) ne pouvons pas sans risque d’ambiguité lui donner
le méme nom. » C’est cette phase de théisme radicalement an-
ti-chrétien, disons-nous, que, grace essentiellement & H. Spen-
cer, le prof. Fiske a hardiment placée &4 la base de ses legons
sur la cosmologie lues d’abord dans I'université de Harvard,
puis publiées pour le grand public dans le World de New -York
du1er mai au 1er septembre 1871. Et non-seulement ces legons
parurent ainsi en quelque sorte comme un feuilleton &4 sen-
sation : plusieurs les ont lues, plusieurs sans doate les ont
presque dévorées, si 'auteur de cet article en juge‘ par le fait
que, peu de temps apres leur publication, il lui fut impossible
de retrouver le moindre vestige de ces numéros au bureau du
World. N'est-ce pas la la preuve ¢ue nous sommes bien au
dela d’un simple état de préparation pour la réception popu-
laire dans nos masses de lecteurs des points les plus fonda-
mentaux et les plus vitaux de la pensée anti-chrétienne euro-
péenne?

Si maintenant nous examinons un instant cetle gquestion vi-
tale du point de vue bien moins important des idées chrétien-
nes sur ’Ecriture, nous arriverons précisément au mémne ré-
sultat que tout & I’heure du point de vue des idées chrétiennes
sur Dieu. Par exemple: « La valeur historique que jatlribue
aux évangiles, dit Renan, est maintenant bien comprise, je
pense. Ce ne sont ni des biographies & la maniére de Suétone,
ni des légendes fictives comme celles de Philostrate ; ce sont
des biogra-phies légendaires. Je les comparerais aux légendes
des saints... ou autres ouvrages du méme genre. » M. Renan
cependant ne fait pas le moindre effort pour démontrer son
droit & traiter ainsi les évangiles dans sa Vie de Jésus comme



414 AUGUSTE BLAUVELT

de pures biographies légendaires. Au contraire, il annonce
simplement d’'une maniére générale qu’il n’a pas I’habitude
de refaire ce qui a été fait et bien fait et que la critique de
détail des textes des évangiles, en particulier, a été faite par
Strauss d’une maniére qui laisse peu & désirer; puis, avant
donné son opinion personnelle que les évangiles ne sont que
des légendes il passe & sa discussion formelle de la vie de Jésus.
Eh bien, construite sur cette base, sur la supposition non
prouvée que les évangiles ne sont que des biographies légen-
daires, la Vie de Jésus de M. Renan a trouvé, d’aprés le prof.
Schaff, une « circulation sans pareille, » non-seulement sur le
continent européen, et en Angleterre, mais aussi en Amérique.

L’Ecce Homo est un autre ouvrage en vue. Dans ce volume
extrémement remarquable, mais aussi tout & fait anti-chrétien,
le professeur Seeley met simplement les évangélistes au rang
de « la meilleure classe de témoins historiques, dont la véra-
cité a été fortement suspectée par les critiques, soit & cause
des divergences internes, soit & cause d’iinprobabilités intrin-
seques de leur récit, » et il adopte la régle de ne jamais s’en
référer « au quatriéme évangile, » sauf uniquement « comme
confirmation d’assertions qui se trouvent dans les autres évan-
giles. » Et pourtant cet ouvrage a déja alteint dans les Etats-
Unis une vente d’au moins trente mille exemplaires, seulement
par le moyen des libraires américains. Ceci montre que les volu-
mes dont il g’agit, & la base desquels les vues les plus anti-
chrétiennes sur PEcriture sont adoptées presque comme un
axiome, passenl aussi couramment, et aussi tranquillement dans
la circulation générale parmi nos masses, (ue ces autres
volumes qui, sans avancer davantage de preuves, professent
que la Bible est verbatim et litteratim la parole méme de Dieu.

Que l'on considére donc la préparation trés générale de
nos masses ¢ui pensent et lisent pour la réception plus ou
moins entiére des formes fondamentales de la pensée anti-chre-
tienne de I’ancien monde, et que I'on considére les progres
populaires qu'ont déja fait ces pensées parmi nos masses,
tout chrétien qui s’intéresse quelque peu & ce que les vues
chrétiennes sur I'Ecriture, sur les miracles, sur Christ, sur



LA GRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 415

Dieu, survivent dans la future lutte pour Pexistence, dans
les esprits de toutes ces masses, toult chrétien, disons-nous,
a de quoi s’alarmer. En effet non-seulement le public pensant
de 'Amérique est prét & prendre feu sur toutes ces questions
et sur toutes les autres questions chrétiennes vitales, mais
Strauss, Renan, Darwin, Huxley, Tyndal, H. Spencer, et
d’autres, en personne ou par leurs disciples, ou bien par
leurs ouvrages, conférences, essais, poémes, romans méme,
s’insinuent dans ce public et ne cessent de souffler le feu avec
la plus grande ardeur. Le feu y est donc: oui, les flammes
ont déja relui en tous lieux et se répandent maintenant partout.
Si les chrétiens ameéricains, si les avocats et hommes d’état,
les hommes de letires et autres laiques chrétiens de I’Améri-
que qui peuvent guider P'esprit public, et le clergé chrétien
d’Amérique aussi, ne veulent pas en étre dans dix ans au point
ol en sont ces mémes classes de chrétiens en Europe, courant
ca et 1a en se tordant les mains et se déchirant le cosur 4 la
vue de l'extension terrible de cette désolation qui nous me-
nace déja, et cherchant presque affolés & sauver la foi et le
systéme chrétiens d’une ruine et d’une destruction plus com-
plétes, il faut que quelque chose soit fait par tous ces amis
de Christ au milieu de nous, et cela avec intelligence, promp-
tement et efficacement.

II. Que peuvent faire nos théologiens?

Pour prendre une attitude intelligente & I'égard du scepti-
cisme moderne, le clergé américain devrait avant tout éviter
avec le plus grand soin toutes ces désastreuses illusions oli tom-
bérent au point de départ, on n'en peut douter, presque tous
les clergés d’Europe. Par exemple Froude dit en 1863 : « Les
prélats instruits partent de présomption de la raison humaine :
ils nous disent gue les doutes naissent de la conscience péche-
resse, et de 'orgueil du ceeur irrégénéré. » « Ils traitent les
difficultés intellectuelles comme si elles méritaient plutot
d’étre condamnées et punies que considérées et pesées. »
« Et ils affectent en conséquence de mettre au rang de ridicule



416 AUGUSTE BLAUVELT

folie tout ce qui les trouble ou leur déplait. » Mais ces chré-
tiens pensants et cultivés qui dans toute 'Europe, déja en
1863, avaient été plus ou moins ébranlés dans leur foi reli-
gieuse par les principaux sceptiques modernes, n’étaient point
d’humeur 4 suivre un pareil traitement. « Plus le clergé leur
dit, comme Froude, que le salut de leurs 4mes dépend de la
rectitude de leurs opinions, moins ils (les laiques) osent fermer
les yeux aux questions qui sont posées sur un ton de plus en
plus élevé. » « Le temps de la répression est passé...., et le
seul reméde est une investigation profonde et loyale. » « Les
théologiens conservateurs en Angleterre ont poussé le silence
jusqu’a I'imprudence. »

Forcé ainsi de reconnaitre en quelque maniére « les per-
plexités sincéres d’esprits honnétes » qui prévalent maintenant
partout au milieu des chrétiens au sujet de plusieurs des
traits les plus fondamentaux du christianisme, le clergé an-
glais commit une autre bévue, en proclamant que tout ce
soi-disant scepticisme moderne n’était qu’une résurrection,
sous une forme légérement différente, des idées mortes et
enterrées du passé, si fertile en hérésies. « L’archevéque de
Cantorbery, dit encore Froude, nous renvoye a2 Usher comme
4 notre guide..... Les objections de la génération actuelle
d’infidéles sont, dit-il, les mémes qui ont été réfutées maintes
et maintes fois, et telles qu’un enfant peut y répondre.» « Les
autorités ecclésiastiques persistent a4 refuser de regarder en
face les difficultés; elles prescrivent pour les troubles spiri-
tuels les doses déja fixées par Paley et par Pearson. Mais cela
ne réussira pas. Leurs éleves grandissent et luttent pour eux-
mémes sans I’aide de ceux qui auraient di étre leurs avocats
et qui ne I'ont pas pu ou pas voulu; quant & 'amertume de
ces conflits qui chez la plupart d’entre eux aboutissent 4 un
doute qui brise le ceeur ou & une insouciante indifférence, ces
choses ne sont que trop connues de quicongue s’intéresse a ce
sujet. » La vérité est que bien loin de n’étre qu’une résurrec-
tion sous une forme légérement changée du passé, le scepticis-
me moderne est d’une facon éminente une affaire du moment
présent en opposition au passé. Méme dans quelques-unes de ses



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 417

plus anciennes formes, ainsi tel qu’il se présente dans la pre-
miére Vie de Jésus, de Strauss, le scepticisme moderne n’a pas
quarante ans ; et ce n’est que I’année passée que le vieux Strauss
tui- méme a donné au monde chrétien dans I’Ancienne et la
nouvelle foi, 'expression définitive de son sysiéme religieux.
Le darwinisme n’a pas encore dépassé la premiére et bouil-
lante période de controverse avec le christianisme ; et ce ne
sera peut-étre pas avant la génération suivante que l'on
pourra en comprendre entiérement les conclusions finales,
spécialement quant aux vues chrétiennes sur I’Ecriture.

La Vie de Jésus de Renan, malgré sa circalation universelle
et les nombreux comptes rendus qu’on en a écrits, est telle-
ment en avance sur son époque qu’un bien pelit nombre de
personnes, peut-éire, ont seulement soupconné déja quelles
terribles questions sur Ghrist et le christianisme elle souléve,
et que nos successeurs les penseurs religieux qui nous sui-
vront auront & résoudre & leur aise.

Ecce Homo nous présente une autre forme de spéculation
anti-chrétienne, mais si peu reconnue pour anti-chrétienne
que nous en sommes & douter réellement si le clergé chrétien
a bien cessé de le proclamer du haut de la chaire comme un
meilleur expesé que nos évangiles, ou les critiques chrétiens
de le louer comme une contribution vraiment chrétienne i
notre littérature scientifigue moderne. H. Spencer et ses dis-~
ciples aussi envahissent aujourd’hui les presses d’Europe et
d’Amérigue avec le développement graduel de ce systéme en-
tierement anti-chrétien. Bref, ceux qui ne veulent voir dans le
scepticisine moderne qu'une résurrection du passé devraient
appeler aussi un chemin de fer une diligence ressuscitée, le
télégraphe un postillon transformé. Ce n’est pas assez dire:
comme on le reconnaiira de plus en plus, on pourrait tout
aussi bien administrer les « doses consacrées de Paley el de
Pearson, » et d’autres apologeéies dépassés, & un poteau gqu’a
un homme quelcongue qui a une iois, sérieusement et honnéte-
ment, été atteint par les profonds doutes religieux particuliers
a4 notre époque.

Mais le clergé anglais ne commenca pas plus tot & se douter

THEOL. ET PHIL. 1371 27



418 AUGUSTE BLAUVELT

obscurément de ce fait, qu’il commit une autre bévue. Si les do-
ses prescrites de Paley et de Pearson ne suffisent pas, semblent-
ils s’étre dit, un plus grand usage de la confession de foi et du
catéchisme fera sans doute l'affaire. Mais quel fut le résultat ?
« Pendant que notre clergé, dit le duc de Somerset, insiste
sur la dogmatique, le scepticisme pénétre toute l'atmosphere
intellectuelle, dirige les sociétés les plus instruites, inspire la
littérature religieuse du jour, et monte méme dans les chaires
de I'église. » La citation que nous avons donnée ci-dessus de
I'archevéque de Cantorbury renferme une erreur analogue:
il suppose implicitement qu’il y a une sorte de force logique
mystérieuse, une espéce de talisman contre les enseignements
religieux des sceptiques modernes, dans la seule affirmation
qu’ils ne sont que «la génération présente d’incrédules.» Ii
fut un temps, en effet, oli, dans touie la chrétienté, on se
croyait dispensé de réfuter une opinion dés qu’on 'avait décla-
rée hérétique, el de répondre & un ouvrage en déclarant son
auteur incrédule. Mais ces jours sont passés. « Le scepticisme,
dit le duc de Somerset, a pris droit de bourgeoisie dans la so-
ciété moderne et ne sera pas repoussé par des dénonciations
contre I'incredulité ou par les lamentations d’une piété senti-
mentale. » Le professeur Seeley nous informe qu’étant « mé-
content des conceptions courantes sur Christ, il se sentit obligé
de considérer 4 nouveau le sujet entier, et d’accepter sur lui,
non pas les conclusions que les docteurs de I'églize ou méme
les apotres ont marquées de leur autorité, mais celles que les
faits eux-mémes, examinés avec critique, paraissent garantir. »
En d’autres termes, ceux ¢ui sont troublés dans leur foi reli-
gieuse ne se préoccupent plus de savoir si une opinion est or-
thodoxe ou non. Ces expressions impliquent que 'opinion a été
certifiée par quelque norme religieuse, telle qu'une confession
de foi donnée, un catéchisme ou un livre sacré. Mais ce que
ces hommes ont maintenant besoin de connaitre ce n’est pas
ce qu'une confession de foi, un catéchisme, ou méme la Bible
enseigne, mais simplement ce qui est vrai. Dire & ces hommes
ce (ue « les docteurs de I'église ou méme les apotres ont scellé
de leur autorité » na sert de rien en soi-méme. Leur dire ce



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 419

que la Bible méme a dit an sujet d’'une question controversée
ne sert en soi-méme de rien non plus. Car, pour laisser de
coté la question de I'Ancien Testament el des épitres du Nou-
veau, FFroude nous dit franchement, dans le passage cité plus
haut, que «la vérité de l'histoire évangélique est maintenant
plus universellement mise en doute en Europe gue jamais de-
puis la conversion de Constantin. » Et il n’est pas douteux
qu’il en soit ainsi, non-seulement en Europe, mais dans tout le
monde chrétien. C’est-a-dire qu’il n’y a plus aujourd’hui, pour
les esprits de tous ces hommes si profondément et désespé-
rément plongés dans le douie et I'incrédulité au sujet de la
foi et du systéme chrétien, aucune norme fixe qui puisse leur
garantir la vérité ou la fausseté d’une 1dée donnée. Siles évan-
giles eux-mémes leur dénoncent telle vue donnée comme hé-
rétique ou fausse, les évangiles doivent se souvenir ¢ue leur
propre véracité est dans ce moment mise en question par ces
mémes hommes.

En entreprenant d’agir d’'une maniére intelligente & I’égard
des doutes religieux profonds élevés maintenant dans des mul-
titudes d’esprits chrétiens par les chefs du scepticisme mo-
derne, le clergé américain, évitant quelques-unes des pre-
miéres et des plus désastreuses erreurs commises par presgue
tout le clergé europsen, se souviendra que ces doutes ne
peuvent point étre repoussés comme puérils ou futiles, ni étre
attribués & la présomption de la raison humaine, & la con-
science pécheresse ou & Torgueil du coeur irrégénéré, mais
doivent, au contraire, étre promptement reconnus comrme de
trés sérieuses et loyales difficultés intellectuelles surgies dans
Pesprit de profonds penseurs. Ces doutes doivent donc étre
pris en considération et pesés. Quon se garde de dénoncer
contre eux des chatiments ou de les traiter de ridicule folie.
Il ne faut pas non plus se figurer quils rentrent uniguement
dans des objections conire le christianisme « qui ont déja et
réfutées plus d’une fois et auxquelles un enfant pourrait ré-
pondre.» Le fait est que plusieurs de ces objections sont & peine
bien comprises d’un théologien sur mille, et que chacune
d’elles procede des penseurs les plus profonds et des savants



420 AUGUSTE BLAUVELT

les plus accomplis. Et pendant qu’on s’apergoit de plus en plus
combien il est impossible que des 4mes rendues malades par
ces doutes et ces craintes religieuses modernes, soient guéries
de leur mal spirituel par «les doses prescrites de Paley et de
Pearson, » et d’autres apologétes démodés, on ne doit pas ou-
blier d’autre part que, eat-on épuisé pour ces dmes toute la
pharmacopée de la dogmatique, leur cas en sera tout aussi
mauvais, sl ce n’est pire que jamais. Ce que ces pauvres ames
réclament n’est pas qu’on leur dise simplement ou méme qu’on
leur démontre que telle ou telle opinion est hérétique ou or-
thodoxe : ce qu’elles désirent seulement savoir est si elle est
vraie ou fausse. Et, pour déterminer cette question, il est par-
faitement inutile de les renvoyer & la confession de foi, ou au
catéchisme, ou méme aux Ecritures, comme & un témoin ou a
une norme. Toutes les normes, tous les témoins religieux exis-
tant dans la chrétienté sont aujourd’hui, sans exception, mis
en question aussi, pour savoir si eux-mémes sont vrais ou
faux.

Mais, outre les précautions & prendre pour éviter les bévues
du clergé européen, il faut encore une préparation positive
avant qu’aucun théologien de la vieille école, ou élevé sous
I'influence de l'ancienne théologie, puisse lutter un seul ins-
tant, avec intelligence ou succés, avec les nouvelles écoles de
pensée anti-chrétienne. Le clergé européen semble éire parti
de la supposition qu’il pourrait en un instant étouffer I'in-
fluence sur les chrétiens de cette « génération présente d’in-
crédules. » Telle fut justement, sans aucun doute, la source
principale, le point de départ de toutes les bévues passees, et
non-seulement de celles que nous avons citées, mais de bien
d’autres encore. «Ils ne vont pas, dit Froude, au-devant des
difficultés réelles : ils les méconnaissent, les défigurent; ils
chantent victoire sur des adversaires avec lesquels ils n’ont
jamais croisé le fer, et courent aux conclusions avec une presse
qui ne peut que faire sourire.» « Nous nous apercevons seule-
ment, quand nous en venons a leurs écrits, que leurs pro-
messes si hautement exprimées n’aboutissent a rien, que leur
principal objet est d’éviter le terrain difficile, et que les points



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE &21

ou nous réclamons & plus grands cris satisfaction sont passés
sous silence ou réfutés par d'impuissants lieux-communs. »
Mais comment cela? Assurément ce n'est pas que le clergé
anglais ait eu la moindre idée de s’étre rendu maitre du scep-
ticisme moderne, méme aux yeux des chrétiens intelligents,
aprés ce simple procédé, aussi absurde que superficiel. Sim-
plement, il n’a pas su ce qu’il avait a faire ou comment il avait
& le faire. Nés et élevés comme ils Pavaient été, enrdlés, for-
més, disciplinés, égquipés, comme ils 'avaient été, pour une
tout autre sorte de guerre, que pouvaient-ils faire? Préts &
marcher, c’est-A-dire & choquer leur sohde armure pour la
millieme fois contre des os secs, dans la grande vallée des hé-
résies passées et anathématisées, ils ne pouvaient gueére lutter
qu’en désordre lorsqu’ils se trouvérent subitement appelés a
tenir téte aux écoles de pensée anti-chrétienne, bien vivantes
en chair et en os. Le résultat fut, comme I'observe Froude,
qu’ils « ne résolurent pas la moindre difficulté, et ne convain-
quirent personne qui ne fit déjh convaincu.» Ainsi, le clergé
américain désire-t-il ne pas répéter simplement ce faux pas
qu’a fait le clergé anglais dans son opposition aux sceptiques
modernes, il ne doit pas alors leur résister sans s’y étre pre-
paré d’une fagon spéciale.

La premiére chose A faire est de considérer et d’étudier dans
tous leurs traits essentiels ces ennemis du Christ, en Europe,
afin qu'on puisse toujours les reconnailre exactement et sans
erreur lorsqu’on les rencontrera, et cela sous quelque déguise-
ment américain qu'ils puissent revétir. Nous ne vonlons pas
dire qu’il n’existe pas parmi nous des formes purement indi-
génes de scepticisme, ou (que ces formes ne réclament pas de
nous une attention spéciale, intelligente et prompte. Mais ce
que nous voulons relever ici ¢’est que les formes réellement
indigénes de scepticisme qui existent aujourd’hui chez nous ne
sont pas les formes européennes. De 14 résulie que si quelque
ecclésiastique américain a U'intention de combalire spéciale-
ment ces derni¢res formes, et ne veut pas se trouver en méme
temps plus ou moins engagé dans la luite contre une centaine
d’autres formes, il doit examiner et étudier & fond les formes



422 AUGUSTE BLAUVELT
earopéennes elles-mémes, jusqu’a ce qu’il ne lui soit plus pos-
sible de manquer son homme jamais, nulle part, et sous quel-
que déguisement américain qu’il le rencontre sur le champ de
bataille. Que 'on compare, par exemple, les conférences don-
nées & Boston en 1870 et 1871, par quelques-uns des ecclésias-
tiques les plus éminents de la Nouvelle-Angleterre, sur le
christianisme et le scepticisme, avec celles données par le pré-
sident Mac-Cosh & New-York, en 1870, sur le christianisme et
le positivisme. On verra que les premiéres forment une sorte
de batterie générale, et presque confusément déchargée contre
toutes sortes de scepticismes existant maintenant parmi nous,
étrangers, indigénes et mixtes, avec quelques coups épars pour
ces autres especes de doutes qui n’existent plus chez nous,
mais sont des longtemps morts, ici comme partout, chez les
esprits qui vivent et qui pensent, Les conférences du président
Mac-Cosh, au contraire, sont dirigées d’une maniére beaucoup
plus spéciale contre cuelques-unes des formes les plus remar-
quables et les plus importantes de la pensée anti-chrétienne.
A part quelques coups spécialement & 1’adresse des habitants
de Boston, presque toute son attaque est dirigée avec persévé-
rance uniquement contre les principaux sceptiques d’Europe.
Mais, pour quiconque entreprend d’une maniére vraiment
digne de se mettre & méme de connaitre exactement et de com-
battre les principaux écrivains anti-chrétiens d’outre-mer, il ne
s’agit pas de tolérer un instant la folle idée qu’il n’y ait 1a qu’un
jeu d’enfanls. Ecoutez, au contraire, le récit que Renan donne
de la préparation de sa Vie de Jésus. Il nous dit avoir réfléchi
jour et nuit & ces questions, n’avoir néglige parmi les anciennes
autorités aucune source d’information. A la lecture du texte, il
a pu ajouter une fraiche source de lumiere, I'’examen des lieux
ol se sont passés les événements. Depuis son retour, il a tra-
vaillé incessamment avec cing ou six volumes autour de lui,
pour vérifier et corroborer en détail I’esquisse écrite par lui &
la hate dans une hutte de Maronites. Plus tard, il remarque
que, pendant les quatre ans qui ont suivi la premiére publica-
tion de son ouvrage, il a constamment travaillé & 'améliorer.
Le nombre des critiques quilui ont été faites lui ont en un sens



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 423

facilité la tdche. Il dit avoir lu toutes celles qui avaient la
moindre importance, et croit pouvoir affirmer en conscience
qu’en aucun cas, les outrages et les calomnies qui pouvaient y
étre mélés n’ont pu 'empécher de tirer avantage de toute bonne
idée qu’elles pouvaient renfermer. Il a tout pesé, tout examiné.
C’est par un travail aussi opinidire qu’un esprit des plus bril-
lants et des plus accomplis de I'Europe, comme M. Renan, a
loyalement préparé sa Vie de Jésus. Et ce qui est vrai de lui est
plus ou moins vrai de méme de IEcce Homo de Seeley, de
I'Origine des espéces de Darwin, des Premiers principes de
H. Spencer, et autres volumes anti-chrétiens des mémes auteurs
ou d’autres en Europe, dont 'impression a été puissante, éten-
due et durable sur les esprits des penseurs dans toute 'étendue
de la chrétienté. Ces ceuvres ont eu pour elles non-seulement
des génies de premier ordre, mais beaucoup de temps, une
pensée profonde, des recherches attentives, et le plus rude
travail. Un ecclésiastique américain a beau étre un docteur ac-
compli en tout ce qui rend le champion du christianisme vic-
torieux lorsqu’il n’a affaire qu’avec des incrédules des temps
passés ou méme avec les diverses formes du scepticisme du
moment indigéne 4 notre pays, dés qu’il en vient a lutter avec
les grands chefs européens de I'anti-christianisme, il lui faut un
génie de premier ordre, beaucoup de temps, une pensée pro-
fonde, des recherches nombreuses, et le plus rude travail aussi,
pour se trouver 4 la hauteur de 'adversaire. Aux yeux des juges
compétents, méme si le juge compéient est un chrétien, les
puissants penseurs anti-chrétiens avec lesquels le clergé améri-
cain est censé se mesurer, triomphent de la maniere la plus fa-
cile de ces tétes vides et de ces beaux parleurs.

Ces ennemis de la foi chrétienne ne doivent donc pas étire
combattus uniquement par cette derniere classe de théolo-
giens, qui cependant seront sans doute les premiers & prendre
rang sur le champ de bataille et & le remplir de leurs perni-
cieuses clameurs, mais ils doivent éire combattus aussi et si
possible vaincus et dominés par ces autres théologiens qui
parmi nous sont en méme temps nos penseurs les plus capa-
bles et nos savants les plus distingués. Mais quand ceux-ci se



424 AUGUSTE BLAUVELT

prépareront pour tout de bon & combattre pour longtemps les
sceptiques modernes, il faudra qu’ils se livrent & un travail in-
tense, calmementi, patiemment, dans le silence du cabinet.
Pendant cette période de travail préparatoire et de silence, des.
systemes de spéculation anti-chrétienne, vastes et variés, se
présentant sous forme de gros volumes, doivent étre calme-
ment médités et si possible médités a fond. Puis comme se-
conde phase de préparation, il faut que ces systémes soient
développés dans leurs formes les plus essentielles et suivis
dans toutes leursinnombrables ramifications dans chaque bran-
che des hautes régions de la culture européenne aussi bien que
de la littérature. Vraiment c’est le cas de dire: hoc opus hic
labor est ! Heureux, en vérité, celui qui, aprés bien des mois et
méme bien des années d’étude, dans la retraite et le silence,
commence enfin 4 sentir gu’il peut non-seulement parler, mais
parler de telle sorte que, pendant que ses partisans religieux
le récompensent sans doute de leurs applaudissements, les
sceptiques eux-inémes écoutent sa parole parce qu’il force leur
attention. De cette préparation trés spéciale, trés longue, trés
patiente, nécessaire au clergé américain pour lutter avec intel-
ligence et succes contre les principales formes de I’anti-chris-
tianisme européen, il résulte avant tout que les membres du
clergé en (uestion qui sont activement engagés dans les de-
voirs ordinaires de leur vocation n’ont guére plus i faire qu’a
tenir le sujet tout entier éloigné de la chaire. Il leur est impos-
sible de se réserver le temps nécessaire pour cette préparation
dans ’étude & batons rompus qui seule leur est accordée, au mi-
lieu de leurs constants appels, de leurs nombreux soucis ; aussi
le verbiage ordinaire de ceux qui, parfaitement mal prépares,
parfaitement incapables en réalité de faire une exacte distine-
tien entre Strauss et Renan, Darwin et Spencer, ou méme
Seeley et un auteur chrétien, ce verbiage, disons-nous, est pire
qu’'une mauvaise absurdité. Il peut sans doute leur gagner la
récompense légére de lignorant zélote qui porte le nom de
chrétien, mais il ne peut que peiner ceux des amis de Christ qui
sont réellement au fait des choses, pendant qu’il dégotte le scep-
tique honnéte et profond. « Sans aucun doute, dit M. Froude,



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 425

c’est une chose tentante gue de monter dans une vaste
chaire, et, alors 14, avec grand étalage d’intelligence, de pour-
fendre I'infidele absent, absent du raisonnement de 'orateur.»
Mais pour les raisons indigquées, il est fort 4 souhaiter qu’en
général, nous, pasteurs ameéricains pratiques, laissions a ceux
des autres pays toutes ces sories de vaines gasconnades.
Méme dans les cas comparativement exceptionnels ol le pre-
dicateur est incontestablement plus ou moins compétent pour
traiter en maitre la question, le silence ou un silence relatif dans
la chaire, serait toujours, semble-t-il, en tout état de cause la
meilleure chose. Car avant tout aucune tractation scientifique
d’une des guestions vitales maintenant débattues entre le chris-
tianisme et le scepticisme ne saurait étre abordée devant un
simple auditoire populaire, tel que celui qui compose ordi-
nairement les congrégations chrétiennes. Ce qui a colté au
travaitleur paisible plusieurs mois, plusieurs longues années
peui-étre de la méditation la plus profonde, des recherches les
plus complétes, ne peut éire compris méme du plus instruit
des auditeurs du dimanche dans une simple réunion; aussi
pour la généralité des auditeurs ce ne sera qu'un pur chaos,
Froude nous semble faire trop peu de compte de «la répugnance
compréhensible 4 troubler par la discussion les esprits des
gens non cultivés ou a demi-cultivés. » Il est vrai sans doule,
comme il Pallegue, que « lincertitude qui autrefois n’affectait
que les plus instruits s’étend maintenant & toutes lesclasses. »
Mais ces masses ébranlées plus ou moins dans leur foi reli-
gieuse par les sceptiques modernes, sont celles qui lisent et
pensent, et doivent étre distinguées de ces autres masses ras-
semblées dans nos églises chaque dimanche. Le prédicateur ne
doit pas oublier cette autre portion trés considérable de ses
auditeurs pour lesquels la pensée de la moindre question
concernant leur foi religieuse personnelle et du moindre pro-
bléme est positivement pénible ; bien plus, pour qui toute dis-
cussion sur les bases de cetie foi est presque impossible & sup-
porter. Pourquoi ces derniers seraient-ils forcés d’entendre ce
qui est pour eux une sorte de torture?

Toutes réserves faites pour certains prédicateurs et certains



426 AUGUSTE BLAUVELT

auditoires exceptionnels, c’est dans la presse et non dans la
chaire qu’il convient de débattre des questions de cet ordre.
Des discussions de valeur portées devant le public par le moyen
de la presse peuvent non-seulement étre étudiées & loisir et
comprises par le chrétien instruit; elles peuvent aussi circuler
librement parmi les masses chrétiennes elles-mémes qui pen-
sent et lisent, et qui ont été ébranlées par le scepticisme mo-
derne, tandis gu’elles ne sont pas en méme temps rudement et
cruellement infligées & ces autres masses chrétiennes qui n’ont
pas été ébranlées elles-mémes ou qui ne peuvent méme ap-
prendre sans un pieux tremblement que pareille chose est pos-
sible méme pour d’autres personnes. En outre, pour ce qui est
de 'obligation morale, le clergé peut toujours alléguer le fait
signalé au début de cet article que d’une facon générale ce n’est
pas par la chaire, mais plutot par la presse que tous ces trou-
bles récents au sujet des bases de la religion ont été produits et
répandus dans le monde chrétien. Une grande responsabilité
pése donc avant tout sur ces ecclésiastiques américains qui ont
affaire non pasavec la chaire avant tout, mais avec la presse du
pays, soit comme éditeurs, soit comme auteurs. Maintenant que
Panti-christianisme européen se précipite comme un flot de
maree par tous les canaux de la littérature américaine, et que
Peeil exercé peut discerner pas bien loin & I'horizon une vague
de ce méme anti-christianisme avancant constamment vers nos
rivages, il faut que nous provoquions promptement dans ces
meémes canaux un mouvement tout aussi fort en sens contraire,
une maree tout aussi puissante de pensée chrétienne, sans cela
la foi et les espérances chrétiennes, exactement comme en Eu-
rope, disparaitront & notre grand effroi du milieu des foules de
notre nation qui pensent et lisent. Jusqu’ici cependant, sauf
quelques exceptions presque aussi rares que des visites d’an-
ges, le clergé américain qui est en relation avec le monde lit-
téraire ne nous a guere servi qu’une stérile faconde étrangére
au sujet, en lieu et place d’une réaction puissante de pensée
solide et loyale ; c’était plutot la créte brillante et jaillissante,
I’écume d’'une vague irritée, que la contre-marée profonde,
calme, puissante. Quand cela finira-t-il? quand quelque chose



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 427

de meilleur commencera-t-il 7 Jusqu’a présent du moins per-
sonne en vérité n’a rien & se reprocher ; jusqu’ici, en effet, sauf
gquelques exceptions trés honorabies, presque aucun ecclésias-
figue américain en rapport avec le monde des lettres ne s’est
entierement rendu compte des circonstances décisives pour la
foi et le systeme chrétiens au milieu desquelles il est appelé a
exercer son ministére. Le profond sommeil dans lequel le
clergé ameéricain au milieu de tousces dangers est jusqu’a cette
heure demeuré enfoncé a beau étre innocent, le fait qu’il dort
toujours impose aux chrétiens qui veillent 'obligation de le
saisir par les épaules, de le secouer rudement, jusqu’a ce qu'il
se léve et coure & son posie ou 'appelle un devoir pressant.
Aprés ces ecclésiastiques qui ont affaire d’une maniére ou
d’une autre avec la presse de notre pays, ceux qui ont quelque
chose a voir dans les institutions nationales d’éducation sont
les plus responsables : ils doivent faire tout ce qui est en leuar
pouvoir pour arréter et faire rétrograder le flot de cette in-
fluence puissante de la pensée anti-chrétienne qui partant des
pays chrétiens étrangers monte constamment sur nos cdtes,
Le professeur Seeley nous dil avec grande raison : « L'édu-
cation est certainement un agent beaucoup plus puissant
que la prédication, car elle agit d’abord sur I'étre humain 4 un
age ou il est beaucoup plus accessible 2 toutes les influences
et surtout aux influences morales que plus tard; puis elle agit
incessamment, avec intensité, par un nombre infini de mé-
thodes diverses pendant une suite d’années, tandis que la pré-
dication agit par intervalles, le plus souvent faiblement et avec
une méthode uniforme. » Certainement le pouveir que le
mailre exerce sur le caraciére moral et religieux aussi bien
que sur le caractére purement intellectuel de son éléve est
le plus absolu peut-&tre qgue puisse posséder un étre humain,
celui de la mére seule excepté. Dans de telles circonstances
ne trouvera-t-on pas presque monstrueux que le premier mi-
nisire Gladstone, un homme d’état chrétien, se soii cru per-
sonnellement obligé, dans son récent discours a I'université de
Liverpool (en partie cité plus haut) de mettre en garde les étu-
diants contre ces « formes extrémes del'incrédulité » qui durant



428 AUGUSTE BLAUVELT

I’'année accadémique écoulée s’étaient répandues si abondam-
ment dans toute I’Angleterre. Parmi tant de professeurs ecclé-
siastiques en rapport sans doute avec cette université, ne s’était-
il pas trouvé un seul professeur non-seulement pour avertir
ces étudiants, mais aussi pour traiter ces matieres pertinemment
dans les cours, de fagon & rendre l'intervention personnelle
de Gladstone superflue? Mais parlons de ce qui nous touche
de plus prés. Quand on songe au nombre immense d’ecclé-
siastiques qui occupent des postes importants dans nos éta-
blissements d’éducation, n’est-il pas monstrueux de penser
que sans aucun doute pendant la prochaine année classique,
d’une douzaine d’établissements spéciaux d’éducation en Amé-
rique, sans en excepter les séminaires théologiques, il nesortira
qu’une vingtaine d’étudiants munis de leurs diplomes, sachant
d’une fagon précise ce gu'est le scepticisme moderne, ou
comment ils ont & lutter contre lui; tandis que sans aucun
doute il en sortira par milliers qui seront plus ou moins
ébranlés dans leurs idées chrétiennes traditionnelles par Dar-
win, Tyndall, H. Spencer, etc? N’est-ce pas monstrueux? Les
ecclésiastiques en question ne sont-ils pas évidemment coupa-
bles, coupables d’une criminelle négligence pour tout ce qui
tient au soin et 4 I'instruction 4 donner 4 nos enfants chrétiens?

Non. Ce systéme moderne n’est en aucune facon une vieille-
rie, c’est & peine g’il est arrivé a la maturité. Les ecclésiastiques
chrétiens, et chez nous et en Angleterre, qui se trouvent avoir
maintenant quelque autorité parleur position ou leur influence,
comme éducateurs, furent probablement et presque sans ex-
ception fixés, et presque pétrifiés dans toutes les questions reli-
gieuses, avant que I’Origine des espéces, la Vie de Jésus, les Pre-
miers principes, ou autres volumes anti-chrétiens récents eus-
sent vu le jour, et surtout qu’ils eussent presque transformé la
base méme de la pensée religieuse et ses méthodes. Quant au
passé, ou méme au présent, il serait parfaitement injuste et peu
généreux de jeter la moindre accusation contre les maitres
chrétiens mentionnés ci-dessus. Bien plus, vu leur 4ge, et tout
bien considéré, il serait tout aussi injuste et peu généreux
de leur demander A l’avenir qu'ils se soumissent eux-mémes



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 429

3 une préparation approfondie qui leur permit de nous
donner des éléves plus complétement informés, et plus com-
plétement armés pour marcher & la renconire des formes les
plus redoutables de l'incrédulité moderne. Ce n’est done pas
pour les vélérans parmi nos éducateurs ecclésiastiques que
sonne aujourd’hui la trompette d’alarme. Mais il n’en demeure
pas moins vrai d’autre part gu’aucun ecclésiastique ameéricain
-entrant maintenant en lice comme éducateur dans guelgu’un des
ceuntres intellectuels ne peut manquer d’entendre, ou s’il en-
tend, manquer de remarquer ces voix d’averfissement sans un
degré évident de relachement chrétien. Car non-seulement les
©tudiants se trouvent nécessairement plus exposés gue toutes
les autres classes d’hommes an courant envahisseur de l'incré-
dulité européenne ; ils doivent en outre bientot devenir a leur
tour, forcément ou bien une part aclive, un facteur de ce cou-
rant anti-chrétien, ou bien son plus puissant contre-poison.
Que tout ecclésiaslique chrétien apprenne donc immeédiatement
a4 trembler presque au seul nom de scepticisme moderne,
jusqu’d ce que par une connaissance suffisante du sujet il
puisse au contraire, autant que faire se peut, s'en monlrer
ouvertement vainqueur devant ses éléves, Comme autre
moyen de résister au mal le clergé américain ne devrail pas
tarder, avec l'aide des laiques peut-&tre, de fonder et de mettre
en ceuvre dans tous nos centres principaux quelque chose
comme la société d’apologétique chrétienne [Christian Evidence
Society) récemment instituée & Londres. « Elle ne fui point
créee, dit le lord évéque de Gloucestre et Bristol, comme
on I’a dit parfois avec un peu d'ironie, pour restauver la foi aun
christianisme. Des hommes sérieux et profonds, épiscopaux et
non-conformistes, ont pensé depuis longiemps que guelque
effort d’ensemble devait &tre fait pour réfuter loyalement le
scepticisme et 'incrédulité gque Ion a pu distinctement re-
marquer ces dernieres années dans toules les classes de la so-
ciété. » Dans ce but la société a eu recours d’aprés ce méme
auteur, « d’abord & des conférences adressées aux gens ins-
truits; secondement elle a formé des classes, sous des maitres
compelents, pour instruction des hommes des degrés inférieurs



430 AUGUSTE BLAUVELT

de la société ; troisiemement elle a fait circuler des traités utiles
et a fondé des prix pour ceux qui voudraient faire controler leurs
études privées par des examens et des concours. L’attention
populaire s’est naturellement portée plus spécialement sur les
cours pour les gens instruits, mais la formation des classes a
dépassé méme ce qu'on en attendait, et, & en juger par le
nombre des concurrents pour les prix offerts, les examens sur
les preuves du christianisme formeront une partie considé-
rable et des plus intéressantes de 1'ceuvre future de la société. »
Comme autre méthode tres efficace de contribuer a réagir
contre l'influence des sceptiques modernes chez nous, l'ec-
clésiastique américain ne devrait pas non plus tarder & se
mettre lui-méme en mesure de tirer le meilleur parti possible
des occasions presque innombrables qui se présentent con-
stamment a4 lul dans ses rapports plus ou moins privés ou
méme exclusivement personnels avec les hommes. Ici plutot
que dans la chaire le pasteur plus que tout autre, s’il est
quelque peu au fait du scepticisme moderne et dans un état
d’entiére sympathie avec les masses qui pensent et lisent,
peut trouver une sphére presque illimitée pour la défense de
la foi et du systéme chrétien contre les attaques particuliéres &
notre époque. Ce pasteur devinera, quand on ne lui en fera
pas la confidence, les doutes profonds, les ténébres épaisses
dans lesquelles se débattent, tantdt un homme de loi, cu un
meédecin, tantdt un littérateur ou un négociant. Il est bien vrai,
pour les raisons indiquées en partie plus haut et pour bien
d’autres différentes et opposées, qu'un pasteur ordinaire ne
sera jamais de force & lutter avec avantage, méme dans des
conversations particulieres, contre le scepticisme moderne,
encore bien moins de dominer la position. Mais il n’en est pas
moins vraiaussi que méme le pasteur en question peul jour-
nellement, autant que ses autres devoirs le lui permettent,
se consacrer plus ou moins spécialement a cet objet jusqu’a
ce que enfin il arrive & quelque chose comme une intelligence
générale des traits les plus essentiels de I'incrédulité moderne.
Et aprés avoir fait cela, il sera en mesure au moins d’éviter a
la fois de faire des remarques déplacées et de renvoyer si



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 434

froidement en apparence ceux qui viennent Pimportuner de
leurs craintes, de leurs doutes religieux. De telles maladres
ses de la part du clergé n’ont que trop souvent poussé dans
Pinerédulité les hommes qui doutaient et provoqué chez
les incrédules une rupture ouverie avec leur précédente foi
chrétienne. Si 'on ne peut réellement pas- aitendre avec jus-
tice davantage d’un pasteur ordinaire d’une paroisse ordinaire,
la quesiion se pose toujours plus : jusqu'a quand doit-on
attendre encore pour prendre en considération lignorance
habituelle des ecclésiastiques américains & 'égard des trails
fondamentaux des formes modernes de Vincrédulité ? Quand v
verra-t-on une objection décisive & ce gu’on leur confie les
fonctions pastorales, Vinstruction dans une congrégation ot les
courants de l'incrédulité agitent les esprits profondément ébran-
l1és? Que le clergé américain pour contrebalaneer linfluence
du scepticisme moderne sur la foi, 'espoir et 'avenir religieux
de nos masses pensantes, choisisse un des moyens suggérés
plus haut ou tel autre qu’il jugera bon, il n’en demeure pas
moins certain que chaque pasteur doit étre constamment pour-
suivi par la pensée de se préparer d’une maniére trés spéciale,
trés prolongée et tres patiente. Mais pour l'ecclésiastique en
question ceite préparation est de fait, sauf dans le cas d'un
petit nombre, pratiquement impossible. La grande majorité
au contraire sera absolument empéchée de lentreprendre,
les uns par leurs devoirs impérieux, les auires par manque
de dons intellectuels nécessaires, ceux-ci par leur incapacité
plus ou moins compléie pour une étude prolongée et re-
cueillie. Aussi pour cetie raison méme le devoir d’accomplir
cette préparation nécessaire s’imposera d’autani plus impe-
rieusement aux personnes relativement peu nombreuses pour
lesquelles seules la tdche n’est pas absolument irréalisable.
Jusgj’ici nous avons supposé que le probléme proposé au
clergé était de contrebalancer Vinfluence des principaux seep-
tiques modernes sur les masses chrétiennes qui pensent et
lisent. Supposons maintenaut que le probléme soit de savoir
comment il convient de procéder directement avec ces scepti-
(fues en personne ou avec leurs disciples avoués. Tout effort



432 AUGUSTE BLAUVELT

pour ramener ces personnes au christianisme, pour étre sérieux
et en méme temps pour promettre le moindre succes, doit
partir de l'idée que tandis que ces gens ont commencé par
étre chrétiens, ils ont une fois ou l'autre fini par n’étre plus
chrétiens, mais anti-chrétiens. Maintenant ce passage du chris-
tianisme & quelque forme de foi religieuse ou autre hostile au
christianisme n’est pas survenu chez eux sans raison suffisante.
Il ne s’effectuera pas non plus chez eux de transformation re-
ligieuse en sens contraire, de sorte qu’ils viennent finir 14 ol
ils ont commencé, ¢’est-a-dire en étant chrétiens, s’il n’y a pas
aussi une raison suffisante 4 ce changement. Comment donc ces
personnes en sont-elles venues d’une part & renoncer au chris-
tianisme et de l'autre & accepter quelque forme de foi religieuse
ou autre hostile au christianisme? Les bévues dont nous avons
parlé plus haut et que les théologiens ont précédemment
commises a 'égard de doutes et de difficultés religieuses par-
faitement sincéres et particuliéres & notre époque, rendent
incontestablement plus ou moins compte de ce fait. Il est vrai
sans doute que malgré ces bévues des théologiens, quelques-
unes des victimes de ces doutes et de ces difficultés ont pu se
tirer d’affaire, comme 'observe Froude, c’est-a-dire ou « mettre
le sujet de coté et se réfugier dans l'activité pratique » ou au
moins s’arréter aprés avoir simplement débarqué sur le rivage
de « l'incrédulité, le coeur brisé, ou dans une insouciante indit-
ference. » Mais d’autres, assiégés de doutes et de difficultés
particulieres, en présence des procédés du clergé déja si-
gnalés, ont été poussés par l'aiguillon d’une sorte de nécessité
intellectuelle jusqu’a rejeter complétement le christianisme.
Et ce n’est pas tout, car esprits positifs de leur nature et ne
pouvant trouver le repos dans une pure négation religieuse,
ils ont été encore poussés plus loin, toujours plus loin,
jusqu’a désirer ou méme adopter I’'une ou 'autre des croyances
positives anti-chrétiennes qui ont cours maintenant dans les
pays chrétiens. Si I'on désire un exemple de la maniére facile
dont le clergé a souvent transformé les questionneurs en dou-
teurs, les douteurs en incrédules, et les incrédules en ennemis
positifs du christianisme, le cas de Renan nous en fournira un



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 433

frappant. La premiere faute fut commise par la faculté du
séminaire théologique de Saint-Sulpice , quand Renan, alors
jeune homme, se présenta & 'examen annuel comme candidat
au diaconat, et soumit quelques questions qui angoissaient son
Ame, et gqui ne lui permetlaient pas d’espérer d’entrer dans les
ordres, si elles ne recevaient une réponse satisfaisante. Au
lieu d’essayer de répondre & ces questions, la faculté non-seu-
lement refusa de les examiner, mais méme ordonna i Renan de
se retirer. Une seconde faute fut commise aprés sa nomination
au professorat des langues et littératures orientales au collége
de France, quand, au sujet de quelgues mots offensants pour la
religion dans son discours d’ouverture , le clerge excita contre
lui une telle clameur ecclésiastique, que le gouverncment se
sentit obligé de suspendre indéfiniment le cours. Le clerge
commit une troisieme faute quand il accueillit Fapparition de
la Vie de Jésus de Renan, avec une tempéte d’accusations et
de calornies. Renan lui-méme, avant son apostasie formelle, fit
remarguer gqu'on ne conserve pas une demi-foi pour ¢e pour
quoi I'on est proscrit. La joie de souffrir pour la foi est si grande
que plus d’une nature passionnée a embrassé des opinions pour
le bonheur de mourir pour elles; en ce sens la persécution a
un merveilleax effet pour fixer les idées et bannir les doutes.
Les sceptiques, dit-il, sont timides, indécis, ils croient & peine
a leurs propres idées, mais peut-étre s'ils élaient perséculés
pour elles finiraient-ils par croire en elles. Combien M. Renan
ne doit-il pas de reconnaissance aux théologiens qui lui ont
aidé A finir ainsi, & croire fermement en ces vues les plus anti-
chrétiennes qu'il avait débuté par présenter seulement sous
forme de questions timides, indécises, de doutes!
Heureusement cependant le spectacle d’une meute de theo-
logiens & la piste d’'un homme ayant des doutes sur la religion
et le pourchassant jusqu’'a ce qu’il en vienne a une rupture
ouverte avec le christianisme, se fait aujourd’hui de plus en plus
rare. Oui, le temps est venu o méme le sceptique avoué peut
vivre librement, comparativement en paix, et cdte a cote avec
les chrétiens. Strauss parle d'un temps ou « comme si c'eit
&té un sanglier d’Erymantihe rodant dans la contrée, quiconque

THEOL. ET PHIL. 1874, 28



434 AUGUSTE BLAUVELT

pouvait porter un fusil ou méme élever la voix, était debout, en
armes contre la théorie mythique des évangiles.» Mais Tyndall
dit aujourd’hui : Jai le privilége de jouir de 'amitié d’un cercle
choisi d’hommes religieux , avec lesquelles je converse fran-
chement sur des sujets théologiques, exprimant sans détour les
notions et les opinions que j’ai au sujet de leurs doclrines, et
écoutant de mon coté la critique qu’ils en font. Jai jusqu’ici
trouvé en eux des hommes libéraux et aimants, patients pour
écouter, tolérants a la réplique, qui savent concilier les de-
voirs de la courtoisie avec 'ardeur des discussions. » En réa-
lité toutes ces méprises théologiques qui se commettaient au-
trefois, et se commentent encore parfois, parce que ’on confond
de sérieuses difficultés intellectluelles sur les vues courantes du
christianisme, avec 'orgueil intellectuel, et le mal moral, n’ont
pas été seulement genéralement reconnues, mais encore pres-
Jque universellement désavouées par les théologiens les plus
libéraux et les plus avancés de nos jours. Puisse un arbre qui
n’a jamais porté qu'un fruit amer et mauvais, pour les Ames
plongées dans la profondeur du doute et de I'anxiété au sujet
des choses religieuses, se flétrir toujours plus sous 'ardent dé-
dain de tous les docteurs chrétiens!

Tout un courant puissant qui, jusqu’ici n’avait guére fait
gu’éloigner du christianisme d’immenses multitudes de ques-
tionneurs honnétes et profonds, pourles lancer dans des théo-
ries positivement anti-chrétiennes, se retourne aujourd’hui chez
nous d'une facon complete et, comme une énorme marée, s’ef-
force de ramener ces incrédules a leur point de départ chrétien.
Mais cela suffira-t-il pour ramener sur le terrain chrétien soit
les chefs modernes du scepticisme, soit leurs disciples aimés ?
Gardons-nous de le penser. Et pour pénétrer jusqu’aux raisons
profondes de ce fait, revenons au cas spécial de Renan pour le
considérer de plus prés. Supposons d’abord qu’au lieu de le
repousser rudement, et de le chasser violemment pour le
simple fait qu’il présentait quelques questions agitant son
esprit, la faculté du séminaire de Saint-Sulpice, alors qu’il se
présentait comme candidat au diaconat, efit au contraire été a
son égard « libérale, aimable, patiente pour écouter, tolérante



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 435

4 la réplique. » Il est fort peu probable que, méme dans ce
cas, M. Renan elil obtenu immédiatement la solution satisfai-
sante des problémes religieux qui le préoccupaient et sans
laquelle il ne pouvait espérer d’entrer dans les ordres sacrés
Cependant recu avec affection et sympathie dans le séminaire,
au moins commme étudiant A I'essai, jouissant du constant pri-
vilége de converser franchement avec ses professeurs sur les
points qui le préoccupaient le plus, on peut presque affirmer,
du moins cela est possible, qu’au lieu d’étre comme il est au-
jourd’hui & la face du monde chrétien, un des plus formidables
ennemis (qui se soient jamais élevés contre le christianisme,
M. Renan serait au contraire sorti de Saint-Sulpice, prétre ro-
main d’entre les plus dévots et les plus dévoués. Mais gqu'on se
figure M. Renan aujourd’hui transformé en un des plus dévots
et plus dévoués prétres de Rome par le simple fait qu’il serait
recu dans guelque établissement théologique romain par des
hommes libéraux, aimables, patients 4 écouter, tolérants a la
réplique et qui lui accorderaient le privilége constant de con-
verser librement avec ses professeursjusqu’a son examen. Non!
depuis le jour ol il fut si brusquement repoussé de Saint-Sul-
pice, M. Renan a, entre autres choses, subi mille révolutions
radicales quant & la maniére de concevotr les choses religieuses;
il en est venu & considérer le christianisme d’an oceil positive-
ment hostile; il s’est accoutumé de plus en plus & rejeter
comme de purs sophismes tout ce qui autrefois lui paraissait
avoir quelque droit & étre cru. Pour ces raisons, et d'autres
semblahles, le Renan qui fut & une époque de son histoire reli-
gieuse le profond et respectueux candidat chrétien au diaconat
romain, et le Renan qui est aujourd’hui l'auteur anti-chrétien
de la Vie de Jésus, sont en réalité deux hommes différents.
L’essai que pourraient faire les théologiens de leur amabilité,
de leur patience et de toutes les méthodes cléricales les plus
persuasives, ne saurait avoir non plus le résultat qu’il aurai
pu avoir autrefois. Ce qui est vrai ainsi de M. Renan en
particulier, 'est aussi plus ou moins de tout autre sceptique
moderne.

D’abord ces sceptiques abordent toujours la discussion des



436 AUGUSTE BLAUVELT

questions religieuses fondamentales par un biais positivement
anti-chrétien. La source de I'opposition de ces sceptiques au
christianisme est une répugnance des plus prononcées contre
le surnaturel. En 1835 déja, Strauss exprimait une idée domi-
nante chez les principaux penseurs allemands quand il disait :
« La totalité des choses finies forme un vaste cercle, qui, 4
moins qu’il ne doive son existence et ses lois & un Pouvoir supé-
rieur, ne souffre aucune intrusion du dehors. » Quand Strauss
dit cela, il est probable cependant qu’il n’eiit pas rencontré une
entiére adhésion hors de I’Allemagne, sauf ¢a et 12 de la part
de quelqgues esprits isolés. Mais aujourd’hui dans tous les pays
chrétiens, il y a des dixaines de milliers d’hommes pour lesquels
ce langage semblerait timide et conservateur gquant & la néga-
tion du surnaturel ; bien loin de concéder que la totalité des
choses finies doive au moins son existence et ses lois a I'intru-
sion spéciale du dehors d’'un Pouvoir supérieur, ils diraient
plutot avec Tyndall, que « rien n’indique que P’action de la loi
(celle de la permanence de la force) ait été pour un moment
suspendue; rien n’a jamais montré que la natlure ait été con-
trariée par une action spontanée. »

Ce n’est pas assez (ue cette tendance moderne a la négation
absolue du surnaturel soit universellement répandue dans nos
pays chrétiens. 1l y a également un préjugé trés enraciné qui
fausse toutes les recherches des sceptiques dés que le surna-
turel est en question. Un exemple des plus éclatants en est
donné par Strauss quand il déclare a la fin de sa Vie de Jésus,
que ni un évangile, ni tous ensemble, ne peuvent prétendre au
degré de confiance historique que nous réclamerions pour
abaisser notre raison au point de croire & des miracles. De
méme lorsque Renan dit: « Ce serait sortir des vraies métho-
des historiques que de trop écouter ici nos répugnances et pour
échapper aux objections qui pourraient s’élever contre le ca-
ractére de Jésus, de supprimer des faits qui aux yeux de ses
contemporains avaient vraiment une valeur capitale. Cela signi-
fie que nous ne devons pas, pour échapper a la conclusion que
Jésus a réellement fait des miracles, hésiter & adopter comme
la derniére ressource de ceux qui sont bien décidés a n’avoir



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 437

rien 4 faire avec les miracles, I'hypothése que Jésus, comme
tous les autres magiciens accomplissait ses prodiges par four-
berie et fraude conscientes. » Telle est la répugnance que les
sceptiques modernes ont pour le surnaturel. On concevrait plu-
tot, d’apres eux, que les évangiles fussent des mythes, que Jé-
sus fut un simple thaumaturge trompeur, que d’admettre qu’un
« savant » moderne puisse croire au surnaturel.

Aprés avoir cessé de réprimer , de proscrire, de persécuter
« la génération présente d’incrédules, » aprées étre devenu tou-
jours plus libéral, aimable , patient pour écouter et tolérant a
la réplique, le théologien ne devra donc pas s’étonner de voir
les calmes et naifs arguments avec lesquels il espére follement
ramener au christianisme ces infidéles ne produire absolument
aucun effet. Ces arguments sont, au moins dans leur pensée,
et leurs principes fondamentaux, tous plus ou moins distinc-
tement fondés sur la supposition qu’ils seront recus et appréciés
par des personnes ayant une certaine prévention en faveur du
surnaturel. Ils sont tous adaptés & I'état d’esprit particulier &
« la génération présente d’incrédules » avant qu’ils eussent
cessé d’étre chrétiens; mais ils ne sont nullement adaptés &
cette autre atmospheére religieuse dans laquelle ces sceptiques
vivent aujourd’hui, se meuvent et pensent. Par conséquent en
abordant les sceptiques modernes avec des arguments calmes
et bien élaborés, les théologiens ne feront pas la moindre avance
dans la tentative de ramener leurs adversaires au christianisme,
ou bien il faudra que ces théologiens, au commencement de
leur entreprise, abandonnent absolument, comme part impor-
tante dans leurs efforts, tous les arguments traditionnels en
faveur du christianisme. Non-seulement en effet ces arguments
supposent tous plus ou moins clairement l'existence dans les
esprits & convaincre d’une disposition favorable & la foi au sur-
naturel ; mais de plus tous ces arguments sont parfailement
familiers a ces sceptiques modernes intelligents, et ils ont été
comme tels rejetés depuis longtemps comme non convaincants,
S’ils sont arrivés sous une forme ou sous une autre a 'anti-
christianisme, c’est en dépit de ces arguments iraditionnels
et ce qui a été incapable de les empécher de devenir sceptiques,



438 AUGUSTE BLAUVELT

pendant qu’ils avaient encore au moins quelques traces de leur
préjugés primitifs et chrétiens en faveur du surnaturel, ne
pourra bien certainement pas suffire & les ramener au christia-
nisme, quand toutes leurs tendances répugneront a la moindre
croyance au surnaturel. Prenons par exemple quelqu’un dans
la disposition d’esprit de Tyndall qui place « la sorcellerie, la
magie, le miracle, la providence spéciale » tout & fait sur le
méme niveau, ou de Renan qui dit: Nous ne croyons pas aux
miracles, nous ne croyons pas aux esprils, & la sorcellerie, &
I'astrologie. Les arguments théologiques usuels, bien que renou-
velés, modernisés, auront-ils la moindre influence pour rame-
ner Tyndall ou Renan & leur croyance chrétienne primitive
soit aux miracles, soit & la providence spéciale? Autant vau-
drait-il demander au chrétien d’age mir et de bon sens de re-
venir aux jours crédules deson enfance et de croire de nouveau
aux lutins, aux centaures, aux hippogriffes, simplement parce
que ces choses-la ont eu de tout temps leur place dans les
chants, les contes des nourrices et des bonnes d’enfunts. Il est
facile de prouver que nous ne nous trompons pasici ; ue nous
n’insistons pas méme trop sur ce point. Pourquoi en effet le
chrétien d’aAge mur refuse-t-il presque avec indignation d’en-
tendre parler sérieusement de lutins, de centaures et d’hippo-
griffes, tandis qu’a une période précédente de son développe-
ment il pouvait en entendant le récil des ignorants ou des
superstitieux étre positivement convaincu de 'existence réelle
de ces étres fabuleux ? Sans doute parce qu’il n’a plus comme
Penfant une disposition mentale favorable & la croyance en ces
élres imaginaires, mais plutot une opposée. Mais si vous deman-
dez a ce chrétien, pourquoi il n’a plus cette disposition favorable
mais plutdt une opposée, il vous répondra immédiatement que
c’est pour les deux principales raisons suivantes ; d’abord parce
qu’il est maintenant plus haut sur ’échelle du développement
intellectuel qu'aucun enfant ne saurait I’étre ; puis, parce qu’il
a maintenant une expérience et une connaissance bien plus
grandes qu’aucun enfant, du monde actuel des faits et des lois,
en tant que distinct du monde imaginaire de la fantaisie et du
caprice. Il en est au fond justement de méme des principaux



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 439

sceptiques modernes et de leurs disciples avoués. Ainsi Tyndall
dit: « Le sauvage voit dans la chute d’une cataracte le saul
d’un esprit, et le bruit du tonnerre est pour lul le retentisse-
ment du marteau d’un dieu irrité. Mais 'observation tend &
contenir les émotions et & corriger ces essais de construction
intellectuelle qui ont I’émotion a leur base. L’un aprés 'autre
les phénomeénes naturels ont été rapportés a leurs causes pro-
chaines et I'idée de volonté personnelle et directe se mélant &
T'économie du monde, perd de plus en plus de terrain. Avant
I’adoption de ces méthodes, I'imagination errait sans frein a
travers la nature, mettant & la place des lois les fictions d’une
crainte superstitieuse. Pendant des milliers d’années la magie,
la sorcellerie, les miracles, la providence spéciale ont eu tout
le monde en leur faveur... M. Mozley accorde que le fait d’étre
accepté par les ignorants et les superstitieux est de peu valeur
pour les miracles... Mais il considére comme une chose impor-
tante le fait qu’ils 'ont été aussi par des gens instruits. Instruits,
en quel sens?... Comme les neuf dixiéemes du clergé actuel ils
etaient versés dans la littérature grecque, latline, juive, mais
quant & la connaissance de la nature, ce qui est ici la seule
chose nécessaire, ils étaient de nobles sauvages, et rien de
plus. »

Si le chrétien pouvait un moment se placer au point de vue
du sceptique moderne, par rapport au surnaturel, il reconnai-
trait que l'argumentation consiste &4 repousser les miracles,
la providence spéciale et tous les autres traits surnaturels du
christianisme, justement pour la méme raison, prise dans son
principe profond, qui tout & I’heure le conduisait, comme
chrétien, a repousser sans hésitation revenants, centaures et
hippogriffes. Cette raison, telle qu’elle lui apparaitrait main-
tenant dans son scepticisme supposé, serait double comme
nous venons de le voir: il se trouverait alors & un degré
plus élevé de développement intellectuel, et sentirait qu’il
possede une expérience et une connaissance trop étendue du
inonde actuel des faits et des lois, en opposition au monde
chimérique de 'imagination et du caprice, pour qu’elle puisse
encore se concilier avec la croyance au miracle, & la provi-



440 AUGUSTE BLAUVELT

dence spéciale, aux revenants, aux cenlaures, ou & toute autre
fiction possible de I'émotion pure et de I'imagination, sous
une forme surnaturelle quelconque.

Comment les partisans du christianisme devront-ils donc s’y
prendre pour placer devant les yeux des sceptiques modernes
quelque preuve établissant d’'une maniére satisfaisante que les
faits surnaturels du christianisme méritent d’étre tenus pour
vrais ?

« Leschangements qu’a amenés dans les esprits la tendance
moderne & Pégard de ce qui constitue la preuve peut, dit le
Rév. M. Fowle, se résumer en deux points : D’abord la nature
de preuve que 'on réclame est entiérement changée et un
grand nombre de témoignages qui autrefois eussent été sou-
mis au jury, sont aujourd’hui écartés des 'abord d’une fagon
sommaire. Un fait ne peut se prouver que par des faits...
Secondement, avant méme que le procés commence, les
esprits des juges se trouvent 1mbus de présuppositions a
priori, qui du reste sont en somme, parfaitement raisonna-
bles. L’existence de lois immuables, la marche réguliere et
naturelle de la vie, les nombreux cas dans lesquels ce qui
semblait étre U'effet d’'une chance ou d’'un miracle a été
ramené dans la sphére d’une causalité définie; loutes ces
choses prédisposent I’esprit contre les partisans du surnaturel.
(’est 1a le programmme d’un long, peut-&tre d’'un éternel con-
flit entre la religion et le rationalisme, eontinue-t-il. Ni 'un
ni I'autre des opposants ne pouvanl convaincre 'autre, par de
purs arguments, ils doivent s’en tenir & pénétrer graduelle-
ment les esprits de prédispositions favorables & la tendance
que chacun d’eux défend. La prédisposition ne peut s’ins-
pirer que par des moyens moraux.

« Le rationalisme fera appel dans J’humanité plutot au coté
des vertus de Vintelligence. La religion en appellera aux
espérances et aux désirs de I’homme. Tout essai de réfuter
les « sceptiques » par des méthodes purement intellectuelles
est plus qu’inutile. » Or, si ces remarques de M. Fowle pu-
bliées d’abord dans le Contemporary Review, et reproduites
dans le Popular Science Monthly, sont réellement fondées,



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 441

elles sont d’un bien ficheux augure pour I'avenir du christia-
nisme en quelqgue lieu que ce soit. Car, tout d’abord comme
le remarque M. Fowle lui méme, « il est ausst clair que le
jour que la science a de plus en plus une prise effective sur
les esprits, grice & des milliers d’organes, et que s’emparant
d’eux par une suite de brillants succes, cette tendance (cet
esprit de rationalisme) passe rapidement du petit nombre &
Pesprit public. T6t ou tard nous allons nous trouver en pré-
sence d’une disposition des esprits & n’accepter comme fait
que ce que les faits peuvent prouver, ou ce & quoi les sens
peuvent rendre témoignage. » Il est donc évident dés lors
que si la maniére d’agir & 1'égard des sceptiques que pro-
pose M. Fowle est réellement la seule & adopter en dernier
ressort par les partisans du christianisme, ceux-ci doivent
se préparer a voir le christianisme perdre de plus en plus
de son influence sur la masse de ceux qui pensent et li-
sent; et cela précisément dans la proportion ou l'esprit de
rationalisme s’étendra et deviendra de plus en plus « partie
intégrante de 'intelligence humaine. » En outre, si nous en-
treprenons réellement de restaurer la foi au christianisme
chez les ‘sceptiques modernes et leurs disciples purement
d’aprés la maniére indiquée, ou s’arrétera le mouvement,
sera-ce aux miracles et & la providence spéciale? Mais suppo-
sons que P’esprit de religion devienne trop avide de surnatu-
rel pour se contenter de cela. Supposons que foulant aux pieds
toutes les puissances de l'intelligence, et ignorant le monde
entier des faits, 'esprit de religion, sous le fouet et 'éperon
d’espérances et de veeux purement religieux, rameéne les
esprits & croire non-seulement aux miracles et 4 la providence
spéciale, mais aussi 4 la sorecellerie, & la magie, aux revenants,
aux centaures, aux hippogriffes. Non, ce n’est pas par la me-
thode suggérée par M. Fowle, mais par une tout autre que
les partisans dua christianisme ont & se rallier 4 la rescousse de
leur foi religieuse; et cette autre méthode est précisément
celle que M. Fowle rejetie plus haut comme plus gu’inutile,
savoir la méthode purement ou du moins principalement in-
tellectuelle. Dans une épogue ou des hommes de la plus



A2 AUGUSTE BLAUVELT

grande intelligence rangent librement dans la méme catégorie
la sorcellerie, la magie, les miracles, et la providence spé-
ciale, les chrétiens eux-mémes ne peuvent rester & mi che-
min. S’ils reconnaissent que la magie et la sorcellerie ont été
bannies du monde des faits et de 'examen intellectuel, ils ne
doivent plus se contenter de dire que les miracles et la provi-
dence spéciale doivent toujours étre purement et simple-
ment objet de foi, ou méme en appeler comme derniére
raison en leur faveur & une prédisposition basée sur des
espérances ou des désirs d'ordre purement religieux. Au
contraire, la seule chose a faire aujourd’hui en faveur des
miracles, de la providence spéciale, et de tous les autres traits
surnaturels du christianisme, c’est de les citer loyalement et
sans crainte a la barre de la pensée et de la culture moderne
pour étre soumis a4 une enquéte calme et soigneuse. Si dans
leur prétention & trouver place dans le monde des faits et des
étres réels, ils ne peuvent pas fournir de meilleure raison
devant la culture moderne que la sorcellerie et la magie, les
hommes imbus de la culture moderne & leur tour n’auront pas
besoin d’avancer de raison plus solide pour repousser la foi
aux traits surnalurels du christianisme, que pour repousser
celle a4 la magie et & la sorcellerie. En prenant d’un point de
vue purement intellectuel le probleme des traits surnaturels
du christianisme, nous n’oublions pas sans doute que la phi-
losophie allemande considérée dans son principe, surtout &
partir de Kant, a tout fait pour produire cette disposition
presque invétérée a4 ne pas croire au surnaturel, qui aujour-
d’hai s’est si largement répandue et enracinée parmi les
masses. Mais Renan représente sans doute ces masses con-
temporaines quand il dit: « Ce n’est pas au nom de telle ou
telle philosophie, mais au nom de 'expérience constante que
nous bannissons le miracle de I'histoire. Nous ne disons pas
que le miracle est impossible, nous disons qu'il n’y a pas jus-
qu’ici de miracle prouvé. Aucun des miracles dont sont remplies
les histoires anciennes ne s'est accompli dans des conditions
scientifiques. » Et Huxley ajoute : « Par conditions scientifi-
ques je n'entends pas seulement parler des vérités de la phy-



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 443

sique, des mathématiques ou de la logique. Car par science
yentends toute connaissance qui repose sur une évidence et
un raisonnement de méme nature que ceux (ui emportent
notre assentiment aux propositions scientifiques ordinaires.
Et si quelqu’'un est capable de prouver que sa théologie
repose sur une évidence valable et sur un raisonnement sain,
j'estime qu’une pareille théologie doit prendre place comme
partie constitutive de la science. »

Voild donc le gant que les sceptiques modernes jettent au-
jourd’hui, et cela presque avec défiance, aux pieds des parti-
sans du christianisme. Laissant de coté toute matiere philoso-
phique controversée, ils disent: Fondez les faits surnaturels
du christianisme sur une base d’évidence et de raisonnement
de meéme nature gque ce qui attire notre adhésion aux propo-
sitions scientifiques ordinaires, sinon nous ne pourrons jamais
rien avoir affaire avec ces fails du christianisme. Qui donc
parmi les partisans modernes du christianisme relévera le
gant? Les théologiens de profession sans doute le feront,
semble-t-il au premier abord. Mais aprés m@r examen, le fait
semble &tre au contraire que devant le probléme qui se pose
aujourd’hui, savoir de placer la foi et le systéme chrétiens sur
une base vraiment scientifique, les théologiens de profession
sont et seront méme toujours plus ou moins impuissants. S'il
en est ainsi il faut que les laiques chrétiens relevent le gant,
ou bien que tous les partisans du christianisme confessent en
cheeur (u’ils n’ont pas de base réellement scientifique pour
asseoir leur croyance aux traits surnaturels de leur systéeme
religieux.

III. Ce que nos laiques ont a faire a ce sujet.

Le seul but d’une investigation réellement scientifique, en
religion comme en toute autre matiére, est simplement de
trouver et de constater la vérité. « Or, dit 'évéque de Glou-
cester et Bristol, en dépit de toutes leurs fautes, les hommes
sont certainement aujourd’hui 4 la recherche de la vérité. Il
peul y avoir de mauvaises applications de la critique histori-



LAk AUGUSTE BLAUVELT

que, un usage malheureux du témoignage réel de la science et
une fausse maniére de le comprendre, mais aprés tout il y a
stirement une recherche de la vérité. » Du reste les sceptiques
modernes ne sont pas assez confiants en eux-mémes pour
prétendre avoir seuls une sorte de monopole de la vérité.
Au contraire. Renan dit que personne n’est si complétement
dans la vérité que son adversaire soit complétement dans le
faux, ou comme s’exprime Spencer: « Personne n’a compléte-
ment tort. »

Mais nous avons ici dés le début touché manifestement 4 une
hypothése que le vrai théologien ne pourrait jamais accorder
pour un seul instant comme base d’investigation entre lui-
méme et les penseurs les plus avancés et les plus téméraires
de notre époque. Prenons par exemple le sujet de la valear
des Ecritures comme preuve. Le théologien insistera sans doute
sur le fait que dans tel ou tel sens positif, la Bible doit avoir
'autorité décisive dans toutes les déclarations données comme
parole de Dieu. Le libre penseur tout aussi siirement et avec
la méme énergie insistera sur ce que les évangiles eux-mémes
ne peuvent au contraire avoir plus de valeur dans une dis-
cussion que celle, comme dirait Strauss, d’une production my-
thologique, ou, comme dirait plutét Renan, d’une biographie
légendaire. Comprend-on qu’un zélé partisan de l'inspiration
pléniére puisse concevoir qu’une assertion si monstrueuse
a 'endroit de I’Ecriture, repose sur la moindre trace de vérité?
Que fera donc le théologien dans le cas supposé? Trop sou-
vent il se transformera immédiatement en un pur controver-
siste et entreprendra de défendre contre tous et avec toutes
sortes d’armes possibles que 'opinion du théologien sur les
Ecritures est tellement incontestable et absolument vraie que
I'opinion des incrédules doit étre complétement et incontesta-
blement fausse.

Mais quelle est la seule impression que puisse faire ce con-
troversiste purement théologien sur les principaux sceptiques
modernes ou leurs disciples avoués? Sans le savoir ou le vou-
loir, dit Renan, la controverse religieuse est toujours déshon-
néte. Ce ne peut étre toujours son affaire de discuter avec



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 445

indépendance el d’examiner avec anxiélé, mais au contraire
de défendre une docirine délerminée et de prouver que qui
s’en écarte est ou ignorant ou déshonnéte. Calomnies, fausses
interprétations, falsifications d’idées ou de mots, arguments
pompeux sur des points qui ne sont pas maintenus par ’oppo-
sant, cris de victoire sur des erreurs qu’il n’a pas commises,
aucune de ces armes ne parait indigne & ceux qui se croient
appelés a défendre les intéréls de la vérité absolue. Renan
ajoute que personne n’est vraiment tolérant tant qu’il se croit,
lui, entiérement dans le vrai et son opposant entiéerement dans
le faux. Or c’est tout particuliérement le controversiste pure-
ment théologien qui est coupable de cette animosité presque
amére et impitoyable existant malheureusement entre les par-
tisans et les détracteurs du christianisme. Celte animosité,
dit H, Spencer, est « fatale & une juste appréciation d’un parti
par Pautre. » Chaque combattant, voyant clairement sa propre
maniére de concevoir la question, a taxé son opposant de
stupidité ou de mangue de bonne foi, parce qu’il ne voyait pas
de méme que lui; tandis que chacun auvrait da avoir I'impar-
tialité de passer du coté de son opposant et de regarder com-
menl il se pouvait qu’il vit autrement. Plus nous aimerons
la vérité et non la victoire, plus nous désirerons reconnaitre
ce qui conduit nos opposants 4 penser comme ils le font, el
plus aussi nous tendrons & compléter la portion de vérité que
nous avons trouvée, au moyen de la portion trouvée par eux.
Il est donc évident que le controversiste purement théologien,
ne peut accomplir d'autre mission & I'égard des sceptiques
modernes que celle de géler toujours plus les affaires. Tout
ce que Pon pourra donc faire pour I'écarter sera autant de
gagné pour empécher an moins les flammes de I'incrédulité
de s’étendre d’avantage, car cetie sorte de « défenseur de la
foi » n’est gu’un brandon de discorde, pour ne pas dire pis
encore. Mais le pur théologien est en soi tout aussi dénué
de vocation dans cette affaire que le controversiste théo-
logien. Car d’abord ce n’est pas plus laffaire de 'un que de
lautre de « discuter avec indépendance et d’examiner avec
anxieté, » mais 'un comme l'autre doit « défendre une doc-



446 AUGUSTE BLAUVELT

trine déterminée. » Le théologien pur peut sans doute, pour le
besoin de Pargumentation, supposer, par exemple, que la
question de savoir s1 les Ecritures sont substantiellement la
Parole de Dieu ou un produit mythique ou légendaire
reste ouverte; il est toujours tenu d’arriver 4 la doctrine pré-
déterminée que la premiére de ces vues est la vraie. Renan
remarque que si Channing engage les hommes & faire par
eux-mémes des recherches, il n’entre pas dans son idée
qu’une recherche indépendante puisse mener personne hors
du christianisme. Ainsi en est-il en général, quand le théolo-
gien entreprend bravement d’examiner si tel dogme donné de
son systéme religieux est faux ou vrai; il ne songe jamais que
en fait, aprés avoir discuté avec indépendance, examiné avec
anxiété, on puisse jamais arriver a la conclusion que ce dogme
est certainement faux, mais il est au contraire par avance en-
gagé et décidé & arriver a la seule conclusion qu’il est incon-
testablement vrai. S'il apercoit quelque danger d’étre amené
au deld de son but prédéterminé, en s’abandonnant librement
et pleinement & la preuve, il doit alors toujours et aussitdt
se tourner bravement contre le courant de tous les faits et
le remonter, en vue de sauver sa vie théologique jusqu’a ce
qu’il ait atteint son but. Le théologien orthodoxe, remarque
Renan, peut se comparer 4 un oiseau en cage; toute liberté
de mouvement lui est enlevée. Le théologien libéral est un
oiseau auquel on a coupé quelques-unes des plumes de ses
ailes. Vous le croyez son propre maitre, et il I'est en effet
jusqu’au moment ou il essaye de voler. Alors vous vous aper-
cevez qu’il est tout autre chose qu’un enfant de Vair. Bref le
théologien n’est libre gue de prouver que son dogme est vrai,
mais absolument tenu de ne pas prouver qu’ill est faux. C'est
trés bien tant qu’une investigation parfaitement libre et sans
crainte de la question prouvera qu’il est vrai. Mais dans le cas
contraire qu’arrivera-t-il? Le théologien pur ne peut plus
rendre service qu’a ceux qui comme lui sont déterminés d’a-
vance 4 défendre, d’une maniére théologique ou méme sous
forme de controverse, la vérité du dogme attaqué, qu’il soit
vrai ou non. Quant & ceux dont le seul intérét est de démon-



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 447

trer que le dogme est faux, s’il I'est en fait, ils s’éloignent du
théologien pur et se tournent pour trouver la lumiére vers ceux
qui sont, dans le sens le plus strictement scientifique, des cher-
cheurs parfaitement libres et sans crainte de la vérité. Non-
seulement le théologien pur, du moment qu’il tentera de re-
chercher librement la vérité dans les questions fondamentales
de la religion devra pour la raison mentionnée, s’apercevoir
qu’il ne possede la liberté que d’un coté: mais s’il essayait
jamais sérieusement de briser sa chaine, il verrait bientot qu’il
est fortement et définitivement retenu, pieds et poings liés, dans
de lourdes chaines qu’il ne saurait rompre. Qu'un homme par
exemple qui est théologien de profession, commence a se dire
qu’il veut sans crainte aucune soumettre & un examen parfaite-
ment indépendant tous les dogmes chrétiens mis en discussion,
puis, lorsqu’il saura la vérité, la proclamer quelle qu’elle
puisse étre. Aussitot il se souvient qu’il est lié en tous sens
par l’attente du public chrétien et en méme temps par ses
propres engagements trés honorables, formels, légaux ou
ecclésiastiques a étre fidéle & la secte chrétienne particuliére
dans laquelle il est prédicateur de I’Evangile ; de sorte que si
jamais il arrivait dans ses études privées & conclure & la faus-
seté d'un dogme déterminé de son église, il se garderait bien
de le proclamer formellement ou publiquement, & moins d’étre
décidé a renoncer & sa position ecclésiastique. En outre suppo-
sé qu'une défection de ce genre fit possible & quoi pourrait-
elle aboutir? « Si, un ecclésiastique, dit Froude, troublé par
les sujets difficiles qui le préoccupent, incapable d’accorder
des vérités scientifiques récemment découvertes avec les for-
mules établies exprime ses perplexités, aussitot 1l s’éléve un
cri pour réclamer qu’il soit réduit au silence, foulé aux pieds;
si on ne le punit plus dans son corps, on débute par le priver
de ses movens d’existence et une ingénieuse tyrannie se
charge de 'empécher de s’en procurer de nouveaux. »

Le fait est que le théologien de profession s’est non seule-
ment engagé, moyennant salaire & ne pas chercher dans les
guestions vilales la vérité d'une maniére indépendante en
dehors des croyances de sa secte, mais encore qu’il ne peut



448 AUGUSTE BLAUVELT

envisager qu’en frissonnant la simple perspective d’étre amené
a le faire.

Et cependant il y a aujourd’hui dans certains parages influents
une tendance marquée i presser et 4 encourager le clergé a
s'exprimer d’une facon parfaitement indépendante dans les
matiéres religieuses sans s’inquiéler des dogmes établis.
Froude dit par exemple: « On nous sert les lieux communs
professionnels d’hommes qui ont un fort intérét temporel & dé-
fendre linstitution qu’ils représentent. Nous sommes curieux
de savoir ce que pense cette partie du clergé qui aime la vé-
rité sans tenir compte de ses perspectives terrestres. » Il ajoute:
« Que ceux qui sont le plus capables de former une saine opi-
nion, aprés avoir examiné les rapports de la science, de I'his-
toire avec ce qui passe aujourd’hui pour révélation, nous disent
franchement ce qu’il y a parmi les doctrines populaires, de
fermement établi, d’incertain, et peut étre de mal compris. »

Tout cela est bel et bon, & condition de rester dans les
limites convenables. Les laiques ont sans doute le droit de
demander beaucoup dans ce sens des « administrateurs de leurs
intéréts spirituels » dont « on paye les loisirs afin qu’ils pren-
nent soin de ces choses. » Il était grand temps par exemple
qu'en Angleterre le clergé format la société d’apologétique
chrétienne (Christian Evidence Society) dont nous avons
parlé plus haut. Mais 'objet de cette société et de toul autre
mouvement semblable entrepris par le clergé contre le scepti-
cisme moderne se trouve, cela va sans dire, renfermé dans
des limites bien définies: Quel que soit le nombre des « doc-
trines populairement enseignées, » qui pourront se trouver
n’étre pas justifiées d’une fagon convenable, aprés avoir
examiné tous les rapports de la science, de l'histoire, avec « ce
qui passe aujourd’hui pour révélation, » l'intention décidee
des théologiens est aujourd’hui de démontrer enfin d’une
facon déterminée et d’une maniére conforme aux besoins de
la pensée et de la culture modernes tout cet ensemble de doc-
trines courantes. Il n’entre pas dans 'esprit des hommes en-
gagés dans l’entreprise dont nous parlons qu’il puisse Yy
avoir dans les doctrines regues quelque chose a abandonner



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 449

.comme incertain ou mal compris. L’ecclésiastique doit aller
loyalement jusque-la. Mais si les hommes de lettres modernes
cherchent a le pousser plus loin, jusqu’a dire ce que parmi les
dogmes chrétiens recus il regarde comme incertain et erroné, il
doit alors s’arréter avec résolution pour aussi longtemps qu’il
reste responsable d’une paroisse et réclame le droit de monter
en chaire. Il doit se souvenir ici qu’il esl poussé hors de ses pro-
pres limites 4 une discussion libre de difficultés théologiques
contre laquelle s’éleve avec indignation tout principe d’hon-
neur professionnel, ainsi que toute obligation légale, ecclésias-
tique et morale. Si la théorie populaire de l'adhésion aux
« Trente-neuf articles » est vraie, dit Froude, et si ces articles
sont des articles de foi, un étre humain raisonnable, &
peine sorti de l'enfance, s’engage & admetire une longue
série de propositions inextricables et excessivement difficiles
de théologie abstraite. Il prend l’engagement de ne jamais
vaciller, ni douter, de ne jamnais laisser ébranler son esprit, quel
que soit le poids des arguments ou de I’évidence mise en ceuvre
pour peser sur lui. C'est-a-dire il promet de faire ce qu'aucun
homme vivant n’a le droit de faire. » Mais malgré touat cela, le
théologien de profession ne peut jamais changer le fait qu’il
a promis de faire cela; si ses opinions changent il peut ou
bien les garder dans le secret, ou bien supporter les consé-
quences légales et ecclésiastiques de son aveu. Si donc ce
devait jamais étre un cas de conscience pour quelque théolo-
gien de profession de proclamer ouvertement tel dogme
chrétien incertain et tel autre erroné, que sa conscience
d’une facon ou d’une autre soit mise 4 'aise. Mais en méme
temps, dés qu’il aura commencé & critiquer le dogme chré-
tien recu, qu’il ne continue pas un instant a réclamer la posi-
tion ou les appointements d’un prédicateur loyal des dogmes
mémes qu’il combat. Qu’il accepte sa destitution, qu’il recoure
a quelque honnéte emploi civil pour gagner sa vie, ou méme
qu’ll mendie son pain de porte en porte, si cela est nécessaire,
mais qu’il se garde lui-méme avec un soin jaloux de porter
en rien atteinte a la fidélité et & la vérité. Mais supposons
qu'au contraire il veuille décidément monter en chaire, et
THEOL. ET PHIL. 1374, 29



450 AUGUSTE BLAUVELT

dénonce les dogmes arrétés de I'église chrétienne particuliére
a laquelle il a promis fidélité, tandis qu’il continue & se faire
entretenir par ses paroissiens. Dans ce cas pourquoi ne s'élé-
verait-il pas aussitot un cri pressant réclamant de le réduire
au silence, de le fouler aux pieds, et puisque les chitiments
corporels ne sont plus de mise aujourd’hui danssa vocation, de
le priver des moyens d’existence ? Pourquoi les chaires et la
presse religieuse ne pourraient-elles pas « retentir contre lui du
vieux cri de sacrilége? pourguoi I'antique engin des tribunaux
ecclésiastiques ne s’ébranlerait-il pas en gringcant sur ses gonds
rouillés ? pourquoi la dénonciation et ’anathéme du bon vieux
temps ne prendraient-ils pas la place du raisonnement? »
Du point de vue des autorités théologiques et des paroissiens
qui entretiennent, 'ecclésiastique en question s’est évidem-
ment rendu coupable du plus éclatant sacrilége; les tribunaux
civils ou les simples cours ecclésiastiques suivant les cas doi-
vent intervenir pour le condamner; il a pleinement droit non
pas a des raisons mais bien & la dénonciation et 4 ’'anathéme. Si
c’était dans toute autre profession qgue la théologie qu’il ett
commis un parell aftentat contre ses engagements et ses
obligations, il n’y aurait personne en effet pour mettre en
question I'a-propos de ce procédé dans un cas pareil. La vérité
est, comme dit Froude lui-méme, que « la discussion ne peut
étre libre tant que le clergé, en prenant un autre parti ¢ue
celui qui lui est impose, est soumis & la persécution et a
la privation de ses moyens d’exislence; elle ne peut étre
libre tant cue l'expression d’un doute est considérée comme
un péché par VPopinion publique, comme un crime
par la loi. » Par conséjuent, lancer dans Péglise chrétienne
des appels incendiaires excitant le clergé &4 une libre discus-
sion des difficultés religieuses modernes, malgré ou meéme
contre les dogmes chrétiens arrétés, c’est la, toutes les con-
ditions du probleme étant diment considérées, agir avec
autant de cruauté que d’étourderie. Puis en publiant son
celebre « Appel 2 la libre discussion des problemes théologi-
ques » par les théologiens de profession, Froude était loin de
se douter lui-méme de Ieffrayante liberté que devrait avoir



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 4H1

cette discussion pour qu’il fit possible de se rendre compte
jusquau fond des exigences religieuses de notre époque.
Prenons par exemple la question vitale des vues modernes
sur I’Ecriture. Nous avons déja vu plus haut notre briilant
auteur appeler bravement de ses veeux « une édition des
évangiles ol les difficultés ne seraient ni passées sous silence
avec une commode négligence, ni indiquées avec une
indifférence affectée. » Et juste un peu auparavant il dé-
clarait tout aussi bravement: Tout homme qui a été éleveé
chrétiennement désire rester chrétien, or cuicongue sait
(quelque peu ce (ui se passe dans le monde, réclame qu’on lui
dise quelle preuve peut invoquer le Nouveau Testament ponr
étre recu. Toute autre histoire miraculeuse est discréditée
comme légende. Nous voulons qu’on nous montre de bonnes
raisons pour maintenir la seule grande exception. » Il va sans
dire toutefois, comme Renan le remarque pour Channing, que
$’ll engage les hommes a faire par eux-mémes des recherches,
il n’entre pas dans son idée qu'une recherche indépendante
puisse mener personne hers du christianisme. De méme nous
devons reconnaitre au sujet de Froude que, tout en réclamant
si courageusement une pleine et hardie investigation de la
question moderne des évangiles il ne s'imagine pas un instant
qu’'une pareille investigation puisse avoir pour résultat de con-
vaincre que, si toute autre histoire miraculeuse doit étre dis-
créditée comme légende, les évangiles mémes ne font pas la
moindre exception. Ayant été « élevé chrétiennement » il
« désire rester chrétien » dans ses vues sur I'Ecriture. Or
comme il le dit ailleurs : « L’inspiration de la Bible estle fonde-
ment de toute notre ioi, et c’est une chose terrible pour nous
d’étre dans l'incertitude sur I'étendue de linspiration ou sur
ce que la Bible garantit comme vrai et sur la maniere dont
elle le fait. » C’est-A-dire que pendant qu’il réclame que le
clergé dise hardiment son sentiment sur les difficultés qui se
rattachent & la controverse biblique moderne, il souhaite et il
espere le voir se tirer de ces difficultés non-seulement d’une
fagon honorable mais encore victorieuse. Que si par aventure
on n’arrivait pas & établir au moins la vérité historique des



452 AUGUSTE BLAUVELT

« principaux faits de l'histoire évangélique » par exemple, il
n’aurait plus la moindre patience. Mais supposons que la libre
discussion des difficultés en question dat, de ’avis de certains
ecclésiastiques, aboutir au contraire & la conclusion que,
méme quant aux principaux récits d’ordre surnaturel, I’histoire
évangélique n’est qu’un tissu d’erreurs historiques ! §’il s’agit
de questionner « ce clergé dont 'amour de la vérité n’est pas
dépendant des perspectives terrestres, » il est évident que ce
clergé-la est aussi libre de dire que la Bible abonde en mythes
et en légendes, que de dire qu’elle est la parole méme de
Dieu, s’ll est conduit 4 ce résultat par un examen attentif des
problémes débattus.

Ou bien prenonsla question plus importante encore de la per-
sonne de notre Seigneur. Ici, malgré la foi de dix-huit siécles,
le savant moderne réclame, comme dit Renan, le droit de citer
devant son tribunal ’lhomme dont le front nous semble toujours
entouré de l'auréole de la divinité. Bien plus, on prétend de nos
jours que I'historien de Jésus doit étre aussi libre dans son ju-
gement que lhistorien de Bouddha ou de Mahomet. Mais
qu’arrivera-t-il si, comme résultat de la libre discussion de la
question qui se présente 4 nous, un ecclésiastique conclut que
le dogme traditionnel de la divinité de notre Seigneur est non-
seulement incertain, mais évidemment erroné et que sans
aucun doute il faut se ranger 4 I'opinion de Strauss que Jésus
ne fut qu’un prétendant & la divinité, appuyant ses prétentions
au moyen de vulgaires tours de thaumaturgie? Un tel ecclésias-
tique ne peut sauvegarder sa honne foi que si en montant en
chaire il proclame exactement et franchement les résultats aux-
quels il est arrivé sur ce sujet. Ou bien supposons que ce soit
Pexistence méme et la personnalité de Dieu lui-méme qui soit
prise pour sujet d’investigationlcompléte,sincére. Si, malgré tous
les dogmes établis, I'ecclésiastique chrélien doit avoir réelle-
ment la liberté de signaler ce qu’il y a d’incertain ou d’erroné,
dans les doctrines courantes il devra alors se trouver investi
non-seulement de cette liberté non limitée qui peut convenir a
quelque Froude chrétien se trouvant parmi ses paroissiens,
mais il devra posséder aussi une liberté absolue qui seule satis-



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 453

fera le scepticisme moderne plus exigeant d’une autre classe
de ses auditeurs. Il devra donc avoir le droit de déclarer qu’il a
abouti au panthéisme, au matérialisme, & l'athéisme méme,
comme il aurait eu celui d’avouer son théisme chrétien.
Renan déclare que les études critiques au sujet des origines
du christianisme ne pourront dire leur dernier mot que lors-
qu’elles seront cultivées dans un esprit séculier et non religieux,
selon la méthode des Grecs, des Musulmans, des Hindous,
hommes étrangers & toute théologie et ne songeant ni a ap-
prouver, ni & déprécier, ni & défendre, ni & démolir les dogmes.
Voici donc gqu’un des esprits les plus marquants, un des sa-
vants les plus influents de notre époque, nous invite & débattre
les problemes les plus importants de la religion dans un esprit
non-seulement non théologique, mais encore non religieux,
purement séculier et scientifique. « Tout le systeme d’éducation
moderne, dit le duc de Somerset, tend au méme résultat. Des
hommes qui ont été instruits scigneusement & se défier de
lautorité, et & s’en rapporter pour 'acquisition de la connais-
sance a 'expérience, & I’analyse et & une patiente recherche,
ne peuvent plus se dépouiller d’une habitude d’esprit qui est
devenue une partie de leur nature. I1 faut ou bien qu’ils sup-
priment et rejettent toute pensée religieuse, ou bien qu’ils ap-
pliquent aux documents de la religion révélée le méme esprit
d’investigation qui a rouvert les sources de I’histoire et étendu
le domaine de la science. » Il est nécessaire d’ajouter quelques
mots au sujet de I’esprit purement séculier et non religieux du
savant, en opposition & I’esprit différent du théologien, quand
il s’agit de questions positivement religieuses. Le savant est
donc, suivant la remar.ue de Renan citée plus haut, étranger a
toute théologie, il ne songe ni & applaudir, ni & déprécier, ni a
défendre , ni a démolir les dogmes. Il résulte de 1a qu'il est
donc complétement libre & 'égard des doctrines généralement
admises dans les églises chrétiennes, et auxquelles nous avons
va que le théologien a au contraire subordonné son propre
choix, son propre sens du vrai et du faux, de facon a ne plus
pouvoir étre un investigateur indépendant de la vérité. Ne
s’étant point engagé & précher ou a défendre une vue quelcon-



454 AUGUSTE BLAUVELT

que de la foi chrétienne, n’étant point payé pour cela, le savant,
lui, est également libre d’arriver a cette conclusion-ci ou a cette
conclusion-la, comme bon lui semble, et de 1a précher. S’il choi-
sit, d’apres la lumiere qu’il posséde sur le sujet, de dire que la
Bible est inspirée, que Jésus est divin, qu’il existe un Dieu
personnel, c’est fort bien; dans le cas contraire, il ne viole au-
cun veeuy, il n’insulte et n’outrage aucun patron. Le théologien
au contraire est pieds et poings liés par lui-méme et vis-a-vis
des autres, alors qu’il aborde hardiment ’examen scientifique
de sa propre foi et de son propre systéme religieux.

Au premier abord : « Pour des hommes ou des femmes d’une
piété tendre et sensible, dit Froude, un examen du fondement
de leur foi parait choquant ou profane. Et toutefois cette dévo-
tion de la piété est un élément excellent. Révérer est bon, mais
seulement & la condition que I'objet du respect soit une chose
digne d’8tre révérée. » « La religion, dit Max Miller, est un
objet sacré et:a droit & notre plus profond respect. Mais le vrai
respect ne consiste pas & déclarer un objet, parce qu’il nous
est cher, impropre & un libre et honnéte examen. Le vrai res-
pect se montre en traitant tout sujet, pour si sacré, pour si
cher qu’il soit & nos yeux, avec une parfaite confiance, sans
crainte et sans faveur, avec une loyauté envers la vérité qui
jamais ne fléchisse ou ne fasse de compromis. » Mais supposons
que I'esprit religieux devienne, pour des raisons pareilles, assez
irrespectueux pour s’engager dans un sérieux examen en vue
de se rendre compte de la foi & la divinité de notre Seigneur.
Jl n’en reste pas moins vrai que du point de vue strictement
religieux, des croyants dévoués « ne sont pas, dit Liddon, 4 la
recherche de la vérité, ils en jouissent. Il est méme pénible
pour eux de penser a4 prouver une veérité ¢ui est maintenant la
vie méme de leurs ames. Dans toute leur activité spirituelle,
dans leurs prieres, dans leurs méditations régulieres, dans leur
étude de la sainte Ecriture, dans leurs pensées habituelles &
I’égard de I’éternité future, ils prennent la divinité de Christ
pour accordée, et il ne leur arrive jamais de mettre en ques-
tion une réalité dont ils savent qu’ils recoivent continuellement
de nouveaux courants de lumiére, de chaleur et de force. »



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 455

Tous les croyants chrétiens ne possédent pas cependant en
ceci 'esprit purement religieux. Par toutes leurs dispositions
intellectuelles ils sont plutdt forcément amenés & chercher, &
douter, & é&tre plus ou moins incrédules, tant (u’ils ne se
sont pas rendu compte des bases de leur foi. Les chrétiens
de ce genre ne sont donc pas empéchés de chercher a se
rendre scientifiquement compte des bases de leur propre
fol religieuse, ni parce qu’ils la regardent comme trop sacrée
pour étre examinée , n1 parce que leur pieuse jouissance est
trop excessive pour qu’ils puissent penser & 'analyser et & la
démontrer. En méme temps ces hommes ne doutent d’aucun
dogme vital du christianisme, mais ils sont méme préts & pro-
clamer toute la foi chrétienne ala face du monde entier, et & la
défendre aussi, §’il est besoin, au milieu du péril. Et avec tout
cela & quoi sommes nous arrivés? Nullement 4 avoir un cher-
cheur indépendant et scientifique de la vérité religieuse. Au
contraire nous avons toujours affaire uniquement & un homme
(ul sans aucun doute se croit déja en pleine possession de toute
la vérité religieuse, et qui dans sa forme inférieure est un con-
troversiste purement religieux, et méme dans sa forme supé-
rieure rien de plus qu’'un simple dogmaticien en théologie. Tant
que ce geure d’investigateurs religieux peut avancer en res-
tant dans la supposition gu’un libre et courageux examen des
bases de sa foi religieuse aura indubitablement pour résultat de
le rendre toujours plus capable de démontrer la validité de ses
dogmes, c¢’est le plus brave des braves. Changez la position, et
vous avez une tout autre espéce de héros. La simple supposi-
tion qu'une recherche libre et courageuse de la vérité chré-
tienne pourrait faire de lui un sceptique au sujet des moindres
points de la doctrine chrétienne, suffirait & le rendre tout trem-
blant. Mais qu’une fois il entrevoie la possibilité qu’une pareille
recherche de la vérité le conduise en définitive & devenir incré-
dule dans ses vues sur 'Ecriture, moqueur quant & Christ,
panthéiste, matérialiste ou meéme athée quant & Dieu, et son
ceeur se défendra & I'instant méme a la pensée d’une entreprise
de ce genre.

Certes les plus ardents champions de la religion chrétienne



456 AUGUSTE BLAUVELT

sont loin de se figurer combien leur courage dépend presque
uniquement de la contiance implicite avec laquelle ils entre-
prennent et poursuivent leurs plus hardies recherches, quant
au comment et au pourquoi des dogmes chrétiens généralement
recus. Si cette confiance commence une fois réellement & vacil-
ler, aussitot la défaite, la déroute, la panique se lisent sur leurs
pales figures. Mais supposons que surmontant ses obstacles in-
térieurs, tenant au respect, 4 la pieuse jouissance, a la confiance
implicite, le théologien chrétien commence & se dire: Parmi
les hommes les plus sincéres et les plus capables il en est un
si grand nombre aujourd’hut, si profondément ébranlés dans
leurs vues religieuses, il y a tant de savants et de penseurs pro-
fonds ouvertement hostiles & la foi et au systéme chrétiens; il
est grandement temps de voir exactement ce qui est vrai et ce
gui est faux parmi les dogmes chrétiens courants. Eh bien!
méme alors il est inhérent 2 la nature de la situation, que le
théologien conduise toujours son examen, en vue d’établir la
validité d’un dogme chrétien quelconque, obéissant en cela a
la tendance entiere de son éducation, & tous ses préjugés, &
toutes ses présuppositions, a toutes ses préventions , qui ’en-
trainent comme une marée presque irrésistible dans unique
direction de son propre point de vue religieux. « Soutenir que
le clergé qui est mis & part pour étudier un objet spécial, doit
étre la seule classe de personnes a laquelle il soit interdit
d’avoir une opinion indépendanie sur ce sujet, ce serait, dit
Froude, comme prétendre que les juristes ne doivent pas pren-
dre part aux amendements de la constitution, que les ingé-
nieurs doivent se taire sur la mécanique, et si quelque amélio-
ration est nécessaire en médecine que les médecins n’ont rien
a dire ld-dessus. » Mais chacun voit évidemment, pouvons-
nous répondre ici, qu’il est absolument impossible que le théo-
logien de profession puisse, comme le réclame bien évidemment
notre époque, avoir la liberté de discuter les questions reli-
gieuses fondamentales qui sont aujourd’hui soulevées devant
le public qui pense et demandent & étre examinées et résolues.
Quand méme il serait libéré de tout engagement formel de
précher les dogmes chrétiens recus, fat-il expressément salarié



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 457

pour prononcer un verdict parfaitement indépendant sur la
question de savoir combien de ces dogmes sont incertains ou
erronés, méme alors il faudrait & I'ecclésiastique chrétien bien
des années pour s’accoutumer & une étude privée, libre et cou-
rageuse de ces questions, avant qu’il pat se libérer de mille
habitudes mentales et de mille sentiments qui le rendent tota-
lement incapable de remplir la tiche en question. Le duc de
Somerset, avons-nous vu, observe que tout le systéme d’édu-
cation moderne séculiére tend & contraindre les laiques ou &
repousser toute pensée religieuse, ou & appliquer aux documents
de la religion révélée le méme esprit libre et indépendant
d’expérience, d’analyse et de patiente recherche qui appartient
a toutes les investigations dans le champ de la science; si cela
est vral, il 'est tout autant, pouvons-nous dire, que I'éducation
théologique traditionnelle tend a4 preduire comme un état
d’esprit contraire qui fait que le clergé doit ou abandonner et
repousser toute tendance et habitude de pensée religieuse, ou
ne pas appliquer aux questions fondamentales en rapport avec
la foi et le systéme chrétiens, un pareil esprit d’investigation.
Mais outre « la liberté intérieure du sentiment et de lintelli-
gence a I'égard de certaines présuppositions religieuses et dog-
matiques, » l'investigateur moderne des grandes questions
religieuses, doit posséder encore, d’aprés Strauss, une « in-
différence scientifique a4 I'égard des résultats et des consé-
quences. »

Tout le monde n’a pas la réserve de passer sous silence le plus
inférieur des cotés de la question, I'intérét que les théologiens de
profession ont & proclamer et & défendre les vues chrétiennes
courantes. Froude, par exemple, leur fait 'injure de déclarer
plus haut « qu’ils sont fort intéressés a défendre des institutions
qu’ils représentent ; » puis il ajoute qu’il désire « savoir ce que
pensent ceux d’entre les ecclésiastiques dont I'amour pour la
vérité est indépendant des perspeclives terrestres. » Il y a cer-
tainement aujourd’hui et surtout dans I’église d’Angleterre bien
des théologiens qui considérent leur profession presque exclu-
sivement du point de vue de leurs revenus. Conserver un bon
salaire permettant de mener une vie oisive, avancer de position



458 AUGUSTE BLAUVELT

en position, constitue pour eux le summum bonum de leur état
d’ecclésiastique. Mais les hommes cultivés doivent savoir & mer-
veille que cette classe de théologiens de profession se gardera
bien de soulever la moindre difficulté au cas ol I'on en vien-
drait une fois 4 attaquer ouvertement les dogmes chrétiens
courants. Que cette maniére d’étre un pasteur chrétien devienne
bien rétributive et populaire et ils n’hésiteront pas un instant a
Padopter. En fait ces hommes, qui ne font que suivre 'armée
de Christ, ces purs esclaves du pouvoir parmi les ministres
chrétiens, ce sont eux qui sont les laches, les vrais théologiens,
renégats, commencant déja a céder aux insultes et 4 la pres-
sion du mouvement moderne anti-dogmatique et & monter de
propos délibéré en chaire pour déclarer catégoriquement « com-
bien d’entre les doctrines populairement enseignées, leur pa-
raissent incertaines ou erronées. » Quant & ceux qui refusent
avec fermeté d’entrer dans une « libre discussion des difficultés
théologiques » tout & fait inconciliables avec leurs engagements
formels au sujet des dogmes chrétiens, ce sont justement les
ecclésiastiques qui au fond sont le moins affectés dans leur
ministére chrétien par leur position actuelle ou leur perspective
d’avenir.

Sans doute ils peuvent justement se trouver aujourd’hui dans
une position élevée et toucher de beaux émoluments et cela
purement a cause de leur fidélité et de leur zéle & maintenir les
idées chrétiennes courantes: mais que les temps changent,
que cette méme fidélité , ce méme zéle en viennent & leur
colter non-seulement la perte de tout ce qu’ils acquiérent au-
jourd’hui par leur moyen, mais encore de tout ce qu’ils sont,
esperent et ont, et ils n’en adhéreront pas moins aux vues en
question. C’est ici gque se trouveront, s’il devait jamais en étre
besoin, les martyrs et les confesseurs des doctrines populaire-
ment enseignées aujourd’hui dans I’église chrétienne. Ils ne
défendent nullement ces doctrines parce qu’ils ont un grand
intérét temporel a agir ainsi. Ils les défendraient avec autant de
zéle, méme s’ils avaient un intérét temporel beaucoup plus fort
4 ne pas le faire, mais plutot & les attaquer. Ils ont la plus
absolue conviction non-seulement de I’entiére vérité de ces



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 4h59

doctrines, mais aussi de leur importance vitale pour toute la
race humaine. Attendre de ces théologiens, lorsqu’il s’agit de
points fondamentaux et essentiels, qu’ils admettent la propo-
sition monstrueuse pour eux que tel dogme chrétien est in-
certain et tel autre erroné, c’est comimne leur demander, a leur
point de vue, de replonger le monde chrétien dans les ténébres
qui ont précédé le christianisme et de détruire ainsi la lumiére
et P'espoir éternels de toute la famille humaine.

C’est donc une parfaite impossibilité pour un vrai théologien
de profession de discuter lafoi et le svstéeme chrétiens, ne fut-ce
qu’avec quelque chose de ressemblant 4 une « indifférence scien-
tifique a I’égard des résultats et des conséquences. » Il pourrait
mille fois siéger plus impartialement dans un jury ou sa propre
vie et sa propre fortune seraient en cause. Mais avec le pur
chercheur scientifique de la vérité religieuse tout est ici entiére-
ment changé. Il n’a aucune conviction absolue sur la vérité des
idées chrétiennes courantes, ni sur leur importance pratique
pour la société ou pour 'individu. Au contraire la seule chose
gu’il cherche a connaitre ¢’est si ces vues sont vraies ou fausses.
Aussi tout ce dont il s’occupe, c’est simplement de se garder
de toute erreur dans ses recherches. Tant que les résultats de
ses recherches sont vérifiables d’un point de vue strictement
scientifique, il lui est parfaitement égal de découvrir que les
vues recues sont vraies ou qu’elles sont fausses.« Nous ne cher-
chons, dit Renan, comme simple homme de science, que la pure
vérité hislorique, sans 'ombre d’une-arriére pensée theéologi-
que ou politique ; » « nous contentant, ajoute Huxley, de suivre
la raison et les faits en toute simplicité et honnéteté de dessein,
ol que cela puisse nous mener, dans la conviction qu’un enfer
d’honnétes gens serait bien plus supportable qu’un ciel de four-
bes angéliques. » (’est donc aux théologiens de profession qu'’il
appartient dans la crise religieuse actuelle de provoquer, pour
autant que cela est en eux, la discussion et la défense ; mais ils
ne sauraient discuter les lémoignages scientifiques en faveur de
chacun des dogmes fondamentaux du christianisme de facon a
répondre complétement aux exigences intellectuelles de la
pensée et de la culture modernes.



460 AUGUSTE BTAUVELT

Mais tout cela doit sans aucun doule étre fait par les théolo-
giens dans I’hypothése que chacun de ces dogmes fonda-
mentaux du christianisme est vrai. Sitot que le probléme
ne consiste plus & établir théologiquement et & défendre un
dogme donné comme vrai; sitot qu’il s’agit de déterminer scien-
tifiquement si un dogme est vrai ou faux, aussitot le role du
théologien de profession est terminé. En d’autres termes un
nouvel ordre d’activité chrétienne a été réellement créé par les
circonstances spéciales de notre temps; une activité pour la-
quelle le théologien proprement dit n’est pas plus fait originai-
rement que pour les fonctions civiles ou le commandement mi-
litaire ; il est payé pour ne pas s’engager dans cette aclivité qu’il
a promis expressément de ne pas exercer, pour la mise en ceu-
vre de laquelle il est & tous égards rendu impropre par son
éducation théologique tout entiére, par toutes ses habitudes
mentales , ses préjugés, ses préconceptions, ses préventions,
ainsl que par un respect inévitable pour ce qu’il considére
comme de la plus haute importance pour toute la race humaine.

La position n’est plus la méme pour les penseurs et savants
favorables au christianisme parmi les laiques. Au contraire, ils
sont comparativement parlant libres intérieurement et exté-
rieurement de servir ou plutot de se proposer de servir la cause
chrétienne. D’abord sans démission, ni déposition ils font déja
pactie de la« communauté laique.» S’ils se risquent & « exposer
leurs perplexités, » personne si ce n’est une poignée de fonc-
tionnaires d’une église locale n’a le droit de protester, et encore
moins de les forcer & se taire. En outre, au lieu d’une éduca-
tion purement théologique, les laiques ont déja été dans plu-
sieurs cas « instruits soigneusement a se défier de I’autorité, et
a s’en rapporter pour 'acquisition des connaissances a ’expé-
rience, 4 I’analyse et 4 la patiente recherche. » Ils sont par con-
séquent relativement préparés dées le début & appliquer 4 toutes
les questions touchant au christianisme le méme esprit pure-
ment séculier et non religieux d’investigation que le savant
sevére applique a toute question de son domaine spécial. Non-
seulement ce champ particulier est aussi librement ouvert
aux laiques chrétiens qu’il est fermé et muré pour le clergé;



LA CRISE THEOLOGIGUE EN AMERIQUE 461

n:ais toute cette tendance de notre époque, qui a fait naitre le
besoin de discuter les dogmes chrétiens avec une méthode pu-
rement séculiére et scientifique, au lieu d’étre purement reli-
gieuse et théologique, toute cette tendance a été elle-méme
d’abord créée non par des théologiens, mais par des laiques.
Ainsi Renan, Darwin, Huxley, Herbert Spencer et presque tous
les autres fondateurs ou chefs distingués des écoles modernes
de pensée anti-chrétienne, aujourd’hui populaires et puis-
santes, sont au nombre des laiques. Si les laiques ont eux-
mémes fait naitre la nécessité de discuter, d’aprés des méthodes
purement séculieres et non religieuses, toutes les questions
religieuses, auxquelles les théologiens de profession sont dans
Pimpossibilité de répondre:, il est vraiment difficile de com-
prendre ce qui peut autoriser Froude & présenter sous forme
de reproche le fait que lui et d’autres comme lui « n’ont rien
a espérer des théologiens, & quelque école qu’ils puissent appar-
tenir? » Pourquoi en serait-il autrement ? Pourquoi les laijques
chrétiens ne feraient-ils pas comme le propose Froude, pour-
quoi ne « prendraient-ils pas eux-mémes la chose en main
comme ils le firent & la Réformation? » En fait ; & moins que
nos hommes cultivés anti-chrétiens soient les seuls laiques suf-
fisamment intéressés au sort du christianisme pour nous dire
nettement, d’un point de vue scientifique « combien d’entre les
doctrines populairement enseignées leur paraissent incertaines
ou erronées, » il faut que les hommes cultivés chrétiens qui
font partie des laiques se rallient & la rescousse. Pour nous ec-
clésiastiques chrétiens sans secours et enchainés, nous désirons
de notre coté, connaitre ce que pensent sur tant de questions
religieuses vitales ces laiques chrétiens « dont 'amour de la
vérité est indépendant de leur avenir terrestre. » Nous devons
protester contre le droit des « laiques instruits, des hommes
de loi, des historiens, des savanls, des hommes d’état » et autres
semblables, de rester, comme Froude dit que c’était le cas en
1863, pour la plupart « silencieux ou modestement incertains. »
Comparés au clergé ils sont non-seulement libres et & méme
d’aborder les graves conclusions religieuses de notre époque
dans un esprit vraiment scientifique, mais, comme nous l'avons



462 AUGUSTE BLAUVELT

va plus haut, ils sont beaucoup plus tenus moralement de le
faire que le clergé. Pour faire sentir toujours plus cetle obliga-
tion morale a l'esprit et & la conscience des laiques instruits,
revenons-en pour un moment au sujet vital choisi par Froude
en 1864, pour un de ses plus importants essais: « La critique
et Uhistoire évangélique. » Il n’y avait, cela va sans dire, pas la
inoindre objection & ce que ce grand historien anglais en trai-
tant ce sujet « exposit quelques difficultés dont il serait bon que
la théologie anglaise contint une solution plus claire que ce
n’était le cas. » Il n’y avait pas la moindre objection non plus
4 ce qu’il protestat avec éclat contre le fait que le clergé n’avait
abordé ces questions, avant son traité sur la Bible, que tardive-
ment et d’une maniére superficielle. Mais (ue fait notre laique
apres avoir lui-méme traité la question d’une fagon peu pro-
fonde et peu intelligente? Il s’excuse en prétextant sa cualité
de littérateur et dit: « Mais l'objet de cet article n’est pas
d’examiner telle ou telle théorie. Fort occupes d’autres profes-
sions, et trouvant a peine assez de loisir pour reconnaitre com-
bien le probléme est compliqué, les laiques ne peuvent que se
tourner pour réclamer du secours du coté de ceux qui sont mis
4 part pour étre leurs directeurs en théologie. »

Maintenant nous ecclésiastiques , avons & notre tour un mot
de réclamation a adresse de Froude. Aprés avoir exposé quel-
(ques difficultés, aprés avoir trouvé assez de loisir pour appren-
dre combien le probléme évangélique moderne est compliqué,
pourquoi entreprend-il alors de rejeter entiérement sur les
théologiens le soin de tirer I'affaire au clair? Pourquoi en un
mot n’a-t-il pas poursuivi ses propres recherches jusqu’a ce
qu’il et ou succombé ou réussi & trouver cette édition des
évangiles qu’il réclame « ot les difficultés ne seraient ni passées
sous silence avec une négligence commode, ni indiquées avec
une indifférence affectée? » Quand Strauss, par exemple, en-
treprit en 1835, au point de vue sceptique de la question, de
donner cours a toutes les difficultés les plus scientifiques contre
la Bible, 1l fit un travail complet. Que les laiques gui comme
Froude, « élevés en chrétiens, désirent rester chrétiens » dans
leurs vues sur I’Ecriture, fassent au moins, quand ils se mettent



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 463

a4 défendre la Bible, un travail aussi complet que celui que font
ces autres laiques qui Pattaquent. Ou bien prenons Renan,
quoigque ses livres ne soient pas théologiques, mais des re-
cherches purement scientifiques, appliquant 4 la religion chré-
tienne les mémes principes scientifiques de critique adoptés a
I’égard des autres branches d’investigation. Comment ce labo-
rieux membre de 'Institut a-t-il procédé a la composition et
au perfectionnement de sa fameuse Vie de Jésus? S’est-il con-
tenté de constater le probléeme compliqué, soulevant quelques
difficultés de nature & embarrasser les théologiens, pour en
appeler au clergé afin qu’il apaisit la tempéte de doutes qu’il
avait lui-méme ainsi déchainée, et pour se récuser ensuite en
prétextant sa profession sécuhiére? Au contraire, nous avons vu
plus haut avec quel soin Renan travailla pour sa Vie de Jésus,
réfléchissant & son sujet jour el nuit, ne negligeant aucune
source d’information ancienne ou rnoderne, dauns toute la litté-
rature ; explorant en outre tout le pays de I’Evangile ; tout cela
avant de donner au monde son ouvrage; puis, plus tard se plon-
geant soigneusement pendant quatre années entiéres dans une
masse immense et fastidieuse de critiques, en dépit des outra-
ges et des calomnies, pour y trouver duelgue suggestion en
vue de donner & son ouvrage la forme définitive. Ei ce qui est
vrai de la Vie de Jésus de Renan, I'est aussi plus ou moins,
avons-nous dit, de 'Ecce Homo de Seeley, de I'Origine des
espéces de Darwin, des Premiers principes de Herbert Spen-
cer, et en un mot de tous les ouvrages anti-chrétiens de ces
auteurs ou d’autres encore ¢ui ont produit dans toute la chré-
tienté une impression puissante , étendue et permanente sur
les esprits d’hommes profonds. Ces ouvrages, répétons-le, ont
été faits non-seulement par des génies de premier ordre, mais
encore au prix de longues années d’'une pensée profonde,
d’une recherche sérieuse et du plus laborieux travail. Ce n’est
que lorsiue nous prenons des volumes chrétiens comme « Théo-
logie chrétienne et Scepticisme moderne » par le duc de So-
merset, ou des essais comme « Lo critique et I'Histoire évan-
gélique » de Froude, gue nous trouvons des livres de simples
amateurs superficiels. Au lieu « d’études courtes et superfi-



464 AUGUSTE BLAUVELT

cielles sur les grands sujets religieux, » il est grand temps que
nos laiques instruits en fassent de longues et profondes.

Sans doute les laiques chrétiens peuvent se défendre en di-
sant qu’ils ont toujours agi dans la supposition, qu’il appar-
tient plus aux théologiens qu’a eux de se prononcer d’une ma-
niére compétente sur les grands problemes religieux & l'ordre
du jour. Et quant au passé on peut accorder la chose. Mais
pour le présent ou l'aveniril faut désormais que I’on proclame
et que 'on comprenne partout dans le monde chrétien que si
les théologiens de profession ont sans doute leurs devoirs et
leur responsabilité vis-a-vis des troubles religieux si sérieux
de notre époque, les laiques chrétiens ont aussi les leurs. Aux
théologiens de profession il appartient de discuter et de régler
théologiquement pour ceux qui ont une instruction théologique,
et aux laiques chrétiens de discuter et d’établir scientifique-
ment pour ceux qui ont une instruction scientifique, toutes les
questions fondamentales au sujet de la religion, qui inquiétent
aujourd’hui les esprits des penseurs dans toute ’étendue du
monde chrétien. Ici nous ne devons pas oublier de mentionner
et de saluer comnme I'un des signes les plus encourageants dans
I'état actuel du conflit au moins en Angleterre, le fait que déja,
contrairement a l'usage du passé, les laiques commencent lar-
gement et rapidement, avec plus ou moins d’intelligence, & se
rallier a la rescousse. Ainsi tandis que toutes les conférences
données de 1870 & 1871 sur le Scepticisme moderne devant la
Société d’apologétique de Londres (Christian Evidence Society)
avaient été faites par un théologien de profession, cinq des onze
lecons du cours donné devant la méme société de 1871-72 sur
la Foi et la libre pensée, 'ont été par un chrétien laique.

Cette activité chrétienne d’un nouveau genre qui incombe
ainsi aux laiques chrétiens, en tant que distincts du clergé, est
sans aucun doute 'une des plus sérieuses et des plus impor-
tantes qui aient jamais été confiées aux amis de Christ dans
toute 'histoire du christianisme. Déja dans le commencement
du présent article, nous avons constaté le fait effrayant que
comparées aux questions qui sont aujourd’hui portées devant
les masses qui pensent et qui lisent, provoquant un examen



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 465

courageux et une réponse décisive, tous les problémes reli-
gieux du christianisme, traités méme & la réformation, ne sont
pas de la plus petite importance. En somme, il n’était alors
question entre chrétiens, simplement gue des doctrines et des
pratiques de cette église chrétienne qui, bien que divisée en
sectes, conserve pourtant toujours, dans un sens ou dans un
autre, la Bible comme un héritage commun, une espérance
commune. Aujourd’hui au contraire ce ne sont pas seulement
les Ecritures chrétiennes, mais les miracles chrétiens, le Christ
chrétien, méme le Dieu chrétien pour lesquels le monde chré-
tien est appelé & combattre et cela jusqu’au jour ou tout sera
perdu ou gagné : « Pendant quinze siécles de son existence, dit
Froude, I'église chrétienne a été placée sous la direction immé-
diate du Saint-Esprit qui controlait miraculeusement ses déci-
sions en excluant la possibilité d’erreur. Cette théorie sombra
a la réformation, mais laissa derriére elle une idée confuse que
la vérité théologique est en quelque sorte différente de 'autre
vérité. » « M. Mansell nous dit que dans les choses de Dieu la
raison sort de son domaine, et gue nous devons accepter ce
qui est établi, ou bien ne rien croire du tout. » La-dessus
Huxley remarque au contraire que « ’antagonisme actuel en-
tre la théologie et la science ne provient pas de la présuppo-
sition adoptée par les savants que toute théologie doive néces-
sairement étre exclue de la science, mais simplement de ce
qu’ils ne peuvent accorder que la raison et la conscience aient
deux poids et deux mesures... Il ne se peut gue le fait de croire
parce que 'autorité le prescrit ou parce que nous désirons le
faire, qui est un vrai crime gnand il s’agit d’objets d’un certain
ordre, devienne, sous le nom de foi, la plus grande des vertus
quand il s’agit d’objets d’une autre espéce. »

Rien ne peut étre plus agréable & celui qui estime au plus
haut prix 'exactitude rigoureuse de la science que 'essai de se
passer de toute croyance, sauf de celles qui peuvent affronter la
lumiere, qui cherchent plutdt qu’elles ne fuient la critique.
« (’est, dit H. Spencer, parce qu’il sent combien la valeur de
la plupart des propositions de la science est au-dessus de toute
contestation que le parti théologique la regarde avec une telle

THEOL. ET PHIL. 1874. 30



466 AUGUSTE BLAUVELT

frayeur. Ils savent que durant les deux mille ans de son déve-
loppement, quelques-unes de ses principales branches, — les
mathématiques, la physique, et ’astronomie, — ont été soumises
a la critique la plus rigoureuse par les générations successives,
et se sont néanmoins toujours plus fermement constituées. Ils
savent qu’a l'inverse de tant de leurs doctrines, qui furent une
fois universellement recues et ont été d’année en année mises
davantage en question, les doctrines de la science, d’abord
recues seulement par quelques savants isolés, ont lentement
conquis une adhésion générale et sont maintenant en grande
partie au-dessus de toute discussion. lls savent que les savants
dans le monde entier se contrdlent réciproquement de la ma-
niére la plus rigoureuse; et que toute erreur est exposée et
rejetée sans merci, sitdt qu’elle est découverte. « Ainsi pen-
dant que le clergé est empéché d’examiner d’une fagon parfai-
tement libre et courageuse jusqu’a quel point les dogmes chré-
tiens sont vrais ou faux, pendant tout ce temps, semblable &
une maree montante, 'impression se glisse dans les esprits
cultives du monde chrétien que « la vérité théologique est en
» quelque sorte différente de Pautre vérité, » et cela dans un
sens auquel M. Mansell n’a jamais songé. On ne veut plus « ac-
corder que la raison et la conscience aient deux poids et deux
mesures. »

La religion doit eétre un sujet d’investigation dans le méme
sens scientifique que toute autre chose. Les dogmes que l'on
dit trop profonds pour la raison, commencent & étre trées gé-
néralement estimés trop faibles pour supporter 'examen. Les
objets de foi que les théologiens veulent préserver d’une fagon
si jalouse de toute investigation scientifique libre et coura-
geuse sont de plus en plus suspectés d’étre incapables de
soutenir cette investigation. Il est naturel dés lors que de plus
en plus on voie s’étendre et s’affirmer la prétention de se dé-
barrasser de toutes les croyances, a I’exception de celles qui
peuvent braver la lumiére et appeler plutot que fuir la critique.

Si 'on demande oli, au point de vue purement scientifique
on peut trouver de pareilles croyances, les savants répondront
sans peine. Nous hommes de science, disent-ils, nous controlons



LA CRISE THREOLOGIQUE EN AMERIQUE 467

réciproquement nos résultats personnels par le plus sévére exa-
men, nous dénongons et nous rejetons 'erreur dés qu’elle ast
découverte, et les grandes conclusions de la science sont de
jour en jour mieux établies. Quant aux dogmes de la théologie,
ajoutent-ils, c’est exactement l'inverse qui a lieu. La plupart
de ces dogmes, & mesure qu’ils sont soumis aux épreuves
scientifiques des 4ges successifs, sont de plus en plus ren-
versés. Regus presque universellement autrefois, dans des
temps comparativement dépourvus de science, ces dogmes
sont aujourd’hui de plus en plus universellement mis en
question, condamnés, rejetés, par les hommes cultivés et
les penseurs. Il est évident qu’a une époque ou 'atmosphére
intellectuelle est surchargée, jusqu’d faire explosion, d’un
pareil esprit et d’'une pareille tendance, il faut on bien que les
dogmes chrétiens soient appuyés réellement et solidement
« sur une preuve et un raisonnement semblable & ceux
qui réclament notre assentiment aux propositions scientifiques
ordinaires, » ou bien que les hommes de pensée et de culture,
qui ont déja si largement parcouru le monde chrétien en
apotres heureux de vues anti-chrétiennes sur Dieu, Christ, la
révélation, voient avant longtemps le nombre de leurs dis-
ciples devenir plus effrayant encore qu’il ne I'est aujourd’hui,
partout ol ils répandront leurs doctrines.

Mais le christianisme sera-t-il capable de supporter un examen
scientifique complet ? §’il ne l'est pas, tant pis pour lui. Car
comme nous I'avons déjd remarqué, si le christianisme veut
prétendre & étre pris au sérieux par la classe cultivée déja
fort nombreuse et par les balaillons serrés qui la suivent, il
doit se hater alors de se faire accepter de leur part, exacte-
ment comme le font d’autres objets d’étude. Sinon, chacune
des diverses formes de religion aujourd’hui mises en avant
au nom de la pensée et de la culture moderne pour prendre
la place du christianisme poursuivra ses succés plus ou moins
éclatants dans sa tentative de s’emparer du gouvernement
des esprits, Et il ne faut pas que nous chrétiens nous nous
fassions illusion en pensant que les hommes de pensée et de
culture qui demandent aujourd’hui une base scientifique pour



468 AUGUSTE BLAUVELT

leur foi religieuse appartiennent tous & la « génération ac-
tuelle d’incrédules. » Bien au contraire, nous ne savons ce
qu’ils deviendront demain, mais 1l est constant qu’ils réclament
aujourd’hui et souhaitent de garder le nom de chrétiens.
« Nous sommes visiblement arrivés, dit Froude, & une de ces
périodes ol on régle compte, ou les titres établis sont exa-
minés a fond, et les opinions établies éprouvées & nouveau.
Dans les branches ordinaires de connaissances et de recher-
ches humaines la mise en question judicieuse des opinions
recues a été regardée comme le signe d’une vitalité scientifi-
que, un principe d’avancement dans la science, la source
et la vraie racine du progrés salutaire et du développe-
ment. La Providence aurait pu placer la religion dans une
sphére plus élevée, et établir sur la terre une autorité vivante
et visible qui ne put pas errer, étant guidée par le Saint-Esprit
dans la vérité, et divinement maintenue dans sa possession.
L’église catholique romaine se considere comme formant un
corps pareil, mais, en rompant avec elle, les chrétiens pro-
testants ont déclaré hautement que ni 1’église de Rome, ni
eux-mémes, ni personne sur la terre, n’est exempt de la pos-
sibilité¢ d’erreur. Il est de notre devoir aussi bien que de notre
droit d’examiner de temps en temps nos remparts intellec-
tuels, d’abandonner les positions que les changements de temps
rendent intenables, et d’admettre dans le service du sanctuaire
la pleine lumiére des progrés scientifiques. » Nous ne devons
pas non plus oublier ici le langage cité plus haut du duc de
Somerset qui parlant des multitudes de P’église chrétienne
déclare qu’elles « doivent ou bien abandonner et rejeter
toute pensée religieuse ou appliquer aux documents de la re-
licion révélée le méme esprit d’investigation qui a déja ouvert
les sources de Thistoire et étendu le domaine de la science. »
Tel est le secret du développement rapide et vraiment effrayant
que le scepticisme moderne a pris parmi les chrétiens de la plus
haute position intellectuelle. Ils sentent qu’il leur faut pour
la vérité religieuse des raisons au moins aussi solides que
pour toute autre vérité. Ils sentent et avec raison que le chris-
tianiste, en tant que conception théologique repose trés



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 469

souvent sur des preuves qui ne sauraient satisfaire les be-
soins intellectuels d’un esprit scientifique indépendant. Les
diverses formes de foi anti-chrétiennes maintenant répan-
dues en plusieurs contrées chrétiennes sont au contraire
mises en avant au moins avec toutes les apparences de la
rigueur vraiment scientifique. Il y a donc 13, disent ces gens,
sous une forme ou une autre une foi religieuse qui, au moins
d’apparence ou d’intention, repose sur une base scientifique
rigoureuse, que sans contredit le christianisme ne possede pas,
en tant que théologie. Quoi d’étonnant dés lors & ce que le
christianisme soit rejeté et telle ou telle forme de croyance
anti-chrétienne acceptée par un nombre toujours croissant
dans I'église chrétienne d’hommes dont la tournure d’esprit
est celle décrite plus haut ? Evidemment le seul reméde con-
venable est de placer au plus tot le christianisme en présence
de tous les autres systémes de religion, sur une base vraiment
scientifique si cela est possible. Si partout les hommes de-
viennent de plus en plus décidés & pouvoir se rendre scientifi-
quement compte de la foi religieuse qui est en eux, il faat ou
bien qu’on leur montre que le christianisme répond a cette
exigence, ou bien qu'on leur permette d’adhérer a4 un genre
de foi qui a Vair d’y répondre. Tout dogme chrétien courant
hors d’état d’avancer une raison vraiment scientifique pour
réclamer la croyance d’un penseur vraiment cultivé doit re-
noncer a toute prétention d’étre cru par lui.

Mais qu’arrivera-t-il si tel dogme chrétien désireux au con-
traire de renoncer a toute défense purement théologique se dis-
posait A affronter bravement ’épreuve du monde savant moder-
ne? Ce fait démontré, cette portion du christianisme au moins
prendrait pied aussitot d’une fagon solide dans le monde savant.
Dés lors qu’un savant affectat de parler d’un ton protecteur de
cette portion du christianisme, ce serait tout a fait comme s’il
condescendait & parler avec sympathie de la loi de gravitation.
Si quelque homme influent dans les plus hauts parages intel-
lectuels s'avisait de parler avec moquerie de cette portion du
christianisme ce serait comme tenter de couvrir de ridicule quel-
que fait établi en physique. Enfin pour tout le monde entier des



470 AUGUSTE BLAUVELT

savants, parler désormais de ruiner ce christianisme serait
comme dépenser toute son habileté mécanique et toutes les res-
sources de ses magasins pour renverser un des problémes les
mieux établis d’Euclide. Ici donc s’ouvre un large champ
d’activité chrétienne de la plus haute importance dans lequel
nos laiques chrétiens doivent entrer immédiatement.

Quel que puisse étre le sort de la plus grande partie de la
Théologie chrétienne, nous ne pensons pas, pour ce (ui nous
concerne, que la tentative de placer le christianisme sur une
base vraiment scientifique doive le moins du monde avorter.
Au contraire nous avons déjd essayé dans une premiére
étude, d’établir, au moins les miracles de Christ, sur une base
aussi ferme dans le solide monde des faits que les batailles
de CGésar. Nous ne disons pas que nous ayons réussi dans
notre entreprise ; mais nous avons positivement jeté le gant
aux savants modernes, les engageant & signaler quelque
erreur dans la démonstration sur laquelle s’appuye notre pro-
position, et jusqu’a maintenant le gant n’a pas été releveé.
Plus tard nous examinerons peut-étre comment les autres
principaux dogmes du christianismc peuvent supporter l'é-
preuve d’une étude scientifique indépendante. Pour le moment,
nous ne sommes tout simplement ¢u’un théologien de profes-
sion et, bien que nous nous tenions toujours prét a agir en
dehors de cetie sphére spéciale, comme théologien de pro-
fession, nous ne pouvons que préparer un peu la voie en ces
matiéres pour nos laiques chrétiens instruits. Mais si ces der-
niers entreprennent un jour réellement de placer la foi et le
systéme chrétien sur une base purement scientifique, il ne
faut pas qu’il y ait de leur part, — et certainement il n’y aura
pas de la notre — le moindre air d’incertitude, d’arriére-pen-
sée, d’hésitation. Il faut dire en un mot que chacun des dogmes
recus, pour si sacré et fondamental qu’il soit, est somme
de comparaitre au tribunal de la science pour étre déclaré
vrai ou faux. Pour éviter toute possibilité d'erreur, tout
I'examen doit avoir lieu, comme le réclame avec raison
Renan, dans un esprit purement séculier et non religieux,
suivant la méthode des Grecs, des Musulmans, des Hindous,



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE AL

hommes étrangers & toute théologie et qui ne songent ni 2
applaudir, ni & décrier, ni & soutenir, ni & démolir les
dogmes. La vérité et rien que la vérité. La vérité non comme
conséquence mais comme cause; la vérité seulement pour
de solides raisons; la vérité, en exposant sans merci touies les
erreurs et tous les sophismes ; la vérité a tout prix et la vérité
a tout hasard, tel doit étre toujours le seul mot d’ordre. Dés
que, aprés le stage indispensable d’une préparation soignée,
la discussion des dogmes chrétiens aura éié entreprise par nos
laiques chrétiens dans cet esprit vraiment scientifique et dans
le simple but de décider au point de vue strictement scienti-
fique jusqu’a quel point ces dogmes sont vrais ou faux, aus-
sitot nos laiques chrétiens découvriront qu’ils travaillent sim-
plement au méme probléme que tous les principaux sceptiques
modernes ayant un esprit et une tendance vraiment scienti-
fique. Car ces sceptiques ne se proposent point de se débar-
rasser par tous les moyens possibles de toutes les croyances
religieuses par le simple motif qu’elles sont chrétiennes. Au
contraire ils se proposent seulement de rejeter toute croyance
chrétienne ou anti-chrétienne qui ne peut braver la lumiére
et provoquer plutdt que fuir un examen scientifique courageux.
lls ne demandent point que les dogmes chrétiens soient re-
poussés par le savant moderne simplement parce gu'ils se
trouvent étre chrétiens. Au contraire ils se bornent a réclamer
ce qui est parfaitement raisonnable que chacun de ces dogmes
soit positivement appuyé sur des preuves et des raisonnements
semblables & ceux qui réclament notre adhésion aux proposi-
tions scientifiques ordinaires, et qu’ils prennent alors ainsi
leur place légitime comme partie de la science; ou bien que
I'on accorde franchement que ces dogmes n’ont pas de base
scientifique et gu’ils solent ainsi repoussés comme n’ayant
rien de comwmnun avec la science. 1l est parfaitement vrai qu’en
entreprenant de décider & un point de vue strictement scien-
tifique jusqu’a quel point les doctrines chrétiennes sont vraies
ou fausses, le laique chrétien partira de la supposition qu'elles
sont vraies, tandis que I'ennemi du christianisme supposera
dés le début qu’elles sont fausses, en tant qu’elles affirment



472 AUGUSTE BLAUVELT

ou impliguent le surnaturel. Mais en méme temps il est vrai
aussi que dans le débat entre le laique chrétien et anti-chré-
tien, ni 'un ni 'autre n’auront pour but supréme d’établir &
tout prix la vérité de leur opinion, mais uniquement de dé-
couvrir jusqu’a quel point l'opinion de chacun et celle de
son adversaire sont justes ou fausses. En d’autres termes dé-
noncer sans merci toute erreur, y compris la sienne propre,
signaler toute vérité, y compris celle de son adversaire, voila
le but que poursuivront en commun les laiques chrétiens ou
anti-chrétiens.

Et par ce moyen nous en aurons fini avec cette animosité
traditionnelle, visant simplement au triomphe d’une opinion
religieuse donnée, vraie ou fausse, qui n’a guére réussi qu’a
rendre le mot de religion presque synonyme de cri de guerre,
a amener, hélas! plus d’un de ces prétendus chercheurs reli-
gieux, orthodoxe ou incrédule, & n’étre guére plus qu’un
homme de parti des plus vulgaires dans une grossiére querelle
religieuse. En un mot par Pexpédient proposé la religion serait
aussitot enlevée & cette région vulgaire et obscure de la lutte
passionnée et partiale; les recherches religieuses participe-
raient de la dignité, du calme, de la sincérité que demande
leur importance; et tout ehercheur religieux sincére recon-
naitrait immédiatement dans tous les autres chercheurs re-
ligieux sérieux, orthodoxes ou incrédules, une fraternité com-
mune de chercheurs de la vérité.

Et dans le sein d’une pareille communauté fraternelle, com-
prenant tous ceux qui cherchent sincerement la vérité reli-
gieuse, orthodoxes ou incrédules, on devrait de fait comme de
sentiment s’entr’aider pour dénoncer ’erreur qu’on se propose
d’éviter, pour découvrir la vérité que 'on poursuit d’une égale
ardeur.

A ce point de vue-la4, honneur soit rendu & ces publicistes
américains qui donnent chez nous une libre circulation, sous
forme de volumes ou autrement, aux plus intrépides idées
anti-chrétiennes d’outre-mer; honneur aussi & ces savants
américains qui oralement ou par écrit commencent déja réel-
lement & obliger les plus sérieux, les plus honnétes penseurs



LA CRISE THEOLOGIQUE EN AMERIQUE 473

chrétiens & entreprendre bravement 'examen scientifique libre
et indépendant des doctrines chrétiennes généralement regues.
Que le combat maintenant s’engage loyalement et carrément
sur chaque grand champ de bataille, et sur chacun des points
fondamentaux des questions débatitues. Que sans crainte ni
protection le christianisme s’avance hardiment, prét & entrer
en lutte ouverte et honnéte avee toute forme anti-chrétienne de
foi qui s’affiche aujourd’hui au nom de la pensée et de la cul-
ture moderne pour le supplanter. Si ces formes-lA comparées
a lui se trouvent reposer sur une base scientifique, reconnais-
sons la vérité; si s’est lui au contraire gui se trouve avoir
une base réellement scientifique reconnaissons aussi la vérité.
Aussi sirement qu’il se trouvera posséder cette base, aussi
stiirement il reconquerra une autorité plus grande encore que
jadis sur toutes les 4mes élevées des pays chrétiens. §'il en
était autrement il faudrait que ses amis mémes augurassent
autrement aussi de son avenir. '




	La crise théologique en Amérique : ou le scepticisme moderne
	Ce qu'il est en lui-même et ce qu'il signifie pour nous
	Que peuvent faire nos théologiens?
	Ce que nos laïques ont à faire à ce sujet


