
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La crise théologique en Amérique : ou le scepticisme moderne

Autor: Blauvelt, Auguste

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE
ou

LE SCEPTICISME MODERNE'

I. Ce qu'il est en lui-même et ce qu'il signifie pour nous.

Par scepticisme -moderne nous entendons non-seulement
cette incrédulité qui nie le christianisme, mais aussi cette
croyance positive à quelque forme de foi, religieuse ou autre,
hostile au christianisme, dont l'influence prépondérante se fait
aujourd'hui sentir à un si haut degré dans les pays chrétiens
de l'ancien monde. Avant de rechercher en quoi une forme
particulière du scepticisme peut nous intéresser pratiquement
en Amérique, deux ou trois points réclament notre attention.
Et d'abord : est-il vrai qu'il existe aujourd'hui à l'endroit du
christianisme une certaine incrédulité, et à l'égard de quelque
forme de foi religieuse ou autre, hostile au christianisme,
des croyances largement répandues dans les contrées
chrétiennes dont nous parlons? Par exemple, qu'en est-il en

Angleterre?
« A ce moment, disait Froude en 1863, un doute général

s'avance comme un ouragan qui obscurcit le ciel. Ceux qui
tiennent le plus obstinément à la foi dans laquelle ils ont été

' Le travail que nous reproduisons ici, publié vers la fin de l'été
dernier dans un recueil littéraire des plus répandus des Etats-Unis, Scrib-
ner's Monthly, a provoqué une de ces émotions profondes qui font événement

et amènent une crise. C'est à ce titre seulement que nous le
reproduisons ici, nous réservant de l'apprécier prochainement peut-être,
en signalant les controverses auxquelles il a donné lieu. Disons seulement

que la Revue ne doit en rien être rendue solidaire du supranaturalisme

rationnel qui s'étale à la fin de cet article avec une complaisance
et une naïveté qui sont vraiment d'un autre monde.



400 AUGUSTE BLAUVELT

élevés, confessent eux-mêmes leur anxiété. Us savent ce qu'ils
croient, mais pourquoi ils le croient, ou pourquoi ils
demanderaient aux autres de le croire, ils ne peuvent le dire, ou ne

peuvent tomber d'accord sur ce point. » « Aucun de ceux qui
savent, disait Liddon en 1866, ce qui fait le sujet de la conversation

journalière, et qui sont quelque peu au courant du ton
de quelques-uns des principaux organes de l'opinion publique,
ne peut douter du fait d'un ébranlement général de la foi

religieuse. » Nous voyons de même le Rév. lord évêque de

Gloucester et Bristol parler en 1870 des « formes courantes de

l'incrédulité chez les classes instruites ; » du « scepticisme et
de l'incrédulité qui ont été pendant ces dernières années
distinctement observables dans toutes les classes, » et d'autre
part, « des hommes des degrés inférieurs de la société qui
sont exposés aux dangers menaçants produits par cette diffusion

habilement opérée des principes incrédules, l'un des signes
les plus tristes et les plus sérieux de notre époque..» Le Rév.
lord évêque de Winchester disait plus récemment encore :

« Le doute est partout ; des tendances sceptiques se drapent
de la forme narrative; elles éclatent dans des essais; elles
colorent notre philosophie physique; elles se mêlent à notre
théologie courante même. »

Le 21 décembre 1872 encore, le premier ministre Gladstone
disait dans un discours à l'université de Liverpool : « Dans

une occasion comme celle-ci, j'aurais désiré, mes jeunes amis,
ne pas m'arrêter d'une manière marquée sur les difficultés

que vous aurez à rencontrer. Mais les circonstances du temps
ne sont point ordinaires ; et l'une d'entre elles est si importante

que la jeunesse ne peut longtemps jouir à son égard de

son privilège d'ignorer le mal; le mal est en même temps si

formidable que la jeunesse a réellement besoin d'être prévenue

du danger: je fais allusion à l'extraordinaire et vaniteuse
manifestation dans notre temps, et spécialement dans l'année
qui va finir, des formes les plus extrêmes d'incrédulité. »

Quelque mauvaise que fût la situation du christianisme
traditionnel en Angleterre en 1863, elle est donc encore plus
alarmante aujourd'hui. El ce qui est vrai de l'Angleterre à



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 401

cet égard est plus ou moins vrai également de toutes les

autres contrées chrétiennes de l'ancien monde.
Ceci nous amène à considérer un autre point d'une grande

importance, savoir si cet ébranlement presque universel dans
les autres pays chrétiens, touche à quelque dogme du
christianisme suffisamment vital et fondamental, pour exciter
l'alarme en Amérique, à supposer même qu'il en fût déjà à

gagner du terrain chez nous. « Nous ne pouvons prévoir, dit
le Rév. M. Froude, écrivain anglais, l'exacte influence des

découvertes scientifiques sur la foi religieuse de l'avenir ; mais
il est clair qu'une fois de plus les hommes vont être amenés
face à face avec les plus profondes questions de croyance
religieuse, et il est vraiment triste de constater l'absolue
ignorance du public religieux et de ses guides quant à la vraie
nature de la crise qui approche. Le fait que le dernier livre de

Darwin « la Descendance de l'homme « est venu surprendre

le monde religieux au milieu de vifs débats au sujet
de rites et de rubriques, de questions ecclésiastiques et céré-

monielles, donnait un triste augure du résultat de la bataille. »

Et le duc de Somerset n'exagère pas quand il déclare que « les

différences des sectes chrétiennes perdent leur importance
en face des problèmes beaucoup plus graves qui attirent
l'attention de la société cultivée. »

Prenons par exemple, pour commencer, l'état actuel des

sentiments et des convictions dans l'ancien monde quant à la

Bible. « L'ancienne réformation, dit Strauss, avait un avantage

en ceci que ce qui semblait alors intolérable appartenait
entièrement aux doctrines et pratiques de l'église, tandis que
la Bible et une discipline ecclésiastique simplifiée suivant ses

préceptes, offrait une compensation qui paraissait suffisante.

L'opération de trier et de séparer était aisée ; et la Bible,
continuant à être un trésor incontesté de révélation et de

salut pour le peuple, la crise quoique viobnte, n'était pas
dangereuse. Maintenant, au contraire, ce qui restait alors

comme l'appui des protestants, la Bible même, avec son
histoire et ses enseignements, est mise en question ; le triage
doit maintenant être appliqué aux propres pages de l'hisloire.

THÉOL. ET PHIL. 1874. 26



402 AUGUSTE BLAUVELT

Ce n'est pas tout : il n'y a pas bien longtemps, les amis de Christ,
à Brème, sentirent le devoir de faire des efforts spéciaux pour
« éveiller ou affermir par le moyen de séances scientifiques
populaires une plus large conviction de la vérité de l'ancienne
foi à la Bible. » Bien plus: « Il serait inutile de nier, observe
le Rév. C.-A. Row, que des questions du plus profond intérêt
ont été soulevées au sujet des deux Testaments ; il est impossible

de refuser de les écouter, et tarder à le faire est dangereux

pour la foi des multitudes. Plusieurs de ces questions
sont de la plus sérieuse importance, et n'ont pas encore été

l'objet d'une investigation complète, elles n'ont pas reçu une
solution adéquate. Les multitudes sentent ces difficultés, et

soupirent après leur solution. » « La vérité de l'histoire de

l'évangile, dit Froude est maintenant (1863) plus généralement
mise en doute en Europe que jamais depuis la conversion de

Constantin. Tout homme habitué à penser qui a été élevé

en chrétien, et désire rester un chrétien, mais qui connaît

quelque peu ce qui se passe dans le monde, voudrait qu'on lui
dît quelle preuve le Nouveau Testament peut invoquer en sa

faveur. L'état de l'opinion prouve de lui-même que les
arguments présentés jusqu'ici ne produisent aucune conviction.
Toute autre histoire miraculeuse est discréditée comme
légende, quelle que soit l'autorité sur laquelle elle semble

reposer. Nous réclamons qu'on nous montre de bonnes raisons

pour maintenir la grande exception Nous ne pouvons
qu'espérer et prier que quelqu'un puisse nous donner une
édition des évangiles dans laquelle les difficultés ne soient ni
éludées avec une négligence commode, ni présentées avec

une indifférence affectée. On annonce un commentaire de

l'Ancien et du Nouveau Testament. Si ces difficultés sont traitées

d'une manière honnête et avec succès, l'église peut recouvrer

sa suprématie sur les intelligences du pays : sinon l'archevêque

qui en a pris le commandement aura conduit le vaisseau

directement sur les récifs. »

Depuis que Froude a écrit cela en 1863, l'Angleterre a pu
profiter d'une partie du commentaire de Speaker, auquel il est
fait allusion plus haut, et des divers autres ouvrages de valeur



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 403

sur la question biblique moderne. Mais, dit le duc de Som-

merset, en 1871 : « Les savants efforts pour dissiper l'obscurité
ont accru le doute. » — « Avec un ardent désir d'arriver à

quelque résultat satisfaisant, l'étudiant examine histoires du
christianisme, introductions au Nouveau Testament, harmonies

des évangiles, ouvrages d'apologétique, vies de Jésus,
traités sur la nature et la personnalité de Christ et autres
ouvrages dont le but est d'éclairer ce mystérieux sujet. Après
tout son labeur, il s'aperçoit que l'histoire devient de moins en

moins distincte, à mesure que l'investigation est plus profonde
et plus rigoureuse. Chaque nouvelle publication prouve que
son auteur estime les précédentes explications fausses ou
insuffisantes ; et sa réfutation des solutions précédentes est
ordinairement la partie la plus concluante de son ouvrage. L'étudiant

est malgré lui forcé d'admettre que les matériaux pour
une vie de Jésus digne de confiance, n'existent pas. » En d'autres

termes, sur la question des Ecritures et même sur celle
des évangiles eux-mêmes, les savants marquants en Europe
sont aujourd'hui, et en nombre qui augmente constamment
d'année en année, plus profondément plongés dans un doute
sans espoir, dans le scepticisme. »

Et maintenant un dernier pas de plus: « De nouvelles
hypothèses spécialement au sujet des trois premiers évangiles, dit
Strauss, se succèdent avec tant de rapidité, et sont soutenues
et attaquées avec tant d'acharnement, que nous oublions

presque qu'il y a quelque chose d'autre à considérer ; et la
controverse menace si bien d'être sans fin, que nous commençons
à désespérer d'arriver jamais à une claire compréhension quant
au problème capital. Il consiste en ceci : que dans la personne
et les actes de Jésus on ne tolère aucun reste de supranaturalisme,

rien qui puisse peser sur les âmes du poids d'une autorité

arbitraire inscrutable. » C'est-à-dire, d'après l'aveu de

Strauss, que les récentes attaques sur les Ecritures visent à

travers les Ecritures elles-mêmes les miracles de Christ. Et
non-seulement cela, mais ces attaques, même par rapport aux
miracles de Christ, ont encore un but plus profond, celui de

dépouiller le monde chrétien de la foi en Christ lui-même,



404 AUGUSTE BLAUVELT

comme personne surhumaine, dans une relation d'autorité
surhumaine et divine avec la vie présente et la destinée future des

hommes. Et il est presque inutile d'ajouter que pour des foules

immenses, spécialement en Europe, les miracles de Christ ne

sont aujourd'hui que des additions mythiques à sa vie réelle
ou de simples tours de thaumaturge, auxquels il s'est prêté
plus ou moins, jusqu'à engager même sa responsabilité. Du

reste c'est depuis longtemps un axiome des plus communs de

la nouvelle théologie européenne que Jésus n'était qu'un simple
homme.

Dans un article sur « les miracles de Christ considérés

scientifiquement ' » nous relevions et corrigions l'erreur très répandue

de ceux qui supposent que les chefs du scepticisme
moderne, tels que Strauss, Renan, Herbert Spencer, sont
panthéistes, matérialistes ou athées. Mais qu'est le Dieu de Strauss?
« A la place de Dieu, il nous offre, dit M. Gladstone, ce qu'il
appelle le Tout ou Univers. Ce Tout ou Univers n'a, nous dit-

il, ni conscience ni raison. Mais il a de l'ordre et des lois. Il le
croit propre, par conséquent, à être l'objet d'une nouvelle,et
vraie piété, qu'il réclame pour cet Univers, semblable à celle

que les dévots de l'ancienne mode accordaient à leur Dieu. Si

quelqu'un repousse cette doctrine, c'est pour la raison du Dr

Strauss une absurdité et pour son sentiment un blasphème. »

Quant au Dieu de M. Renan, il est, dit-il « l'éternel fondement, »

« l'infini, » « la substance, » « l'absolu, » « l'idéal, s « ce qui
subsiste, » « ce qui est. » C'est le père, dit-il, du sein duquel
tout sort et au sein duquel tout retourne.... Est-il libre? Est-il
conscient et absolu?.... On ne peut répondre ni oui, ni non à

ces sortes de questions. Ces termes impliquent une illusion
absolument incurable, la tendance à transporter à l'infini les

conditions de notre existence finie. — Et le Dieu de Herbert
Spencer, quel est-il? — « La cause inconnue, » « la réalité
inconditionnelle, » « la persistance de la force, » « l'être absolu, >j

« la réalité dernière, » « l'incognoscible. »

Telles sont donc, pour ne pas nous appesantir davantage sur
les détails, la gravité, l'importance vitale des points débattus

' Scribner's Monthly. Mars 1873.



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 405

entre les écoles sceptiques de l'Europe et la foi et le système
traditionnels chrétiens. Toutes les questions concernant les
formes et cérémonies purement extérieures du christianisme qui
peuvent agiter ou même constituer une secte ou une église
chrétienne, quoique vitales, sont comparativement insignifiantes.

Les questions les plus considérables du christianisme, soit
qu'elles soient encore débattues, soit qu'elles aient été
tranchées à la réformation, ne doivent pas occuper notre esprit un
seul instant à une époque aussi périlleuse pour la religion que
la nôtre. Les Ecritures chrétiennes, les miracles chrétiens, le
Christ chrétien, le Dieu chrétien, tout cela est maintenant cité
en jugement à la barre de la pensée et de la culture modernes.
Froude peut dire avec raison, au sujet des chrétiens en tous
lieux a qu'il s'agit de la vie même de nos âmes dans les questions

qui ont été soulevées. » Le Dr Uhlhorn peut ajouter que
« le débat ne porte plus sur de simples questions, telles que
de savoir si c'est telle ou telle conception du christianisme qui
est la plus exacte, mais que l'existence même du christianisme
est en cause. » Gladstone peut aller plus loin et déclarer que
« ce n'est plus seulement l'église chrétienne, la sainte Ecriture
ou le christianisme qui sont attaqués. On proclame hardiment
l'intention de faire pour la racine comme pour les branches
et de couper les liens qui, sous le nom toujours vénérable de

religion, unissent l'homme au monde invisible et illuminent
les luttes et les malheurs de la vie par l'espérance d'une patrie
meilleure. »

Après avoir ainsi bien reconnu l'existence et le caractère
fondamental de l'ébranlement religieux moderne en Europe,
arrêtons-nous un instant plus spécialement sur son influence
populaire et en réalité presque universelle. Ainsi Froude nous
parlait d'un « doute général, » Liddon d'un « ébranlement très

répandu » et l'évêque de Gloucester et Bristol du « scepticisme
et de l'incrédulité de toutes les classes, » pendant que l'évêque
de Winchester affirmait que le « doute est partout. » L'écossais

Macpherson est plus direct et plus précis encore; « Ce débat
au sujet du fondement de la foi religieuse n'est pas restreint,
dit-il, comme c'était ordinairement le cas, à certains cercles



406 AUGUSTE BLAUVELT

d'esprits spéculatifs.... La presse, dont l'influence est aujourd'hui

si puissante, a entraîné riches et pauvres, instruits et

ignorants dans ce grand conflit. » Le professeur Hurst observe

au sujet de la Vie de Jésus de Strauss que, « ayant été reproduite

en éditions à bon marché, elle fut lue par les étudiants
dans chaque université et dans chaque gymnase, par les voyageurs

sur les bateaux du Rhin ou dans les hôtels des montagnes

et par mainte famille. Les écoliers mêmes, imitant l'exemple

de leurs aînés, employaient leurs heures de loisir à cette
lecture. Les plus obscurs journaux de province en contenaient
de longs extraits, et rivalisaient entre eux pour la défense ou

l'attaque de ses thèses. Passant les frontières allemandes, cet

ouvrage fut publié complet ou abrégé dans toutes les principales

langues d'Europe. La sage Ecosse elle-même, incapable
d'échapper à la contagion, fit une édition populaire de « cette
œuvre incendiaire. » On peut en dire autant de la Vie de Jésus

de Renan, de l'Ecce Homo de Seeley, etc. Puis, comme le dit
le Dr Uhlhorn, « le cercle dans lequel sont lus les livres qui
attaquent le christianisme est comparativement restreint....
Mais le cercle où ces écrits ont au moins une influence
indirecte est bien plus grand. Cette influence s'exerce par la presse
périodique. Les journaux quotidiens et hebdomadaires, les

revues mensuelles s'emparent du sujet comme actuel et communiquent,

d'une manière brève et populaire, les prétendus résultats

de ces écrits. De là naît une sorte d'opinion publique sur
le sujet, et une certaine incertitude au moins sur la solidité des

fondements du christianisme acquiert une large influence.
M. de Pressensé fait observer que la forme de scepticisme qui
se développe est dans l'air même que nous respirons, que les

publications les plus légères lui servent d'auxiliaires, que
nouvelles et journaux rivalisent en cela; de courts articles de

revues habiles à donner grâce et piquant à la science, la
présentent avec des arguments qui ont l'air fort. Un pareil état
de chose est critique et mérite sérieuse considération. Si ceux

qui sont convaincus de la divinité du christianisme s'endorment
dans une fausse et fatale sécurité, ils doivent se préparer, dit-
il, à payer cher leur paresse, aussi bien que l'église et que



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 407

l'humanité, qui ont réciproquement besoin l'une de l'autre; on
n'entendra plus que la voix du scepticisme et les désastreuses
assertions de l'incrédulité passeront pour des axiomes. Le

temps est arrivé de le dire maintenant : en Amérique aussi,
ceux qui sont convaincus de la divinité du christianisme ne
doivent pas se faire illusion comme si cet état critique des

choses n'appelait la sérieuse attention que de l'Angleterre, de

l'Allemagne et de la France. Comme le remarquait déjà en
1865 le professeur Hurst: «. Il y eut un temps où le rationalisme

n'intéressait l'église protestante qu'en Allemagne. Mais

ce jour est passé maintenant ; il a pris une importance qui ne
saurait être méconnue par des pasteurs américains. »

Déjà en 1865 le professeur Fisher déclarait que « plus d'un
savant chrétien se faisait illusion sur la force comparative du

parti incrédule. Ils ne prennent pas garde àia forme plus subtile

que le scepticisme a revêtue. Ils ne s'aperçoivent pas qu'il
nous entoure comme une atmosphère. Ils ne se doutent pas
avec quelle profusion les semences d'incrédulité sont répandues

par des livres et des journaux qui trouvent le meilleur
accueil même dans des familles chrétiennes. Ils ne saisissent

pas l'importance du fait qu'un si grand nombre de guides de

l'opinion sont, pour ce qui ne concerne pas proprement la
religion, partisans de l'école sceptique ou pour le moins en

exposent les idées. »

Depuis 1865, toutes les plus profondes et savantes formes de

l'incrédulité européenne ont passé sur nos côtes par un millier
de canaux divers : livres, journaux, orateurs, rapports internationaux,

etc., etc., on peut presque le dire, avec l'arrivée de

chaque navire. Le vrai point de vue cependant pour juger notre

position relativement au scepticisme moderne de l'Europe
n'est pas de considérer ce qui concerne son état actuel ici,
mais le degré de préparation du peuple en vue de ses rapides
progrès futurs dans notre pays. Le professeur Tyndall disait
dans son banquet d'adieu : « L'intérêt montré en faveur de mes
conférences ne peut avoir été l'œuvre d'un moment. Toute
manifestation pareille de sympathie publique doit avoir son

prélude, durant lequel les esprits se préparent. Alors, au mo-



408 AUGUSTE BLAUVELT

ment marqué, arrive quelqu'un qui, par hasard, touche un
ressort qui permet à une tendance de se traduire en faits, à c-1

qui n'était que virtuel de devenir actuel. L'intérêt manifesté
a été en réalité l'œuvre des années.... Le terrain a été préparé
et la bonne semence répandue longtemps avant que je vinsse
chez vous. » On se souviendra cependant que Tyndall ne vint
pas chez nous simplement en physicien, mais en physicien qui
avait déjà pris auparavant une position bien décidément
antichrétienne sur beaucoup de questions vitales en religion. Le

Popular Science Monthly nous rappelle entre autres que «juste
au moment de partir Tyndall s'était exposé à la réprobation
d'une grande partie du public en consentant à recommander le
traité du Dr Thompson qui proposait le fameux « jaugeage des

prières*. » Il devint ainsi l'objet de vives attaques du monde

religieux, et l'opposition qui s'éleva contre lui fut telle, qu'on
supposa que cet acte lui coûterait ses auditoires américains. »

Bien plus, durant le cours même de ses conférences ici, le
professeur Tyndall ne s'est pas donné la moindre peine pour
déguiser ses doctrines anti-chrétiennes. Au contraire, presque
dans ses premières phrases d'ouverture il proclama que: «Toutes

les notions humaines de la nature ont quelque fondement
dans l'expérience de l'homme. La notion de volonté personnelle
dans la nature a également cette base. Dans la fureur et le
calme des phénomènes naturels le sauvage voyait la reproduction

des changements de sa propre humeur et, en

conséquence attribuait ces phénomènes à des êtres de mêmes
passions que lui, mais infiniment supérieurs à lui en pouvoir. »

Ici l'un de nos principaux journaux religieux, le Christian
Intelligencer s'écrie avec une sorte de sainte horreur: « Voici
deux phrases, dans une leçon sur la lumière, qui ruinent pour
nous de fond en comble toute la foi biblique en un premier
homme innocent, en un monothéisme primitif, en une révélation

primitive d'un Dieu personnel. » Pendant ce temps et
pardessus tout cela, le professeur se permit de prendre part à un

débat religieux du moment, surtout avec les presbytériens, et

1 On aurait prié pour des malades de certains hôpitaux et les médecins

auraient apprécié les résultats obtenus.



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 409

d'une façon personnelle avec le rév. Dr Hall '. Et pour combler
la mesure, il fit insérer dans un journal scientifique et populaire
d'Amérique, Popular Science Monthly, sa dissertation sur ce La

science et la religion, » où il réplique avec assez de violence à

ceux qui l'ont vivement attaqué. Le point débattu était la portée
médicale de la prière. La valeur et les défauts des opinions
religieuses particulières du professeur Tyndall, comme physicien,
ne rentrent pas dans le cadre de nos recherches actuelles.
Tout ce que nous désirons dire c'est d'abord qu'au moins une
partie de ses opinions religieuses comme physicien sont
radicalement hostiles et subversives pour toute conception
chrétienne courante du point spécial en question; secondement

que lorsqu'il vint chez nous ces vues anti-chrétiennes
préoccupaient notre publie et, dans l'exemple actuel, formaient
même l'objet d'une controverse religieuse. Troisièmement que
ses partisans eux-mêmes craignaient avant son arrivée que ce
fait lui ce coûtât ses auditoires américains;» quatrièmement
que pendant son séjour ici, il ne prit point la peine d'éviter les

conséquences logiques de ses doctrines anti-chrétiennes, mais

qu'il les lança à la tête des chrétiens comme un étendard de

combat ; et cinquièmement que malgré toutes ces considérations,

jamais on ne vit à Neio-York, comme le dif avec vérité
la revue populaire déjà citée, d'assemblées pareilles à celles qui
acclamèrent le professeur Tyndall et le suivirent durant tout san

cours avec un enthousiasme soutenu. Sans doute un journal
(The Galaxy) a parfaitement raison de nous signaler comme
explication partielle de ces succès d'une part « l'intérêt croissant

pour les sujets généraux de science » et d'autre part le
fait que «l'on connaissait le professeur Tyndall pour un homme

' Depuis la préparation de ces lignes, le Pop. Science Monthly a publié
une note du professeur Tyndall, dans laquelle il repousse avec indignation

l'accusation d'avoir dans ses conférences « attaqué la foi chrétienne
et une grande partie de ses professants. » Cela prouve sans doute que le
professeur Tyndall n'a pas mt l'intentimi de le faire, mais il reste certain
qu'il fut généralement supposé avoir fait cette attaque. Et vu cette
circonstance, les ovations populaires qu'il a reçues dans tant de nos
principaux centres intellectuels ont une grande signification dans le sens que
nous indiquons.



410 AUGUSTE BLAUVELT

de premier rang parmi les savants, un homme de génie dans

l'art d'exposer, un vrai poëte de la nature. » Mais à côté de cela

et de toute considération du même genre, le triomphe de Tyndall

n'en conserve pas moins une portée religieuse qui donne
à réfléchir. Ainsi, considérant la chose à ce point de vue, la
Revue scientifique populaire se félicite non-seulement de ce

que « le sentiment qui s'était élevé contre le professeur Tyndall
juste avant son départ à l'occasion du jaugeage des prières ne
lui a pas coûté ses auditoires américains, » mais elle ajoute
encore : « Il y a vingt-cinq ans il n'en aurait pas été ainsi, mais

telle a été la victoire gagnée sur le préjugé par la largeur des

idées, que les auditoires du professeur Tyndall ont, dans toutes
les villes où il a parlé, débordé de gens prêts à accepter la
science pour ses mérites propres, sans la mêler avec des questions

théologiques. »

Pour avouer donc la simple vérité on peut bien dire que ce
n'était pas seulement pour le professeur Tyndall comme
physicien, mais aussi pour lui comme physicien anti-chrétien que
« le terrain avait été préparé et la bonne semence répandue
dès longtemps » au milieu de nous. Dans ce sens aussi il n'a eu

qu'à apparaître « comme par hasard » sur la scène « au moment
marqué, » qu'à toucher un ressort qui a permis à ce qui n'était

que tendance de se traduire en faits, de sorte que le sentiment
public, passant du virtuel à l'actuel, le professeur a été reçu
partout avec une sorte d'ovation populaire. Ce n'est pas à dire

que tous, ou même la majorité de ceux par qui il a été ainsi

reçu partout, fussent ses partisans religieux. Mais ces partisans
ont été partout suffisamment nombreux, sympathiques et
puissants pour donner le ton aux multitudes se groupant autour de

Tyndall qui en était le centre scientifique et anti-chrétien. Et
s'il en eût été autrement, dans quel but aurait-on répandu
largement depuis quelques années parmi nos masses qui lisent
et qui pensent, non-seulement les ouvrages du professeur

Tyndall, mais aussi ceux de Darwin, Huxley, Herbert Spencer?
Ces semences ne doivent-elles jamais produire leur fruit dans

notre vie religieuse aussi bien qu'intellectuelle? Gardons-nous
de le penser!



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 411

Puisque nous commençons à regarder la vérité en face, allons
jusqu'au bout, et reconnaissons que les apôtres de la science
en question se sont positivement emparés de nous, public
américain qui lit et pense, pour nous procurer une forme de religion
supérieure au christianisme, et qu'ils ont en outre la patience
d'attendre que nous soyons suffisamment et scientifiquement
préparés pour son acceptation. Ainsi, si nous en sommes venus
à hésiter entre le Dieu personnel du chrétien et le Pouvoir
inscrutable de Herbert Spencer, nous sommes mis en garde par
le révélateur de ce dernier de « ne pas croire qu'il s'agisse
d'un choix entre la personnalité et quelque chose d'inférieur à

la personnalité, mais bien d'un choix entre la personnalité et
quelque chose de supérieur. »

En même temps on nous concède, à nous penseurs chrétiens
arriérés, que l'ancienne foi « est, dans un sens, la meilleure, —
la meilleure pour ceux qui y tiennent, quoique non-absolument
la meilleure. » « D'une façon générale, continue Spencer, la
religion courante à chaque âge et dans chaque peuple a été une
approximation de la vérité autant que cela était possible dans

ce temps et dans ce pays-là... A chaque âge de l'évolution, les
hommes sont obligés de penser dans les limites des pensées

qu'ils possèdent... Et à l'heure qu'il est le refus d'abandonner
une notion relativement concrète (le Dieu personnel de Christ
et des chrétiens) pour une relativement abstraite (le Dieu
inconnaissable de Spencer) implique l'incapacité de concevoir
celle-ci, et prouve que le changement serait prématuré et

dangereux... Peu de personnes, si même il y en a, sont aujourd'hui
entièrement aptes à se passer des conceptions courantes.»

Par conséquent le Dieu chrétien « qui est relativement le meilleur

» doit pour le présent servir à nous, la masse, mais le Dieu
de la spéculation scientifique « qui est absolument le meilleur »

est néanmoins certain d'avoir sa revanche complète dans la

suite, c'est-à-dire à mesure que l'un après l'autre ses adorateurs

parvenus à maturité se développeront scientifiquement dans les

âges futurs. Ce ne sont point là des balivernes; Herbert Spencer

n'est pas seulement un des plus puissants chefs de la pensée

scientifique moderne en Europe. Il est actuellement assez puis-



413 AUGUSTE BLAUVELT

sant en Amérique, non-seulement pour que ses importants
ouvrages aient un cercle toujours croissant de lecteurs cultivés,
mais encore pour avoir un organe mensuel considérable qui a

réellement eu un grand succès. Au moins à son origine
première, ce journal a été plus spécialement destiné à répandre
et à défendre son système anti-chrétien de philosophie dans nos
maisons chrétiennes. Ce n'est pas tout; pendant des mois
entiers, le prof. Fiske de Harvard, ardent disciple de Spencer et

en même temps l'un des hommes les plus distingués, des mieux
cloués et des plus droits parmi nous, a eu à sa disposition presque

sans limites les colonnes de l'un des principaux journaux
de New-York, pour y présenter dans une série d'articles tout à

fait soignés ses vues sur la philosophie cosmique. Mais à la base

de ces discussions sur la cosmologie par le prof. Fiske, voici
les vues sur Dieu qui sont hardiment proclamées : « Dans la

leçon précédente nous avons, dit-il, étudié la supériorité de la

doctrine de l'évolution sur l'hypothèse théiste (par exemple le

christianisme d'un Dieu personnel, existant en dehors du

monde des phénomènes et agissant sur lui par le moyen des

attributs quasi-humains de l'intelligence et de la volonté... Nous

sommes arrivé à la conclusion qu'elle n'est en aucune façon

en état de survivre à l'établissement d'une philosophie cosmique

basée sur la loi d'évolution... Du point de vue purement
scientifique, l'hypothèse d'un Dieu anthropomorphe (par
exemple le Dieu chrétien) apparaît non-seulement comme
antiphilosophique, mais encore comme irréligieuse ou au moins

grossièrement religieuse. Combinant donc les résultats, nous
obtenons la formule suivante : Il existe un Pouvoir, auquel on

ne peut assigner aucune limite ni dans le temps ni dans

l'espace, dont tous les phénomènes présentés à la conscience,
sont des manifestations, mais que nous ne pouvons connaître

que par ces manifestations. » Quelle est cette merveilleuse
puissance? continue le prof. Fiske : « Devons-nous l'appeler
gravitation, ou chaleur, ou lumière, ou vie, ou pensée, ou
unissant le tout dans une épithète synthétique, le nommer :

force? Nous aussi comme l'ancien Israélite, ne pouvons
prononcer le nom de Jéhovah. Le philosophe scientifique ne con-



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 413

naît réellement rien de la divinité, si ce n'est son omnipotence,
comme le Pouvoir dont le monde toujours changeant des
phénomènes est une manifestation multiforme. » Celte philosophie
soigneusement distinguée « du positivisme, de l'athéisme et du
panthéisme, du matérialisme, et de l'idéalisme, » et convenablement

étayée par un vaste échafaudage de raisonnements
profonds, constitue celte « phase de théisme si supérieure à la phase
courante (chrétienne) que pour cette raison, nous (philosophes
cosmiques) ne pouvons pas sans risque d'ambiguité lui donner
le même nom. » C'est cette phase de théisme radicalement
anti-chrétien, disons-nous, que, grâce essentiellement à H. Spencer,

le prof. Fiske a hardiment placée à la base de ses leçons
sur la cosmologie lues d'abord dans l'université de Harvard,
puis publiées pour le grand public dans le World de New-York
du 1er mai au 1er septembre 1871. Et non-seulement ces leçons

parurent ainsi en quelque sorte comme un feuilleton à

sensation : plusieurs les ont lues, plusieurs sans doute les ont

presque dévorées, si l'auteur de cet article en juge par le fait

que, peu de temps après leur publication, il lui fut impossible
de retrouver le moindre vestige de ces numéros au bureau du

World. N'est-ce pas là la preuve que nous sommes bien au
delà d'un simple état de préparation pour la réception populaire

dans nos masses de lecteurs des points les plus
fondamentaux et les plus vitaux de la pensée an ti-chrétienne
européenne?

Si maintenant nous examinons un instant cette question
vitale du point de vue bien moins important des idées chrétiennes

sur l'Ecriture, nous arriverons précisément au même
résultat que tout à l'heure du point de vue des idées chrétiennes

sur Dieu. Par exemple : « La valeur historique que j'attribue
aux évangiles, dit Renan, est maintenant bien comprise, je
pense. Ce ne sont ni des biographies à la manière de Suétone,
ni des légendes fictives comme celles de Philostrate ; ce sont
des biographies légendaires. Je les comparerais aux légendes
des saints... ou autres ouvrages du même genre. » M. Renan

cependant ne fait pas le moindre effort pour démontrer son
droit à traiter ainsi les évangiles dans sa Vie de Jésus comme



414 AUGUSTE BLAUVELT

de pures biographies légendaires. Au contraire, il annonce
simplement d'une manière générale qu'il n'a pas l'habitude
de refaire ce qui a été fait et bien fait et que la critique de

détail des textes des évangiles, en particulier, a été faite par
Strauss d'une manière qui laisse peu à désirer; puis, ayant
donné son opinion personnelle que les évangiles ne sont que
des légendes il passe à sa discussion formelle de la vie de Jésus.

Eh bien, construite sur cette base, sur la supposition non

prouvée que les évangiles ne sont que des biographies
légendaires, la Vie de Jésus de M. Renan a trouvé, d'après le prof.
Schaff, une « circulation sans pareille, » non-seulement sur le

continent européen, et en Angleterre, mais aussi en Amérique.
L'Ecce Homo est un autre ouvrage en vue. Dans ce volume

extrêmement remarquable, mais aussi tout à fait anti-chrétien,
le professeur Seeley met simplement les évangélistes au rang
de « la meilleure classe de témoins historiques, dont la véracité

a été fortement suspectée par les critiques, soit à cause
des divergences internes, soit à cause d'improbabilités
intrinsèques de leur récit, » et il adopte la règle de ne jamais s'en

référer « au quatrième évangile, » sauf uniquement « comme
confirmation d'assertions qui se trouvent dans les autres évangiles.

» Et pourtant cet ouvrage a déjà atteint dans les Etats-
Unis une vente d'au moins trente mille exemplaires, seulement

par le moyen des libraires américains. Ceci montre que les volumes

dont-il s'agit, à la base desquels les vues les plus
antichrétiennes sur l'Ecriture sont adoptées presque comme un

axiome, passent aussi couramment, et aussi tranquillement dans
la circulation générale parmi nos masses, que ces autres
volumes qui, sans avancer davantage de preuves, professent

que la Bible est verbatim et litteratim la parole même de Dieu.

Que l'on considère donc la préparation très générale de

nos masses qui pensent et lisent pour la réception plus ou

moins entière des formes fondamentales de la pensée anti-chrétienne

de l'ancien inonde, et que l'on considère les progrès
populaires qu'ont déjà fait ces pensées parmi nos masses,

tout chrétien qui s'intéresse quelque peu à ce que les vues
chrétiennes sur l'Ecriture, sur les miracles, sur Christ, sur



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 415

Dieu, survivent dans la future lutte pour l'existence, dans
les esprits de toutes ces masses, tout chrétien, disons-nous,
a de quoi s'alarmer. En effet non-seulement le public pensant
de l'Amérique est prêt à prendre feu sur toutes ces questions
et sur toutes les autres questions chrétiennes vitales, mais
Strauss, Renan, Darwin, Huxley, Tyndall, H. Spencer, et
d'autres, en personne ou par leurs disciples, ou bien par
leurs ouvrages, conférences, essais, poèmes, romans même,
s'insinuent dans ce public et ne cessent de souffler le feu avec
la plus grande ardeur. Le feu y est donc: oui, les flammes
ont déjà relui en tous lieux et se répandent maintenant partout.
Si les chrétiens américains, si les avocats et hommes d'état,
les hommes de lettres et autres laïques chrétiens de l'Amérique

qui peuvent guider l'esprit public, et le clergé chrétien
d'Amérique aussi, ne veulent pas en être dans dix ans au point
où en sont ces mêmes classes de chrétiens en Europe, courant
çà et là en se tordant les mains et se déchirant le cœur à la

vue de l'extension terrible de cette désolation qui nous
menace déjà, et cherchant presque affolés à sauver la foi et le

système chrétiens d'une ruine et d'une destruction plus
complètes, il faut que quelque chose soit fait par tous ces amis
de Christ au milieu de nous, et cela avec intelligence, promp-
tement et efficacement.

IL Que peuvent faire nos théologiens?

Pour prendre une attitude intelligente à l'égard du scepticisme

moderne, le clergé américain devrait avant tout éviter
avec le plus grand soin toutes ces désastreuses illusions où
tombèrent au point de départ, on n'en peut douter, presque tous
les clergés d'Europe. Par exemple Froude dit en 1863 : « Les

prélats instruits parlent de présomption de la raison humaine :

ils nous disent que les doutes naissent de la conscience pécheresse,

et de l'orgueil du cœur irrégénéré. » « Ils traitent les

difficultés intellectuelles comme si elles méritaient plutôt
d'être condamnées et punies que considérées et pesées. »

« Et ils affectent en conséquence de mettre au rang de ridicule



416 AUGUSTE BLAUVELT

folie tout ce qui les trouble ou leur déplait. » Mais ces chrétiens

pensants et cultivés qui dans toute l'Europe, déjà en

1863, avaient été plus ou moins ébranlés dans leur foi

religieuse par les principaux sceptiques modernes, n'étaient point
d'humeur à suivre un pareil traitement. « Plus le clergé leur
dit, comme Froude, que le salut de leurs âmes dépend de la

rectitude de leurs opinions, moins ils (les laïques) osent fermer
les yeux aux questions qui sont posées sur un ton de plus en

plus élevé. » « Le temps de la répression est passé...., et le
seul remède est une investigation profonde et loyale. » « Les

théologiens conservateurs en Angleterre ont poussé le silence

jusqu'à l'imprudence. »

Forcé ainsi de reconnaître en quelque manière « les

perplexités sincères d'esprits honnêtes » qui prévalent maintenant

partout au milieu des chrétiens au sujet de plusieurs des

traits les plus fondamentaux du christianisme, le clergé
anglais commit une autre bévue, en proclamant que tout ce

soi-disant scepticisme moderne n'était qu'une résurrection,
sous une forme légèrement différente, des idées mortes et

enterrées du passé, si fertile en hérésies. « L'archevêque de

Cantorbéry, dit encore Froude, nous renvoyé à Usher comme
à notre guide Les objections de la génération actuelle
d'infidèles sont, dit-il, les mêmes qui ont été réfutées maintes
et maintes fois, et telles qu'un enfant peut y répondre.» « Les

autorités ecclésiastiques persistent à refuser de regarder en

face les difficultés; elles prescrivent pour les troubles spirituels

les doses déjà fixées par Paley et par Pearson. Mais cela

ne réussira pas. Leurs élèves grandissent et luttent pour eux-
mêmes sans l'aide de ceux qui auraient dû être leurs avocats
et qui ne l'ont pas pu ou pas voulu ; quant à l'amertume de

ces conflits qui chez la plupart d'entre eux aboutissent à un
doute qui brise le cœur ou à une insouciante indifférence, ces
choses ne sont que trop connues de quiconque s'intéresse à ce

sujet. » La vérité est que bien loin de n'être qu'une résurrection

sous une forme légèrement changée du passé, le scepticisme

moderne est d'une façon eminente une affaire du moment
présent en opposition au passé. Même dans quelques-unes de ses



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 417

plus anciennes formes, ainsi tel qu'il se présente dans la
première Vie de Jésus, de Strauss, le scepticisme moderne n'a pas
quarante ans ; et ce n'est que l'année passée que le vieux Strauss
lui- même a donné au monde chrétien dans l'Ancienne et la
nouvelle foi, l'expression définitive de son système religieux.
Le darwinisme n'a pas encore dépassé la première et bouillante

période de controverse avec le christianisme ; et ce ne
sera peut-être pas avant la génération suivante que l'on
pourra en comprendre entièrement les conclusions finales,
spécialement quant aux vues chrétiennes sur l'Ecriture.

La Vie de Jésus de Renan, malgré sa circulation universelle
et les nombreux comptes rendus qu'on en a écrits, est tellement

en avance sur son époque qu'un bien pelit nombre de

personnes, peut-être, ont seulement soupçonné déjà quelles
terribles questions sur Christ et le christianisme elle soulève,
«t que nos successeurs les penseurs religieux qui nous
suivront auront à résoudre à leur aise.

Ecce Homo nous présente une autre forme de spéculation
anti-chrétienne, mais si peu reconnue pour anti-chrétienne
que nous en sommes à douter réellement si le clergé chrétien
a bien cessé de le proclamer du haut de la chaire comme un
meilleur exposé que nos évangiles, ou les critiques chrétiens
de le louer comme une contribution vraiment chrétienne à

notre littérature scientifique moderne. H. Spencer et ses

disciples aussi envahissent aujourd'hui les presses d'Europe et
d'Amérique avec le développement graduel de ce système
entièrement anti-chrétien. Bref, ceux qui ne veulent voir dans le
scepticisme moderne qu'une résurrection du passé devraient
appeler aussi un chemin de fer une diligence ressuscitée, le

télégraphe un postillon transformé. Ce n'est pas assez dire :

comme on le reconnaîtra de plus en plus, on pourrait tout
aussi bien administrer les « doses consacrées de Paley et de

Pearson, » et d'autres apologètes dépassés, à un poteau qu'à
un homme quelconque qui aune fois, sérieusement et honnêtement,

été atteint par les profonds doutes religieux particuliers
à notre époque.

Mais le clergé anglais ne commença pas plus tôt à se douter
THÉOL. ET PHIL. 187-1. 27



418 AUGUSTE BLAUVELT

obscurément de ce fait, qu'il commit une autre bévue. Si les doses

prescrites de Paley et de Pearson ne suffisent pas, semblent-
ils s'être dit, un plus grand usage de la confession de foi et du
catéchisme fera sans doute l'affaire. Mais quel fut le résultat?
« Pendant que notre clergé, dit le duc de Somerset, insiste
sur la dogmatique, le scepticisme pénètre toute l'atmosphère
intellectuelle, dirige les sociétés les plus instruites, inspire la
littérature religieuse du jour, et monte même dans les chaires
de l'église. » La citation que nous avons donnée ci-dessus de

l'archevêque de Cantorbury renferme une erreur analogue :

il suppose implicitement qu'il y a une sorte de force logique
mystérieuse, une espèce de talisman contre les enseignements
religieux des sceptiques modernes, dans la seule affirmation
qu'ils ne sont que « la génération présente d'incrédules. » Il
fut un temps, en effet, où, dans toute la chrétienté, on se

croyait dispensé de réfuter une opinion dès qu'on l'avait déclarée

hérétique, et de répondre à un ouvrage en déclarant son
auteur incrédule. Mais ces jours sont passés. « Le scepticisme,
dit le duc de Somerset, a pris droit de bourgeoisie dans la
société moderne et ne sera pas repoussé par des dénonciations
contre l'incrédulité ou par les lamentations d'une piété
sentimentale. » Le professeur Seeley nous informe qu'étant «

mécontent des conceptions courantes sur Christ, il se sentit obligé
de considérer à nouveau le sujet entier, et d'accepter sur lui,
non pas les conclusions que les docteurs de l'église ou même
les apôtres ont marquées de leur autorité, mais celles que les
faits eux-mêmes, examinés avec critique, paraissent garanlir. »

En d'autres termes, ceux qui sont troublés dans leur foi
religieuse ne se préoccupent plus de savoir si une opinion est
orthodoxe ou non. Ces expressions impliquent que l'opinion a été

certifiée par quelque norme religieuse, telle qu'une confession
de foi donnée, un catéchisme ou un livre sacré. Mais ce que
ces hommes ont maintenant besoin de connaître ce n'est pas

ce qu'une confession de foi, un catéchisme, ou même la Bible
enseigne, mais simplement ce qui est vrai. Dire à ces homines
ce que « les docteurs de l'église ou même les apôtres ont scellé

de leur autorité » ne sert de rien en soi-même. Leur dire ce



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 419

que la Bible même a dit au sujet d'une question controversée
ne sert en soi-même de rien non plus. Car, pour laisser de

côté la question de l'Ancien Testament et des épîtres du

Nouveau, Froude nous dit franchement, dans le passage cité plus
haut, que « la vérité de l'histoire évangélique est maintenant
plus universellement mise en doute en Europe que jamais
depuis la conversion de Constantin. » Et il n'est pas douteux

qu'il en soit ainsi, non-seulement en Europe, mais dans tout le
monde chrétien. C'est-à-dire qu'il n'y a plus aujourd'hui, poulies

esprits de tous ces hommes si profondément et désespérément

plongés dans le doute et l'incrédulité au sujet de la
foi et du système chrétien, aucune norme fixe qui puisse leur
garantir la vérité ou la fausseté d'une idée donnée. Si les évangiles

eux-mêmes leur dénoncent telle vue donnée comme
hérétique ou fausse, les évangiles doivent se souvenir que leur

propre véracité est dans ce moment mise en question par ces

mêmes hommes.
En entreprenant d'agir d'une manière intelligente à l'égard

des cloutes religieux profonds élevés maintenant dans des

multitudes d'esprits chrétiens par les chefs du scepticisme
moderne, le clergé américain, évitant quelques-unes des

premières et des plus désastreuses erreurs commises par presque
tout le clergé européen, se souviendra que ces cloutes ne

peuvent point être repoussés comme puérils ou futiles, ni être

attribués à la présomption de la raison humaine, à la

conscience pécheresse ou à l'orgueil du cœur irrégénéré, mais

doivent, au contraire, être promptement reconnus comme de

très sérieuses et loyales difficultés intellectuelles surgies dans

l'esprit de profonds penseurs. Ges doutes doivent donc être

pris en considération et pesés. Qu'on se garde de dénoncer

contre eux des châtiments ou de les traiter de ridicule folie.

Il ne faut pas non plus se figurer qu'ils rentrent uniquement
dans des objections contre le christianisme « qui ont déjà été

réfutées plus d'une fois et auxquelles un enfant pourrait
répondre.» Le fait est que plusieurs de ces objections sont à peine
bien comprises d'un théologien sur mille, et que chacune

d'elles procède des penseurs les plus profonds et des savants



420 AUGUSTE BLAUVELT

les plus accomplis. Et pendant qu'on s'aperçoit de plus en plus
combien il est impossible que des âmes rendues malades par
ces doutes et ces craintes religieuses modernes, soient guéries
de leur mal spirituel par «. les doses prescrites de Paley et de

Pearson, » et d'autres apologètes démodés, on ne doit pas
oublier d'autre part que, eût-on épuisé pour ces âmes toute la

pharmacopée de la dogmatique, leur cas en sera tout aussi

mauvais, si ce n'est pire que jamais. Ce que ces pauvres âmes

réclament n'est pas qu'on leur dise simplement ou même qu'on
leur démontre que telle ou telle opinion est hérétique ou
orthodoxe : ce qu'elles désirent seulement savoir est si elle est

vraie ou fausse. Et, pour déterminer cette question, il est
parfaitement inutile de les renvoyer à la confession de foi, ou au

catéchisme, ou même aux Ecritures, comme à un témoin ou à

une norme. Toutes les normes, tous les témoins religieux existant

dans la chrétienté sont aujourd'hui, sans exception, mis

en question aussi, pour savoir si eux-mêmes sont vrais ou
faux.

Mais, outre les précautions à prendre pour éviter les bévues
du clergé européen, il faut encore une préparation positive
avant qu'aucun théologien de la vieille école, ou élevé sous
l'influence de l'ancienne théologie, puisse lutter un seul
instant, avec intelligence ou succès, avec les nouvelles écoles de

pensée anti-chrétienne. Le clergé européen semble être parti
de la supposition qu'il pourrait en un instant étouffer
l'influence sur les chrétiens de cette « génération présente
d'incrédules. » Telle fut justement, sans aucun doute, la source

principale, le point de départ de toutes les bévues passées, et

non-seulement de celles que nous avons citées, mais de bien

d'autres encore. « Ils ne vont pas, dit Froude, au-devant des

difficultés réelles : ils les méconnaissent, les défigurent ; ils
chantent victoire sur des adversaires avec lesquels ils n'ont
jamais croisé le fer, et courent aux conclusions avec une presse
qui ne peut que faire sourire. » « Nous nous apercevons seulement,

quand nous en venons à leurs écrits, que leurs
promesses si hautement exprimées n'aboutissent à rien, que leur

principal objet est d'éviter le terrain difficile, et que les points



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 421

où nous réclamons à plus grands cris satisfaction sont passés
sous silence ou réfutés par d'impuissants lieux-communs. »

Mais comment cela? Assurément ce n'est pas que le clergé
anglais ait eu la moindre idée de s'être rendu maître du
scepticisme moderne, même aux yeux des chrétiens intelligents,
après ce simple procédé, aussi absurde que superficiel.
Simplement, il n'a pas su ce qu'il avait à faire ou comment il avait
à le faire. Nés et élevés comme ils l'avaient été, enrôlés,
formés, disciplinés, équipés, comme ils l'avaient été, pour une
tout autre sorte de guerre, que pouvaient-ils faire? Prêts à

marcher, c'est-à-dire à choquer leur solide armure pour la
millième fois contre des os secs, dans la grande vallée des

hérésies passées et anathématisées, ils ne pouvaient guère lutter
qu'en désordre lorsqu'ils se trouvèrent subitement appelés à

tenir tête aux écoles de pensée anti-chrétienne, bien vivantes
en chair et en os. Le résultat fut, comme l'observe Froude,
qu'ils « ne résolurent pas la moindre difficulté, et ne convainquirent

personne qui ne fût déjà convaincu. » Ainsi, le clergé
américain désire-t-il ne pas répéter simplement ce faux pas
qu'a fait le clergé anglais dans son opposition aux sceptiques
modernes, il ne doit pas alors leur résister sans s'y être préparé

d'une façon spéciale.
La première chose à faire est de considérer et d'étudier dans

tous leurs traits essentiels ces ennemis du Christ, en Europe,
afin qu'on puisse toujours les reconnaître exactement et sans

erreur lorsqu'on les rencontrera, et cela sous quelque déguisement

américain qu'ils puissent revêtir. Nous ne voulons pas
dire qu'il n'existe pas parmi nous des formes purement
indigènes de scepticisme, ou que ces formes ne réclament pas de

nous une attention spéciale, intelligente et prompte. Mais ce

que nous voulons relever ici c'est que les formes réellement
indigènes de scepticisme qui existent aujourd'hui chez nous ne
sont pas les formes européennes. De là résulte que si quelque
ecclésiastique américain a l'intention de combattre spécialement

ces dernières formes, et ne veut pas se trouver en même

temps plus ou moins engagé dans la lutte contre une centaine
d'autres formes, il doit examiner et étudier à fond les formes



422 AUGUSTE BLAUVELT

européennes elles-mêmes, jusqu'à ce qu'il ne lui soit plus
possible de manquer son homme jamais, nulle part, et sous quelque

déguisement américain qu'il le rencontre sur le champ de

bataille. Que l'on compare, par exemple, les conférences données

à Boston en 1870 et 1871, par quelques-uns des ecclésiastiques

les plus éminents de la Nouvelle-Angleterre, sur le
christianisme et le scepticisme, avec celles données par le
président Mac-Cosh à New-York, en 1870, sur le christianisme et
le positivisme. On verra que les premières forment une sorte
de batterie générale, et presque confusément déchargée contre
toutes sortes de scepticismes existant maintenant parmi nous,
étrangers, indigènes et mixtes, avec quelques coups épars pour
ces autres espèces de doutes qui n'existent plus chez nous,
mais sont dès longtemps morts, ici comme partout, chez les

esprits qui vivent et qui pensent. Les conférences du président
Mac-Cosh, au contraire, sont dirigées d'une manière beaucoup
plus spéciale contre quelques-unes des formes les plus
remarquables et les plus importantes de la pensée anti-chrétienne.
A part quelques coups spécialement à l'adresse des habitants
de Boston, presque toute son attaque est dirigée avec persévérance

uniquement contre les principaux sceptiques d'Europe.
Mais, pour quiconque entreprend d'une manière vraiment

digne de se mettre à même de connaître exactement et de
combattre les principaux écrivains anti-chrétiens d'outre-mer, il ne

s'agit pas de tolérer un instant la folle idée qu'il n'y ait là qu'un
jeu d'enfants. Ecoutez, au contraire, le récit que Renan donne
de la préparation de sa Vie de Jésus. Il nous dit avoir réfléchi

jour et nuit à ces questions, n'avoir négligé parmi les anciennes
autorités aucune source d'information. A la lecture du texte, il
a pu ajouter une fraîche source de lumière, l'examen des lieux
où se sont passés les événements. Depuis son retour, il a

travaillé incessamment avec cinq ou six volumes autour de lui,
pour vérifier et corroborer en détail l'esquisse écrite par lui à

la hâte dans une hutte de Maronites. Plus tard, il remarque
que, pendant les quatre ans qui ont suivi la première publication

de son ouvrage, il a constamment travaillé à l'améliorer.
Le nombre des critiques qui lui ont été faites lui ont en un sens



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 423

facilité la tâche. Il dit avoir lu toutes celles qui avaient la
moindre importance, et croit pouvoir affirmer en conscience

qu'en aucun cas, les outrages et les calomnies qui pouvaient y
être mêlés n'ont pu l'empêcher de tirer avantage de toute bonne
idée qu'elles pouvaient renfermer. Il a tout pesé, tout examiné.
C'est par un travail aussi opiniâtre qu'un esprit des plus
brillants et des plus accomplis de l'Europe, comme M. Renan, a

loyalement préparé sa Vie de Jésus. Et ce qui est vrai de lui est

plus ou moins vrai de même de l'Ecce Homo de Seeley, de

l'Origine des espèces de Darwin, des Premiers principes de
H. Spencer, et autres volumes anti-chrétiens des mêmes auteurs
ou d'autres en Europe, dont l'impression a été puissante, étendue

et durable sur les esprits des penseurs dans toute l'étendue
de la chrétienté. Ces œuvres ont eu pour elles non-seulement
des génies de premier ordre, mais beaucoup de temps, une
pensée profonde, des recherches attentives, et le plus rude
travail. Un ecclésiastique américain a beau être un docteur
accompli en tout ce qui rend le champion du christianisme
victorieux lorsqu'il n'a affaire qu'avec des incrédules des temps
passés ou même avec les diverses formes du scepticisme du
moment indigène à notre pays, dès qu'il en vient à lutter avec
les grands chefs européens de l'anti-christianisme, il lui faut un
génie de premier ordre, beaucoup de temps, une pensée
profonde, des recherches nombreuses, et le plus rude travail aussi,

pour se trouver à la hauteur de l'adversaire. Aux yeux des juges
compétents, même si le juge compétent est un chrétien, les
puissants penseurs anti-chrétiens avec lesquels le clergé américain

est censé se mesurer, triomphent de la manière la plus
facile de ces têtes vides et de ces beaux parleurs.

Ces ennemis de la foi chrétienne ne doivent donc pas être
combattus uniquement par cette dernière classe de théologiens,

qui cependant seront sans doute les premiers à prendre
rang sur le champ de bataille et à le remplir de leurs
pernicieuses clameurs, mais ils doivent être combattus aussi et si

possible vaincus et dominés par ces autres théologiens qui
parmi nous sont en même temps nos penseurs les plus capables

et nos savants les plus distingués. Mais quand ceux-ci se



424 AUGUSTE BLAUVELT

prépareront pour tout de bon à combattre pour longtemps les

sceptiques modernes, il faudra qu'ils se livrent à un travail
intense, calmement, patiemment, dans le silence du cabinet.
Pendant cette période de travail préparatoire et de silence, des

systèmes de spéculation anti-chrétienne, vastes et variés, se
présentant sous forme de gros volumes, doivent être calmement

médités et si possible médités à fond. Puis comme
seconde phase de préparation, il faut que ces systèmes soient
développés dans leurs formes les plus essentielles et suivis
dans toutes leurs innombrables ramifications dans chaque branche

des hautes régions de la culture européenne aussi bien que
de la littérature. Vraiment c'est le cas de dire: hoc opus hic
labor est Heureux, en vérité, celui qui, après bien des mois et
même bien des années d'étude, dans la retraite et le silence,
commence enfin à sentir qu'il peut non-seulement parler, mais

parler de telle sorte que, pendant que ses partisans religieux
le récompensent sans doute de leurs applaudissements, les

sceptiques eux-mêmes écoutent sa parole parce qu'il force leur
attention. De cette préparation très spéciale, très longue, très
patiente, nécessaire au clergé américain pour lutter avec
intelligence et succès contre les principales formes de l'anti-christianisme

européen, il résulte avant tout que les membres du

clergé en question qui sont activement engagés dans les
devoirs ordinaires de leur vocation n'ont guère plus à faire qu'à
tenir le sujet tout entier éloigné de la chaire. Il leur est impossible

de se réserver le temps nécessaire pour cette préparation
dans l'étude à bâtons rompus qui seule leur est accordée, au
milieu de leurs constants appels, de leurs nombreux soucis; aussi

le verbiage ordinaire de ceux qui, parfaitement mal préparés,
parfaitement incapables en réalité de faire une exacte distinc-
tien entre Strauss et Renan, Darwin et Spencer, ou même

Seeley et un auteur chrétien, ce verbiage, disons-nous, est pire
qu'une mauvaise absurdité. Il peut sans doute leur gagner la

récompense légère de l'ignorant zélote qui porte le nom de

chrétien, mais il ne peut que peiner ceux des amis de Christ qui
sont réellement au fait des choses, pendant qu'il dégoûte le sceptique

honnête et profond. « Sans aucun doute, dit M. Froude,



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 425

c'est une chose tentante que de monter dans une vaste
chaire, et, alors là, avec grand étalage d'intelligence, de
pourfendre l'infidèle absent, absent du raisonnement de l'orateur.»
Mais pour les raisons indiquées, il est fort à souhaiter qu'en
général, nous, pasteurs américains pratiques, laissions à ceux
des autres pays toutes ces sortes de vaines gasconnades.
Même dans les cas comparativement exceptionnels où le
prédicateur est incontestablement plus ou moins compétent pour
traiter en maître la question, le silence ou un silence relatif dans
la chaire, serait toujours, semble-t-il, en tout état de cause la
meilleure chose. Car avant tout aucune tractation scientifique
d'une des questions vitales maintenant débattues entre le
christianisme et le scepticisme ne saurait être abordée devant un
simple auditoire populaire, tel que celui qui compose
ordinairement les congrégations chrétiennes. Ce qui a coûté au
travailleur paisible plusieurs mois, plusieurs longues années

peut-être de la méditation la plus profonde, des recherches les

plus complètes, ne peut être compris même du plus instruit
des auditeurs du dimanche dans une simple réunion ; aussi

pour la généralité des auditeurs ce ne sera qu'un pur chaos.

Froude nous semble faire trop peu de compte de « la répugnance
compréhensible à troubler par la discussion les esprits des

gens non cultivés ou à demi-cultivés. » Il est vrai sans doute,
comme il l'allègue, que « l'incertitude qui autrefois n'affectait

que les plus instruits s'étend maintenant à toutes les classes. »

Mais ces masses ébranlées plus ou moins dans leur foi
religieuse par les sceptiques modernes, sont celles qui lisent et

pensent, et doivent être distinguées de ces autres masses
rassemblées dans nos églises chaque dimanche. Le prédicateur ne

doit pas oublier cette autre portion très considérable de ses

auditeurs pour lesquels la pensée de la moindre question
concernant leur foi religieuse personnelle et du moindre
problème est positivement pénible ; bien plus, pour qui toute
discussion sur les bases de cette foi est presque impossible à

supporter. Pourquoi ces derniers seraient-ils forcés d'entendre ce

qui est pour eux une sorte de torture?
Toutes réserves faites pour certains prédicateurs et certains



426 AUGUSTE BLAUVELT

auditoires exceptionnels, c'est dans la presse et non dans la

chaire qu'il convient de débattre des questions de cet ordre.
Des discussions de valeur portées devant le public par le moyen
de la presse peuvent non-seulement être étudiées à loisir et

comprises par le chrétien instruit ; elles peuvent aussi circuler
librement parmi les masses chrétiennes elles-mêmes qui pensent

et lisent, et qui ont été ébranlées par le scepticisme
moderne, tandis qu'elles ne sont pas en même temps rudement et
cruellement infligées à ces autres masses chrétiennes qui n'ont

pas été ébranlées elles-mêmes ou qui ne peuvent même

apprendre sans un pieux tremblement que pareille chose est
possible même pour d'autres personnes. En outre, pour ce qui est
de l'obligation morale, le clergé peut toujours alléguer le fait
signalé au début de cet article que d'une façon générale ce n'est

pas par la chaire, mais plutôt par la presse que tous ces troubles

récents au sujet des bases de la religion ont été produits et

répandus dans le monde chrétien. Une grande responsabilité
pèse donc avant tout sur ces ecclésiastiques américains qui ont
affaire non pas avec la chaire avant tout, mais avec la presse du

pays, soit comme éditeurs, soit comme auteurs. Maintenant que
l'anti-christianisme européen se précipite comme un flot de

marée par tous les canaux de la littérature américaine, et que
l'œil exercé peut discerner pas bien loin à l'horizon une vague
de ce même anti-christianisme avançant constamment vers nos
rivages, il faut que nous provoquions promptement dans ces
mêmes canaux un mouvement tout aussi fort en sens contraire,
une marée tout aussi puissante de pensée chrétienne, sans cela
la foi et les espérances chrétiennes, exactement comme en

Europe, disparaîtront à notre grand effroi du milieu des foules de

notre nation qui pensent et lisent. Jusqu'ici cependant, sauf

quelques exceptions presque aussi rares que des visites d'anges,

le clergé américain qui est en relation avec le monde
littéraire ne nous a guère servi qu'une stérile faconde étrangère
au sujet, en lieu et place d'une réaction puissante de pensée
solide et loyale ; c'était plutôt la crête brillante et jaillissante,
l'écume d'une vague irritée, que la contre-marée profonde,
calme, puissante. Quand cela finira-t-il? quand quelque chose



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 427

de meilleur commencera-t-il? Jusqu'à présent du moins
personne en vérité n'a rien à se reprocher ; jusqu'ici, en effet, sauf
quelques exceptions très honorables, presque aucun ecclésiastique

américain en rapport avec le monde des lettres ne s'est

entièrement rendu compte des circonstances décisives pour la
foi et le système chrétiens au milieu desquelles il est appelé à

exercer son ministère. Le profond sommeil dans lequel le
clergé américain au milieu de tous ces dangers est jusqu'à cette
heure demeuré enfoncé a beau être innocent, le fait qu'il dort
toujours impose aux chrétiens qui veillent l'obligation de le
saisir par les épaules, de le secouer rudement, jusqu'à ce qu'il
se lève et coure à son poste où l'appelle un devoir pressant.

Après ces ecclésiastiques qui ont affaire d'une manière ou
d'une autre avec la presse de notre pays, ceux qui ont quelque
chose à voir dans les institutions nationales d'éducation sont
les plus responsables : ils doivent faire tout ce qui est en leur
pouvoir pour arrêter et faire rétrograder le flot de cette
influence puissante de la pensée anti-chrétienne qui partant des

pays chrétiens étrangers monte constamment sur nos côtes.

Le professeur Seeley nous dit avec grande raison : « L'éducation

est certainement un agent beaucoup plus puissant

que la prédication, car elle agit d'abord sur l'être humain à un
âge où il est beaucoup plus accessible à toutes les influences
et surtout aux influences morales que plus tard; puis elle agit
incessamment, avec intensité, par un nombre infini de
méthodes diverses pendant une suite d'années, tandis que la
prédication agit par intervalles, le plus souvent faiblement et avec
une méthode uniforme. » Certainement le pouvoir que le
maître exerce sur le caractère moral et religieux aussi bien

que sur le caractère purement intellectuel de son élève est
le plus absolu peut-être que puisse posséder un être humain,
celui de la mère seule excepté. Dans de telles circonstances
ne trouvera-t-on pas presque monstrueux que le premier
ministre Gladstone, un homme d'état chrétien, se soit cru
personnellement obligé, dans son récent discours à l'université de

Liverpool (en partie cité plus haut) de mettre en garde les
étudiants contre ces ce formes extrêmes de l'incrédulité »qui durant



428 AUGUSTE BLAUVELT

l'année accadémique écoulée s'étaient répandues si abondamment

dans toute l'Angleterre. Parmi tant de professeurs
ecclésiastiques en rapport sans doute avec cette université, ne s'était-
il pas trouvé un seul professeur non-seulement pour avertir
ces étudiants, mais aussi pour traiter ces matières pertinemment
dans les cours, de façon à rendre l'intervention personnelle
de Gladstone superflue? Mais parlons de ce qui nous touche
de plus près. Quand on songe au nombre immense
d'ecclésiastiques qui occupent des postes importants dans nos
établissements d'éducation, n'est-il pas monstrueux de penser
que sans aucun doute pendant la prochaine année classique,
d'une douzaine d'établissements spéciaux d'éducation en
Amérique, sans en excepter les séminaires théologiques, il ne sortira
qu'une vingtaine d'étudiants munis de leurs diplômes, sachant
d'une façon précise ce qu'est le scepticisme moderne, ou
comment ils ont à lutter contre lui; tandis que sans aucun
doute il en sortira par milliers qui seront plus ou moins
ébranlés dans leurs idées chrétiennes traditionnelles par Darwin,

Tyndall, H. Spencer, etc? N'est ce pas monstrueux? Les
ecclésiastiques en question ne sont-ils pas évidemment coupables,

coupables d'une criminelle négligence pour tout ce qui
tient au soin et à l'instruction à donner à nos enfants chrétiens?

Non. Ce système moderne n'est en aucune façon une vieillerie,

c'est à peine s'il est arrivé à la maturité. Les ecclésiastiques
chrétiens, et chez nous et en Angleterre, qui se trouvent avoir
maintenant quelque autorité parleur position ou leur influence,
comme éducateurs, furent probablement et presque sans

exception fixés, et presque pétrifiés dans toutes les questions
religieuses, avant que l'Origine des espèces, la Vie de Jésus, les
Premiers principes, ou autres volumes anti-chrétiens récents eussent

vu le jour, et surtout qu'ils eussent presque transformé la

base même de la pensée religieuse et ses méthodes. Quant au

passé, ou même au présent, il serait parfaitement injuste et peu
généreux de jeter la moindre accusation contre les maîtres
chrétiens mentionnés ci-dessus. Bien plus, vu leur âge, et tout
bien considéré, il serait tout aussi injuste et peu généreux
de leur demander à l'avenir qu'ils se soumissent eux-mêmes



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 429

Il une préparation approfondie qui leur permît de nous
donner des élèves plus complètement informés, et plus
complètement armés pour marcher à la rencontre des formes les

plus redoutables de l'incrédulité moderne. Ce n'est donc pas

pour les vétérans parmi nos éducateurs ecclésiastiques que
sonne aujourd'hui la trompette d'alarme. Mais il n'en demeure

pas moins vrai d'autre part qu'aucun ecclésiastique américain
entrant maintenant en lice comme éducateur dans quelqu'un des

centres intellectuels ne peut manquer d'entendre, ou s'il
entend, manquer de remarquer ces voix d'avertissement sans un
degré évident de relâchement chrétien. Car non-seulement les
étudiants se trouvent nécessairement plus exposés que toutes
les autres classes d'hommes au courant envahisseur de l'incrédulité

européenne ; ils doivent en outre bientôt devenir à leur
tour, forcément ou bien une part active, un facteur de ce courant

anti-chrétien, ou bien son plus puissant contre-poison.
Que tout ecclésiastique chrétien apprenne donc immédiatement
à trembler presque au seul nom de scepticisme moderne,
jusqu'à ce que par une connaissance suffisante du sujet il
puisse au contraire, autant que faire se peut, s'en montrer
ouvertement vainqueur devant ses élèves. Comme autre
moyen de résister au mal le clergé américain ne devrait pas
tarder, avec l'aide des laïques peut-être, de fonder et de mettre
en œuvre dans tous nos centres principaux quelque chose

comme la société d'apologétique chrétienne (Christian Evidence
Society) récemment instituée à Londres. « Elle ne fut point
créée, dit le lord évêque de Gloucestre et Bristol, comme
on l'a dit parfois avec un peu d'ironie, pour restaurer la foi au
christianisme. Des hommes sérieux et profonds, épiscopaux et
non-conformistes, ont pensé depuis longtemps que quelque
effort d'ensemble devait être fait pour réfuter loyalement le

scepticisme et l'incrédulité que l'on a pu distinctement
remarquer ces dernières années dans toules les classes de la
société. » Dans ce but la société a eu recours d'après ce même

auteur, ce d'abord à des conférences adressées aux gens
instruits; secondement elle a formé des classes, sous des maîtres
compétents, pour l'instruction des hommesdes degrés inférieurs



430 AUGUSTE BLAUVELT

de la société ; troisièmement elle a fait circuler des traités utiles
et a fondé des prix pour ceux qui voudraient faire contrôler leurs
études privées par des examens et des concours. L'attention
populaire s'est naturellement portée plus spécialement sur les

cours pour les gens instruits, mais la formation des classes a

dépassé même ce qu'on en attendait, et, à en juger par le
nombre des concurrents pour les prix offerts, les examens sur
les preuves du christianisme formeront une partie considérable

et des plus intéressantes de l'œuvre future de la société. »

Comme autre méthode très efficace de contribuer à réagir
contre l'influence des sceptiques modernes chez nous,
l'ecclésiastique américain ne devrait pas non plus tarder à se

mettre lui-même en mesure de tirer le meilleur parti possible
des occasions presque innombrables qui se présentent
constamment à lui dans ses rapports plus ou moins privés ou
même exclusivement personnels avec les hommes. Ici plutôt
que dans la chaire le pasteur plus que tout autre, s'il est

quelque peu au fait du scepticisme moderne et dans un état
d'entière sympathie avec les masses qui pensent et lisent,
peut trouver une sphère presque illimitée pour la défense de

la foi et du système chrétien contre les attaques particulières à

notre époque. Ce pasteur devinera, quand on ne lui en fera

pas la confidence, les doutes profonds, les ténèbres épaisses
dans lesquelles se débattent, tantôt un homme de loi, ou un

médecin, tantôt un littérateur ou un négociant. II est bien vrai,
pour les raisons indiquées en partie plus haut et pour bien
d'autres différentes et opposées, qu'un pasteur ordinaire ne

sera jamais de force à lutter avec avantage, même dans des

conversations particulières, contre le scepticisme moderne,
encore bien moins de dominer la position. Mais il n'en est pas
moins vrai aussi que même le pasteur en question peut
journellement, autant que ses autres devoirs le lui permettent,
se consacrer plus ou moins spécialement à cet objet jusqu'à
ce que enfin il arrive à quelque chose comme une intelligence
générale des traits les plus essentiels de l'incrédulité moderne.
El après avoir fait cela, il sera en mesure au moins d'éviter à

la fois de faire des remarques déplacées et de renvoyer si



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 431

froidement en apparence ceux qui viennent l'importuner de

leurs craintes, de leurs doutes religieux. De telles maladres
ses de la part du clergé n'ont que trop souvent poussé dans
l'incrédulité les hommes qui doutaient et provoqué chez
les incrédules une rupture ouverte avec leur précédente foi
chrétienne. Si l'on ne peut réellement pas attendre avec justice

davantage d'un pasteur ordinaire d'une paroisse ordinaire,
la question se pose toujours plus : jusqu'à quand doit-on
attendre encore pour prendre en considération l'ignorance
habituelle des ecclésiastiques américains à l'égard des traits
fondamentaux des formes modernes de l'incrédulité Quand y
verra-t-on une objection décisive à ce qu'on leur confie les

fonctions pastorales, l'instruction dans une congrégation où les

courants de l'incrédulité agitent les esprits profondément ébranlés?

Que le clergé américain pour contrebalancer l'influence
du scepticisme moderne sur la foi, l'espoir et l'avenir religieux
de nos masses pensantes, choisisse un des moyens suggérés
plus haut ou tel autre qu'il jugera bon, il n'en demeure pas
moins certain que chaque pasteur doit être constamment poursuivi

par la pensée de se préparer d'une manière très spéciale,
très prolongée et très patiente. Mais pour l'ecclésiastique en

question cette préparation est de fait, sauf dans le cas d'un
petit nombre, pratiquement impossible. La grande majorité
au contraire sera absolument empêchée de l'entreprendre,
les uns par leurs devoirs impérieux, les autres par manque
de dons intellectuels nécessaires, ceux-ci par leur incapacité
plus ou moins complète pour une étude prolongée et
recueillie. Aussi pour cette raison même le devoir d'accomplir
cette préparation nécessaire s'imposera d'autant plus
impérieusement aux personnes relativement peu nombreuses pour
lesquelles seules la tâche n'est pas absolument irréalisable.
Jusqu'ici nous avons supposé que le problème proposé au

clergé était de contrebalancer l'influence des principaux
sceptiques modernes sur les masses chrétiennes qui pensent et
lisent. Supposons maintenant que le problème soit de savoir

comment il convient de procéder directement avec ces sceptiques

en personne ou avec leurs disciples avoués. Tout effort



432 AUGUSTE BLAUVELT

pour ramener ces personnes au christianisme, pour être sérieux
et en même temps pour promettre le moindre succès, doit
partir de l'idée que .tandis que ces gens ont commencé par
être chrétiens, ils ont une fois ou l'autre fini par n'être plus
chrétiens, mais anti-chrétiens. Maintenant ce passage du
christianisme à quelque forme de foi religieuse ou autre hostile au
christianisme n'est pas survenu chez eux sans raison suffisante.
Il ne s'effectuera pas non plus chez eux de transformation
religieuse en sens contraire, de sorte qu'ils viennent finir là où
ils ont commencé, c'est-à-dire en étant chrétiens, s'il n'y a pas
aussi une raison suffisante à ce changement. Comment donc ces

personnes en sont-elles venues d'une part à renoncer au
christianisme et de l'autre à accepter quelque forme de foi religieuse
ou autre hostile au christianisme? Les bévues dont nous avons
parlé plus haut et que les théologiens ont précédemment
commises à l'égard de doutes et de difficultés religieuses
parfaitement sincères et particulières à notre époque, rendent
incontestablement plus ou moins compte de ce fait. Il est vrai
sans doute que malgré ces bévues des théologiens, quelques-
unes des victimes de ces doutes et de ces difficultés ont pu se

tirer d'affaire, comme l'observe Froude, c'est-à-dire ou « mettre
le sujet de côté et se réfugier dans l'activité pratique » ou au

moins s'arrêter après avoir simplement débarqué sur le rivage
de « l'incrédulité, le cœur brisé, ou dans une insouciante indit-
férence. » Mais d'autres, assiégés de doutes et de difficultés
particulières, en présence des procédés du clergé déjà
signalés, ont été poussés par l'aiguillon d'une sorte de nécessité
intellectuelle jusqu'à rejeter complètement le christianisme.

Et ce n'est pas tout, car esprits positifs de leur nature et ne

pouvant trouver le repos dans une pure négation religieuse,
ils ont été encore poussés plus loin, toujours plus loin,
jusqu'à désirer ou même adopter l'une ou l'autre des croyances
positives anti-chrétiennes qui ont cours maintenant dans les

pays chrétiens. Si l'on désire un exemple de la manière facile

dont le clergé a souvent transformé les questionneurs en dou-

teurs, les douteurs en incrédules, et les incrédules en ennemis

positifs du christianisme, le cas de Renan nous en fournira un



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 433

ïrappant. La première faute fut commise par la faculté du
séminaire théologique de Saint-Sulpice quand Renan, alors

jeune homme, se présenta à l'examen annuel comme candidat

au diaconat, et soumit quelques questions qui angoissaient son

âme, et qui ne lui permettaient pas d'espérer d'entrer dans les

ordres, si elles ne recevaient une réponse satisfaisante. Au
lieu d'essayer de répondre à ces questions, la faculté non-seulement

refusa de les examiner, mais même ordonna à Renan de

se retirer. Une seconde faute fut commise après sa nomination

au professorat des langues et littératures orientales au collège
de France, quand, au sujet de quelques mots offensants pour la

religion dans son discours d'ouverture le clergé excita contre
lui une telle clameur ecclésiastique, que le gouvernement se

sentit obligé de suspendre indéfiniment le cours. Le clergé
commit une troisième faute quand il accueillit l'apparition de

la Vie de Jésus de Renan, avec une tempête d'accusations et
de calomnies. Renan lui-même, avant son apostasie formelle, fit
remarquer qu'on ne conserve pas une demi-foi pour ce pour
quoi l'on est proscrit. La joie de souffrir pour la foi est si grande

que plus d'une nature passionnée a embrassé des opinions poulie

bonheur de mourir pour elles ; en ce sens la persécution a

un merveilleux effet pour fixer les idées et bannir les doutes.
Les sceptiques, dit-il, sont timides, indécis, ils croient à peine
à leurs propres idées, mais peut-être s'ils étaient persécutés

pour elles finiraient-ils par croire en elles. Combien M. Renan

ne doit-il pas de reconnaissance aux théologiens qui lui ont
aidé à finir ainsi, à croire fermement en ces vues les plus
antichrétiennes qu'il avait débuté par présenter seulement sous
forme de questions timides, indécises, de doutes

Heureusement cependant le spectacle d'une meute de

théologiens à la piste d'un homme ayant des doutes sur la religion
et le pourchassant jusqu'à ce qu'il en vienne à une rupture
ouverte avec le christianisme, se fait aujourd'hui de plus en plus
rare. Oui, le temps est venu où même le sceptique avoué peut
vivre librement, comparativement en paix, et côte à côte avec
les chrétiens. Strauss parle d'un temps ou « comme si c'eût
été un sanglier d'Erymanthe rôdant dans la contrée, quiconque

THÉOL. ET PHIL. 1874. 28



434 AUGUSTE BLAUVELT

pouvait porter un fusil ou même élever la voix, était debout, en
armes contre la théorie mythique des évangiles.» Mais Tyndall
dit aujourd'hui : J'ai le privilège de jouir de l'amitié d'un cercle
choisi d'hommes religieux avec lesquelles je converse
franchement sur des sujets théologiques, exprimant sans détour les
notions et les opinions que j'ai au sujet de leurs doctrines, et
écoutant de mon côté la critique qu'ils en font. J'ai jusqu'ici
trouvé en eux des hommes libéraux et aimants, patients pour
écouter, tolérants à la réplique, qui savent concilier les
devoirs de la courtoisie avec l'ardeur des discussions. » En réalité

toutes ces méprises théologiques qui se commettaient
autrefois, et se commentent encore parfois, parce que l'on confond
de sérieuses difficultés intellectuelles sur les vues courantes du
christianisme, avec l'orgueil intellectuel, et le mal moral, n'ont
pas été seulement généralement reconnues, mais encore presque

universellement désavouées par les théologiens les plus
libéraux et les plus avancés de nos jours. Puisse un arbre qui
n'a jamais porté qu'un fruit amer et mauvais, pour les âmes

plongées dans la profondeur du doute et de l'anxiété au sujet
des choses religieuses, se flétrir toujours plus sous l'ardent
dédain de tous les docteurs chrétiens!

Tout un courant puissant qui, jusqu'ici n'avait guère fait
qu'éloigner du christianisme d'immenses multitudes de

questionneurs honnêtes et profonds, pour les lancer dans des théories

positivement anti-chrétiennes, se retourne aujourd'hui chez

nous d'une façon complète et, comme une énorme marée,
s'efforce de ramener ces incrédules à leur point de départ chrétien.
Mais cela suffira-t-il pour ramener sur le terrain chrétien soit
les chefs modernes du scepticisme, soit leurs disciples aimés?
Gardons-nous de le penser. Et pour pénétrer jusqu'aux raisons

profondes de ce fait, revenons au cas spécial de Renan pour le

considérer de plus près. Supposons d'abord qu'au lieu de le

repousser rudement, et de le chasser violemment pour le
simple fait qu'il présentait quelques questions agitant son

esprit, la faculté du séminaire de Saint-Sulpice, alors qu'il se

présentait comme candidat au diaconat, eût au contraire été à

son égard « libérale, aimable, patiente pour écouter, tolérante



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 435

à la réplique. » Il est fort peu probable que, même dans ce

cas, M. Renan eût obtenu immédiatement la solution satisfaisante

des problèmes religieux qui le préoccupaient, et sans

laquelle il ne pouvait espérer d'entrer dans les ordres sacrés

Cependant reçu avec affection et sympathie dans le séminaire,
au moins comme étudiant à l'essai, jouissant du constant
privilège de converser franchement avec ses professeurs sur les

points qui le préoccupaient le plus, on peut presque affirmer,
du moins cela est possible, qu'au lieu d'être comme il est

aujourd'hui à la face du monde chrétien, un des plus formidables
ennemis qui se soient jamais élevés contre le christianisme,
M. Renan serait au contraire sorti de Saint-Sulpice, prêtre
romain d'entre les plus dévots et les plus dévoués. Mais qu'on se

figure M. Renan aujourd'hui transformé en un des plus dévots
et plus dévoués prêtres de Rome par le simple fait qu'il serait

reçu dans quelque établissement théologique romain par des

hommes libéraux, aimables, patients à écouter, tolérants à la

réplique et qui lui accorderaient le privilège constant de

converser librement avec ses professeurs jusqu'à son examen. Non

depuis le jour où il fut si brusquement repoussé de Saint-Sulpice,

M. Renan a, entre autres choses, subi mille révolutions
radicales quant à la manière de concevoir les choses religieuses ;
il en est venu à considérer le christianisme d'un œil positivement

hostile; il s'est accoutumé de plus en plus à rejeter
comme de purs sophismes tout ce qui autrefois lui paraissait
avoir quelque droit à être cru. Pour ces raisons, et d'autres
semblables, le Renan qui fut à une époque de son histoire
religieuse le profond et respectueux candidat chrétien au diaconat
romain, et le Renan qui est aujourd'hui l'auteur anti-chrétien
de la Vie de Jésus, sont en réalité deux hommes différents.
L'essai que pourraient faire les théologiens de leur amabilité,
de leur patience et de toutes les méthodes cléricales les plus
persuasives, ne saurait avoir non plus le résultat qu'il aurait
pu avoir autrefois. Ce qui est vrai ainsi de M. Renan en

particulier, l'est aussi plus ou moins de tout autre sceptique
moderne.

D'abord ces sceptiques abordent toujours la discussion des



436 AUGUSTE BLAUVELT

questions religieuses fondamentales par un biais positivement
anti-chrétien. La source de l'opposition de ces sceptiques au
christianisme est une répugnance des plus prononcées contre
le surnaturel. En 4835 déjà, Strauss exprimait une idée dominante

chez les principaux penseurs allemands quand il disait :

« La totalité des choses finies forme un vaste cercle, qui, à

moins qu'il ne doive son existence et ses lois à un Pouvoir
supérieur, ne souffre aucune intrusion du dehors. » Quand Strauss
dit cela, il est probable cependant qu'il n'eût pas rencontré une
entière adhésion hors de l'Allemagne sauf çà et là de la part
de quelques esprits isolés. Mais aujourd'hui dans tous les pays
chrétiens, il y a des dixaines de milliers d'hommes pour lesquels
ce langage semblerait timide et conservateur quant à la négation

du surnaturel ; bien loin de concéder que la totalité des

choses finies doive au moins son existence et ses lois à l'intrusion

spéciale du dehors d'un Pouvoir supérieur, ils diraient
plutôt avec Tyndall, que « rien n'indique que l'action de la loi
(celle de la permanence de la force) ait été pour un moment
suspendue ; rien n'a jamais montré que la nature ait été
contrariée par une action spontanée. »

Ce n'est pas assez que cette, tendance moderne à la négation
absolue du surnaturel soit universellement répandue dans nos

pays chrétiens. Il y a également un préjugé très enraciné qui
fausse toutes les recherches des sceptiques dès que le surnaturel

est en question. Un exemple des plus éclatants en est

donné par Strauss quand il déclare à la fin de sa Vie de Jésus,

que ni un évangile, ni tous ensemble, ne peuvent prétendre au

degré de confiance historique que nous réclamerions pour
abaisser notre raison au point de croire à des miracles. De

même lorsque Renan dit: « Ce serait sortir des vraies méthodes

historiques que de trop écouter ici nos répugnances et pour
échapper aux objections qui pourraient s'élever contre le
caractère de Jésus, de supprimer des faits qui aux yeux de ses

contemporains avaient vraiment une valeur capitale. Cela signifie

que nous ne devons pas, pour échapper à la conclusion que
Jésus a réellement fait des miracles, hésiter à adopter comme
la dernière ressource de ceux qui sont bien décidés à n'avoir



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 437

rien à faire avec les miracles, l'hypothèse que Jésus, comme
tous les autres magiciens accomplissait ses prodiges par
fourberie et fraude conscientes. » Telle est la répugnance que les

sceptiques modernes ont pour le surnaturel. On concevrait plutôt,

d'après eux, que les évangiles fussent des mythes, que
Jésus fût un simple thaumaturge trompeur, que d'admettre qu'un
« savant » moderne puisse croire au surnaturel.

Après avoir cessé de réprimer, de proscrire, de persécuter
« la génération présente d'incrédules, » après être devenu
toujours plus libéral, aimable patient pour écouter et tolérant à

la réplique, le théologien ne devra donc pas s'étonner de voir
les calmes et naïfs arguments avec lesquels il espère follement
ramener au christianisme ces infidèles ne produire absolument

aucun effet. Ces arguments sont, au moins dans leur pensée,
et leurs principes fondamentaux, tous plus ou moins distinctement

fondés sur la supposition qu'ils seront reçus et appréciés

par des personnes ayant une certaine prévention en faveur du

surnaturel. Ils sont tous adaptés à l'état d'esprit particulier à

« la génération présente d'incrédules » avant qu'ils eussent
cessé d'être chrétiens ; mais ils ne sont nullement adaptés à

cette autre atmosphère religieuse dans laquelle ces sceptiques
vivent aujourd'hui, se meuvent et pensent. Par conséquent en
abordant les sceptiques modernes avec des arguments calmes

et bien élaborés, les théologiens ne feront pas la moindre avance
dans la tentative de ramener leurs adversaires au christianisme,
ou bien il faudra que ces théologiens, au commencement de

leur entreprise, abandonnent absolument, comme part importante

dans leurs efforts, tous les arguments traditionnels en
faveur du christianisme. Non-seulement en effet ces arguments
supposent tous plus ou moins clairement l'existence dans les
esprits à convaincre d'une disposition favorable à la foi au

surnaturel; mais de plus tous ces arguments sont parfaitement
familiers à ces sceptiques modernes intelligents, et ils ont été

comme tels rejetés depuis longtemps comme non convaincants.
S'ils sont arrivés sous une forme ou sous une autre à l'anti-
christianisme, c'est en dépit de ces arguments traditionnels
et ce qui a été incapable de les empêcher de devenir sceptiques,



438 AUGUSTE BLAUVELT

pendant qu'ils avaient encore au moins quelques traces de leur
préjugés primitifs et chrétiens en faveur du surnaturel, ne

pourra bien certainement pas suffire à les ramener au christianisme,

quand toutes leurs tendances répugneront àia moindre

croyance au surnaturel. Prenons par exemple quelqu'un dans

la disposition d'esprit de Tyndall qui place « la sorcellerie, la

magie, le miracle, la providence spéciale » tout à fait sur le

même niveau, ou de Renan qui dit: Nous ne croyons pas aux
miracles, nous ne croyons pas aux esprits, à la sorcellerie, à

l'astrologie. Les arguments théologiques usuels, bien que renouvelés,

modernisés, auront-ils la moindre influence pour ramener

Tyndall ou Renan à leur croyance chrétienne primitive
soit aux miracles, soit à la providence spéciale? Autant
vaudrait-il demander au chrétien d'âge rnùr et de bon sens de

revenir aux jours crédules de son enfance et de croire de nouveau
aux lutins, aux centaures, aux hippogriffes, simplement parce

que ces choses-là ont eu de tout temps leur place dans les

chants, les conles des nourrices et des bonnes d'enfants. Il est

facile de prouver que nous ne nous trompons pas ici ; que nous
n'insistons pas même trop sur ce point. Pourquoi en effet le
chrétien d'âge mûr refuse-t-il presque avec indignation
d'entendre parler sérieusement de lutins, de centaures et d'hippogriffes,

tandis qu'à une période précédente de son développement

il pouvait en entendant le récit des ignorants ou des

superstitieux être positivement convaincu de l'existence réelle
de ces êtres fabuleux? Sans doute parce qu'il n'a plus comme
l'enfant une disposition mentale favorable à la croyance en ces

êtres imaginaires, mais plutôt une opposée. Mais si vous demandez

à ce chrétien, pourquoi il n'a plus cette disposition favorable
mais plutôt une opposée, il vous répondra immédiatement que
c'est pour les deux principales raisons suivantes ; d'abord parce
qu'il est maintenant plus haut sur l'échelle du développement
intellectuel qu'aucun enfant ne saurait l'être ; puis, parce qu'il
a maintenant une expérience et une connaissance bien plus
grandes qu'aucun enfant, du monde actuel des faits et des lois,
en tant que distinct du monde imaginaire de la fantaisie et du

caprice. Il en est au fond justement de même des principaux



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 439

sceptiques modernes et de leurs disciples avoués. Ainsi Tyndall
dit : « Le sauvage voit dans la chute d'une cataracte le saul
d'un esprit, et le bruit du tonnerre est pour lui le retentissement

du marteau d'un dieu irrité. Mais l'observation tend à

contenir les émotions et à corriger ces essais de construction
intellectuelle qui ont l'émotion à leur base. L'un après l'autre
les phénomènes naturels ont été rapportés à leurs causes
prochaines et l'idée de volonté personnelle et directe se mêlant à

l'économie du monde, perd de plus en plus de terrain. Avant

l'adoption de ces méthodes, l'imagination errait sans frein à

travers la nature, mettant à la place des lois les fictions d'une
crainte superstitieuse. Pendant des milliers d'années la magie,
la sorcellerie, les miracles, la providence spéciale ont eu tout
le monde en leur faveur... M. Mozley accorde que le fait d'être
accepté par les ignorants et les superstitieux est de peu valeur

pour les miracles... Mais il considère comme une chose importante

le fait qu'ils l'ont été aussi par des gens instruits. Instruits,
en quel sens?... Comme les neuf dixièmes du clergé actuel ils
étaient versés dans la littérature grecque, latine juive, mais

quant à la connaissance de la nature, ce qui est ici la seule
chose nécessaire, ils étaient de nobles sauvages, et rien de

plus. »

Si le chrétien pouvait un moment se placer au point de vue
du sceptique moderne, par rapport au surnaturel, il reconnaîtrait

que l'argumentation consiste à repousser les miracles,
la providence spéciale et tous les autres traits surnaturels du
christianisme, justement pour la même raison, prise dans son
principe profond, qui tout à l'heure le conduisait, comme
chrétien, à repousser sans hésitation revenants, centaures et
hippogriffes. Cette raison, telle qu'elle lui apparaîtrait
maintenant dans son scepticisme supposé, serait double comme
nous venons de le voir : il se trouverait alors à un degré
plus élevé de développement intellectuel, et sentirait qu'il
possède une expérience et une connaissance trop étendue du
monde actuel des faits et des lois, en opposition au monde
chimérique de l'imagination et du caprice, pour qu'elle puisse
encore se concilier avec la croyance au miracle, à la provi-



440 AUGUSTE BLAUVELT

dence spéciale, aux revenants, aux centaures, ou à toute autre-

fiction possible de l'émotion pure et de l'imagination, sous
une forme surnaturelle quelconque.

Comment les partisans du christianisme devront-ils donc s'y
prendre pour placer devant les yeux des sceptiques modernes

quelque preuve établissant d'une manière satisfaisante que les
faits surnaturels du christianisme méritent d'être tenus pour
vrais

« Les changements qu'a amenés dans les esprits la tendance
moderne à l'égard de ce qui constitue la preuve peut, dit le

Rév. M. Fowle, se résumer en deux points : D'abord la nature
de preuve que l'on réclame est entièrement changée et un

grand nombre de témoignages qui autrefois eussent été soumis

au jury, sont aujourd'hui écartés dès l'abord d'une façon
sommaire. Un fait ne peut se prouver que par des faits...
Secondement, avant même que le procès commence, les

esprits des juges se trouvent imbus de présuppositions à

priori, qui du reste sont en somme, parfaitement raisonnables.

L'existence de lois immuables, la marche régulière et

naturelle de la vie, les nombreux cas dans lesquels ce qui
semblait être l'effet d'une chance ou d'un miracle a été

ramené dans la sphère d'une causalité définie; toutes ces

choses prédisposent l'esprit contre les partisans du surnaturel.
C'est là le programme d'un long, peut-être d'un éternel conflit

entre la religion et le rationalisme, continue-1-il. Ni l'un
ni l'autre des opposants ne pouvant convaincre l'autre, par de

purs arguments, ils doivent s'en tenir à pénétrer graduellement

les esprits de prédispositions favorables à la tendance

que chacun d'eux défend. La prédisposition ne peut s'inspirer

que par des moyens moraux.
« Le rationalisme fera appel dans l'humanité plutôt au côté

des vertus de l'intelligence. La religion en appellera aux
espérances et aux désirs de l'homme. Tout essai de réfuter
les « sceptiques » par des méthodes purement intellectuelles
est plus qu'inutile. » Or, si ces remarques de M. Fowle
publiées d'abord dans le Contemporary Revieiv, et reproduites
dans le Popular Science Monthly, sont réellement fondées,



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 441

elles sont d'un bien fâcheux augure pour l'avenir du christianisme

en quelque lieu que ce soit. Car, tout d'abord comme
le remarque M. Fowle lui même, « il est aussi clair que le

jour que la science a de plus en plus une prise effective sur
les esprits, grâce à des milliers d'organes, et que s'emparant
d'eux par une suite de brillants succès, cette tendance (cet
esprit de rationalisme) passe rapidement du petit nombre à

l'esprit public. Tôt ou tard nous allons nous trouver en
présence d'une disposition des esprits à n'accepter comme fait

que ce que les faits peuvent prouver, ou ce à quoi les sens

peuvent rendre témoignage. » Il est donc évident dès lors
que si la manière d'agir à l'égard des sceptiques que
propose M. Fowle est réellement la seule à adopter en dernier
ressort par les partisans du christianisme, ceux-ci doivent
se préparer à voir le christianisme perdre de plus en plus
de son influence sur la masse de ceux qui pensent et

lisent; et cela précisément dans la proportion où l'esprit de

rationalisme s'étendra et deviendra de plus en plus « partie
intégrante de l'intelligence humaine. » En outre, si nous
entreprenons réellement de restaurer la foi au christianisme
chez les sceptiques modernes et leurs disciples purement
d'après la manière indiquée, où s'arrêtera le mouvement,
sera-ce aux miracles et à la providence spéciale? Mais supposons

que l'esprit de religion devienne trop avide de surnaturel

pour se contenter de cela. Supposons que foulant aux pieds
toutes les puissances de l'intelligence, et ignorant le monde
entier des faits, l'esprit de religion, sous le fouet et l'éperon
d'espérances et de vœux purement religieux, ramène les

esprits à croire non-seulement aux miracles et à la providence
spéciale, mais aussi à la sorcellerie, à la magie, aux revenants,
aux centaures, aux hippogriffes. Non, ce n'est pas par la
méthode suggérée par M. Fowle, mais par une tout autre que
les partisans du christianisme ont à se rallier à la rescousse de

leur foi religieuse; et cette autre méthode est précisément
celle que M. Fowle rejette plus haut comme plus qu'inutile,
savoir la méthode purement ou du moins principalement
intellectuelle. Dans une époque où des hommes de la plus



442 AUGUSTE BLAUVELT

grande intelligence rangent librement dans la même catégorie
la sorcellerie, la magie, les miracles, et la providence
spéciale, les chrétiens eux-mêmes ne peuvent rester à mi
chemin. S'ils reconnaissent que la magie et la sorcellerie ont été
bannies du monde des faits et de l'examen intellectuel, ils ne
doivent plus se contenter de dire que les miracles et la providence

spéciale doivent toujours être purement et simplement

objet de foi, ou même en appeler comme dernière
raison en leur faveur à une prédisposition basée sur des

espérances ou des désirs d'ordre purement religieux. Au

contraire, la seule chose à faire aujourd'hui en faveur des

miracles, de la providence spéciale, et de tous les autres traits
surnaturels du christianisme, c'est de les citer loyalement et

sans crainte à la barre de la pensée et de la culture moderne

pour être soumis à une enquête calme et soigneuse. Si dans

leur prétention à trouver place dans le monde des faits et des

êtres réels, ils ne peuvent pas fournir de meilleure raison
devant la culture moderne que la sorcellerie et la magie, les

hommes imbus de la culture moderne à leur tour n'auront pas
besoin d'avancer de raison plus solide pour repousser la foi
aux traits surnaturels du christianisme, que pour repousser
celle à la magie et à la sorcellerie. En prenant d'un point de

vue purement intellectuel le problème des traits surnaturels
du christianisme, nous n'oublions pas sans doute que la

philosophie allemande considérée dans son principe, surtout à

partir de Kant, a tout fait pour produire cette disposition
presque invétérée à ne pas croire au surnaturel, qui aujourd'hui

s'est si largement répandue et enracinée parmi les

masses. Mais Renan représente sans doute ces masses
contemporaines quand il dit : « Ce n'est pas au nom de telle ou
telle philosophie, mais au nom de l'expérience constante que
nous bannissons le miracle de l'histoire. Nous ne disons pas

que le miracle est impossible, nous disons qu'il n'y a pas
jusqu'ici de miracle prouvé. Aucun des miracles dont sont remplies
les histoires anciennes ne s'est accompli dans des conditions
scientifiques. » Et Huxley ajoute : « Par conditions scientifiques

je n'entends pas seulement parler des vérités de la phy-



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 443

sique, des mathématiques ou de la logique. Car par science

j'entends toute connaissance qui repose sur une évidence et

un raisonnement de même nature que ceux qui emportent
notre assentiment aux propositions scientifiques ordinaires.
Et si quelqu'un est capable de prouver que sa théologie
repose sur une évidence valable et sur un raisonnement sain,
j'estime qu'une pareille théologie doit prendre place comme
partie constitutive de la science. »

Voilà donc le gant que les sceptiques modernes jettent
aujourd'hui, et cela presque avec défiance, aux pieds des partisans

du christianisme. Laissant de côté toute matière philosophique

controversée, ils disent : Fondez les faits surnaturels
du christianisme sur une base d'évidence et de raisonnement
de même nature que ce qui attire notre adhésion aux propositions

scientifiques ordinaires, sinon nous ne pourrons jamais
rien avoir affaire avec ces faits du christianisme. Qui donc

parmi les partisans modernes du christianisme relèvera le
gant? Les théologiens de profession sans doute le feront,
semble-t-il au premier abord. Mais après mûr examen, le fait
semble être au contraire que devant le problème qui se pose
aujourd'hui, savoir de placer la foi et le système chrétiens sur
une base vraiment scientifique, les théologiens de profession
sont et seront même toujours plus ou moins impuissants. S'il
en est ainsi il faut que les laïques chrétiens relèvent le gant,
ou bien que tous les partisans du christianisme confessent en

chœur qu'ils n'ont pas de base réellement scientifique pour
asseoir leur croyance aux traits surnaturels de leur système
religieux.

III. Ce que nos laïques ont à faire à ce sujet.

Le seul but d'une investigation réellement scientifique, en

religion comme en toute autre matière, est simplement de

trouver et de constater la vérité. « Or, dit l'évêque de

Gloucester et Bristol, en dépit de toutes leurs fautes, les hommes

sont certainement aujourd'hui à la recherche de la vérité. Il
peut y avoir de mauvaises applications de la critique histori-



444 AUGUSTE BLAUVELT

que, un usage malheureux du témoignage réel de la science et

une fausse manière de le comprendre, mais après tout il y a

sûrement une recherche de la vérité. » Du reste les sceptiques
modernes ne sont pas assez confiants en eux-mêmes pour
prétendre avoir seuls une sorte de monopole de la vérité.
Au contraire. Renan dit que personne n'est si complètement
dans la vérité que son adversaire soit complètement dans le

faux, ou comme s'exprime Spencer: « Personne n'a complètement

tort. »

Mais nous avons ici dès le début touché manifestement à une
hypothèse que le vrai théologien ne pourrait jamais accorder

pour un seul instant comme base d'investigation entre lui-
même et les penseurs les plus avancés et les plus téméraires
de notre époque. Prenons par exemple le sujet de la valeur
des Ecritures comme preuve. Le théologien insistera sans doute

sur le fait que dans tel ou tel sens positif, la Bible doit avoir
l'autorité décisive dans toutes les déclarations données comme
parole de Dieu. Le libre penseur tout aussi sûrement et avec
la même énergie insistera sur ce que les évangiles eux-mêmes
ne peuvent au contraire avoir plus de valeur dans une
discussion que celle, comme dirait Strauss, d'une production
mythologique, ou, comme dirait plutôt Renan, d'une biographie
légendaire. Comprend-on qu'un zélé partisan de l'inspiration
plénière puisse concevoir qu'une assertion si monstrueuse
à l'endroit de l'Ecriture, repose sur la moindre trace de vérité
Que fera donc le théologien dans le cas supposé? Trop
souvent il se transformera immédiatement en un pur controver-
siste et entreprendra de défendre contre tous et avec toutes
sortes d'armes possibles que l'opinion du théologien sur les
Ecritures est tellement incontestable et absolument vraie que
l'opinion des incrédules doit être complètement et incontestablement

fausse.
Mais quelle est la seule impression que puisse faire ce con-

troversiste purement théologien sur les principaux sceptiques
modernes ou leurs disciples avoués? Sans le savoir ou le vouloir,

dit Renan, la controverse religieuse est toujours déshon-
nête. Ce ne peut être toujours son affaire de discuter avec



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 445

indépendance et d'examiner avec anxiété, mais au contraire
de défendre une doctrine déterminée et de prouver que qui
s'en écarte est ou ignorant ou déshonnête. Calomnies, fausses

interprétations, falsifications d'idées ou de mots, arguments
pompeux sur des points qui ne sont pas maintenus par l'opposant,

cris de victoire sur des erreurs qu'il n'a pas commises,
aucune de ces armes ne parait indigne à ceux qui se croient
appelés à défendre les intérêts de la vérité absolue. Renan

ajoute que personne n'est vraiment tolérant tant qu'il se croit,
lui, entièrement dans le vrai et son opposant entièrement dans

le faux. Or c'est tout particulièrement le controversiste purement

théologien qui est coupable de cette animosité presque
amère et impitoyable existant malheureusement entre les
partisans et les détracteurs du christianisme. Cette animosité,
dit H. Spencer, est « fatale à une juste appréciation d'un parti
par l'autre. » Chaque combattant, voyant clairement sa propre
manière de concevoir la question, a taxé son opposant de

stupidité ou de manque de bonne foi, parce qu'il ne voyait pas
de même que lui ; tandis que chacun aurait dû avoir l'impartialité

de passer du côté de son opposant et de regarder
comment il se pouvait qu'il vît autrement. Plus nous aimerons
la vérité et non la victoire, plus nous désirerons reconnaître
ce qui conduit nos opposants à penser comme ils le font, et
plus aussi nous tendrons à compléter la portion de vérité que
nous avons trouvée, au moyen de la portion trouvée par eux.
Il est donc évident que le controversiste purement théologien,
ne peut accomplir d'autre mission à l'égard des sceptiques
modernes que celle de gâter toujours plus les affaires. Tout
ce que l'on pourra donc faire pour l'écarter sera autant de

gagné pour empêcher au moins les flammes de l'incrédulité
de s'étendre d'avantage, car cette sorte de « défenseur de la
foi » n'est qu'un brandon de discorde, pour ne pas dire pis
encore. Mais le pur théologien est en soi tout aussi dénué
de vocation dans cette affaire que le controversiste
théologien. Car d'abord ce n'est pas plus l'affaire de l'un que de
l'autre de « discuter avec indépendance et d'examiner avec
anxiété, » mais l'un comme l'autre doit « défendre une doc-



446 AUGUSTE BLAUVELT

trine déterminée. » Le théologien pur peut sans doute, pour le
besoin de l'argumentation, supposer, par exemple, que la

question de savoir si les Ecritures sont substantiellement la
Parole de Dieu ou un produit mythique ou légendaire
reste ouverte ; il est toujours tenu d'arriver à la doctrine
prédéterminée que la première de ces vues est la vraie. Renan

remarque que si Channing engage les hommes à faire par
eux-mêmes des recherches, il n'entre pas dans son idée

qu'une recherche indépendante puisse mener personne hors
du christianisme. Ainsi en est-il en général, quand le théologien

entreprend bravement d'examiner si tel dogme donné de

son système religieux est faux ou vrai ; il ne songe jamais que
en lait, après avoir discuté avec indépendance, examiné avec
anxiété, on puisse jamais arriver à la conclusion que ce dogme
est certainement faux, mais il est au contraire par avance
engagé et décidé à arriver à la seule conclusion qu'il est
incontestablement vrai. S'il aperçoit quelque danger d'être amené

au delà de son but prédéterminé, en s'abandonnant librement
et pleinement à la preuve, il doit alors toujours et aussitôt
se tourner bravement contre le courant de tous les faits et
le remonter, en vue de sauver sa vie théologique jusqu'à ce

qu'il ait atteint son but. Le théologien orthodoxe, remarque
Renan, peut se comparer à un oiseau en cage ; toute liberté
de mouvement lui est enlevée. Le théologien libéral est un
oiseau auquel on a coupé quelques-unes des plumes de ses
ailes. Vous le croyez son propre maître, et il l'est en effet

jusqu'au moment où il essaye de voler. Alors vous vous
apercevez qu'il est tout autre chose qu'un enfant de l'air. Bref le

théologien n'est libre que de prouver que son dogme est vrai,
mais absolument tenu de ne pas prouver qu'il est faux. C'est

très bien tant qu'une investigation parfaitement libre et sans

crainte de la question prouvera qu'il est vrai. Mais dans le cas

contraire qu'arrivera-t-il? Le théologien pur ne peut plus
rendre service qu'à ceux qui comme lui sont déterminés
d'avance à défendre, d'une manière théologique ou même sous

forme de controverse, la vérité du dogme attaqué, qu'il soit

vrai ou non. Quant à ceux dont le seul intérêt est de démon-



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 447

trer que le dogme est faux, s'il l'est en fait, ils s'éloignent du
théologien pur et se tournent pour trouver la lumière vers ceux
qui sont, dans le sens le plus strictement scientifique, des
chercheurs parfaitement libres et sans crainte de la vérité. Non-
seulement le théologien pur, du moment qu'il tentera de
rechercher librement la vérité dans les questions fondamentales
de la religion devra pour la raison mentionnée, s'apercevoir
qu'il ne possède la liberté que d'un côté : mais s'il essayait
jamais sérieusement de briser sa chaîne, il verrait bientôt qu'il
est fortement et définitivement retenu, pieds et poings liés, dans
de lourdes chaînes qu'il ne saurait rompre. Qu'un homme par
exemple qui est théologien de profession, commence à se dire
qu'il veut sans crainte aucune soumettre à un examen parfaitement

indépendant tous les dogmes chrétiens mis en discussion,
puis, lorsqu'il saura la vérité, la proclamer quelle qu'elle
puisse être. Aussitôt il se souvient qu'il est lié en tous sens

par l'attente du public chrétien et en même temps par ses

propres engagements très honorables, formels, légaux ou

ecclésiastiques à être fidèle à la secte chrétienne particulière
dans laquelle il est prédicateur de l'Evangile ; de sorte que si

jamais il arrivait dans ses études privées à conclure à la fausseté

d'un dogme déterminé de son église, il se garderait bien
de le proclamer formellement ou publiquement, à moins d'être
décidé à renoncer à sa position ecclésiastique. En outre supposé

qu'une défection de ce genre fût possible à quoi pourrait-
elle aboutir? « Si, un ecclésiastique, dit Froude, troublé par
les sujets difficiles qui le préoccupent, incapable d'accorder
des vérités scientifiques récemment découvertes avec les
formules établies exprime ses perplexités, aussitôt il s'élève un
cri pour réclamer qu'il soit réduit au silence, foulé aux pieds;
si on ne le punit plus dans son corps, on débute par le priver
de ses moyens d'existence et une ingénieuse tyrannie se

charge de l'empêcher de s'en procurer de nouveaux. »

Le fait est que le théologien de profession s'est non seulement

engagé, moyennant salaire à ne pas chercher dans les

questions vitales la vérité d'une manière indépendante en
dehors des croyances de sa secte, mais encore qu'il ne peut



448 AUGUSTE BLAUVELT

envisager qu'en frissonnant la simple perspective d'être amené
à le faire.

Et cependant il y a aujourd'hui dans certains parages influents
une tendance marquée à presser et à encourager le clergé à

s'exprimer d'une façon parfaitement indépendante dans les

matières religieuses sans s'inquiéter des dogmes établis.
Froude dit par exemple : « On nous sert les lieux communs
professionnels d'hommes qui ont un fort intérêt temporel à

défendre l'institution qu'ils représentent. Nous sommes curieux
de savoir ce que pense cette partie du clergé qui aime la
vérité sans tenir compte de ses perspectives terrestres. » Il ajoute :

« Que ceux qui sont le plus capables de former une saine

opinion, après avoir examiné les rapports de la science, de l'histoire

avec ce qui passe aujourd'hui pour révélation, nous disent
franchement ce qu'il y a parmi les doctrines populaires, de

fermement établi, d'incertain, et peut être de mal compris. »

Tout cela est bel et bon, à condition de rester dans les
limites convenables. Les laïques ont sans doute le droit de

demander beaucoup dans ce sens des « administrateurs de leurs
intérêts spirituels » dont « on paye les loisirs afin qu'ils prennent

soin de ces choses. » Il était grand temps par exemple
qu'en Angleterre le clergé formât la société d'apologétique
chrétienne (Christian Evidence Society) dont nous avons
parlé plus haut. Mais l'objet de cette société et de tout autre
mouvement semblable entrepris par le clergé contre le scepticisme

moderne se trouve, cela va sans dire, renfermé dans
des limites bien définies: Quel que soit le nombre des «

doctrines populairement enseignées, » qui pourront se trouver
n'être pas justifiées d'une façon convenable, après avoir
examiné tous les rapports de la science, de l'histoire, avec « ce

qui passe aujourd'hui pour révélation, » l'intention décidée
des théologiens est aujourd'hui de démontrer enfin d'une
façon déterminée et d'une manière conforme aux besoins de

la pensée et de la culture modernes tout cet ensemble de

doctrines courantes. Il n'entre pas dans l'esprit des hommes
engagés dans l'entreprise dont nous parlons qu'il puisse y
avoir dans les doctrines reçues quelque chose à abandonner



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 449

comme incertain ou mal compris. L'ecclésiastique doit aller
loyalement jusque-là. Mais si les hommes de lettres modernes
cherchent à le pousser plus loin, jusqu'à dire ce que parmi les

dogmes chrétiens reçus il regarde comme incertain et erroné, il
doit alors s'arrêter avec résolution pour aussi longtemps qu'il
reste responsable d'une paroisse et réclame le droit de monter
en chaire. Il doit se souvenir ici qu'il est poussé hors de ses

propres limites à une discussion libre de difficultés théologiques
contre laquelle s'élève avec indignation tout principe d'honneur

professionnel, ainsi que toute obligation légale, ecclésiastique

et morale. Si la théorie populaire de l'adhésion aux
« Trente-neuf articles » est vraie, dit Froude, et si ces articles
sont des articles de foi, un être humain raisonnable, à

peine sorti de l'enfance, s'engage à admettre une longue
série de propositions inextricables et excessivement difficiles
de théologie abstraite. Il prend l'engagement de ne jamais
vaciller, ni douter, de ne jamais laisser ébranler son esprit, quel
que soit le poids des arguments ou de l'évidence mise en œuvre

pour peser sur lui. C'est-à-dire il promet de faire ce qu'aucun
homme vivant n'a le droit de faire. » Mais malgré tout cela, le

théologien de profession ne peut jamais changer le fait qu'il
a promis de faire cela; si ses opinions changent il peut ou
bien les garder dans le secret, ou bien supporter les

conséquences légales et ecclésiastiques de son aveu. Si donc ce
devait jamais être un cas de conscience pour quelque théologien

de profession de proclamer ouvertement tel dogme
chrétien incertain et tel autre erroné, que sa conscience
d'une façon ou d'une autre soit mise à l'aise. Mais en même
temps, dès qu'il aura commencé à critiquer le dogme chrétien

reçu, qu'il ne continue pas un instant à réclamer la position

ou les appointements d'un prédicateur loyal des dogmes
mêmes qu'il combat. Qu'il accepte sa destitution, qu'il recoure
à quelque honnête emploi civil pour gagner sa vie, ou même

qu'il mendie son pain de porte en porte, si cela est nécessaire,
mais qu'il se garde lui-même avec un soin jaloux de porter
en rien atteinte à la fidélité et à la vérité. Mais supposons
qu'au contraire il veuille décidément monter en chaire, et

THÉOL. ET THIL. 1874. 29



450 AUGUSTE BLAUVELT

dénonce les dogmes arrêtés de l'église chrétienne particulière
à laquelle il a promis fidélité, tandis qu'il continue à se faire
entretenir par ses paroissiens. Dans ce cas pourquoi ne
s'élèverait-il pas aussitôt un cri pressant réclamant de le réduire
au silence, de le fouler aux pieds, et puisque les châtiments
corporels ne sont plus de mise aujourd'hui danssa vocation, de
le priver des moyens d'existence? Pourquoi les chaires et la

presse religieuse ne pourraient-elles pas « retentir contre lui du
vieux cri de sacrilège? pourquoi l'antique engin des tribunaux
ecclésiastiques ne s'ébranlerait-il pas en grinçant sur ses gonds
rouilles? pourquoi la dénonciation et l'anathème du bon vieux

temps ne prendraient-ils pas la place du raisonnement? »

Du point de vue des autorités théologiques et des paroissiens
qui l'entretiennent, l'ecclésiastique en question s'est évidemment

rendu coupable du plus éclatant sacrilège; les tribunaux
civils ou les simples cours ecclésiastiques suivant les cas
doivent intervenir pour le condamner; il a pleinement droit non

pas à des raisons mais bien à la dénonciation et à l'anathème. Si

c'était clans toute autre profession que la théologie qu'il eût
commis un pareil attentat contre ses engagements et ses

obligations, il n'y aurait personne en effet pour mettre en

question l'à-propos de ce procédé dans un cas pareil. La vérité

est, comme dit Froude lui-même, que « la discussion ne peut
être libre tant que le clergé, en prenant un autre parti que
celui qui lui est impose, est soumis à la persécution et à

la privation de ses moyens d'existence; elle ne peut être

libre tant que l'expression d'un doute est considérée comme

un péché par l'opinion publique, comme un crime

par la loi. » Par conséquent, lancer dans l'église chrétienne
des appels incendiaires excitant le clergé à une libre discussion

des difficultés religieuses modernes, malgré ou même

contre les dogmes chrétiens arrêtés, c'est là, toutes les

conditions du problème étant dûment considérées, agir avec

autant de cruauté que d'étourderie. Puis en publiant son

célèbre « Appel à la libre discussion des problèmes théologiques

» par les théologiens de profession, Froude était loin de

se clouter lui-même de l'effrayante liberté que devrait avoir



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 451

cette discussion pour qu'il fût possible de se rendre compte
jusqu'au fond des exigences religieuses de notre époque.
Prenons par exemple la question vitale des vues modernes

sur l'Ecriture. Nous avons déjà vu plus haut notre brillant
auteur appeler bravement de ses vœux « une édition des

évangiles où les difficultés ne seraient ni passées sous silence

avec une commode négligence, ni indiquées avec une
indifférence affectée. » Et juste un peu auparavant il
déclarait tout aussi bravement : Tout homme qui a été élevé
chrétiennement désire rester chrétien, or quiconque sait

quelque peu ce qui se passe dans le monde, réclame qu'on lui
dise quelle preuve peut invoquer le Nouveau Testament pour
être reçu. Toute autre histoire miraculeuse est discréditée
comme légende. Nous voulons qu'on nous montre de bonnes
raisons pour maintenir la seule grande exception. » Il va sans
dire toutefois, comme Renan le remarque pour Channing, que
s'il engage les hommes à faire par eux-mêmes des recherches,
il n'entre pas dans son idée qu'une recherche indépendante
puisse mener personne hors du christianisme. De même nous
devons reconnaître au sujet de Froude que, tout en réclamant
si courageusement une pleine et hardie investigation de la

question moderne des évangiles il ne s'imagine pas un instant
qu'une pareille investigation puisse avoir pour résultat de
convaincre que, si toute autre histoire miraculeuse doit être
discréditée comme légende, les évangiles mêmes ne font pas la

moindre exception. Ayant été « élevé chrétiennement » il
« désire rester chrétien » dans ses vues sur l'Ecriture. Or
comme il le dit ailleurs : « L'inspiration de la Bible est le fondement

de toute notre foi, et c'est une chose terrible pour nous
d'être dans l'incertitude sur l'étendue de l'inspiration ou sur
ce que la Bible garantit comme vrai et sur la manière dont
elle le fait. » C'est-à-dire que pendant qu'il réclame que le
clergé dise hardiment son sentiment sur les difficultés qui se

rattachent à la controverse biblique moderne, il souhaite et il
espère le voir se tirer de ces difficultés non-seulement d'une
façon honorable mais encore victorieuse. Que si par aventure
on n'arrivait pas à établir au moins la vérité historique des



452 AUGUSTE BLAUVELT

« principaux faits de l'histoire évangélique » par exemple, il
n'aurait plus la moindre patience. Mais supposons que la libre
discussion des difficultés en question dût, de l'avis de certains
ecclésiastiques, aboutir au contraire à la conclusion que,
même quant aux principaux récits d'ordre surnaturel, l'histoire
évangélique n'est qu'un tissu d'erreurs historiques S'il s'agit
de questionner « ce clergé dont l'amour de la vérité n'est pas
dépendant des perspectives terrestres, » il est évident que ce

clergé-là est aussi libre de dire que la Bible abonde en mythes
et en légendes, que de dire qu'elle est la parole même de

Dieu, s'il est conduit à ce résultat par un examen attentif des

problèmes débattus.
Ou bien prenons la question plus importante encore delà

personne de notre Seigneur. Ici, malgré la foi de dix-huit siècles,
le savant moderne réclame, comme dit Renan, le droit de citer
devant son tribunal l'homme dont le front nous semble toujours
entouré de l'auréole de la divinité. Bien plus, on prétend de nos

jours que l'historien de Jésus doit être aussi libre dans son

jugement que l'historien de Bouddha ou de Mahomet. Mais

qu'arrivera-t-il si, comme résultat de la libre discussion de la

question qui se présente à nous, un ecclésiastique conclut que
le dogme traditionnel de la divinité de notre Seigneur est non-
seulement incertain, mais évidemment erroné et que sans

aucun doute il faut se ranger à l'opinion de Strauss que Jésus

ne fut qu'un prétendant à la divinité, appuyant ses prétentions
au moyen de vulgaires tours de thaumaturgie? Un tel ecclésiastique

ne peut sauvegarder sa bonne foi que si en montant en

chaire il proclame exactement et franchement les résultats
auxquels il est arrivé sur ce sujet. Ou bien supposons que ce soit
l'existence même et la personnalité de Dieu lui-même qui soit

prise pour sujet d'investigation|complète, sincère. Si, malgré tous
les dogmes établis, l'ecclésiastique chrétien doit avoir réellement

la liberté de signaler ce qu'il y a d'incertain ou d'erroné,
dans les doctrines courantes il devra alors se trouver investi
non-seulement de cette liberté non limitée qui peut convenir à

quelque Froude chrétien se trouvant parmi ses paroissiens,
mais il devra posséder aussi une liberté absolue qui seule satis-



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 453

fera le scepticisme moderne plus exigeant d'une autre classe

de ses auditeurs. Il devra donc avoir le droit de déclarer qu'il a

abouti au panthéisme, au matérialisme, à l'athéisme même,
comme il aurait eu celui d'avouer son théisme chrétien.

Renan déclare que les études critiques au sujet des origines
du christianisme ne pourront dire leur dernier mot que
lorsqu'elles seront cultivées dans un esprit séculier et non religieux,
selon la méthode des Grecs, des Musulmans, des Hindous,
hommes étrangers à toute théologie et ne songeant ni à

approuver, ni à déprécier, ni à défendre, ni à démolir les dogmes.
Voici donc qu'un des esprits les plus marquants, un des

savants les plus influents de notre époque, nous invite à débattre
les problèmes les plus importants de la religion dans un esprit
non-seulement non théologique, mais encore non religieux,
purement séculier et scientifique. « Tout le système d'éducation
moderne, dit le duc de Somerset, tend au même résultat. Des

hommes qui ont été instruits soigneusement à se défier de

l'autorité, et à s'en rapporter pour l'acquisition de la connaissance

à l'expérience, à l'analyse et à une patiente recherche,
ne peuvent plus se dépouiller d'une habitude d'esprit qui est
devenue une partie de leur nature. Il faut ou bien qu'ils
suppriment et rejettent toute pensée religieuse, ou bien qu'ils
appliquent aux documents de la religion révélée le même esprit
d'investigation qui a rouvert les sources de l'histoire et étendu
le domaine de la science. » Il est nécessaire d'ajouter quelques
mots au sujet de l'esprit purement séculier et non religieux du

savant, en opposition à l'esprit différent du théologien, quand
il s'agit de questions positivement religieuses. Le savant est

donc, suivant la remar, [ue de Renan citée plus haut, étranger à

toute théologie, il ne songe ni à applaudir, ni à déprécier, ni à

défendre, ni a démolir les dogmes. Il résulte de là qu'il est

donc complètement libre à l'égard des doctrines généralement
admises dans les églises chrétiennes, et auxquelles nous avons
vu que le théologien a au contraire subordonné son propre
choix, son propre sens du vrai et du faux, de façon à ne plus
pouvoir être un investigateur indépendant de la vérité. Ne
s'étant point engagé à prêcher ou à défendre une vue quelcon-



454 AUGUSTE BLAUVELT

que de la foi chrétienne, n'étant point payé pour cela, le savant,

lui, est également libre d'arriver à cette conclusion-ci ou à cette

conclusion-là, comme bon lui semble, et de la prêcher. S'il choisit,

d'après la lumière qu'il possède sur le sujet, de dire que la

Bible est inspirée, que Jésus est divin qu'il existe un Dieu

personnel, c'est fort bien; dans le cas contraire, il ne viole
aucun vœu, il n'insulte et n'outrage aucun patron. Le théologien
au contraire est pieds et poings liés par lui-même et vis-à-vis
des autres, alors qu'il aborde hardiment l'examen scientifique
de sa propre foi et de son propre système religieux.

Au premier abord : « Pour des hommes ou des femmes d'une

piété tendre et sensible, dit Froude, un examen du fondement
de leur foi paraît choquant ou profane. Et toutefois cette dévotion

de la piété est un élément excellent. Révérer est bon, mais

seulement à la condition que l'objet du respect soit une chose

digne d'être révérée. » « La religion, dit Max Müller, est un
objet sacré et a droit à notre plus profond respect. Mais le vrai
respect ne consiste pas à déclarer un objet, parce qu'il nous
est cher, impropre à un libre et honnête examen. Le vrai
respect se montre en traitant tout sujet, pour si sacré, pour si

cher qu'il soit à nos yeux, avec une parfaite confiance, sans
crainte et sans faveur, avec une loyauté envers la vérité qui
jamais ne fléchisse ou ne fasse de compromis. » Mais supposons
que l'esprit religieux devienne, pour des raisons pareilles, assez

irrespectueux pour s'engager dans un sérieux examen en vue
de se rendre compte de la foi à la divinité de notre Seigneur.
Jl n'en reste pas moins vrai que du point de vue strictement
religieux, des croyants dévoués « ne sont pas, dit Liddon, à la
recherche de la vérité, ils en jouissent. Il est même pénible
pour eux de penser à prouver une vérité qui est maintenant la
vie même de leurs âmes. Dans toute leur activité spirituelle,
dans leurs prières, dans leurs méditations régulières, dans leur
étude de la sainte Ecriture, dans leurs pensées habituelles à

l'égard de l'éternité future, ils prennent la divinité de Christ

pour accordée, et il ne leur arrive jamais de mettre en question

une réalité dont ils savent qu'ils reçoivent continuellement
de nouveaux courants de lumière, de chaleur et de force. »



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 455

Tous les croyants chrétiens ne possèdent pas cependant en
ceci l'esprit purement religieux. Par toutes leurs dispositions
intellectuelles ils sont plutôt forcément amenés à chercher, à

douter, à être plus ou moins incrédules, tant qu'ils ne se

sont pas rendu compte des bases de leur foi. Les chrétiens
de ce genre ne sont donc pas empêchés de chercher à sp

rendre scientifiquement compte des bases de leur propre
foi religieuse, ni parce qu'ils la regardent comme trop sacrée

pour être examinée ni parce que leur pieuse jouissance est

trop excessive pour qu'ils puissent penser à l'analyser et à la
démontrer. En même temps ces hommes ne doutent d'aucun
dogme vital du christianisme, mais ils sont même prêts à

proclamer toute la foi chrétienne à la face du monde entier, et à la

défendre aussi, s'il est besoin, au milieu du péril. Et avec tout
cela à quoi sommes nous arrivés? Nullement à avoir un
chercheur indépendant et scientifique de la vérité religieuse. Au
contraire nous avons toujours affaire uniquement à un homme

qui sans aucun doute se croit déjà en pleine possession de toute
la vérité religieuse, et qui dans sa forme inférieure est un
controversiste purement religieux, et même dans sa forme
supérieure rien de plus qu'un simple dogmaticien en théologie. Tant

que ce genre d'investigateurs religieux peut avancer en
restant dans la supposition qu'un libre et courageux examen des

bases de sa foi religieuse aura indubitablement pour résultat de

le rendre toujours plus capable de démontrer la validité de ses

dogmes, c'est le plus brave des braves. Changez la position, et

vous avez une tout autre espèce de héros. La simple supposition

qu'une recherche libre et courageuse de la vérité
chrétienne pourrait faire de lui un sceptique au sujet des moindres
points de la doctrine chrétienne, suffirait à le rendre tout tremblant.

Mais qu'une fois il entrevoie la possibilité qu'une pareille
recherche de la vérité le conduise en définitive à devenir incrédule

dans ses vues sur l'Ecriture, moqueur quant à Christ,
panthéiste, matérialiste ou même athée quant à Dieu, et son

cœur se défendra à l'instant même à la pensée d'une entreprise
de ce genre.

Certes les plus ardents champions de la religion chrétienne



456 AUGUSTE BLAUVELT

sont loin de se figurer combien leur courage dépend presque
uniquement de la confiance implicite avec laquelle ils
entreprennent et poursuivent leurs plus hardies recherches, quant
au comment et au pourquoi des dogmes chrétiens généralement
reçus. Si cette confiance commence une fois réellement à vaciller,

aussitôt la défaite, la déroute, la panique se lisent sur leurs
pâles figures. Mais supposons que surmontant ses obstacles

intérieurs, tenant au respect, à la pieuse jouissance, à la confiance

implicite, le théologien chrétien commence à se dire: Parmi
les hommes les plus sincères et les plus capables il en est un
si grand nombre aujourd'hui, si profondément ébranlés dans
leurs vues religieuses, il y a tant de savants et de penseurs
profonds ouvertement hostiles à la foi et au système chrétiens ; il
est grandement temps de voir exactement ce qui est vrai et ce

qui est faux parmi les dogmes chrétiens courants. Eh bien
même alors il est inhérent à la nature de la situation que le
théologien conduise toujours son examen, en vue d'établir la
validité d'un dogme chrétien quelconque, obéissant en cela à

la tendance entière de son éducation, à tous ses préjugés, à

toutes ses présuppositions, à toutes ses préventions qui
l'entraînent comme une marée presque irrésistible dans l'unique
direction de son propre point de vue religieux. « Soutenir que
le clergé qui est mis à part pour étudier un objet spécial, doit
être la seule classe de personnes à laquelle il soit interdit
d'avoir une opinion indépendante sur ce sujet, ce serait, dit
Froude, comme prétendre que les juristes ne doivent pas prendre

part aux amendements de la constitution, que les
ingénieurs doivent se taire sur la mécanique, et si quelque amélioration

est nécessaire en médecine que les médecins n'ont rien
à dire là-dessus. » Mais chacun voit évidemment, pouvons-
nous répondre ici, qu'il est absolument impossible que le
théologien de profession puisse, comme le réclame bien évidemment
notre époque, avoir la liberté de discuter les questions
religieuses fondamentales qui sont aujourd'hui soulevées devant
le public qui pense et demandent à être examinées et résolues.

Quand même il serait libéré de tout engagement formel de

prêcher les dogmes chrétiens reçus, fût-il expressément salarié



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 457

pour prononcer un verdict parfaitement indépendant sur la

question de savoir combien de ces dogmes sont incertains ou
erronés, même alors il faudrait à l'ecclésiastique chrétien bien
des années pour s'accoutumer à une étude privée, libre et

courageuse de ces questions, avant qu'il pût se libérer de mille
habitudes mentales et de mille sentiments qui le rendent
totalement incapable de remplir la tâche en question. Le duc de

Somerset, avons-nous vu, observe que tout le système d'éducation

moderne séculière tend à contraindre les laïques ou à

repousser toute pensée religieuse, ou à appliquer aux documents
de la religion révélée le même esprit libre et indépendant
d'expérience, d'analyse et de patiente recherche qui appartient
à toutes les investigations dans le champ de la science; si cela
est vrai, il l'est tout autant, pouvons-nous dire, que l'éducation
théologique traditionnelle tend à produire comme un état
d'esprit contraire qui fait que le clergé doit ou abandonner et

repousser toute tendance et habitude de pensée religieuse, ou
ne pas appliquer aux questions fondamentales en rapport avec
la foi et le système chrétiens, un pareil esprit d'investigation.
Mais outre « la liberté intérieure du sentiment et de l'intelligence

à l'égard de certaines présuppositions religieuses et

dogmatiques, » l'investigateur moderne des grandes questions
religieuses, doit posséder encore, d'après Strauss, une «

indifférence scientifique à l'égard des résultats et des

conséquences. »

Tout le monde n'a pas la réserve de passer sous silence le plus
inférieur des côtés de la question, l'intérêt que les théologiens de

profession ont à proclamer et à défendre les vues chrétiennes
courantes. Froude, par exemple, leur fait l'injure de déclarer
plus haut « qu'ils sont fort intéressés à défendre des institutions
qu'ils représentent ; » puis il ajoute qu'il désire « savoir ce que
pensent ceux d'entre les ecclésiastiques dont l'amour pour la

vérité est indépendant des perspectives terrestres. » Il y a

certainement aujourd'hui et surtout dans l'église d'Angleterre bien
des théologiens qui considèrent leur profession presque
exclusivement du point de vue de leurs revenus. Conserver un bon

salaire permettant de mener une vie oisive, avancer de position



458 AUGUSTE BLAUVELT

en position, constitue pour eux le summumbonum de leur état
d'ecclésiastique. Mais les hommes cultivés doivent savoir à
merveille que cette classe de théologiens de profession se gardera
bien de soulever la moindre difficulté au cas où l'on en viendrait

une fois à attaquer ouvertement les dogmes chrétiens
courants. Que cette manière d'être un pasteur chrétien devienne
bien retributive et populaire et ils n'hésiteront pas un instant à

l'adopter. En fait ces hommes, qui ne font que suivre l'armée
de Christ, ces purs esclaves du pouvoir parmi les ministres
chrétiens, ce sont eux qui sont les lâches, les vrais théologiens,
renégats, commençant déjà à céder aux insultes et à la pression

du mouvement moderne anti-dogmatique et à monter de

propos délibéré en chaire pour déclarer catégoriquement « combien

d'entre les doctrines populairement enseignées, leur
paraissent incertaines ou erronées. » Quant à ceux qui refusent
avec fermeté d'entrer dans une « libre discussion des difficultés
théologiques» tout à fait inconciliables avec leurs engagements
formels au sujet des dogmes chrétiens, ce sont justement les

ecclésiastiques qui au fond sont le moins affectés dans leur
ministère chrétien par leur position actuelle ou leur perspective
d'avenir.

Sans doute ils peuvent justement se trouver aujourd'hui dans

une position élevée et toucher de beaux émoluments et cela

purement à cause de leur fidélité et de leur zèle à maintenir les

idées chrétiennes courantes: mais que les temps changent,

que cette même fidélité, ce même zèle en viennent à leur
coûter non-seulement la perte de tout ce qu'ils acquièrent
aujourd'hui par leur moyen, mais encore de tout ce qu'ils sont,
espèrent et ont, et ils n'en adhéreront pas moins aux vues en

question. C'est ici que se trouveront, s'il devait jamais en être
besoin, les martyrs et les confesseurs des doctrines populairement

enseignées aujourd'hui dans l'église chrétienne. Ils ne
défendent nullement ces doctrines parce qu'ils ont un grand
intérêt temporel à agir ainsi. Ils les défendraient avec autant de

zèle, même s'ils avaient un intérêt temporel beaucoup plus fort
à ne pas le faire, mais plutôt à les attaquer. Ils ont la plus
absolue conviction non-seulement de l'entière vérité de ces



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 459

doctrines, mais aussi de leur importance vitale pour toute la

race humaine. Attendre de ces théologiens, lorsqu'il s'agit de

points fondamentaux et essentiels, qu'ils admettent la proposition

monstrueuse pour eux que tel dogme chrétien est
incertain et tel autre erroné, c'est comme leur demander, à leur
point de vue, de replonger le monde chrétien dans les ténèbres

qui ont précédé le christianisme et de détruire ainsi la lumière
et l'espoir éternels de toute la famille humaine.

C'est donc une parfaite impossibilité pour un vrai théologien
de profession de discuter la foi et le système chrétiens, ne fût-ce
qu'avec quelque chose de ressemblant à une « indifférence
scientifique à l'égard des résultats et des conséquences. »Il pourrait
mille fois siéger plus impartialement dans un jury où sa propre
vie et sa propre fortune seraient en cause. Mais avec le pur
chercheur scientifique de la vérité religieuse tout est ici entièrement

changé. Il n'a aucune conviction absolue sur la vérité des

idées chrétiennes courantes, ni sur leur importance pratique

pour la société ou pour l'individu. Au contraire la seule chose

qu'il cherche à connaître c'est si ces vues sont vraies ou fausses.

Aussi tout ce dont il s'occupe, c'est simplement de se garder
de toute erreur dans ses recherches. Tant que les résultats de

ses recherches sont vérifiables d'un point de vue strictement

scientifique, il lui est parfaitement égal de découvrir que les

vues reçues sont vraies ou qu'elles sont fausses.« Nous ne

cherchons, dit Renan, comme simple homme de science, que la pure
vérité hislorique, sans l'ombre d'une-arrière pensée théologique

ou politique; » « nous contentant, ajoute Huxley, de suivre
la raison et les faits en toute simplicité et honnêteté de dessein,
où que cela puisse nous mener, dans la conviction qu'un enfer
d'honnêtes gens serait bien plus supportable qu'un ciel de fourbes

angéliques. » C'est donc aux théologiens de profession qu'il
appartient dans la crise religieuse actuelle de provoquer, pour
autant que cela est en eux, la discussion et la défense; mais ils
ne sauraient discuter les témoignages scientifiques en faveur de

chacun des dogmes fondamentaux du christianisme de façon à

répondre complètement aux exigences intellectuelles de la

pensée et de la culture modernes.



460 AUGUSTE BTAUVELT

Mais tout cela doit sans aucun doute être fait par les théologiens

dans l'hypothèse que chacun de ces dogmes
fondamentaux du christianisme est vrai. Sitôt que le problème
ne consiste plus à établir théologiquement et à défendre un
dogme donné comme vrai ; sitôt qu'il s'agit de déterminer
scientifiquement si un dogme est vrai ou faux, aussitôt le rôle du

théologien de profession est terminé. En d'autres termes un
nouvel ordre d'activité chrétienne a été réellement créé par les
circonstances spéciales de notre temps; une activité pour
laquelle le théologien proprement dit n'est pas plus fait originairement

que pour les fonctions civiles ou le commandement
militaire ; il est payé pour ne pas s'engager dans cette activité qu'il
a promis expressément de ne pas exercer, pour la mise en œuvre

de laquelle il est à tous égards rendu impropre par son
éducation théologique tout entière, par toutes ses habitudes

mentales, ses préjugés, ses préconceptions ses préventions,
ainsi que par un respect inévitable pour ce qu'il considère

comme de la plus haute importance pour toute la race humaine.
La position n'est plus la même pour les penseurs et savants

favorables au christianisme parmi les laïques. Au contraire, ils
sont comparativement parlant libres intérieurement et

extérieurement de servir ou plutôt de se proposer de servir la cause
chrétienne. D'abord sans démission, ni déposition ils font déjà

partie de la« communauté laïque.» S'ils se risquent à « exposer
leurs perplexités, » personne si ce n'est une poignée de

fonctionnaires d'une église locale n'a le droit de protester, et encore
moins de les forcer à se taire. En outre, au lieu d'une éducation

purement théologique les laïques ont déjà été dans
plusieurs cas «instruits soigneusement à se défier de l'autorité, et
à s'en rapporter pour l'acquisition des connaissances à l'expérience,

à l'analyse et à la patiente recherche. » Ils sont par
conséquent relativement préparés dès le début à appliquer à toutes
les questions touchant au christianisme le même esprit purement

séculier et non religieux d'investigation que le savant
sévère applique à toute question de son domaine spécial. Non-
seulement ce champ particulier est aussi librement ouvert
aux laïques chrétiens qu'il est fermé et muré pour le clergé ;



LA CRISE THÉOLOGIGUE EN AMÉRIQUE 461

mais toute celte tendance de notre époque, qui a fait naître le
besoin de discuter les dogmes chrétiens avec une méthode
purement séculière et scientifique, au lieu d'être purement
religieuse et théologique, toute cette tendance a été elle-même
d'abord créée non par des théologiens, mais par des laïques.
Ainsi Renan, Darwin, Huxley, Herbert Spencer et presque tous
les autres fondateurs ou chefs distingués des écoles modernes
de pensée anti - chrétienne, aujourd'hui populaires et
puissantes, sont au nombre des laïques. Si les laïques ont eux-
mêmes fait naître la nécessité de discuter, d'après des méthodes

purement séculières et non religieuses, toutes les questions
religieuses, auxquelles les théologiens de profession sont dans

l'impossibilité de répondre-, il est vraiment difficile de

comprendre ce qui peut autoriser Froude à présenter sous forme
de reproche le fait que lui et d'autres comme lui « n'ont rien
à espérer des théologiens, à quelque école qu'ils puissent appartenir?

» Pourquoi en serait-il autrement? Pourquoi les laïques
chrétiens ne feraient-ils pas comme le propose Froude, pourquoi

ne « prendraient-ils pas eux-mêmes la chose en main

comme ils le firent à la Réformation? » En fait, à moins que
nos hommes cultivés anti-chrétiens soient les seuls laïques
suffisamment intéressés au sort du christianisme pour nous dire
nettement, d'un point de vue scientifique « combien d'entre les

doctrines populairement enseignées leur paraissent incertaines
ou erronées, » il faut que les hommes cultivés chrétiens qui
font partie des laïques se rallient à la rescousse. Pour nous
ecclésiastiques chrétiens sans secours et enchaînés, nous désirons
de notre côté, connaître ce que pensent sur tant de questions
religieuses vitales ces laïques chrétiens « dont l'amour de la
vérité est indépendant de leur avenir terrestre. » Nous devons

protester contre le droit des « laïques instruits des hommes
de loi, des historiens, des savants, des hommes d'état » et autres
semblables, de rester, comme Froude dit que c'était le cas en
1863, pour la plupart « silencieux ou modestement incertains. »

Comparés au clergé ils sont non-seulement libres et à même
d'aborder les graves conclusions religieuses de notre époque
dans un esprit vraiment scientifique, mais, comme nous l'avons



462 AUGUSTE BLAUVELT

vu plus haut, ils sont beaucoup plus tenus moralement de le
faire que le clergé. Pour faire sentir toujours plus cette obligation

morale à l'esprit et à la conscience des laïques instruits,
revenons-en pour un moment au sujet vital choisi par Froude

en 1864, pour un de ses plus importants essais : « La critique
et l'histoire évangélique. » Il n'y avait, cela va sans dire, pas la

moindre objection à ce que ce grand historien anglais en traitant

ce sujet « exposât quelques difficultés dont il serait bon que
la théologie anglaise contînt une solution plus claire que ce

n'était le cas. » Il n'y avait pas la moindre objection non plus
à ce qu'il protestât avec éclat contre le fait que le clergé n'avait
abordé ces questions, avant son traité sur la Bible, que tardivement

et d'une manière superficielle. Mais que fait notre laïque
après avoir lui-même traité la question d'une façon peu
profonde et peu intelligente? Il s'excuse en prétextant sa qualité
de littérateur et dit : « Mais l'objet de cet article n'est pas
d'examiner telle ou telle théorie. Fort occupés d'autres professions,

et trouvant à peine assez de loisir pour reconnaître combien

le problème est compliqué, les laïques ne peuvent que se

tourner pour réclamer du secours du côté de ceux qui sont mis
à part pour être leurs directeurs en théologie. »

Maintenant nous ecclésiastiques, avons à notre tour un mot
de réclamation à l'adresse de Froude. Après avoir exposé quelques

difficultés, après avoir trouvé assez de loisir pour apprendre

combien le problème évangélique moderne est compliqué,
pourquoi entreprend-il alors de rejeter entièrement sur les

théologiens le soin de tirer l'affaire au clair? Pourquoi en un
mot n'a-t-il pas poursuivi ses propres recherches jusqu'à ce

qu'il eût ou succombé ou réussi à trouver cette édition des

évangiles qu'il réclame « où les difficultés ne seraient ni passées

sous silence avec une négligence commode, ni indiquées avec
une indifférence affectée?» Quand Strauss, par exemple,
entreprit en 1835, au point de vue sceptique de la question, de

donner cours à toutes les difficultés les plus scientifiques contre
la Bible, il fit un travail complet. Que les laïques qui comme
Froude, « élevés en chrétiens, désirent rester chrétiens » dans

leurs vues sur l'Ecriture, fassent au moins, quand ils se mettent



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 463

à défendre la Bible, un travail aussi complet que celui que font
ces autres laïques qui l'attaquent. Ou bien prenons Renan,
quoique ses livres ne soient pas théologiques, mais des
recherches purement scientifiques, appliquant à la religion
chrétienne les mêmes principes scientifiques de critique adoptés à

l'égard des autres branches d'investigation. Comment ce laborieux

membre de l'Institut a-t-il procédé à la composition et
au perfectionnement de sa fameuse Vie de Jésus? S'est-il
contenté de constater le problème compliqué, soulevant quelques
difficultés de nature à embarrasser les théologiens, pour en

appeler au clergé afin qu'il apaisât la tempête de doutes qu'il
avait lui-même ainsi déchaînée, et pour se récuser ensuite en

prétextant sa profession séculière? Au contraire, nous avons vu
plus haut avec quel soin Renan travailla pour sa Vie de Jésus,

réfléchissant à son sujet jour et nuit, ne négligeant aucune
source d'information ancienne ou moderne, dans toute la
littérature ; explorant en outre tout le pays de l'Evangile ; tout cela

avant de donner au monde son ouvrage; puis, plus tard se

plongeant soigneusement pendant quatre années entières dans une
masse immense et fastidieuse de critiques, en dépit des outrages

et des calomnies, pour y trouver quelque suggestion en

vue de donner à son ouvrage la forme définitive. Et ce qui est

vrai de la Vie de Jésus de Renan l'est aussi plus ou moins,
avons-nous dit, de l'Ecce Homo de Seeley, de l'Origine des

espèces de Darwin, des Premiers principes de Herbert Spencer,

et en un mot de tous les ouvrages anti-chrétiens de ces

auteurs ou d'autres encore qui ont produit dans toute la
chrétienté une impression puissante, étendue et permanente sur
les esprits d'hommes profonds. Ces ouvrages, répétons-le, ont
été faits non-seulement par des génies de premier ordre, mais

encore au prix de longues années d'une pensée profonde,
d'une recherche sérieuse et du plus laborieux travail. Ce n'est

que lorsque nous prenons des volumes chrétiens comme « Théologie

chrétienne et Scepticisme moderne » par le duc de

Somerset, ou des essais comme « La critique et l'Histoire
évangélique » de Froude, que nous trouvons des livres de simples
amateurs superficiels. Au lieu « d'études courtes et superfi-



464 AUGUSTE BLAUVELT

cielles sur les grands sujets religieux, » il est grand temps que
nos laïques instruits en fassent de longues et profondes.

Sans doute les laïques chrétiens peuvent se défendre en

disant qu'ils ont toujours agi dans la supposition, qu'il appartient

plus aux théologiens qu'à eux de se prononcer d'une
manière compétente sur les grands problèmes religieux à l'ordre
du jour. Et quant au passé on peut accorder la chose. Mais

pour le présent ou l'avenir il faut désormais que l'on proclame
et que l'on comprenne partout dans le monde chrétien que si

les théologiens de profession ont sans doute leurs devoirs et
leur responsabilité vis-à-vis des troubles religieux si sérieux
de notre époque, les laïques chrétiens ont aussi les leurs. Aux
théologiens de profession il appartient de discuter et de régler
théologiquement pour ceux qui ont une instruction théologique,
et aux laïques chrétiens de discuter et d'établir scientifiquement

pour ceux qui ont une instruction scientifique, toules les

questions fondamentales au sujet de la religion, qui inquiètent
aujourd'hui les esprits des penseurs dans toute l'étendue du
monde chrétien. Ici nous ne devons pas oublier de mentionner
et de saluer comme l'un des signes les plus encourageants dans
l'état actuel du conflit au moins en Angleterre, le fait que déjà,
contrairement à l'usage du passé, les laïques commencent
largement et rapidement, avec plus ou moins d'intelligence, à se

rallier à la rescousse. Ainsi tandis que toutes les conférences
données de 1870 à 1871 sur le Scepticisme moderne devant la
Société d'apologétique de Londres (Christian Evidence Society)
avaient été faites par un théologien de profession, cinq des onze

leçons du cours donné devant la même société de 1871-72 sur
la Foi et la libre pensée, l'ont été par un chrétien laïque.

Cette activité chrétienne d'un nouveau genre qui incombe
ainsi aux laïques chrétiens, en tant que distincts du clergé, est

sans aucun doute l'une des plus sérieuses et des plus importantes

qui aient jamais été confiées aux amis de Christ dans

toute l'histoire du christianisme. Déjà dans le commencement
du présent article, nous avons constaté le fait effrayant que
comparées aux questions qui sont aujourd'hui portées devant
les masses qui pensent et qui lisent, provoquant un examen



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 465

courageux et une réponse décisive, tous les problèmes
religieux du christianisme, traités même à la reformation, ne sont

pas de la plus petite importance. En somme, il n'était alors

question entre chrétiens, simplement que des doctrines et des

pratiques de cette église chrétienne qui, bien que divisée en

sectes, conserve pourtant toujours, dans un sens ou dans un
autre, la Bible comme un héritage commun, une espérance
commune. Aujourd'hui au contraire ce ne sont pas seulement
les Ecritures chrétiennes, mais les miracles chrétiens, le Christ
chrétien, même le Dieu chrétien pour lesquels le monde chrétien

est appelé à combattre et cela jusqu'au jour où tout sera

perdu ou gagné : « Pendant quinze siècles de son existence, dit
Froude, l'église chrétienne a été placée sous la direction immédiate

du Saint-Esprit qui contrôlait miraculeusement ses décisions

en excluant la possibilité d'erreur. Cette théorie sombra
à la réformation, mais laissa derrière elle une idée confuse que
la vérité théologique est en quelque sorte différente de l'autre
vérité. » « M. Mansell nous dit que dans les choses de Dieu la
raison sort de son domaine et que nous devons accepter ce

qui est établi, ou bien ne rien croire du tout. » Là-dessus
Huxley remarque au contraire que « l'antagonisme actuel entre

la théologie et la science ne provient pas de la présupposition

adoptée par les savants que toute théologie doive
nécessairement être exclue de la science, mais simplement de ce

qu'ils ne peuvent accorder que la raison et la conscience aient
deux poids et deux mesures... Il ne se peut que le fait de croire
parce que l'autorité le prescrit ou parce que nous désirons le
faire, qui est un vrai crime quand il s'agit d'objets d'un certain
ordre, devienne, sous le nom de foi, la plus grande des vertus
quand il s'agit d'objets d'une autre espèce. »

Rien ne peut être plus agréable à celui qui estime au plus
haut prix l'exactitude rigoureuse de la science que l'essai de se

passer de toute croyance, sauf de celles qui peuvent affronter la

lumière, qui cherchent plutôt qu'elles ne fuient la critique.
« C'est, dit H. Spencer, parce qu'il sent combien la valeur de
la plupart des propositions de la science est au-dessus de toute
contestation que le parti théologique la regarde avec une telle

THÉOL. ET PHIL. 1874. 30



466 AUGUSTE BLAUVELT

frayeur. Ils savent que durant les deux mille ans de son
développement, quelques-unes de ses principales branches, — les

mathématiques, la physique, et l'astronomie, — ont été soumises
à la critique la plus rigoureuse par les générations successives,
et se sont néanmoins toujours plus fermement constituées. Ils
savent qu'à l'inverse de tant de leurs doctrines, qui furent une
fois universellement reçues et ont été d'année en année mises

davantage en question, les doctrines de la science, d'abord
reçues seulement par quelques savants isolés, ont lentement
conquis une adhésion générale et sont maintenant en grande
partie au-ciessus de toute discussion. Ils savent que les savants
dans le monde entier se contrôlent réciproquement de la
manière la plus rigoureuse ; et que toute erreur est exposée et

rejetée sans merci, sitôt qu'elle est découverte. « Ainsi pendant

que le clergé est empêché d'examiner d'une façon
parfaitement libre et courageuse jusqu'à quel point les dogmes chrétiens

sont vrais ou faux, pendant tout ce temps, semblable à

une marée montante, l'impression se glisse dans les esprits
cultivés du monde chrétien que « la vérité théologique est en
» quelque sorte différente de l'autre vérité, » et cela dans un
sens auquel M. Mansell n'a jamais songé. On ne veut plus «

accorder que la raison et la conscience aient deux poids et deux

mesures. »

La religion doit être un sujet d'investigation dans le même

sens scientifique que toute autre chose. Les dogmes que l'on
dit trop profonds pour la raison, commencent à être très
généralement estimés trop faibles pour supporter l'examen. Les

objets de foi que les théologiens veulent préserver d'une façon
si jalouse de toute investigation scientifique libre et courageuse

sont de plus en plus suspectés d'être incapables de

soutenir cette investigation. Il est naturel dès lors que de plus
en plus on voie s'étendre et s'affirmer la prétention de se

débarrasser de toutes les croyances, à l'exception de celles qui
peuvent braver la lumière et appeler plutôt que fuir la critiq'ue.

Si l'on demande où, au point de vue purement scientifique
on peut trouver de pareilles croyances, les savants répondront
sans peine. Nous hommes de science, disent-ils, nous contrôlons



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 467

réciproquement nos résultats personnels par le plus sévère

examen, nous dénonçons et nous rejetons l'erreur dès qu'elle est

découverte, et les grandes conclusions de la science sont de

jour en jour mieux établies. Quant aux dogmes de la théologie,
ajoutent-ils, c'est exactement l'inverse qui a lieu. La plupart
de ces dogmes, à mesure qu'ils sont soumis aux épreuves
scientifiques des âges successifs, sont de plus en plus
renversés. Reçus presque universellement autrefois, dans des

temps comparativement dépourvus de science, ces dogmes
sont aujourd'hui de plus en plus universellement mis en

question, condamnés, rejetés, par les hommes cultivés et
les penseurs. Il est évident qu'à une époque où l'atmosphère
intellectuelle est surchargée, jusqu'à faire explosion, d'un
pareil esprit et d'une pareille tendance, il faut ou bien que les

dogmes chrétiens soient appuyés réellement et solidement
« sur une preuve et un raisonnement semblable à ceux
qui réclament notre assentiment aux propositions scientifiques
ordinaires, » ou bien que les hommes de pensée et de culture,
qui ont déjà si largement parcouru le monde chrétien en

apôtres heureux de vues anti-chrétiennes sur Dieu, Christ, la

révélation, voient avant longtemps le nombre de leurs
disciples devenir plus effrayant encore qu'il ne l'est aujourd'hui,
partout où ils répandront leurs doctrines.

Mais le christianisme sera-t-il capable de supporter un examen

scientifique complet S'il ne l'est pas, tant pis pour lui. Car

comme nous l'avons déjà remarqué, si le christianisme veut
prétendre à être pris au sérieux par la classe cultivée déjà
fort nombreuse et par les bataillons serrés qui la suivent, il
doit se hâter alors de se faire accepter de leur part, exactement

comme le font d'autres objets d'étude. Sinon, chacune
des diverses formes de religion aujourd'hui mises en avant,

au nom de la pensée et de la culture moderne pour prendre
la place du christianisme poursuivra ses succès plus ou moins
éclatants dans sa tentative de s'emparer du gouvernement
des esprits. Et il ne faut pas que nous chrétiens nous nous
fassions illusion en pensant que les hommes de pensée et de

culture qui demandent aujourd'hui une base scientifique pour



468 AUGUSTE BLAUVELT

leur foi religieuse appartiennent tous à la « génération
actuelle d'incrédules. » Bien au contraire, nous ne savons ce

qu'ils deviendront demain, mais il est constant qu'ils réclament
aujourd'hui et souhaitent de garder le nom de chrétiens.
« Nous sommes visiblement arrivés, dit. Froude, à une de ces

périodes où on règle compte, où les titres établis sont
examinés à fond, et les opinions établies éprouvées à nouveau.
Dans les branches ordinaires de connaissances et de recherches

humaines la mise en question judicieuse des opinions
reçues a été regardée comme le signe d'une vitalité scientifique,

un principe d'avancement dans la science, la source
et la vraie racine du progrès salutaire et du développement.

La Providence aurait pu placer la religion dans une
sphère plus élevée, et établir sur la terre une autorité vivante
et visible qui ne pût pas errer, étant guidée par le Saint-Esprit
dans la vérité, et divinement maintenue dans sa possession.

L'église catholique romaine se considère comme formant un

corps pareil, mais, en rompant avec elle, les chrétiens
protestants ont déclaré hautement que ni l'église de Rome, ni

eux-mêmes, ni personne sur la terre, n'est exempt de la
possibilité d'erreur. Il est de notre devoir aussi bien que de notre
droit d'examiner de temps en temps nos remparts intellectuels,

d'abandonner les positions que les changements de temps
rendent intenables, et d'admettre dans le service du sanctuaire
la pleine lumière des progrès scientifiques. » Nous ne devons

pas non plus oublier ici le langage cité plus haut du duc de

Somerset qui parlant des multitudes de l'église chrétienne
déclare qu'elles « doivent ou bien abandonner et rejeter
toute pensée religieuse ou appliquer aux documents de la

religion révélée le même esprit d'investigation qui a déjà ouvert
les sources de l'histoire et étendu le domaine de la science. »

Tel est le secret du développement rapide et vraiment effrayant

que le scepticisme moderne a pris parmi les chrétiens de la plus
haute position intellectuelle. Ils sentent qu'il leur faut pour
la vérité religieuse des raisons au moins aussi solides que

pour toute autre vérité. Ils sentent et avec raison que le
christianisme, en tant que conception théologique repose très



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 469

souvent sur des preuves qui ne sauraient satisfaire les
besoins intellectuels d'un esprit scientifique indépendant. Les
diverses formes de foi anti-chrétiennes maintenant répandues

en plusieurs contrées chrétiennes sont au contraire
mises en avant au moins avec toutes les apparences de la
rigueur vraiment scientifique. Il y a donc là, disent ces gens,
sous une forme ou une autre une foi religieuse qui, au moins

d'apparence ou d'intention, repose sur une base scientifique
rigoureuse, que sans contredit le christianisme ne possède pas,
en tant que théologie. Quoi d'étonnant dès lors à ce que le
christianisme soit rejeté et telle ou telle forme de croyance
an ti-chrétienne acceptée par un nombre toujours croissant
dans l'église chrétienne d'hommes dont la tournure d'esprit
est celle décrite plus haut? Evidemment le seul remède
convenable est de placer au plus tôt le christianisme en présence
de tous les autres systèmes de religion, sur une base vraiment
scientifique si cela est possible. Si partout les hommes
deviennent de plus en plus décidés à pouvoir se rendre
scientifiquement compte de la foi religieuse qui est en eux, il faut ou
bien qu'on leur montre que le christianisme répond à cette
exigence, ou bien qu'on leur permette d'adhérer à un genre
de foi qui a l'air d'y répondre. Tout dogme chrétien courant
hors d'état d'avancer une raison vraiment scientifique pour
réclamer la croyance d'un penseur vraiment cultivé doit
renoncer à toute prétention d'être cru par lui.

Mais qu'arrivera-t-il si tel dogme chrétien désireux au
contraire de renoncer à toute défense purement théologique se

disposait à affronter bravement l'épreuve du monde savant moderne?

Ce fait démontré, cette portion du christianisme au moins
prendrait pied aussitôt d'une façon solide dans le monde savant.
Dès lors qu'un savant affectât de parler d'un ton protecteur de

cette portion du christianisme, ce serait tout à fait comme s'il
condescendait à parler avec sympathie de la loi de gravitation.
Si quelque homme influent dans les plus hauts parages
intellectuels s'avisait de parler avec moquerie de cette portion du
christianisme ce serait comme tenter de couvrir de ridicule quelque

fait établi en physique. Enfin pour tout le monde entier des



470 AUGUSTE BLAUVELT

savants, parler désormais de ruiner ce christianisme serait
comme dépenser toute son habileté mécanique et toutes les

ressources de ses magasins pour renverser un des problèmes les
mieux établis d'Euclide. Ici donc s'ouvre un large champ
d'activité chrétienne de la plus haute importance dans lequel
nos laïques chrétiens doivent entrer immédiatement.

Quel que puisse être le sort de la plus grande partie de la

Théologie chrétienne, nous ne pensons pas, pour ce qui nous

concerne, que la tentative de placer le christianisme sur une
base vraiment scientifique doive le moins du monde avorter.
Au contraire nous avons déjà essayé dans une première
étude, d'établir, au moins les miracles de Christ, sur une base

aussi ferme dans le solide monde des faits que les batailles
de César. Nous ne disons pas que nous ayons réussi dans

notre entreprise; mais nous avons positivement jeté le gant
aux savants modernes, les engageant à signaler quelque
erreur dans la démonstration sur laquelle s'appuye notre
proposition, et jusqu'à maintenant le gant n'a pas été relevé.
Plus tard nous examinerons peut-être comment les autres

principaux dogmes du christianisme peuvent supporter
l'épreuve d'une étude scientifique indépendante. Pour le moment,
nous ne sommes tout simplement qu'un théologien de profession

et, bien que nous nous tenions toujours prêt à agir en

dehors de cette sphère spéciale, comme théologien de

profession, nous ne pouvons que préparer un peu la voie en ces

matières pour nos laïques chrétiens instruits. Mais si ces
derniers entreprennent un jour réellement de placer la foi et le

système chrétien sur une base purement scientifique, il ne

faut pas qu'il y ait de leur part, — et certainement il n'y aura

pas de la nôtre — le moindre air d'incertitude, d'arrière-pensée,

d'hésitation. Il faut dire èn un mot que chacun des dogmes

reçus, pour si sacré et fondamental qu'il soit, est sommé

de comparaître au tribunal de la science pour être déclaré

vrai ou faux. Pour éviter toute possibilité d'erreur, tout

l'examen doit avoir lieu, comme le réclame avec raison

Renan, dans un esprit purement séculier et non religieux,
suivant la méthode des Grecs, des Musulmans, des Hindous,



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 471

hommes étrangers à toute théologie et qui ne songent ni à

applaudir, ni à décrier, ni à soutenir, ni à démolir les

dogmes. La vérité et rien que la vérité. La vérité non comme
conséquence mais comme cause ; la vérité seulement pour
de solides raisons ; la vérité, en exposant sans merci toutes les

erreurs et tous les sophismes ; la vérité à tout prix et la vérité
à tout hasard, tel doit être toujours le seul mot d'ordre. Dès

que, après le stage indispensable d'une préparation soignée,
la discussion des dogmes chrétiens aura été entreprise par nos

laïques chrétiens dans cet esprit vraiment scientifique et dans

le simple but de décider au point de vue strictement scientifique

jusqu'à quel point ces dogmes sont vrais ou faux,
aussitôt nos laïques chrétiens découvriront qu'ils travaillent
simplement au même problème que tous les principaux sceptiques
modernes ayant un esprit et une tendance vraiment scientifique.

Car ces sceptiques ne se proposent point de se débarrasser

par tous les moyens possibles de toutes les croyances
religieuses par le simple motif qu'elles sont chrétiennes. Au
contraire ils se proposent seulement de rejeter toute croyance
chrétienne où anti-chrétienne qui ne peut braver la lumière
et provoquer plutôt que fuir un examen scientifique courageux.
Ils ne demandent point que les dogmes chrétiens soient
repoussés par le savant moderne simplement parce qu'ils se

trouvent être chrétiens. Au contraire ils se bornent à réclamer
ce qui est parfaitement raisonnable que chacun de ces dogmes
soit positivement appuyé sur des preuves et des raisonnements
semblables à ceux qui réclament notre adhésion aux propositions

scientifiques ordinaires, et qu'ils prennent alors ainsi
leur place légitime comme partie de la science ; ou bien que
l'on accorde franchement que ces dogmes n'ont pas de base

scientifique et qu'ils soient ainsi repoussés comme n'ayant
rien de commun avec la science. Il est parfaitement vrai qu'en
entreprenant de décider à un point de vue strictement
scientifique jusqu'à quel point les doctrines chrétiennes sont vraies
ou fausses, le laïque chrétien partira de la supposition qu'elles
sont vraies, tandis que l'ennemi du christianisme supposera
dès le début qu'elles sont fausses, en tant qu'elles affirment



472 AUGUSTE BLAUVELT

ou impliquent le surnaturel. Mais en même temps il est vrai
aussi que dans le débat entre le laïque chrétien et l'anti-chré-
tien, ni l'un ni l'autre n'auront pour but suprême d'établir à

tout prix la vérité de leur opinion, mais uniquement de
découvrir jusqu'à quel point l'opinion de chacun et celle de

son adversaire sont justes ou fausses. En d'autres termes
dénoncer sans merci toute erreur, y compris la sienne propre,
signaler toute vérité, y compris celle de son adversaire, voilà
le but que poursuivront en commun les laïques chrétiens ou
anti-chrétiens.

Et par ce moyen nous en aurons fini avec cette animosité

traditionnelle, visant simplement au triomphe d'une opinion
religieuse donnée, vraie ou fausse, qui n'a guère réussi qu'à
rendre le mot de religion presque synonyme de cri de guerre,
à amener, hélas! plus d'un de ces prétendus chercheurs
religieux, orthodoxe ou incrédule, à n'être guère plus qu'un
homme de parti des plus vulgaires dans une grossière querelle
religieuse. En un mot par l'expédient proposé la religion serait
aussitôt enlevée à cette région vulgaire et obscure de la lutte
passionnée et partiale; les recherches religieuses participeraient

de la dignité, du calme, de la sincérité que demande

leur importance; et tout chercheur religieux sincère
reconnaîtrait immédiatement dans tous les autres chercheurs
religieux sérieux, orthodoxes ou incrédules, une fraternité
commune de chercheurs de la vérité.

Et dans le sein d'une pareille communauté fraternelle,
comprenant tous ceux qui cherchent sincèrement la vérité
religieuse, orthodoxes ou incrédules, on devrait de fait comme de

sentiment s'entr'aider pour dénoncer l'erreur qu'on se propose
d'éviter, pour découvrir la vérité que l'on poursuit d'une égale

ardeur.
A ce point de vue-là, honneur soit rendu à ces publicistes

américains qui donnent chez nous une libre circulation, sous

forme de volumes ou autrement, aux plus intrépides idées

anti-chrétiennes d'outre-mer; honneur aussi à ces savants

américains qui oralement ou par écrit commencent déjà
réellement à obliger les plus sérieux, les plus honnêtes penseurs



LA CRISE THÉOLOGIQUE EN AMÉRIQUE 473

chrétiens à entreprendre bravement l'examen scientifique libre
et indépendant des doctrines chrétiennes généralement reçues.
Que le combat maintenant s'engage loyalement et carrément
sur chaque grand champ de bataille, et sur chacun des points
fondamentaux des questions débattues. Que sans crainte ni

protection le christianisme s'avance hardiment, prêt à entrer
en lutte ouverte et honnête avec toute forme anti-chrétienne de

foi qui s'affiche aujourd'hui au nom de la pensée et de la

culture moderne pour le supplanter. Si ces formes-là comparées
à lui se trouvent reposer sur une base scientifique, reconnaissons

la vérité; si s'est lui au contraire qui se trouve avoir
une base réellement scientifique reconnaissons aussi la vérité.
Aussi sûrement qu'il se trouvera posséder cette base, aussi

sûrement il reconquerra une autorité plus grande encore que
jadis sur toutes les âmes élevées des pays chrétiens. S'il en

était autrement il faudrait que ses amis mêmes augurassent
autrement aussi de son avenir.


	La crise théologique en Amérique : ou le scepticisme moderne
	Ce qu'il est en lui-même et ce qu'il signifie pour nous
	Que peuvent faire nos théologiens?
	Ce que nos laïques ont à faire à ce sujet


