Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La morale expérimentale et sa méthode. Partie 1
Autor: Brocher, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MORALE EXPERIMENTALE
ET SA METHODE

CHAPITRE PREMIER

Le but.

Dans un article précédent’, j’ai exposé la méthode scientifi-
que et distingué dans les sciences d’observation deux catégo-
ries, suivant que la liberté intervient ou non dans les phé-
nomenes étudiés. Le propre des sciences morales est de faire
coexister le déterminisme, sans lequel elles ne seraient pas des
sciences, et la liberté, sans laquelle elles ne seraient pas des
sciences morales. Aussi rencontrons-nous, dans les problémes
dont elless’occupent, deux points de vue, deux tendances, deux
partis. Les uns voient dans les phénomeénes l'effet d’une vo-
lonté libre, indéterminée, et par conséquent inconnaissable,
inexplicable. D’autres veulent que tout ait sa cause, que tout
soit déterminé, connaissable. Voici comment ces deux points de
vue se concilient. Il faut reconnaitre que 'indéterminisme a sa
place dans le monde, mais on conviendra d’autre parl que nous
ne sommes jamais sirs d’étre allés jusqu’au bout de ce qui est
déterminé; nous avons toujours le droit et le devoir de cher-
cher & reculer de plus en plus les limites du déterminisme
connaissable, au détriment de la liberté inconnaissable. Les
sciences morales ne nient pas la liberté ; elles veulent seule-
ment en préciser la sphére afin d’étendre le champ de ce que
'homme peut prévoir et prévenir. Restreinte en apparence,

' Voir la Revue de théologie et de philosophie, janvier 1874, pag. 17, Le che-
min de la vérité.



366 HENRI BROCHER

la liberté sera augmentée en réalité, puisque, dans tous les do-
maines, ’homme agrandit sa puissance en reconnaissant les
limites dans lesquelles elle est renfermée.

Précédemment aussi ', j'ai présenté la liberté comme un
défaut de détermination. Cette définition négative nous mon-
trera la voie & suivre pour nous faire de la liberté une idée
plus exacte. Précisons d’abord ce que c’est que la détermina-
tion. Etudions-la pour commencer chez les étres les plus sim-
ples de tous, dans le régne anorganique. Toute détermination
suppose deux éléments, 'un déterminé, le noyau, Pautre dé-
lerminant, que nous appellerons le milieu. Ainsi une goutte
d’eau sera déterminée par la température ambiante, et prendra,
suivant les degrés de chaleur, la forme de glace, d’eau ou de
vapeur. Une substance quelconque, toutefois, n’est pas deéter-
minée exclusivement parson milieu; & dix degrés au-dessous
de zéro par exemple, 'eau sera solide, le mercure liquide, air
atmosphérique gazeux. Il faut donc tenir compte aussi de la na-
ture propre du noyau, qui le rend dans une certaine mesure
indépendant des déterminations de son milieu. Cette indépen-
dance n’est pas absolument sans rapport avec la liberté. Cest
’absence d’une détermination, de celle qui provient du milieu
ambiant, mais non pas de toute détermination. Nous admettons
en effet que, dans le regne anorganique, tout est déterminé.
Seulement, aux nécessités extérieures, il faut ajouter la nature
du noyau lui-méme, ou, comme on dit, les nécessités inté-
rieures, qui se confondent, 1l est vrai, trés souvent, avec la
liberté.

Il y a pourtant une différence essentielle entre la nécessité
intérieure et la liberté; nous savons que, dans des conditions
égales, deux gouttes d’eau se comporteront exactement de
méme, ce que nous ne pouvons pas dire de deux hommes.
Les nécessités intérienres qui agissent dans un corps déterminé
ne sont pas une particularité de ce corps; elles ne sont que
Papplication de lois générales, la manifestation de propriétés
qui se retrouvent exactement les mémes dans toutes les subs-

' Voir la Revue de théologie et de philosophie, avril 1873, pag. 236, Le pro-
bléine de la liberté.



LE MORALE EXPERIMENTALE 367

tances identiques. Nous avons 2 faire & une véritable détermi-
nation, dont les conditions sont seulement différentes de celles
de la premiére détermination dont nous avons parlé et dont la
nature est peut-étre moins facile & comprendre. Dans cette
nouvelle détermination, le noyau est le corps particulier que
I'on considere: le milieu est la substance ¢ui constitue ce
corps, mais qui se trouve aussi ailleurs, et qui détermine les
propriétés intimes du corps en question. On peut appeler subs-
lantiel, ce déterminisme intérieur par opposition & U'extérieur
gqui est circonstantiel. Ce déterminisme substantiel est méme
le premier en date et en importance. Il faut exister avant de
subir I'influence de son milieu; I’entourage change tandis que
la substance reste la méme.

Chez les végétaux, qui occupent le degré inférieur du monde
organique, nous voyons une troisieme source de détermination
s’interposer entre le noyau central, représente par la séve, et
le milieu ambiant. Une nouvelle atteinte est portée ala déter-
mination provenant du monde extérieur, de ce que nous ap-
pellerons désormais le milieu cosmique; mais le principe dé-
terministe reste intact. Aux nécessités extérieures el interieures
vient seulement s’ajouter une troisieme classe de détermina-
tions, que nous appellerons organiques, parce qu’elles ont leur
source dans l'organisme.

Elevons-nous au régne animal. Ici nous avons a faire & des
étres dont les conditions d’existence sonl plus complexes, et
qui, pour s’y placer, ont besoin d’organes plus parfaits, Le pro-
gres le plus important pour nous consiste dans la présence d’un
appareil qui centralise l'organisme en en mettant les diverses
parties en rapport les unes avec les autres. L'importance de
Porganisme et des déterminations qui en découlent, I'atteinte
portée au déterminisme cosmique, se trouvent par la considé-
rablement augmentées. Quand on compare les animaux aux
végétaux fixés au sol, on ne s’étonne pas que la langue vul-
gaire qualifie les premiers de libres. Et cependant, les animaux
restent toujours soumis au déterminisme. Le systéme nerveux,
c’est ainsi qu’on appelle 'appareil centralisateur dont nous ve-
nons de parler, a pour fonctions de conduire les modifications



368 HENRI BROCHER

de ses extrémités & son centre, et celles du centre aux extré-
mités. Le centre nerveux peutl se comparer a un ressort qui,
sollicité par une impression transmise, développe uneforce sou-
vent trés considérable, livre carriére aux mobiles et répond par
ce qu’on appelle une action réflexe, qui est inconsciente. Aux
actions réflexes, il faut ajouter les actions spontanées, produites
par une force intérieure, mais 4 notre insu également, dans
bien des cas au moins. Ainsi, contrairement & I'opinion vul-
gaire, les mouvements des corps animés s’accomplissent natu-
rellement sans la présence de la conscience, sans 'intervention
de la volonté, sous l'influence tant de nécessités extérieures,
organiques ou cosmiques que de nécessités substantielles,
extérieures au systeme nerveux, mais non pas 4 notre étre.
Peut-étre y a-t-il des étres chez lesquels les mouvements s’ac-
complissent tous dans ces conditions-l4 ; en tout cas, ce n’est
la que la forme inférieure et la plus simple de la vie animale.
Dans les espeéces les plus parfaites, en particulier chez 'homimne,
les phénomenes vont se compliquer. Nous allons voir apparaitre
les faits de conscience et d’abord le sens, qui en est la forme
inférieure. Certains auteurs laissent le sens en dehors de la
conscience, réservant ce dernier mot pour les formes supé-
rieures de ce fait. Il me semble qu’il vaut mieux distinguer
deux acceptions des mots conscience et faits conscients: I'un
plus large qui comprend le simple sens, 'autre plus étroit qui
I'exclut. Le sens évidemment appartient au monde de l'esprit
et non pas a celui de la matiére.

En abordant les fails de conscience, nous franchissons un
abime, et passons, non pas d’un régne, mais d’un mynde 4 un
autre. Bien qu’ils ne se présentent & nous que chez les étres
les plus compliqués, et qu’ils soient susceptibles eux-mémes de
grandes complications, ce n’est pas moins parmi eux que se
trouvent les objets d’observation les plus simples; ce sont des
faits sui generis, inexplicables, car toute explication est une
réduction 4 des éléments plus simples. Jusqu’ici nous nous
sommes occupés de la matiére et de ses combinaisons que nous
pouvions expliquer les unes par les autres. Nous ne pourrons
plus le faire désormais. Les faits de conscience sont plus élé-



LE MORALE EXPERIMENTALRE 369

mentaires que la matiére; ils peuvent 'expliquer dans une
certaine mesure : nous ne savons de la matiére cue les fails de
conscience qu’elle produit. Mais ils ne peuvent pas étre expli-
qués par elle.

Tout en passant d’un monde dans un autre, nous continuons
la série des milieux concentriques. La soudure des deux sys-
temes s’opere chez l'animal, pourvu d’un systéme organique,
d’'un systéme nerveux, et des premiers éléments de la vie
consciente. Ces premiers éléments, qui, par leur combinaison,
constitueront toute la vie morale, sont les modifications trans-
mises par le systéme nerveux de ses extrémités & son centre,
et du centre aux extrémités. Mais il ne suffit pas que ces modi-
fications existent, il faut encore, pour que la vie consciente ait
fait son apparition, qu’elles soient senties ou, comme on dit
aussi, percues par l'éire chez lequel elles ont lieu, qu’elles
prennent le caractére de données des sens. Nousn’expliquerons
pas ce cque c’est que senlir ; encore une fois c’est un fait irré-
ductible et inexplicable, mais que chacun connait par expeé-
rience. Le simple sens est le milieu primitif et extérieur de la
vie consciente ; il suppose les émotions et les impressions qu’il
éléeve d’un degré en s’ajoutant & elles. Ce monde nouveau ol
nous entrons a peut-étre aussi seslois que nous devons chercher.

Dans le monde matériel, les milieux supérieurs empruntent
leurs éléinents aux milieux inférieurs, et se les approprient en
les transformant. Les plantes vivent aux dépens du monde
anorganicue, les animaux aux dépens du régne végétal, quand
ce n’est pas d’animaux inférieurs. Dans le monde conscient éga-
lement, nous allons trouver des organismes supérieurs qui se
constitueront en s’appropriant les éléments premiers dont nous
avons parlé, les données du sens. Celles-ci prennent des for-
mes trés diverses, ce qui ne nous empéche pas de leur trou-
ver un caractére commun et de les considérer comme des fails
d’'un méme ordre. Elles ne se présentent pas & nous sous la
forme d’éléments primitifs. Elles sont au contraire presque tou-
jours des phénomeénes complexes, susceptibles d’étre analysés,
réduits & des facteurs simples. Elles nous renseignent soit sur
le monde extérieur, soit sur notre étre intime. Bien que, entre

THEOL. ET PHIL. 1874. 21



370 HENRI BROGHER

ces deux classes, il y ait beaucoup de faits intermédiaires, et
qu’une limite précise soit peut-étre impossible & tracer, nous
ne les distinguons pas moins et formons les deux catégories des
impressions extérieures ou sensations, et des émotions ou sen-
timents.

Si la psychologie est une science, on doit pouvoir y appliquer
le principe déterministe qui sert de base & toutes les sciences:
pas d’effet sans cause. Les sensations ont leurs causes dans
les phénomenes extérieurs, organiques et cosmiques, qu’'étu-
dient les sciences physiques et naturelles. Du coté des senti-
ments, 'application du principe déterministe est moins facile.
On pourrait croire que les données centrifuges du sens ne sont
que la répercussion des sensations. Dans bien des cas en effet,
sice n’est toujours, les émotions sont évoquées par desimpres-
sions. D’autre part, des émotions trés violentes sont souvent
produites par des impressions trés faibles; il faut donc qu’il
s'ajoute quelque chose a celles-ci, qu'une force intérieure se
développe & leur appel. Nous savons aussi qu’'une méme im-
pressicn peut faire naitre les émotions les plus diverses. Nous
savons enfin que dans bien des cas nous nous mouvons sans
poursuivre aucun but extérieur, uniquement pour nous mou-
voir et faire cesser par la une inquiétude intérieure que nous
ressentons. L’impression est donc I'occasion, mais non la cause
de I’émotion. Nous sommes conduits & placer cette cause dans
des forces intérieures que nous appelons des mobiles. Les mo-
biles et les forces extérieures, organiques ou cosmiques, telles
sont les causes de tous les faits de conscience. Nous verrons
plus tard qu’il n’y a probablement pas de faits de conscience &
la production desquels les deux classes de forces ne soient pas
nécessaires. La distinction des émotions et des impressions
n’est donc que relative ; nous ne I'en conservons pas moins a
cause de son utilité.

Les faits de conscience ont, je ne dis pas pour essence, mais
pour condition, certains événements du monde extérieur et du
monde intime. Ce sont la les matériaux que les degrés supé-
rieurs de la vie consciente vont s’approprier, transformer, pour
s’en constituer.



LE MORALE EXPERIMENTALE 371

Sinous ne pouvons pas expliquer les faits de conscience
eux-mémes, nous pouvons au moins essayer d’expliquer les
conditions organiques nécessaires & leur naissance. Cette der-
niére question, sans doute, est encore trés obscure elle-méme.
Elle est d’autre part trop importante pour nous pour qque nous
n’en donnions pas une solution approximative et abrégée. Com-
mencons par les données du sens externe, les premiéres dont
on s’est rendu compte. Elles supposent d’abord I'action d’une
force extérieure, comme une résistance, des ondes sonores ou
lumineuses. Ce mouvement extérieur frappe lextrémité de
certains nerfs, qui le transmettent & leur centre et y font naitre
un mouvement; c’est ce mouvement intérieur que nous per-
cevons. La sensation fugitive nait. Pour la sensatlion compléte,
il faut quelque chose de plus. Il faut que le mouvement soit
continué, reproduit. Il faut que ’excitant extérieur soit com-
plété par un excitant intérieur, que le mouvement réflexe soit
continué par un mouvement spontané, lequel cherche a se con-
former au mouvement extérieur. G’est ce qui arrive, non seu-
lement chez 'homme, mais aussi chez 'animal, quand, au lieu
de se borner & voir, & ouir, il regarde ou écoute. Une sensation
suffisante pour nous renseigner sur le monde extérieur sup-
pose donc, non-seulement I’action d’une force extérieure, mais
encore 'action d’une force intérieure, d’'un mobile. On prou-
vera peut-étre un jour qu’il n’y a pas de sensation sans mobile.

Les conditions des données du sens intime, decelles quinous
renseignent sur nous-mémes, sont plus délicates & déterminer.
La psycho-physiologie conduit & admetire que les émotions
produisent sur l’organisme une impression, laquelle serait
percue par les nerfs et renvoyée au centre dans les mémes con-
ditions que la sensation. On ne me demandera pas de m’arréter
ici & la controverse encore pendante entre les physiologistes
sur la question de savoir si les nerfs sensibles sont nécessaires
dla transmission de la sensation musculaire, ou si les nerfs mo-
teurs peuvent les remplacer. Nous nous résumeronsen disant
qu'un renseignement sur le monde extérieur suppose un mou-
vement extérieur, une impression organique et un mouvement
intérieur; qu’un renseignement-sur notre étre intérieur sup-



372 HENRI BROCHER

pose un mouvement intérieur, une impression organique et
un nouveau mouvement intérieur. On voit que la distinction
courante établie entre le sentiment et la sensation n’est que re-
lative. Toute donnée.du sens suppose la combinaison d’éléments
intimes et d’impressions organiques. Apres avoir montré les
conditions d’existence des données du sens, parlons de leurs
transformations.

Constatons d’abord que, souvent, les faits de conscience se
répetent partiellement en I’absence de la cause qui les a pro-
duits la premiére fois. Nous nous rappelons nos impressions
intérieures, et cela dans des conditions diverses. Quelquefois
nous éprouvons de simples reconnaissances. La vue d’un objet,
par exemple, nous rappelle que nous avons déja vu un objet
semblable, peut-étre le méme. L’'impression actuelle en fait re-
naitre une antérieure. Nous avons alors deux faits de con-
science, dont 'un seulement a sa cause dans un événement
extérieur, dont 'autre doit avoir la sienne ailleurs, dans un mo-
bile par conséquent, tandis que I’événement extérieurn’est que
Poccasion de sa naissance.

La répélition des impressions peut aussi s’opérer sous la
présence d’une impression semblable. La substitution d’une
cause intérieure & la cause extérieure est alors encore plus
évidente et plus compléte. Nous mentionnons cette catégorie
de répétitions sans nous y arréter pour le moment.

Ce ne sont pas seulement les impressions qui se répetent; il
en faut dire autant des émotions. Ici 'événement intérieur se
substitue, non plus & un événement extérieur mais & un autre
événement intérieur. Il ne faut pas confondre le souvenir d’un
sentiment avec un ressentiment, une reproduction du senti-
ment. Ces faits de conscience répétés, ces souvenirs, comine
nous les appellerons désormais, ne sont pas de tous points
semblables au fait primitif. Ils se modifient sous l'influence du
mobile qui les produit. Mais ce n’est pas le souvenir seul qui
se dénature; nous pouvons constater quelque chose d’analo-
gue dans les impressions primitives. Nous ne percevons pas les
choses telles qu’elles sont ; nous les transformons toujours plus
ou moins 4 'image de notre étre inlérieur. Une preuve de ce



LE MORALE EXPERIMENTALE 373

phénomene, dont j’ai déja parlé & propos de la méthode scien-
tifique, se trouve dans ces artifices de l'architecture dont le
Parthénon présente probablement ’exemple le plus remarqua-
ble, et qui sont destinés, tantot & produire certaines illusions
d’optique, tantdt & en neutraliser artificiellement d’autres, qui
naitraient naturellement et contrarieraient ’effet cherché.

II

Il n’y a pas, avons-nous dit, d’effet sans cause. Tout acte qui
n’est pas involontaire, qui n’est pas le produit de forces ex-
clusivement extérieures, soit organiques, soit cosmiques, sup-
pose un mobile. A défaut de tout autre, il aura pour cause le
besoin que nous avons de nous assurer de notre liberté mo-
rale. Sous l'influence de ce désir, nous pourrons'commettre
des actes que rien d’ailleurs ne motive: nous pourrons, par
exemple, détruire volontairement un objet précieux sans avoir
aucun autre intérét a le faire que de nous prouver 4 nous-mé-
mes notre liberté. Il semble que notre action n’a pas de mo-
" bile; ‘attentivement considérée, eile en a pourtant un. '

La science ne se contente pas d’assigner des causes aux effets,
elle veut encore donner & ces causes la plus grande simplicité,
les ramener si possible & I'unité. Ce second principe doit s’ap-
pliquer aussi aux mobiles; il prend méme ici une importance
exceptionnelle. Sans doute, nous considérons tous les mobiles,
ainsi que toutes les forces extérieures, comme des effets de
cette cause universelle qu’on appelle Dieu. Mais cela ne nous
suffit pas. Nous avons le sentiment que les étres sentants, que
les personnes conscientes, sont uns et indivisibles; s’il n’en
était pasainsi, la science morale serait trés compromise. L’unité
de la personne consciente est un postulat de cette science, un
article de foi que nous admettons parce que les faits sont loin
de lui étre défavorables. Une des applications de ce postulat,
c’est-que les divers mobiles qui animent un méme individu ne
sont tous que des formes diverses d’un mobile fondamental
unique. Voyons maintenant quel sera ce mobile.

Sur ce point, plusieurs opinions sonl en présence. Le mobile
fondamental serait, suivant une, le besoin de conservation



374 HENRI BROCHER

propre, suivant une autre, le besoin de jouir et de ne pas souf-
frir. Un examen attentif de la question nous convainc que ces
deux opinions ne sont que deux maniéres, toutes deux par-
tiellement vraies, d’exprimer une méme vérité. La tendance &
jouir est le principe de notre vie particuliere; elle n’est pas le
principe de la vie universelle. La jouissance ne se trouve que
chez les étres sensibles; elle s’y trouve dans des conditions trés
diverses: un meéeme événement peut faire jouir l'un, souffrir
lautre, etlaisser le troisiéme indifférent. Nous savons en outre
que pour jouir il ne suffit pas de vouloir, il faut certaines con-
ditions déterminées d’un coté par notre nature intime, de I’au-
tre par les circonstances. Bref, bien qu’elle soit le but de notre
activité, la jouissance se présente 4 nous comme 'effet de causes
indépendantes de notre volonté, intérieures ou extérieures;
c’est méme la ce que nous révéle notre dépendance de forces
supérieures. C’est ainsi que nous sommes conduits & chercher
dans quelles conditions nous pouvons atteindre la jouissance,
4 chercher, en d’autres termes les causes de la jouissance. Le
procédé d’investigation décrit ailleurs, et sur lequel je ne re-
viendrai pas, nous conduit 4 la notion de la conservation pro-
pre, qui anime tous les éires sensibles ou non, en prenant chez
les étres sensibles la forme de la jouissance. Nous avons vu en
effet que la vie est essentiellement bonne; la souffrance n’est
qu’un accident. L’homme dégo(ité dela vie hait, non pasla vie
en elle-méme, mais les circonstances au milieu desquelles il
vit; et c’est parce qu’il désespére de changer ces circonstances
qu'il porte atteinte & son existence.

Nous pouvons donc parler alternativement et suivant 'oc-
currence de la tendance ajouir et de la tendance de conserva-
tion propre. La tendance & jouir est le phénomeéne naturel que
chacun éprouve. La tendance de conservation propre est la cause
de ce phénoméne. Comme toutes les causes elle est une notion
artificiellement acquise; elle ne se révéle directement qu’aux
penseurs capables de se livrer 4 des analyses métaphysiques;
elle ne s’introduit dans la plupart des esprits que par tradition.
Si le principe de la conservation propre a de nos jours plus de
vogue que celui de la jouissance, cela tient au caractére arti-



LE MORALE EXPERIMENTALE 375

ficiel de notre époque, & l'importance excessive donnée a la
tradition au détriment de ’expérience directe.

Le principe de conservation propre n’est pas, comme celui de
la jouissance, particulier aux étres sensibles. Nous le trouvons
dans les forces physiques sous la forme de I'inertie; dans le
monde moral nous lui verrons jouer un grand rodle sous les
noms d’habitudes, d’esprit d’imitation, etc.; nousle trouverons
sous le nom de loi de 'unité, a la base des sciences et des arts.
Le principe d’exclusion de la contradiction, qui est I'dme de
toute la dialectique, et dont les syllogismes ne sont que des
applications, n’existerait pas si les propositions une fois admi-
ses n’avaient pas, pour ainsi dire, une tendance & se maintenir
et & repousser tout ce qui contrarierait leurs conséquences.
Dans les beaux-arts, le besoin d’unité qui en est la loi fonda-
mentale résulte de l'effort fait par une premiére impression
pour ne pas se laisser supprimer ou entamer par une impres-
sion nouvelle. Tout ce qui existe est en premier lieu destiné &
exister, tend en premier lieu & exister.

Nous ne pouvons cependant pas nous arréter a la conser-
vation propre. Nous voyons souvent des étres poussés, pour
I'accomplissement de fonctions nécessaires 4 d’autres, dans une
direction qui doit aboutir & leur perte. Rappelons ici ce besoin
de notre intelligence qui nous fait considérer tous les étres, y
compris nous-mémes, comme des effets de la cause universelle
qu'on appelle Dieu. De ces deux faits, empruntés I’'un a I’ob-
servation extérieure,’autre & ’'observation interne, il résulte que
nous ne nous connaissons encore qu’imparfaitement tant que
nous n’avons pas encore trouvé notre raison d’étre en dehors
de nous, tant que nous ne nous rendons pas compte de notre
destination providentielle. Il est vrai que cette destination ne se
révéle pas immédiatement & nous, nous y marchons le plus
souvent & notre insu. Nous ne connaissons directement et avec
certitude que la jouissance et la souffrance ; c’est de ces maté-
riaux que nous devons dégager notre destination par le pro-
cédé décrit plus haut. Le besoin de jouir est donc un moyen
employé par le créateur pour nous pousser d’une maniére plus
rapide ou plus compléte vers le but qu’il nous a assigné. Nous



376 HENRI BROCHER

en pouvons dire autant du principe de conservation propre.
Pour accomplir sa destinée, il faut exister; pour I'accomplir
complétement, il faut se développer.

Il nous faut chercher maintenant quels sont les mobiles in-
férieurs dont nous avons parlé. Les étres dont nous avons a
nous occuper ici ont des conditions d’existence trés complexes.
L’animal a besoin de boire, de manger, de respirer, de dormir,
de se mouvoir ; il a des mobiles qui le poussent & toutes ces
fonctions. Chex 'homme la complication est bien plus grande
encore. La pluralité des besoins est un des faits fondamentaux
de la science morale. La nécessité du travail et de I’abnégation,
la possibilité du mal moral n’ont pas leur source ailleurs. Nous
lai verrons en particulier jouer un réle important dans les
problemes juridiques. Je ne veux pas dresser ici le catalogue
des divers besoins et des divers mobiles, ainsi que des diverses
conditions de leur satisfaction. Une telle entreprise, proba-
blement irréalisable de nos jours, comprendrait le domaine
entier et I’ensemble de la science morale. Pour le moment,
je dois me borner a faire connaitre les caractéres généraux
de ces divers mobiles; les particularités feront 'objet de disci-
plines spéciales. Je chercherai seulement, et ce sera la natiére
du second chapitre, les caractéres généraux des méthodes des
diverses sciences morales, qui leur sont communs, mais qui
les distinguent des autres sciences.

I’accomplissement de nos diverses fonctions suppose des
conditions différentes, souvent méme contradictoires. Nous ne
pouvons pas manger et ‘dormir, aspirer l'air et 'expirer tout &
la fois. Une division du travail est nécessaire; elle s’opére
tantot dans l'espace, tantdt dans le temps. La division dans
I’espace constitue I'organisation : si toutl le corps était pied, il
n’y aurait pas de vue; ¢'il était tout ceil, il n’y aurait pas de
marche. Nous désignerons la division dans le temps sous le nom
d’ordonnance. Elle s'opére tantdt nalurellement, tantdt artifi-
ciellement. Voyons d’abord comment elle s’opére naturelle-
ment. | | |

Les mobiles sont des forces intérieures qui nous poussent
4 nous soumettre & certaines influences, & nous soustraire &



LE MORALE EXPERIMENTALE 377

d’autres. Ils résultent du fait que le salut et la perte, le bon-
heur et le malheur des étres dépend des circonstances exté-
rieures. Pour nous mettre dans les conditions voulues, il faut
que nous soyons renseignés sur les circonstances extérieures;
c’est la fonction des impressions. Pour que certains mobiles
entrent en jeu, il faut qu’ils soient avertis par une impression
de la présence des conditions & rechercher ou & fuir. Or, les
conditions d’activité des mobiles ne sont pas toujours présen-
tes; ce simple fait diminue considérablement le nombre des
mobiles actifs et simplifie I'ordonnance.

Les impressions sont destinées & mettre les mobiles en jeu;
c’'est leur fonction naturelle. Aussi, sl fallait s’étonner de
quelque chose, ce ne serait pas de ce qu’elles soient souvent
indissolublement liées & des émotions, & des sentiments de
plaisir ou de peine, d’altrait ou de répulsion ; ce serait plutdt
qu’il n’en soit pas toujours ainsi. N'oublions pas que le plaisir
et la peine sont susceptibles d’intensités trés diverses, qui for-
ment comme les degrés d’une seule et méme échelle. Bien des
sensations seront accompagnées d’émotions qui appartiendront
au milieu de I’échelle, et ne seront trés prononcées ni dans
un sens ni dans un autre ; ’émotion passera inapergue, etc’est
ainsi seulement que certaines impfessions paraissent n’en met-
tre aucune en jeu. L’éducation du sens et 'attention finissent
par nous révéler des émotions que nous ne soupc¢onnions pas
au commencement, mais qui pourtant existaient puisque nous
avons pu les découvrir. On peut admettre que, de méme que
la vie est bonne en soi, ainsi la sensation en elle-mé&me est na-
turellement accompagnée de jouissance; une jouissance est
attachée a toutes les fonctions, 2 toutes les activités, et la
sensation est une fonction. Quelquefois seulement, la sensation,
par son excessive intensité ou par quelque aulre circonstance,
apporte avec elle une souffrance, et la jouissance qui y est
naturellement attachée se trouve effacée. Ce caractére natu-
rellement agréable de la sensat on trouve sa preuve dans les
manifestations de joie que font naitre chez les tout petits -en-
fants, dont la conscience ne fait que s'éveiller, la vue d’'une
lumiére, ’'audition d’un son éclatant sans étre excessif. L’homme



378 HENRI BROCHER

a besoin d’activité, mais il ne peut pas agir sans secours exté-
rieur. A défaut de tout secours, de toute occasion d’activité,
’homme abandonné & lui-méme éprouve une souffrance parti-
culiére, 'ennui, qui mérite d’étre mentionné ici & cause de son
caractére général. On s’affranchit de ’ennui en cherchant une
activité, agréable si possible, désagréable s’il le faut, pourvu
qu’'elle le soit moins que I’ennui lui-méme. Pour se procurer
cette activité, il faut des conditions extérieures, un but & pour-
suivre, quelque chose & contempler. C’est en grande partie
pour combattre I'ennui que I'on a imaginé les jeux etlesbeaux-
arts. Une sensation est quelque chose & percevoir, un but &
notre activité, quelque chose par conséquent qui peut contribuer
a nous affranchir de la souffrance de I’ennui.

Les animaux aussi sont attirés ou repoussés par la simple
sensation. Comme P’enfant, le papillon cherche la lumiére. Cette
attraction est-elle aussi accompagnée de jouissance ? Rien ne
le prouve, etl’on peut se représenter qu’elle s’opére d’'une ma-
niére inconsciente, comme nous concevons 'attraction des as-
tres entre eux. Quoi qu’il en soit, une premiére sélection entre
les mobiles s’opéere naturellement par la présence ou 'absence
des objets extérieurs nécessaires pour faire naitre 'impression,
et par elle I’émotion. Mais il peut y avoir plusieurs objets im-
pressionneurs présents, partant plusieurs impressions et plu-
sieurs émotions en jeu. Alors la sélection s’opérera par le
principe de force majeure. Un animal qui voit dans la méme
direction une proie et un ennemi, s’avancera ou s’enfuira sui-
vant que prédominera la voracité ou la peur,

Mais les choses ne se passent pas toujours aussi simplement.
L’expérience nous apprend que souvent le mobile manque son
but. Le papillon, attiré par la lumiére, s’y brale; I'animal qui
s’élance sur une proie tombe dans un piége. De telles mésa-
ventures sont encore bien plus fréquentes et plus graves chez
les hommes, dont les buts sont plus compliqués. L’homme alors
apprend a se défier de ses mouvements naturels ; cette défiance
est le point de départ d’une révolution profonde, la méme que
probablement la religion appelle la chute. Cette révolution a
pour conséquence un développement nouveau qui creuse un



LE MORALE EXPERIMENTALE 379

abime entre ’animal et 'homme, en créant dans ce dernier
I'étre spirituel. Mais elle n’est possible elle-méme qu’a la con-
dition d’un développement antérieur particulier, qui s’est opéré
chez 'homme, et n’a pas eu lieu chez I’'animal. Chez ce dernier
comme chez ’enfant en bas 4ge, nous pouvons cependant cons-
tater certains faits qui se rapprochent beaucoup d’une telle dé-
fiance et qui établissent la transition. Chez les petits enfants,
et chez les animaux féroces de nos ménageries en présence de
lear dompteur, le conflit de la colére et de la crainte, par
exemple, se manifeste par des mouvements commencés et aus-
sitdt aprés arrétés ou détournés. Mais ici nous avons Veffet de
deux émotions & tendance contraire quise succedent trés rapi-
dement. Pour qu’il y ait, comme chez I'homme, défiance du
mobile naturel, il faut des conditions plus complexes, en pre-
mier lieu un redoublement de conscience. Au lieu de se borner
a sentir pour se laisser aller & son sentiment, 'hnomme revient
sur celui-ci, cherche & le saisir pour s’assurer qu’il n’est pas
une illusion. La possibilité de deux alternatives, qui sont ici la
véracité et la fausseté des données du sens, le doute en un
mot, apparait. En méme temps que le doute, le sentiment de la
liberté s’éveille. L’idée de cause est 14 également. Nous sentons
que notre action est, en partie du moins, la cause du plaisir ou
de la peine qui suivra. Tout cela suppose certaines manifesta-
tions de la conscience dont nous n’avons pas encore parlé, et
qui ne se présentent, on 'admet généralement au moins, que
chez ’homme, & I’exclusion de tous les animaux sans exception.

Nous allons voir le milieu spirituel se constituer avec des
matériaux empruntés au milieu sensible et transformés.

La premiére manifestation de la conscience se trouve dans
les données du sens. Mais ces données ne sont rien moins que
simples. Le monde de I’esprit, comme celui de la matiére, com-
mence par le chaos. Il a fallu des milliers et des milliers d’an-
nees avanl que certains éléments premiers, qui constituent no-
tre globe, aient pu étre dégagés du mélange dans lequel ils se
trouvaient et présentés A 1’état pur dans les creusets de nos
chimistes. Il faut aussi beaucoup de temps et beaucoup de. tra-
vail avant que les facteurs dont la combinaison produit les



380 HENRI BROCHER

données des sens, soient non pas séparés, mais distingués, et
se présentent A la conscience sous une forme pure et simple,
relativement au moins. C’est 1a le travail que I'homme, et
’homme seul peut accomplir, et dont nous allons essayer de
donner une idée. Il consiste en une analyse des données des
sens, et en cormnbinaisons artificielles des éléments ainsi décou-
verts.

Quand, par une nuit de pleine lune, nous levons les yeux au
ciel, nous voyons un disque éclatant. Une autre fois, de jour,
nous verrons le méme disque qui aura perdu son éclat, que
nous retrouverons sans la forme de disque dans un feu allumé
par les hommes. Nous apprenons ainsi & séparer, dans le sou-
venir que nous avons de la lune, la forme et la couleur. Ana-
lysant nos impressions, nous arrivons a des éléments de sen-
sations que notre esprit ne crée pas, mais qu’il dégage de
I’ensemble auquel ils étaient mélés. Nous faisons ainsi naitre
une nouvelle catégorie de faits de conscience que nous perce-
vons indépendamment de la présence d’un excitant extérieur
correspondant, et auquel méme I’excitant extérieur ne peut ja-
mais correspondre. Nous pouvons concevoir une forme indé-
pendamment de toule couleur et de toute dimension, mais nous
ne pouvons pas la voir. Nous pouvons avoir I'idée d’un son qui
ne soit ni haut, ni bas, ni moyen, mais nous ne pouvons pas
'entendre. Nous avons 12 une classe d’idées distinctes des sou-
venirs dont ncus avons parlé plus haut, et que nous appelle-
rons des abstractions; nous les obtenons en effet en séparant
un ¢i¢ment de la sensation de tous ceux auxquels il est uni, en
faisant abstraction de tout le reste.

Ce n’est pas seulement sur les sensations que s’opére 'abs-
traction. Nous arrivons aussi & concevoir des éléments d’émo-
tions, & isoler des facteurs qui ont leur source dans notre
centre, dans nos mobiles. Toutes nos idées doivent étre em-
pruntées aux éléments du monde extérieur ou i ceux de
notre étre intérieur, & moins qu’on ne renonce 4 toute explica-
tion, qu’on n’abandonne le terrain scientifique.

(le qui ne vient pas de la sensation vient du mobile, du be-
soin. En nous fournissant un nouvel ordre d’abstractions, le



LE MORALE EXPERIMENTALE 331

besoin a fait naitre lanotion d’idées innées. Ici comme ailleurs,
la question n’est pas de savoir si les choses sont ou ne sont
pas, mais de savoir ce qu’elles sont. On peut ne pas accepter
une certpine conception des idées innées tout en reconnaissant
quil y a quelque chose & quoi Jon peut donner ¢ce nom. Nous
rejetons les idées innées en tant que notions infaillibles que
nous apporterions avec ‘nous en venant au monde, mais nous
reconnaissons que nous avons conscience de nos besoins. Cetle
conscience est souvent incorrecte, mais elle n’en existe pas
moins, et dans ce sens il y a des idées innées. Les hommes ont
eu ces idées longtemps avant d’en avoir compris la véritable
nature et 'origine; pendant des milliers d’années, on a distin-
gué les sons et les couleurs avant de les avoir expliqués par
des vibrations. Il ne faut pas s’étonner si I'on s’est longtemps
mépris sur la nature des 1dées innées.

L’homme ne se borne pas & décomposer les données du sens.
Il associe les éléments obtenus par cette premiére opération
pour en former des combinaisons nouvelles. Aux idées élé-
mentaires dont nous avons parlé, et qui sont les abstractions
poussées le plus loin possible, viennent s’ajouter ainsi des idées
complexes. Nous combinons d’abord des sensations entre elles:
j’ai vu un disque rouge et un carré vert; je pourrai, par un
double travail d’abstraction et de combinaison, avoir l'idée
d’'un disque vert et d’un carré rouge. Notons ici que, pour
manier plus facilement les 1dées, pour nous les rappeler & nous-
mémes et les évoquer chez les autres, nous avons créé des si-
gnes auxquels nous les rattachons, et & 'aide desquels nous
les faisons apparaitre. Les signes oraux jouent un réle impor-
tant et constituent le langage, au moyen ducuel nous opérons
sur les idées. Mais nous n’avons pas a nous arréter ici sur ¢2
point, que nous nous bornons & mentionner.

Nous appelons intelligence la source, ou si on le préfére le
siége desidées et de leurs évolutions, la faculté dont elles sont
le produit. On peut dire que l'intelligence est le sanctuairc de
la conscience, ou mieux, c’est la conscience qui se replie sur
elle-méme, se concentre et puise dans cette concentration la
force nécessaire a 'accomplissement d’une mission bien su-



382 HENRI BROCHER

périeure 4 celle des animaux. Nous constatons son existence
sans Pexpliquer, et allons en indiquer & grands traits les effets.

L’animal a des sensations et des senliments; il apergoit au-
tour de lui des objets qui correspondent & ses états de jouis-
sance ou de souffrance: il les recherche ou les évite. Comme
il n’y a pas de saut dans la nature, toutefois, les idées se trou-
vent chezles animaux, comme la conscience, & I’état rudimen-
taire de souvenirs bruts. Les souvenirs viennent s’ajouter aux
impressions actuelles pour évoquer des mobiles. La plupart des
mouvements sont produits par une combinaison d’actualités et
de souvenirs. La physiologie cherche & expliquer tous les ins-
tincts par des souvenirs datant au besoin de la vie feetale. C'est
le souvenir gui rendrait compte, non-seulement du fait (ue
Paspect et méme la détonation d’une arme & feu produisent
sur les oiseaux de nos contrées un aulre effet que sur ceux des
foréts vierges ; mais encore du fait qu’il faut un lambeau de
chair pour produire sur un carnivore un effel analogue & celui
d’une botte de foin sur I’herbivore.

Chez I’animal, nous ne trouvons que le souvenir brut,
dont les éléments se présentent associés comme ils I'étaient
dans l'impression premiére, dés que l'un d’eux est rappelé
par une impression actuelle; Panimal subit, sans pouvoir leur
résister, l'influence des impressions actuelles et des sou-
venirs bruts. Chez 'homme qui a atteint son développement
normal, le role des idées sera infiniment plus considérable et
plus complexe. Nous décomposons nos sentiments et nos sen-
sations, et nous nous procurons par l& des idées abstraites,
beaucoup plus élémentaires que les données des sens, et que
nous cherchons & pousser au maximum de simplicité. Ces idées
élémentaires, susceptibles de se combiner pour former d’au-
tres idées trés compliquées et infiniment variées, sont elles-
mémes comme les éléments de la matiere, en nombre restreint.
L’une d’entre elles mérite une mention spéciale en raison de
son importance exceptionnelle : j’entends 'idée de cause. On
prouvera peut-étre un jour que la différence entre 'homme et
Panimal tient surtout & ce cue le premier posséde la notion de
cause, absolument étrangére ausecond. Le sentiment religieux,



LE MORALE EXPERIMENTALE 383

condamneé par sa destination méme & élaguer toute complica-
tion, incapable par cette raison de nous donner la solution
complete des problémes, nous fournit pourtant, ici comme en
bien d'autres occasions, des indications précieuses, et nous
montre la direction dans laquelle cette solution doit étre cher-
chée. Les ouvrages d’édification font souvent consister la dif-
férence entre '’homme et ’animal en ceci, que 'homme seul
peut connaitre Dieu. Or, nous avons défini Dieu la cause uni-
verselle et absolue. Ici, comme dans bien d’autres occasions,
la religion transporte 'homme au point d’arrivée, en le faisant
sauter par-dessus les intermédiaires.

Nous ne reproduirons pas ici les opérations exposées ailleurs,
qui font naitre en ’homme l'idée de cause. Rappelons seule-
ment que cette idée est une abstraction tirée, non pas de la
sensation, mais du sentiment. Nous avons besoin de prévoir,
dans une certaine mesure au moins, le cours des choses, de
considérer les phénoménes révélés par le sens comme les an-
neaux d’'une méme chaine qui s’amenent nécessairement les
uns les autres. Cette maniére de nous représenter le monde
substitue & I'inquiétude que nous font éprouver l'inconnu et
I'imprévu, un sentiment de sécurité et par conséquent de
jouissance.

Dans ce travail d’abstraction, '’homme va quelquefois plus
loin encore; considérant la cause indépendamment de ses ef-
fets, il arrive & lanotion de force. Nous avons le sentiment qu’il
y a deux especes de forces: les unes ont leur source dans le
monde extérieur, dans le milieu cosmique, voire méme dans
le milieu organique: les autres, les mobiles, partent du centre
méme de notre étre. Ces deux espéces de forcessont les causes
de tout ce dont nous pouvons avoir conscience.

L’expérience nous apprend ¢ue nous pouvons empécher
'effet d’une force donnée par I'opposition d’une autre force su-
périeure: nous pouvons empécher la roue d’un moulin de tour-
ner; la force motrice persiste et se manifeste par d’autres
effets ; nous avons supprimé seulement un effet particulier.
Nous n’examinons pas ici comment nous avons pu opposer
cette force majeure. Toujours est-il que 'homme apprend & se



384 HENRI BROCHER

considérer lui-méme comme une force naturelle, capable d’in-
tervenir dans le jeu des autres forces naturelles, deles arréter,
de les modifier, quelquefois méme, rarement il est vrai, de les
remplacer. Cette intervention humaine donne lieu aux sciences
naturelles appliquées. Mais celles-ci ne tiennent compte que de
I'effet produit par cetteintervention surla nature; elles laissent
en dehors de leur champ d’études la série des événcments
intimes qui ont été nécessaires pour amener cette intervention
extérieure.

Cette faculté d’arréter et de modifier les effets des forces,
nous sentons que nous l'avons aussi vis-a-vis des mobiles. Nous
pouvons renfermer en nous un mouvement de haine ou de
sympathie, un sentiment de jouissance et de souffrance ; nous
pouvons 'empécher de s’exprimer par des actes, peut-étre
méme par des gestes ou des mouvements de physionomie. Le
mobile persistera, I'effet seul fera défaut.

Nous avons méme le sentiment que nous pouvons, non sans
difficulté peut-étre, faire un pas de plus et supprimer les mo-
biles eux-mémes. Deés lors, nous entrevoyons un art nouveau:
I’éducation et I’épuration des mobiles.

Pour modifier les effets des mobiles, et peut-étre les mobiles
eux-mémes, notre volonté, notre désir ne suffisent pas, pas
plus qu’ils ne suffisent pour arréter la roue d’un moulin. Pour
modifier le jeu des forces dela nature, il faut, nous le savons,
mettre ces forces dans certaines conditions. En d’autres ter-
mes, c’est parce que le jeu des forces de la nature est déter-
mingé, et que nous pouvons créer les conditions déterminantes,
gue nous le dirigeons.

Ce que nous avons dit des forces naturelles est aussi vrai, &
un degré moindre peut-étre, des forces morales. L’expérience
nous apprend qu’un simple désir ne suffit pas & régler le jeu
des mobiles. Lui aussi a ses conditions que nous pouvons con-
naitre et réaliser. Bref, il faut répéter, 4 propos des forces mo-
rales, ce que nous avons dit & propos des forces naturelles :
c’'est parce qu’elles sont soumises au déterminisme que nous
pouvous les modifier, Cette découverte rend possibles des dis-
eiplines nouvelles : les sciences rnorales pures, qui se proposent



LA MORALE EXPERIMENTALE 385

de connaitre les forces morales; et les sciences morales appli-
quées, qui recherchent les moyens de modifier les effets de ces
forces. Ajoutons que ces deux classes de disciplines n’ont pas
toujours été distinguées.

II

Sile monde moral aussi est déterminé, il ne reste plus, sem-
ble-t-il, de place pour la liberté ; la distinction faite entre les
sciences morales et celles de la nature n’aurait plus de raison
d’étre. Une telle conclusion serait précipitée. En introduisant
le déterminisme dans le domaine moral, nous avons restreint
sans doute la sphére de la liberté; il n’est pas encore prouvé
(que nous Payons supprimée. Nous avons vu la détermination
cosmique entamée par la centrale. Toutes les deux le sont en-
core par la détermination organique; une nouvelle alteinte
sera portée par la détermination spirituelle. Cetle derniére ne
pourrait-elle pas & son tour étre entamée par quelque chose?
Tout indique au contraire qu’il v a dans la détermination spi-
rituelle de grandes lacunes, qui sont la place de la liberté. O
sont ces lacunes? Quelle influence exercent-elles sur le sys-
téme ol elles se trouvent? Voila les questions qui nous restent
a résoudre.

Constatons d’abord une différence notable entre le détermi-
nisme de la morale et celui de la nature. La nature est abso-
Jument déterminée. Si nous décomposons les phénomenes
(u’elle nous presente, nous aboutissons 4 des forces invaria-
bles en elles-mémes, variahles seulement par les conditions di-
verses auxquelles elles s’appliquent. Nous voyons I'action hu-
maine intervenir dans leur jeu; mais elle ne change que les
circonstances déterminantes et non les forces elles-mémes.
Quand le cours naturel des choses se trouve modifi¢ et dérangé
par l'intervention humaine, la détermination a son point de
départ dans I’homme, dans un étre mua en dernier ressort par
des forces qui ne sont pas invariables comme celles de la na-
ture; en d’autres termes, elle a son point de départ hors de la
nature. La nature n'est que déterminée ; elle n’est pas déter-
minante, si 'on entend par ce mot le point de départ de la

THEOL, ET PHIL. 1874. 25



386 HENR1 BROCHER

détermination ; & l'exclusion des intermédiaires, délerminés
eux-meémes et employés pour déterminer autre chose. Dans la
conception courante, guidée par le sentiment religieux, la na-
ture se trouve déterminée par Dieu, c’est-a-dire par un étre
absolument libre, qui n’est déterminé, s’il I’est, que par lui-
meéme.

L’homme se sent tout a la fois déterminé comme la naturel
et, dans une certaine mesure au moins, déterminant comme
Dieu. Cherchons la limite entre ces deux qualités contradic-
toires. L’élément déterminant ne se trouve pas dans l'orga-
nisme, lequel est déterminé, soit par les lois de la nature, soit
par ’homme, dans les mémes conditions que la nature elle-
méme. Les sensations, les sentiments, les idées, les mobiles,
sont tous déterminés. 1l n’y aurait point de place pour la li-
berté, sila détermination ne finissait par se détruire elle-méme.
Nous avons va comment un méme excitant peut mettre en jeu
deux mobiles en sens opposé. Chez '’homme, qui est entouré
de beaucoup. d’excitants dont la quantité et 'intensité se trou-
vent encore mullipliées par le travail des idées, les sollicita-
tions sont innombrables. L’homme se trouve appelé & choisir
entre une foule de chemins. C’est chose excessivement com-
plexe, que d’en énumérer et d’en apprécier les avanlages et
les inconvénients. Nous ne voyons pas auquel nous aevons
donner la préférence. La multitude des déterminantes nous
rend indéterminés. La détermination se disperse et finalement
disparait. Le libre arbitre devient alors nécessaire pour tran-
cher ce que nous ne pouvons pas dénouer. Il n’est, on le voit,
qu'un expédient, résultant de linsuffisance de nos lumiéres.
Nous ne voyons pas quel est le chemin qui nous procurera la
plus grande somme de vrai bonheur. Et cependant, ce chemin
existe. Ce n’est pas lui qui exerce sur nous le plus d’attrait;
ce n’est pas celui ol nous entrerions si nous nous laissions aller
A nos sollicitations naturelles. Le chemin qui conduit au salut
a toujours été représenté comme ardu, tandis que la voie qui
méne 4 la perdition est d’abord spacieuse et facile. L’expé-
rience nous apprend qu’il est dangereux de se laisser aller aux
sollicitations les premiéres venues. Nous apprenons a nous



LA MORALE EXPERIMENTALE 387

défier de ce qui nous séduit. Nous sentons que nous pouvons
résister, je ne dis pas & toute sollicitation, mais au moins &
certaines sollicitations. Une fois que nous en sommes-la, nous
nous sentons libres. Nous sommes affranchis de I'empire des
sollicitations dans une mesure relative par la conscience de la
contradiction qui existe entre ces sollicitations. Notre liberté
ne consiste qu’a pouvoir choisir entre les déterminations, &
nous soustraire 4 la premiére qui se présente pour en attendre
une meilleure. Seulement laliberté n’est qu’un moyen ; le but,
I’idéal, c’est la détermination perfectionnée, possible seulement
parce que nous ne nous sommes pas arrétés a la détermination
primitive et brutale. La liberté suspend et differe la détermina-
tion, elle ne la supprime pas. Au nombre des routes diverses
que 'homme voit s’ouvrir devant lui, il en est dont les incon-
vénients sont tels que nous les élaguons d’emblée; souvent
méme nous voudrions les suivre qu’un instinct insurmontable
nous en empécherait. Il faut des circonslances tout excep-
tionnelles pour nous mettre en état de descendre d’un qua-
tritme étage par la fenétre. Parmi les voies qui restent, il en
est dont lesissues ne s’apercoivent pas au prernier abord, mais
qu'un examen attentif peut nous faire découvrir. Nous pensions
d’abord devoir faire intervenir 'arbitraire; puis nous apercevons
certains avantages par lesquels nous nous laissons déterminer,
faisant ici un progrés sur le libre arbitre. Enfin, il reste un
certain nombre d’alternatives sur les conséquences desquelles
nous ne reussissons pas a nous former une opinion, et entre
lesquelles le choix ne peut s’opérer que par le libre arbitre. On
voit qu’il y a des rapports entre 'emploi du libre arbitre et
celui du hasard. Il y a pourtant une grande différence. En cas
d’insucces, par suite d’'une décision par le hasard & laquelle
nous avons été forcés de nous soumettre, le regret, les reproches
que nous pourrions nous faire & nous-mémes n’ont pas de rai-
son d’étre. Nous avons au moins ce que le langage vulgaire
appelle la paix de la conscience ; nous nous assurons au moins
un avantage qui, nous le verrons, n’est pas & dédaigner. Si
nous avons agi tout 4 fait librement, au contraire, et (que nous
nous soyons trompés, nous pouvons nous reprocher & nous-



388 HENRI BROCHER

mémes de n’avoir pas poussé assez loin I’'examen des condi-

tions par lesquelles nous devions nous laisser déterminer.

I’idéal serait donc de pousser ’enquéle assez loin pour élaguer

toutes les possibilités, sauf une; de rentrer, par conséquent,

dans le déterminisme. En effet, parmi toutes ces voies qui se

présentent & nous, il y en a probablement une qui est la meil-

leure ; seulement, nous nela voyons pas. Cette ligne de con-

duite préférable aux autres s’appelle le devoir. Or, tout le

monde considére le devoir comme déterminé. Ce qui est indé-

terminé, c’est, non point ce que nous devons faire, mais ce

que nous ferons. Le meilleur usage que nous puissions faire de

notre liberté, c’est de remplir notre devoir, de rentrer par con-

séquent dans la détermination. La liberté rappelle ces magis-
trats qui ne peuvent pas régner eux-mémes, mais qui sont
chargés d’élire le roi ; son régime n’est qu'un interrégne pro-

visoire. Elle est donc destinée & nous soustraire aux premiéres
sollicitations qui se présentent, pour nous permettre de faire
un meilleur choix. Elle impose silence & certaines sollicitations
pour en laisser entendre d’autres; elle est destinée a faire preé--
valoir les mobiles supérieurs, permanents, sur ceux qui ne

procurent qu’une satisfaction passagére; mais elle peut se trom-

per, et nous pousser dans une mauvaise direction. En tous cas,

elle ordonne les mobiles; elle nous empéche de les subir tous
les uns apres les autres, et de perdre notre temps dans des hé-

sitations perpétuelles qui seraient pires que la pire des déci-
sions. Quand le mobile choisi vient & faiblir, la libre volonté le

soutient ; elle nous soustrait & la tentation de changer de voie,

en invoquant 4 'appui de la ligne de conduite une fois choisie,

des mobiles supérieurs, la nécessité de metire de I'unité dans
sa maniére d’agir.

La liberté a donc pour condition la disparition de la détermi-
nation par le conflit des déterminantes; pour but le rétablisse-
ment d’'une détermination meilleure que la précédente; pour
régle, la connaissance des suites qu’entraineront les diverses
lignes de conduite possibles; pour procédé, I’élection, qui €la-
gue certaines sollicilations et fait place aux autres.

Plus il y a de sollicitations en conflit, plus est difficile le ré-



LA MORALE EXPERIMENTALE 389

tablissement de la détermination ; mais plus aussi sera parfait
le résultat obtenu. Il s’agit, pour I’étre libre, de prévoir ce qu’il
aurait éprouve, de faire en idée le chemin qu’il aurait di par-
courir dans la réalité, afin de pouvoir choisir d’emblée la ligne
de conduite qu’il aurait fini par subir, en évitant les retards et
les revers qu’il aurait rencontrés. Plus le travail idéal aura été
grand, plus aussi le sera dans la régle le chemin parcouru;
plus on se sera rapproché de la meilleure détermination. Le
sentiment de notre responsabilité, le désir d’éviter l'insuccés
augmenté du remords, nous poussera & chercher la plus par-
faite des lignes de conduite, celle par conséquent dont les con-
ditions seront le plus compliquées.

La liberté procéde par élagation. Ce simple fait creuse un
abime entre les étres libres et les autres. Il met les premiers
en état de se placer dans des conditions mieux choisies, et
d’accomplir par conséquent des fonctions plus délicates que les
derniers. Le premier effet de ce procédé d’élagation consiste &
exclure, dans beaucoup d’occasions au moins, la loi de la ré-
sultante. Deux exemples rendront évidentsles immenses avan-
tages qui en résultent. Je veux franchir une riviéere; je puis le
faire sur deux ponts situés dans deux directions opposeées, a
peu prés & égale distance de moi. Laliberté d’élection me per-
met de me diriger sur 'un de ces ponts, le plus rapproché si
possible, et d’agir comme si P'autre n’existait pas. Si javais
obéi i laloi de la résultante, j’aurais été me jeter dans la ri-
viére entre les deux ponts. Supposons que je me trouve sollicité
en sens inverse par deux forces, dont 'une sera égale 410 et
Pautre 4 8. La loi de la résultante me fera aller dans le sens de
la force 10, mais avec une force égale 8 10 — 8 = 2 seulement.
La liberté d’élection me permet d’imposer silence & 'une des
forces, et de me mouvoir dans le sens de P’autre, qui conservera
toute son intensité,

Nous avons ainsi réussi & prouver la double vérité dont dé-
pend I’existence de sciences morales bien distinctes des sciences
naturelles : 'existence d’un déterminisme moral différent &
certains égards du déterminisme naturel. La volonté travaille
sur des matériaux déterminés; les conséquences des décisions



390 HENRI BROGHSR

volontaires sont déterminées; enfin, la régle a laquelle notre
volontlé doit se soumettre librement, le devoir, est déterminé.

Le déterminisme moral est pourtant bien différent du déter-
minisme naturel. Il vient se combiner avec un élément incal-
culable, la liberté. Une combinaison analogue se trouve, il est
vrai, dans les sciences naturelles appliquées, dans lesquelles
la liberté humaine intervient aussi. Mais c’est ma liberté & moi,
que je connais, dont je puis prévoir et calculer les effets. Je n’ai
pas a craindre un dérangement de mes prévisions provenant
du fait des forces naturelles auxquelles jai affaire. Dans les
sciences morales, au contraire, j'ai affaire & des forces libres
comme moi; et si je peux prévoir 'asage que je ferai de ma
liberté, je ne puis pas prévoir I'usage qu’elles feront dela leur.
La détermination, toujours présente, se combine avec un élé-
ment indéterminé. Mais, ce qui creuse un abime entre les
sciences naturelles et les sciences morales, c’est peut-étre
moins la liberté que les conditions excessivement délicates
qu'elle suppose, surtout le nombre et la complication des solli-
citations. Aux excitanis actuels viennent s’ajouter les antécé-
dents. Toutes ces causes de déterminations n’agissent pas
directement sur le noyau central. Nous avons va qu’elles su-
bissent des opérations et des transformations trés importantes
par leur nombre et leur nature, aboutissant 4 la création du
monde des idées. Ces idées sont au fond des mobiles plus ou
moins modifiés par les circonstances extérieures. Ces mo-
biles ont certains effets qui se traduisent au dehors et se
révélent aux sens extérieurs. Mais ce ne sont 1& que des effets
qui sont relativement en petit nombre. Une partie trés impor-
tante de la vie des nobiles se cache dans le for intérieur et ne
se révéle qu’au sens intime, qu’d l'individu chez lequel elle se
passe. La liberté consiste, avons-nous dit, & supprimer des
mobiles ou des effets de mobiles. Ce qui est supprimé ne se
traduit pas en dehors, mais cela a exercé son influence au-
dedans. Il y a donc eu 1a des événements que le sens intime
peut seul connaitre. Tes sciences de la liberté sont donc néces-
sairement des sciences du sens intime. A la différence dans le
degré de précision et de certitude correspond une différence



LA MORALE EXPERIMENTALE 391

essentielle dans les moyens employés et par conséquent dans
la méthode.

Ici toutefois nous avons une correction & opérer. Dans les
sciences morales, on peut faire certaines distinctions. Certaines
disciplines de cet ordre ont pour objet des effets extérieurs de
la liberté : ainsi I'histoire des arts, du droit, des religions, etc.
Nous avons donc ici des sciences de la liberté qui ne sont pas
des sciences du sens intime. N'cublions pas toutefois qu’il y a
deux espéces de sciences : celles qui décrivent ou racontent, et
celles qui expliquent. L’utilité directe des premieres est en
général secondaire ; elles sont surtout importantes en ce qu’el-
les préparent les matériaux nécessaires aux derniéres. Pour
raconter ou décrire, le sens extérieur suffit. Dés qu’il s’agit
d’expliquer, de remonter au jeu des mobiles, le sens intime
est indispensable. Toutes les sciences morales théoriques se-
raient impossibles sans lui, et les sciences morales historiques
valent bien peu de chose sans les théories qui les couronnent.

En tout cas, il faut distinguer la science des mobiles et la
science de leurs effets. La premiére est la psychologie, qui est
la mére de toutes les autres sciences morales.

On définit aussi la psychologie la science des faits conscients,
ou du sensintime. Je ne veux pas entreprendre ici une contro-
verse de mots. Il me semble seulement qu’il vaut mieux définir
une science par son objet que par son instrument. Or le véri-
table objet d’une science, ce sont des forces ; les faits ne sont
guére que des moyens d’arriver au but. La définition qui fait
de la psychologie la science des mobiles est peut-étre incom-
pléte; encore est-il difficile de concevoir un fait de conscience
(ui ne soit pas un mobile, plus ou moins modifié peut-étre par
des circonstances extérieures. En tout cas, si la science des
mobiles n’est pas toute la psychologie, elle y est certainement
renfermée tout entiére; et je ne vois pas pourquoi on ne ferait
pas rentrer dans la psychologie les renseignements que les sens
externes nous fournissent sur les mobiles. Le sens intime est
Iinstrument nécessaire de ¢ette science; il n’en est pas I'instru-
menit unique. La théorie de la méihode, des opéraiions néces=
saires pour connaitre un objet quelconque, peut aussi étre



392 HENRI BROCHER

considérée comme une branche de la psychologie. On ne me
dira pas que J’y fais rentrer toutes les sciences, dont les objets
quels qu’ils soient ne se révelent jamais & nous que sous la
forme de faits de conscience. On ne confond pas I’astronomie
avec l'optique, qui s’occupe des instruments et des organes au
moyen desquels nous voyons les astres.

[4Y

La morale expérimentale part d’une donnée fournie par I'ex-
périence, et que voici: L’homme a des besoins ou mobiles
qu’il essaye de satisfaire. Son bonheur ou son malheur dépend
de son plus ou moins de succés dans cette tentative. Comme
science appliquée, la morale cherche & procurer aux mobiles
la satisfaction la plus compléte et la moins colteuse, 4 donner
4 I’homme le plus possible de vrai bonheur. Pour résoudre ce
probléme, il faut connaitre les mobiles et leurs conditions de
satisfaction : c’est & ce que se propose la science morale pure.

La réegle de conduite de la morale expérimentale est tirée de
la conscience individuelle, du bien-étre ou du malaise qu’é-
prouve chacun de nous. Elle difféere nettement de celle suivant
laquelle il faut respecter la loi morale parce que c’est la loi,
quelle qu’en soit d’ailleurs la conséquence. Cette derniére con-
ception préte le flanc & des reproches graves, dont nous allons
nous occuper.

Il faut respecter la loi parce que c’est la loi. Ce précepte peut
s’entendre de diverses maniéres que nous allons examiner;
nous n’avons pas du reste & rechercher ¢uelle a été 'acception
primitive. Peut-étre veut-on dire qu’il faut respecter la loi lors
méme qu’on n’a aucune raison & donner pour cela. Ainsi com-
prise, la maxime en question ne serait qu’une mauvaise défuite.
Ceux qui I'emploieraient renonceraient & toute explication
scientifique, déserteraient leur poste en masquant leur fuite
par une phrase.

On peut toutefois prendre une autre position. Il faut, dira-t-on,
une loi que tout le monde respecte. La 10i que chacun modifie-
rait & son gré, ou qu'on n’observerait que lorsqu’on 'approuve,
ne serait plus une loi. Or, mieux vaut une mauvaise loi que



LA MORALE EXPERIMENTALE 393

point. Les avantages obtenus par I'existence d’une loi Pempor-
tent sur les inconvénients résultant de la mauvaise qualité de
cette loi. Invoquer des avantages, c’est signaler des besoins,
des forces, des causes. La science n’a pas d’autre but que de
découvrir des causes. Si I'on renvoie 4 une cause, on ne se
rend pas coupable de déni d’explication scientifique, comme
celui qui se dérobe sous le couvert d’une phrase vide de sens.
Peut-éire n’a-t-on pas la cause derniére ; qui peut se vanter de
Iavoir trouvée ? Quand on a signalé une cause, fiit-elle méme
secondaire, on est arrivé & un relai scientifique ; on peut faire
un arrét, peut-&tre méme laisser a d’autres le soin d’aller plus
loin.

Interprétée dans ce dernier sens, la maxime qu’il faut res-
pecter la loi pour elle-méme lors méme qu’on la désapprouve,
est fondée ; elle est méme un des fondements de I'édifice juri-
dique; c’est dire que je ne la rejette pas. Mais de ce qu’un
principe est le fondement nécessaire du droit, s’en suit-il qu’il
soit vrai comme fondement de la morale? Ma réponse ici sera
nettement négative, et voici pourquol.

Distinguons d’abord deux espéces de lois, celles que créent
les législateurs, et celles que cherchent les savants. La maxime
qu’il faut respecter la loi pour elle-méme n’a rien a faire évi-
demment avec les lois scientifiques. Ce point me parait assez
évident pour que je ne perde pas le temps du lecteur a le dé-
montrer. Y a-t-il, en matiére de morale, quelque chose d’ana-
logue aux actes législatifs ; y a-t-il des régles de conduite for-
mulées, qu’on soit obligé ou méme autorisé & appliquer sans
les discuter? Nousnous trouvons ici en face de la gigantesque
controverse pendante entre le systéme autoritaire et celuide la
liberté de conscience. La position que nous prendrons dans
cette gnestion consistera a déterminer la place de chacun des
deux régimes, et non pas 4 revendiquer pour ['un des deux, au
détriment de Pautre, un empire exclusif. Nous commencerons
par distinguer deux catégories dans les actions humaines: il
en est dont les conséquences seront supportées par la société
tout entiere. Il en est d’autres dont les effets n’intéressent que
les particuliers, individus ou sociétés partielles. Dans la pre-



394 HENRI BROCHER

miére des deux sphéres, il est & désirer qu’il y ait certaines
régles uniformément observées par tous; ici la liberté de con-
science doit étre sacritiée & I'unité. Il faut des lois qu’on soit
tenu d’observer lors méme qu’on les désapprouve. Tout autre
est la position vis-a-vis des actions qul n’intéressent que les
particuliers. Il importe qu’ici chacun reste libre de choisir sa
régle de conduite, et qu’il puisse discuter, au besoin méme
rejeter les régles qu'on lui propose. Sans doute, on ne réussira
peut-étre jamais & trouver la limite exacte qui sépare les deux
domaines; mais I'impossibilité d’atteindre la perfection n’est
pas une raison pour prendre le pire des partis, pour appliquer
partout une méme mesure. C’est ce qui arrive quand on veut
faire du systeme autoritaire, qui est une exception rendue né-
cessaire par la nature particulidre du droit, la régle générale
de toute la morale. Toutefois, il ne faut pas trop s’étonner si on
I’a fait, ni étre trop sévére pour ceux quil’ont fait. Avant d’ar-
river & la période actuelle, caractérisée par ses efforts pour
séparer autant que faire se peut la loi et la foi, 'humanité a
traversé d’autres phases pendant lesquelles cette distinction ne
pouvait pas encore étre essayée. La morale et ls droit sont
restés longtemps confondus, soumis au méme régime. Les ac-
tions d’intérét commun étant, sinon les plus nombreuses, au
moins les plus importantes, et la communauté ayant en main
des moyens beaucoup plus puissants que les particuliers, on a
sacrifié les intéréts particuliers aux intéréts généraux, appliqué
aux uns le régime nécessaire aux autres. Telle est 'origine d’un
systéme qui exerce, de nosjours encore, une grande influence, et
qui trouve des partisans chez des gens effrayés du dévergondage
auquel-seront livrées les masses si elles ne sont plus contenues
par le frein salutaire de régles morales indiscutables. Qu'une
autorité morale soit désirable, nul sans doute nele contestera;
reste a4 savoir si elle est possible. La loi juridique peut a la ri-
gueur se passer d’approbation ; il lui suffit d’étre obéie, et elle
y arrive & l'aide de la contrainte. La loi morale ne peut pas
user de contrainte; elle n’a pour elle que la persuasion, et
veut étre approuvée. Or, g’il v a des régles que certaines per-
sonnes voudraient faire approuver et observer par toul le



LA MORALE EXPERIMENTALE 395

monde, on n’en a pas encore trouvé qui soient approuvées de
tous. En d’autres termes, il y a des prétentions & Pautorité
morale, mais il n’y a pas d’autorité morale généralement ac-
ceptée. Peut-étre y a-t-il des principes que tout le monde
devrait observer, mais il n’y a pas de signes qui les fassent
reconnaitre d’une maniére évidente. Ceux qui, par une raison
ou par une autre, ne les pratiqueraient pas, auraient toujours
Iexcuse de l'ignorance. Le principe qu’il faut obéir & la loi
parce que c’est la loi, est inapplicable & la morale, faute de
véritables lois dans ce domaine.

Les partisans de 'autorité se sont évertués a surmonter I'obs-
tacle qui se dressait devant eux. Ils ont appelé & leur aide la
tradition et les régles morales qu’elle recommande, sans réussir
toutefois 4 en obtenir I'observation générale. S’ils réussissaient,
ils rendraient tout progrés impossible.

Une fois le régime autoritaire renfermé dans les limites du
droit, par quoi le remplacerons-nous? Les actions des animaux
et méme des hommes sont motivées par la jouissance et la
souffrance. Nul ne conteste I'existence de ce motif; on en dis-
cute seulement la suffisance. Il faut reconnaitre qu'on peut
désirer quelque chose de mieux que le motif intéressé, tel qu'’il
se présente a I'état brut. Pour suppléer a cette insuffisance, on
peut faire deux tentatives: ajouter un autre motif ou perfec-
tionner celui que lon a. Le systéme autoritaire a essayé
d’ajouter ; l'importance souvent excessive donnée a la conser-
vation personnelle est une tentative faite dans le méme sens.
Le succes de ces deux essais n’a pas satisfait tout le monde, et
'on s’est demandé si 'on ne réussirait pas mieux en épurant
le motif intéressé. La morale expérimentale est forcée d’entrer
dans cette voie; sa méthode lui interdit d’emblée le recours a
Pautorité et lui réveéle des faits incomputibles avec 'emploi de
la conservation propre comme motif immédiat. Elle ne peut
partir que des données du sens, et par conséquent de la con-
science individuelle; elle s'expose par la & étre confondue
avec le matérialisme et le sensualisme. Elle s’en distingue
pourtant nettement. Loin de précher la glorification de la chair,
Pabandon exclusif 4 la premiére tentation venue, elle recom-



396 HENRI BROCHER

mande de bien se garder de fermer la porte aux sollicitations,
de I’élargir au contraire afin d’augmenter le conflit, et de rendre
d’autant plus parfaite la solution gu’on y donnera. Elle conduit
de la sorte, de degré en degré, & un résultat final que nous
pouvons indiquer ici pour caractériser la morale expérimen-
tale. Il s’agit de choisir entre des lignes de conduite contradic-
toires. Le choix peut se présenter dans deux conditions diffé-
rentes. Il peut étre question de choisir entre différents mobiles,
ou entre différents moyens de satisfaire un méme mobile. Dans
ce dernier cas la question est bien simplifiée. Il s’agit simple-
ment d’'une question de moyens. Une sélection entre les mo-
biles n’est pas nécessaire. Le probléme est technique, tout au
plus politique plutdt que moral.

S’il s’agit de choisir entre les mobiles, la question, plus déli-
cate, se simplifie toutefois dés qu'on admet 'unité de la per-
sonne consciente, qu’on envisage tous les mobiles comme des
applications d’une tendance unique.

Comme toutes les forces de la nature, les mobiles s’éten-
draient a linfini s’ils étaient livrés 4 eux-mémes. S’ils ne le
font pas, c’est qu’ils sont contenus par d’autres forces co-exis-
tantes. Si nous nous abondonnons 4 eux, ils nous emporteront
a I'exces, et compromettront d’autres satisfactions tout aussi
importantes. Il faut que les mobiles soient arrétés avant que
Pexcés soit commis, 'organisme attaqué, la souffrance apparue.
Qu’est-ce qui nous avertira du moment ol le mobile doit étre
arrété 9 La fonction ordonnatrice, de beaucoup la plus impor-
tante de toutes, serait-elle la seule 4 laquelle la nature n’aurait
attaché aucune jouissance ? Je ne le pense pas. Nous avons
parlé déja de ce fond naturellement heureux de la vie, de cette
jouissance distincte de celles qui sont attachées & certaines
fonctions spéciales. Essentiellement bonne, la vie est affectée
de souffrances accidentelles qui peuvent aller jusqu’a faire dis-
paraitre le bien-étre fondamental. Il y a deux moyens de réta-
blir la jouissance : on peut effacer sans les supprimer les im-
pressions pénibles au moyen d’impressions agréables plus
intenses. C'est la le but des plaisirs, qui élourdissent, mais
n’affranchissent pas. Ils font oublier un instant les maux de la



LA MORALE EXPERIMENTALE 397

vie ; mais comme on ne peut pas toujours se distraire, comme
tout se paye, et que le fardeau est encore appesanti par les dis-
tractions qui le font oublier, les plaisirs utiles, faute de mieux,
sont une amélioration qui laisse encore beaucoup a désirer. Le
second moyen, au lieu d’effacer la souffrance, la supprime.
Sans doute cela n’est pas toujours possible. Il est des souf-
frances physiques auxquelles nous ne pouvonspas nous sous-
traire. On en peut dire autant de certaines souffrances mo-
rales, surtout pour les personnes qui ne sont pas indépendantes;
c’est pour cela que P'indépendance doit, au besoin, s’acheter
au prix de la vie, qu’elle est le premier devoir de 'homme. Il
n’en reste pas moins vrai que nous pouvons nous exempler
nous-mémes de beaucoup de souffrances physiques et morales;
les premiéres sont 'effet de satisfactions excessives, les der-
nieres de salisfactions impossibles que nous poursuivons. Il
s’agit en d’autres termes de contenir certains mobiles et d’en
supprimer d’autres. Alors la souffrance sera supprimée el lais-
sera reparaitre le bien-étre fondamental de la vie. Ce ne sera
pas un bonheur artificiel, quelque chose d’ajouté a la vie pour
en voiler les défauts; la vie méme sera épurée. Il ne sera pas
nécessaire de s’oublier, de s’étourdir, d’imposer en un mot si-
lence A la conscience. On pourra au contraire lui donner le plus
grand développement possible, se regarder soi-méme en face,
parce qu’on ne se trouvera pas en contradictionavec soi-méme,
parce qu’on naura pas honte de soi-méme. Les auteurs reli-
gieux proposent pour but a nos efforts la vie éternelle, que nous
pouvons, suivant la pluapart d’entre eux au moins, atteindre
dés ici-bas. Cette vie éternelle peut-elle étre aulre chose que
Pétat que nous venons de décrire, d’'une 4me en paix avec elle-
méme et avec le monde? Nous devons céder & nos mobiles
autant qu’il le faut pour amener cet état permanent de sérénité,
de pieine conscience et de parfaite possession de soi-méme ;
nous devons leur résister des qu’ils nous éloignent de cet état,
fat-ce méme pour nous procurer une de ces jouissances inten-
ses, mais incompaltibles avec celle que les ames d’¢élite pré-
ferent a toutes les autres. C’est une exagération de cette idée
qui a fait substituer par certains esprits la conservation propre



398 HENRI BROCHER

4 la jouissance. C’est par la jouissance que la tendance a la con-
servation propre nous fait agir. Quand la jouissance manque,
quand elle est remplacée par une souffrance intolérable, rien
ne nous rattache a la vie, preuve évidente qu’il y a quelque
chose de pire que la mort du corps; c’est la mort de I’dme, la
seconde mort, qui a fourni 4 Henri Conscience le titre et le su-
jet d’'un de ses romans, I’état d’une dme qui vit dépouillée des
biens qui donnent & la vie sa valeur. Ces biens seront pour
I’'un ’honneur etla patrie, pour l'autre ses croyances religieuses,
pour d’autres encore une affection ou méme une fortune. On
peut discuter 'importance & donner 4 chacune de ces choses;
mais un point reste constant: c’est qu’il y a des privations qui
font perdre & la vie tout son prix, c’est que la mort n’est pas le
pire des maux. Ce point de vue est trés généralement approuvé.
Si 'opinion publique est sévere au suicide, cela tient & diverses
raisons d’inégale valeur, que je ne puis développer ici; d’autre
part, elle n’a jamais assez d’éloges pour les martyrs, pour ceux
qui, sans jamais désespérer, préférent pourtant la mort au sa-
crifice de ce qui fait & leurs yeux tout le prix de la vie.

Nous venons de voir quel est 'objet de la morale expérimen-
tale; il nous reste & examiner les moyens qu’elle emploiera, et
les obstacles qu’elle rencontrera. Ce serala matiere d’un second

chapitre.
(A suivre.) HENRI BROCHER.




	La morale expérimentale et sa méthode. Partie 1

