Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 7 (1874)

Artikel: La situation théologique

Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SITUATION THEOLOGIQUE'

PAR

J.-F. ASTIE

Pour quiconque ne se paie pas de phrases et aime & aller au
fond des choses, la situation peut étre caractérisée d’'un seul
mot: absence a peu prés compléte d’'intérét pour les problemes
théologiques, non-seulement dans les rangs du public en gé-
néral, mais méme chez les hommes qui semblent étre particu-
lierement appelés & s’occuper de ce genre d’études. L'impor-
tation anglaise, qui trop longtemps a pourvu & nos besoins, a
presque entierement cessé; les traductions allemandes, qui le
plus souvent sont demeurées incomprises, ne servant guere
qu’d defrayer la polémique, n’ont pas angmenté; les produc-
tions originales {oujours rares le sont devenues plus que jamais.
Quoi d'étonnant que les recueils périodiques destinés a tenir
au courant de ce cul se passe cessent leur publication les uns
aprés les autres? La Revue théologique de Paris a di dispa-
raitre de la scéne comme avait déja fait celle de Strasbourg;

' Nous avons déjh hautement déclaré qu'en admettant des articles
originaux, la rédaction en laissait toute la responsabilité aux signataires.
Cette remarque s’'applique au présent travail plus encore qu'h tout autre.
La rédaction serait trop heureuse de pouvoir insérer un article motivé
qui, prenant la contrepartie, présentit la situation théologique sous des
couleurs moins sombres.

Nous rappelons & nos collaboratenrs que la Revie désire publier dans
chacun de ses numéros au moins un article original. Nous les prions ins-
taminent de faire leur possible pour que nous ne soyons pas obligds de
manquer & notre promesse. S'il en était antrement ne serait-on pas
autorisé b ranger cette pénurie parmi les traits les plus caractéristiques
et les moins réjouissants de la situation ?

(La Rédaction.)
THEOL. ET PHIL. 1874, 21



322 J.-F. ASTIE

semblables au messager des récits antiques, nous sommes
restés seuls pour raconter le désastre.

Tel parait étre, & ’heure présente, le dernier mot d’un mou-
vement théologique qui promettait cependant quelque chose
& son début, il y a vingt-cinq ans. Les hommes qui ne peuvent
se résigner & admettre que tout soit fini sans retour sont mis
en demeure de rechercher comment et pourquoi en si peu de
temps, les plus belles espérances ont abouti & des résultats si
peu réjouissants. Le moment de dire & chacun son fait n’est
cependant pas venu : la plaie est encore trop récente; & quoi
bon lirriter inutilement en promenant la sonde dans toutes
les directions? Si tant est qu’elle daigne s’occuper de cette
époque si ingrate, 'histoire n’aura pas de peine & déméler les
causes nombreuses et complexes, individuelles et générales,
religieuses, ecclésiastiques, sociales méme qui ont concouru
) 1‘éplonger en peu de temps dans le sommeil le plus profond
une génération qui se croyait enfin arrivée 4 la vie théologique,
a ’dge de la majorité en religion et en philosophie. Il suffira,
pour le moment, de rappeler le fait général qui domine toute
la situation.

I

Les plus indifférents et les plus distraits ne 'auront pas ou-
blié: c’est par le renouvellement de 'apologétique qu’on a été
conduit, dans nos pays, & tenter une transformation de la
théologie. C’était vers 1848: les Etudes sur Blaise Pascal
avaient déja paru en partie dans le Semeur. Tout ce qu'il y
avait d’hommes intelligents dans le Révell avaient saisi la portée
de I’évolution qui était en train de s’accomplir. On était déci-
dément fatigué des allures élroites, grélles et mesquines de l'a-
pologétique anglaise (qui, transportant Uesprit mercantile dans
les plus hautes sphéres, avait ramené la solution des problemes
les plus profonds & une simnple question de doit et d’avoir, au
moyen de sa méthode des évidences externes ; aussi se portait-
on en foule vers une apologétique & la fois nouvelle et vivante,
profonde et populaire, émincmment scripturaire, qui avait
enfin su retrouver les vraies lettres de créance de I’Evangile.



LA SITUATION THEOLOGIQUE 323

I1 faut avoir vécu a cette heure-la pour savoir combien les
espérances étaient vives, générales; quel entrain et quelle
confiance enlevaient les coeurs des hommes qui se sentaient
emportés vers un magnifique avenir. Le Réveil semblait a la
veille de porter ses plus beaux fruits. Comment n’aurait-on pas
été plein de confiance, de foi, el de reconnaissance ? Dés les
premiers essais on se trouvait introduit au coeur méme des ques-
tions les plus profondes, les plus palpitantes : on tenait entre
les mains une clef qui devait ouvrir toutes les portes, une mé-
thode pratiquée par tous les grands docteurs dans toutes les
époques ol I’église avait été réellement vivanle et conquérante.
Alors qu’on pouvaitse rendre le témoignage d’aimer sincérement
la vérité, comment aurait-on craint de s’égarer en se confor-
mant & ce précepte du Maitre : Si quelguw’un veut faire la volonté
de mon Pére, il connaitra de la doctrine, savoir, si elle est de
Diew, ow si je parle de moi-méme ? N'avait-on pas trouvé enfin
la vrale définition de la foi soigneusement distinguée de la
créance? « (Vest le cceur qui sent Dieu, et non la raison.
Voilh ce que c’est que la foi: Dieu sensible au ceeur, non a la
raison. » On avait dés le début trouvé une méthode allégeant
sensiblement le joug de l'aulorité extérieure et scolastigue,
qui depuis longtemps se faisait trop sentir. Chacun répétait
avec Pascal : « C’est le consentement de vous & vous-méme et
la voix constante de votre raison et non des autres ¢ui doit
vous faire croire. » Et on ajoutait avec Vinet: « La vérité vient
a nous toute seule: elle n’allegue aucun témoignage étranger;
elle n’invoque aucune autorité que la sienne, elle se montre,
et nous croyons en elle, comme nous croyons & la lumiére du
jour, comme nous croyons &4 nous-meémes, Ceci d’ailleurs n’a
rien de mystique et d’inconcevable que son principe ; le fait est
lout ensemble surnaturel et naturel. La vérité doit faire cette
impression sur un cceur (ni 'aime d’avance, et qui, quand elle
s’offre & lui, ne fait que la reconnaitre. Elle doit avoir pour lui
une évidence dont ne peuat se faire aucune idée celui & qui elle
se présente aussi, mais qui tout simplement n’a pas des yeux
pour la voir. Et il en est d’elle comme de ces moitiés d’ame
qui, suivant la pensée d’un ancien sage, cherchent leur autre



324 J.-F. ASTIE

moitié dans la vie, la reconnaissent & peine rencontrée, et
s'unissent i elle, aussitot reconnue, de maniére qu’on ne les
distingue plus 'une de Pautre. Lorsqu’on sent les contradictions
de la nature conciliées, toutes ses énigmes résolues, toutes ses
discordes apaisées; lorsque la vérité est miraculeusement
rétablie dans ’Ame, comment ne pas appeler vérité ce qui a
produit le miracle ? comment se nier & soi-méme la réalité des
rapports qu'on a formés? comment douter de ce qu’on sent et
blasphémer ce qu’on aime? Une croyance ainsi formée, on ne
la perd plus, on ne peut plus la perdre, pas plus qu'un étre
animé ne perd son instinct; car cette croyance est devenue
un des instincts de 'ame. »

A ce souffle nouveau, les hommes d’expérience se sentaient
rajeunis, ils respiraient & pleins poumons; les jeunes gens
avaient un enthousiasme religieux et méme théologique, une
confiance qu’il n’est pas donné a toutes les générations de con-
nailre. Que n’attendait-on pas d’une prédication renouvelée
par ce spiritualisme généreux? Comme 'on se promettait de
fouiller tous les recoins du cceur humain pour y lrouver les
nombreuses pierres d’attente destinées & recevoir I'Evangile!
On se plaisait A répéter ces comparaisons saisissantes et variées,
grice auxquelles Vinet prétait a des idées fort anciennes tous
les charmes d’une forme littéraire singuliérement attrayante.
« Vous rappelez-vous les usages de 'antique hospitalité ? Avant
de se séparer de 'étranger, le pere de fumille brisait un sceau
d’argile ou certains caractéres étaient imprimés, lui en donnait
une moitié et conservait 'autre; apres des années, ces deux
fragments rapprochés et rejoints, se reconnaissaient pour ainsi
dire, opéraient la reconnaissance de ceux qul se les présen-
taient mutuellement, et, en aitestant d’anciennes relations, ils
en formaient de nouvelles. Ainsi dans le livre de notre dme se
rejoint & des lignes commencées leur complément divin ; ainsi
notre 4me ne découvre pas, mais reconnait la vérité, ainsi elle
juge avec évidence qu’une rencontre impossibleau hasard, im-
possible au calcul, est 1'ccuvre el le secret de Dieu, et c’est
seulement alors que nous croycns véritablement. Redisons-le :
I’Evangile est cru lorsqu’il a passé pour nous du rang de vérité



LA SITUATION THEOLOGIQUE 325
extérieure au rang de vérité interne, et, si jose le dire, d’ins-
tinct ; lorsqu’il nous est & peine possible de distinguer sa ré-
vélation des réveélations de la conscience; lorsqu’il nous est
devenu en nous un fait de conscience. » Pour arriver & cet
heureux résultat chacun se promettait de préter une oreille
attentive aux besoins les plus protonds de 'dme humaine ; on
se proposait de respecteret de faire revivre les tracesineffagables
de I'image de Dieu. « Avez-vous vu des lignes tracées & 'encre
sympathique raviver, & 'approche du feu, des traits dont la pa-
leur se confondait avec la blancheur du papier sur lequel elles
furent tracées ? Cette écriture invisible est la loi de la nature,
ranimée par 'amour de Dieu, lequel est ranimé lui-méme par
un fait prodigieux, Dieu fait homme, Dieu mourant pour nos
péchés. C’est 1a le feu dont la chaleur fait revivre sur le papier
des syllabes, des mots, des lignes effacées. Si '’homme doutait
de la loi morale, ce n’était pas faute d’'une raison assez éclairée,
mais faute d’un cceur régénéré. Lorsqu’il s’est repris & croire
en Dieu, 1l s’est repris & croire a tout le reste.»

Celte nouvelle maniére de présenter les choses de la religion
partait de la supposition d’une correspondance compléte entre
le christianisme et '’humanité: on se disait que chacun des
deux facteurs bien saisi doit ramener a4 l'autre, car on avait
appris de Pascal et de Vinet que I’Evangile est la conscience de
la conscience méme, la conscience élevée 4 sa derniére puis-
sance. « Les premiéres données du christianisme gisent profon-
dément dans toute 4me d’homme ; sous ce rapport, le christia-
nisme, tout surnaturel qu’il est dans son histoire, est, sous
d’autres rapports, une chose éminemment naturelle ; il ne faut
que s’examiner avec candeur en face de l'infini pour étre poussé
de conséquence en conséquence vers la nécessité de la religion
chrétienne ; et tout esprit sincére arrivera par cette route & un
point de vue d’ol tous les détails du christianisme lui apparai-
tront dans une coincidence si parfaite avec tous les besoins de
son dme, avec toutes les données de la nature, que, comme
Thomas, & la vue des stigmates divins, il se prosternera en
s’écriant : « Mon Seigneur et mon Dieu! »

A coté de beaucoup d'autres caractéres constituant les méri-



326 J.-F. ASTIE

tes de cette apologétique, il en était un quilarecommandait tout
particulierement a la jeunesse. Jusqu’alors le chrétien avait été
trop exclusivement un défenseur, un avocat plaidant une cause
plus ou moins compromise. Maintenant' enfin il allait étre per-
mis au croyant de prendre une attitude saintement agressive.
On voyait poindre cette apologie ue Vinet caractérise ainsi:
« Celle-ci n’attendrait pas la provocation : elle provoquerait, elle
n’aurait pas égard au besoin d’un siécle, mais au besoin de tous
les temps ; elle n'attaquerait pas une espece d’incrédulité : mais
ayant exhumé du fond de 'dme humaine le principe de toutes
les incrédulités, elle les envelopperait toutes, elle devancerait
celles qui sont & naitre, elle préparerait une réponse a des ob-
jections qui n’ont point encore été prononcées; pour cela, on
la verrait peut-étre pénétrer plus avant dans le doute que les
plus hardis douteurs, creuser sous I’abime qu’ils ont creusé, se
faire incrédule a son tour d’une incrédulité plus déterminée et
plus profonde ; en un mot, ouvrir, élargir la plaie dans I'espé-
rance d’atteindre le germe du mal et de Textirper. Ce genre
d’apologie est tellement & part qu’elle demande un autre nom ;
la religion ne se présente pas en avocat, mais en juge; la robe
de deuil du suppliant fait place & la toge du préteur ; I'apologie
n’est plus justification seulement, mais éloge, hommage, ado-
ration ; et le monument qu’elle éléve n’est pas une citadelle,
mais un temple. »

Aussi quelles recrues importantes ne se promettait-on pasde
faire, grace & cette méthode nouvelle! On voyait I’'Evangile sor-
tir du cercle restreint dans lequel il avait été trop longtemps
renfermé; on saluait avec bonheur une ére religieuse venant
communiquer i ce siécle des forces ncuvelles ¢ui lui permet-
traient de tenir enfin les belles espérances qu’il avait fait naitre.
L’Evangile redevenu humain se mélait décidément & tout pour
tout transformer. Les droits de la vérité étaient enfin reconnus
et proclamés, chacun se croyait son obligé ; on avait appris que
la plus grande des conceptions est de préférer la vérité a toutes
choses. Il n’était presque pas de jeune homme se sentant quel-
gue talent et un cceur généreux qui ne se crit prédestiné a
étre du nombre de ces esprits d’élite qui, dans le cours des



LA SITUATION THEOLOGIQUE 327

siécles, sont appelés & remettre en honneur quelque vérité mé-
connue. « La vérité morale et sociale est comme une de ces ins-
criptions tumulaires sur lesquelles tout le monde passe en al-
lant & ses affaires, et qui vont de jour en jour s’effacant davan-
tage, jusqu’a ce qu’un ciseau secourable vienne en approfondir
les traits dans cette pierre usée, tellement que tout le monde
est forcé de l'apercevoir et de la lire. Ce ciseau est entre les
mains d’un petit nombre d’hommes qui se tiennent obslinément
baissés vers U'inscription antique, au risque d’étre heurtés et
foulés sur le marbre par les pieds inattentifs des passants. »
Combien y en a-t-il qui aprés s’étre saisis avec enthousiasme
de ce ciseau secourable 'aient manié assez longtemps pour ob-
tenir des résultats appréciables? La plupart, surpris de trou-
ver le marbre singalierement dur, les pieds des passants fort
importuns, ont eu hate de se redresser; c’est &4 peine si de
temps a autre ils jettent aujourd’hui quelques regards distraits
sur les rares ouvriers demeurés fidéles & la tache entreprise
en commun. A leur sens, le grand ceuvre avance lentement,
péniblement, si tant est quil avance; le sourire accompa-
gnant cette remarque sympathique dit assez qu’ils s’estiment
trés sages et trés pratiques, parce qu’avant d’arriver a 'dge mar
ils ont su revenir & temps des plus beaux réves de leur jeu-
nesse. Il se pourrait bien que bon nombre d’hommes de cette
geénération-la, si leurs regards distraits venaient & tomber un
jour sur ces lignes, écho d’un temps déja fort éloigné, éprou-
vassent un certain frémissement en s’avouant combien les rap-
ports qu’ils entretiennent avec les grandes et belles causes pri-
vées des faveurs de la foule sont différents de ce qu’ils avaient
révé a 'entrée de la carriére. Peut-étre surprendront-ils sur
le seuil de leur cabinet d’étude — si tant est qu’ils étudient
encore — la silbouette d’une ancienne amie dont les traits sont
tellement altérés qu’elle est & peine reconnaissable. « La vérité
est une suppliante qui, debout sur le seuil, s’efforce incessam-
ment vers le foyer d’oli le péché I'a bannie. A mesure que nous
passons et repassons devant cette porte qu’elle ne quitte pas,
cette figure imposante et triste fixe pour un moment notre re-
gard distrait. Elle réveille & chaque fois dans notre mémoire je



238 J.-F. ASTIE

ne sais quel vague souvenir d’ordre, de gloire et de bonheur ;
mais nous passons et Pimage s’efface, nous n’avons pu répu-
dier entierement la vérité ; nous retenons d’elle quelques frag-
ments sans liaison, ce que notre ceil affaibli peut supporter de
sa lumiére, ce qui nous est proportionné ; le reste, nous le re-
Jetons, ou nous le défigurons jusqu’a le rendre méconnaissable,
gardant toutefois (et c’est 14 un de nos malheurs) les noms des
choses que nous ne possédons plus. »

Il est grand temps de mettre un terme & ces réminiscences ;
contrairement & notre intention, quand nous songeons 2 ce
que nous sommes devenus en si peu de temps, elles risquent
de se transformer en poignante ironie. Les faits ne se sont que
trop hétés de dissiper tant de beaux réves. Des récriminations
seraient déplacées; tout essai de faire revivre un passé qui s’est
enfui sans retour serait chimérique ; bornons-nous 4 signaler,
sinon pour nous, puisqu’il est trop tard, du moins pour d’au-
tres les legons que nous donne le passé.

Au fait, bien que I'échec soit rude et la lecon ameére, il n’est
que trop aisé de se rendre compte de ce qui a eu lieu. Alors
méme ¢qu’on paraissait le plus s’entendre dans notre petit monde
religieux, de 1845 & 1849, ce n’était qu’a la faveur d’un malen-
tendu. Dés qu’on s’explijuerait on ne pouvait manquer de
voir toutes les illusions se dissiper. Quel devait étre le dernier
mot de cette apologétique qui apparaissait riche de promesses,
aprés étre allée retremper ses forces aux sources les plus au-
thentiques du mysticisme et du spiritualisme chrétiens? Pour
la presque totalité du publicil ne s’agissait tout simplement que
d’une méthode nouvelle, grice & laquelle il serait possible de
défendre I'antique foi par des arguments beaucoup plus effi-
caces que ceux jusque-la en usage. Bien loin de songer & mo-
difier en rien la foi traditionnelle, on ne soupgonnait pas méme
qu’il pat étre question de distinguer entre elle et les systémnes
humains qui avaient jusque-l2 essayé de la formuler. L’inex-
périence était si grande que ces questions-la ne se posaient pas.
Bon nombre d’hommes, d’ailleurs franchement engagés dans
la tendance nouvelle, partageaient & cet égard I'illusion géné-
rale ; comme tout le monde ils pensaient qu’il ne s’agissait que



LA SITUATION THEOLOGIQUE 329

d’un changement de stratégie. Cependant il fallut s’avouer
bientdt que cette méthode nouvelle impliquait non-seulement
la modification, mais la transformation des doctrines qu’il
s’agissail de défendre. Les plus ardents allérent jusqu’a procla-
mer le droit de réviser en entier non pas précisément la foi
religieuse, mais la théologie du passé; I'édifice, o les entendre,
devait étre renversé de fond en comble pour étre reconstruit &
nouveaux frais.

[’heure critique avait sonné. Si tous les hommes qui se récla-
maient d’un christianisme positif avaient su affronter franche-
ment les périls accompagnant une évolution théologique, peut-
étre les auraient-ils surmontés, la crise aurail en tout cas été
singuliérement attenuée. Malgré notre inexpérience, nos dé-
fauts nationaux, notre ignorance ahsolue des questions scienti-
fiques, peut-étre aurions-nous pu, sans trop de douleur, finir
par naitre & la théologie.

On sait ce qui arriva: le discord fut complet; chose plus
grave encore, on eut recours aux moyens les plus ficheux
pour le faire cesser; ce fut la, hélas! le seul point sur lequel
on demeura d’accord. Les questions de méthode, auxquelles
tout le monde était jusque-la resté étranger, prirent tout a coup
une importance exagérée. Les problémes se rapportant & 'inspi-
ration, & la révélation, A Pauthenticité des divers livres de ’Ecri-
ture et au canon furent subitement mis & ordre du jour. Au
fond tout se réduisait & une seule question, la valeur, la portée
de 'autorité en matiére religieuse. De part et d’aulre on preé-
tendait s’emparer de la victoire de haute lutte, grice & la solu-
tion que recevrait cette (uestion exclusivement formelle et
préalable, Du moment olt il serait prouvé que la Bible est
pleinement inspirée et le canon providentiellement (lisez mira-
culeusement) arrété une fois pour toutes, il ne pouvait plus
étre question d'un renouvellement de la théologie. Tous les
efforts des hommes du Réveil devaient se borner & vivifier, &
galvaniser tant bien que mal, sous les auspices d’un piétisme
ignorant et inintelligent, une dogmatique provenue du syncré-
tisme le plus arbitraire. On se débarrassait du méme coup et
a tout jamais du spectre de I’histoire des dogmes (ui commen-



330 J.-F. ASTIE

cait & se montrer & T'horizon. Etait-11 établi au contraire que
Uinspiration n’était pas pléniére, que la question du canon des
Ecritures demeurait toujours ouverte, alors autorité de la Bible
n’était plus que relative, c’est-a-dire nulle, car, de part et
d’autre, on partait de la supposition hautement proclamée, que
cette autorité devait demeurer absolue ou cesser d’exister : il
n’y avait pas de milieu. On essaya de représenler & ces esprits
excessifs que ces raisonnements n’étaient ni fondés en théorie,
ni d’accord avec les fails et '’expérience; on rappela que la
dogmatique n’est pas une philosophie, mais simplement une
science empirique, se bornant & rendre compte intellectuelle-
ment des vérités dont le chrétien doit commencer par faire
I'expérience personnelle; des protestations s’eleverent contre
Pinvasion dans le domaine des études morales et religieuses de
ces méthodes absolues venant d’ailleurs. Rien n’y fit; on ne
voulut entendre & rien. Cela ce congoit , le procédé auquel on
avait recours était 4 la fois trop commode et trop expéditif, en
trop parfait accord avec nos habitudes de penser pour qu'on
se résignat & y renoncer. Il avait 'immense avantage de tout
trancher par la question préalable; la bataille se trouvait gagnée
avant méme d’avoir commencé. On se trouvait arrivé avant
d’étre sérieusement parti. Ainsise trouvaient évitées ces études
historiques , exégetiques , dogmatiques et critiques qui, outre
qu’elles réclament beaucoup de temps et de peine, n’aboutis-
sent jamais & ces résultats précis, clairs, positifs, absolus, qu’af-
fectionne tlout particulierement l'esprit francais. Qu’il fallGt
garder les anciens dogmes ou en adopter de nouveaux, les
adversaires s’accordaient & dire que la théologie devait étre
netle et précise, toute d’'une piece et non pas flottante et nua-
geuse, comme celle que les Allemands s’efforcaient en vain de
formuler depuis Schleiermacher.

Pendant que la lutte se portait ainsi exclusivement sur les
questions formelles et extérieures, il n’y eut qu’une chose d’ou-
bliée, I’étude attentive et sérieuse de l'objet lui-méme dans
l'intérét duquel on était censé s’y livrer. Les préoccupations
exclusives sur la maniére parfaitement exacte el correcte de
saisir le christianisme eurent les mémes effets qu'au XVII® sie-



LA SITUATION THEOLOGIQUE 331

cle: ellesfirent perdre entiérement de vue 'Evangile lui-méme.
C’est en vain qu’on cria & ces combattants qui se pourfendaient
aux abords de l'édifice : Mais entrez donc! « Un élément de
conviction vous échappe et n’est pas au pouvoir de votre raison,
qui évidemment est & bout et n'y entend plus rien. Entrez, et
vous verrez du dedans ce qu’on ne peut voir de dehors, prati-
quez le christianisme et vous le connaitrez. » Ce conseil de
Pascal, commenté par Vinet, fut entierement méconnu. Ceux
quile rappelérent furent traités comme des caractéres sans éner-
gie, sans vigueur qui s’efforgaient d’amolir le méle courage des
combattants, par peur des solutions franches et absolues. Dés le
début ils se virent condamnés & passer pour les ennemis de leurs
amis, et pour les amis de leurs ennemis. Bien des hommes
qui se croient de la perspicacité en sont encore la aujourd’huil.

L’issue ’ane controverse engagée sur un tel terrain ne pouvait
se faire longtemps attendre. D’abord les questions & examiner
n’étaient pas fort nombreuses ; et ensuite comme on entendait
vider le débat surtout au moyen de la logique, on gagnait un
temps précieux qui permettait d’aller vite en besogne. Gomme
la faute avait été commune, l'effet sur les deux partis en pré-
sence fut exactement le méme. Ceux qui crurent au moyen de
la question préalable, au nom de certaines exigences aprioris-
tiques et exclusivement subjectives, étre arrivés & statuer une
autorité absolue de la Bible, se trouvérent par & méme dispen-
sés de se livrer & un étude attentive du contenu. Le siége se
trouva fait ; on n’eut garde d'yrien modifier. L’autorité absolue
de la Bible qu’on crut avoir prouvée, dispensa de consulter
lautorité intrinséque de I'Evangile lui-méme. Voildh comment
les hommes qui se donnaient comme les champions les plus
décidés du christianisme positif, négligérent d’aller puiser dans
un contact nouveau et personnel avec l'essence méme de
I'Evangile un aliment vraiment substantiel pour renouveler
leurs forces, éclairer, élargir leur intelligence, en transformant
la pure et simple créance en cette foi vivante dont une minime
quantité suffirait pour transporter des montagnes. L’histoire de
la théologie ne fut pas plus abordée que celle de I'Ecriture.
Aussi fut-on hors d’état d’arriver a cette distinction fondamen-



332 J.-F. ASTIE

tale entrela foi permanente, éternelle, et la conception humaine,
temporaire de la vérité, quiseule elit permis de répondre victo-
rieusement aux adversaires, tout en sauvegardant I'Evangile
(qui seul peut et doit demeurer éternellement. On se crut tres
fideéle 4 une orthodoxie de circonstance, mais ce fut aux dé-
pens d’une piété vivante et énergique, spirituelle, éclairée, dont
le besoin se faisait vivement sentir.

Les hommes qui donnaient & gauche furent encore plus mal-
traités. Eux aussi avaient débuté par renoncer & un contact
personnel et vivant avec l'objet, avec 'Evangile, tout en s’oc-
cupant avec ardeur de 'exacte maniére de le déterminer et de
le connaitre. Pour eux la controverse théologique se transforma
rapidement en probléme philosophique ; ce qui devait devenir
objet d’expérience morale et religieuse devint une queslion de
science pure; le probléme de I'assimilation et de la conception
du christianisme fut absorbé par celui beaucoup plus vaste de
la connaissance en général ; pour savoir s’il fallait admettre le
surnaturel on ne consulta pasles données de la conscience ; on
ne tint nul compte des difficultés que souléve la (uestion de
'origine du christianisme : certains principes philosophiques a
priori et les résultats des sciences positives furent seuls entcndus
au procés. A ce jeu, ou perdit non-seulement cette ihéologie
dont on voulait étre le réformateur, mais encore sa foi. Dans
ce groupe d’hommes distingués qui avaient débuté avec la ferme
résolution de nous doter d’une théologie nouvelle, il ne s’en
trouve peut-étre plus beaucoup qui se réclament du christia-
nisme positif et historijue. Ceux-ci sont tombés dans indiffé-
rence ou le dilettantisme littéraire ; ceux-1a se sont entiérement
désintéressés des choses de l'esprit; il en est méme qui n’ont
conservé d’un commerce prolongé avec I’Evangile qu’une
aigreur étrangeuiles condamne & renier, quand ils en parlent,
cette largeur, cette liberté d’esprit dont ils se piquent dans
d’autres domaines.

A la suile de ce tournoi dialectique, de cette brillante fan-
tasia, il a fallu se séparer pour ne plus se rencontrer, car tout
terrain commun faisait désormais défaut. On est donc revenu
avec une ardeur nouvelle aux (uestions pratiques, dont nous



LA SITUATION THEOLOGIQUE 333

n’avons pas & nous occuper : & défaut de théologie nous avons
eu des partis plus ou moins renouvelés, luttant pour la prépo-
tence. Avant d’avoir cherché on a fait comme sil'on avait
trouvé: ne pouvant penser on a jugé plus commode d’agir.
Nous cueillonsdans ce moment méme les beaux fruits d’'une si
étrange activité.

Quant a une théologie, non-seulement nous n’en avons pas,
mais, & la suite de cet échec, nous nous trouvons placés dans
des circonstances moins favorables que jamais pour en avoir
une. Les uns sont découragés, la plupart sont effrayés ; ceux-la
prétendent que le champ est trop ravagé pour qu’ils se hasar-
dent & y mettre le pied ; les mieux disposés font comme I'en-
fant qui s’essayant & marcher ne veut licher la chaise & laquelle
il se tient qu’apres s’étre assuré appul d'une autre.

Le vide s’est donc fait autour des hommes qui s’obstinent,
dans ces temps difficiles, & s’occuper de questions de théologie
et de philosophie. Quand on daigne s’occuper d’eux, c’esl pour
leur adresser quelques reproches aussi étranges que caracté-
ristiques. Aux yeux du grand nombre, ces opiniatres sont évi-
demment des rationalistes dtlardés, incorrigibles, et surtout
Inconséquents, qui ne savent pas une bonne fois pour toutes op-
terentre leur conviction religieuse et leurs besoins scientifiques
dont les luttes incessantes les paralysent. Cette accusation est
lancée par certains hommes dont la foi robuste serait énervée
sans retour au cas ou ils pourraient avoir la liberté d’esprit suf-
fisante pour examiner si les préjugés qu’ils ont recus de la
tradition ou tirés de quelques arguments & priori, peuvent
subsister a la lumiére de la Sainte-Ecriture et de I'histoire. Le
reproche de rationalisme, venant d’un tel bord, est vraiment
trop ingénieux pour (u’il soit nécessaire d’y revenir une se-
conde fois.

Un autre accusation plus grave est faite par des hommes qui
se tenant soigneusement & I’écart des études théologicues con-
sentent de temps & aulre, par pure curiosiié, & diriger leur
lunette, d’une portée aussi slire que longue, sur ce champ
presque désert. Ils n’ont pas de peine & constater que les ré-
sullats obtenus sont peu de chose ; puis se drapant dans leur



334 J.~-F. ASTIE

sérénité ils glosent avec complaisance sur l'impuissance, le
mangue de talent et de génie, toutes choses qui expliquent ap-
paremment & elles seules I'insuccés de ceux qui s’obstinent a
cultiver les tout derniers un domaine qui jﬁsqu’é. présent n’a
pas vu murir le plus maigre épi. Ainsi parlent les frelons qui
ne manqueraient pas desejeter avec avidité sur le miel, dés que
d’aulres auraient réussi, mais qui jusque-la n’auraient garde de
prendre leur part de la peine.

Quoi qu’il en soit, ceux qui travaillent n’aboutissent pas et le
fait est grave. Nous n’en disconvenons pas, mais & qui la faute?
Il est des savants de nos jours qui prétendent lout expliquer
dans le regne aunimal et végétal, non-seulement par Pinfluence
prépondérante, mais par l'action exclusive des milieux. C’est
sans doute aller trop loin; il faut cependant tenir compte des
circonstances. Il n’est pas d’agronome qui réussit a faire mrir
du froment sur le mont Blane, ou pour parler avec I'Ecriture &
cueillir des raisins & des épines ou des figues A des chardons.
Il semble donc que quand on croit & un renouvellement de I’é-
glise, de la foi et de la théologie, il resterait mieux & faire qu’a
adresser des paroles de dédain & ceux qui au lieu de se croiser
les bras pour tout attendre des circonstances s’efforcent de les
surmonter, alors qu’elles sont le plus défavorables. N’est-ce pas
un phénomene fort étrange que d’entendre déplorer I'impuis-
sance des théologiens par ces mémes hommes qui ne portent
aucun intérét aux travaux entrepris en vue de les éclairer?
Les rares écrivains qui s’obstinent & s’occuper de théologie au
milieu d’un public indifférent ou hostile seraient seuls coupa-
bles si ces études n’avancent pas, au gré des hommes qui de
temps & autre leur accordent quelques heures de loisir |

Mais, faites-nous donc enfin une dogmatique, disent les
autres; et tout sera fini! On reconnait 14 ces enfants qui se
cramponnent & leur chaise, alors qu’il faudrait marcher pour
saisir celle qu’ils voudraient atleindre sans aucun risque. Avec
la meilleure intention d’étre bienveillants ils ne réussissent qu’a
trahir une inintelligence complete de la situation. Pour avoir le
droit de réclamer une dogmatique nouvelle il faudrait étre en
mesure de 'apprécier et de la comprendre. Or c’est évidem-



LA SITUATION THEOLOGIQUE 336

ment ce cue 'on se montre incapable de faire, quand on sup-
pose qu’'un systeme nouveau peut tout & coup surgir du milieu
le plus ingrat et cela du fait de Pinitiative individuelle! La dog-
matique dans chaque période n’est que la systématisation des
expériences que l'église a faites ; elle est le produit intellectuel
d’un développement religieux nouveau. Ce n’est donc qu’apres
avoir vécu d’une vie théologique quelque peu étendue et in-
tense (que l'on pourra songer & une dogmatiqque nouvelle. Ceux
qui esperent cuelque chose en dehors de ces conditions-1a se
font profondément illusion. Un systéme nouveau ne saurait
arriver &4 point pour dispenser les gens de vivre et de penser:
il sera la récompense de ceux qui auront vécu et pensé. Les
hommes qui désirent le plus ardemment une dogmatique n’ont
qu’un moyen d’en hiter 'avénement, savoir de se mettre en
mesure de comprendre qu’il doit y en avoir une. Et c’est évi-
demment 1 ce qu’on est hors d’état de faire quand on réclame
une systématisation nouvelle comme moyen supréme de mettre
un terme & nos débats. Dans nos circonstances actuelles elle
ne servirait qu'a accuser, & accentuer, & exagérer meéme
les différences. Lorsque, au contraire, 3 la suite de nouvelles
éludes bibliques et historigques faites avee indépendance, nous
serions arrivés & cette communauté de sentiments et d’idées
compatible avec les droits imprescriptibles de 'indivi fualité et
les obligations «qu'impose la vie ecclésiastique, la dogmatique
nouvelle naitrait d’elle-méme de !’harmonie des cceurs et du
rapprochement des esprits. St par impossible un penseur soli-
taire réussissail a rédiger la dogmatique implicite que réclament
nos circonstances actuelles, il ne manquerait pas d’étre puni
pour avoir devancé son époque. On apprécierait plus les dé-
fauts que les mérites de 'ceuvre; il ne serait pas plus compris
que Pascal quand il rédigea les précieux fragments de son apo-
logétique. Il est grand temps d’en prendre son parti, il ne peut
étre question de voir des terres nouvelles aussi longtemps que
'on s’obstinera 4 ne pas quitler le rivage sur lequel on est
échoué. Une dogmatique n’est pas un vaisseau de sauvetage
venant recueilliv des hommes désorientés «u milieu d’une tem-
péte théologique, mais le fruit béni d’une navigation heurcuse



336 J.-F. ASTIE

quoique parfois laborieuse dans des parages inexplorés. Toute
anticipation serait donc inutile. Pour le moment il s’agit desavoir
si nous avons encore une foi assez intense el assez authentique
dans la vérité de 'Evanyile saisl par le cceur, pour oser rompre
le cible quinous attache encore aux systemes du passé et entre-
prendre, pleins de courage et d’espérance, une navigation nou-
velle sous les auspices de Celul (ui s’est appelé le chemin, la
vérité et la vie. Débutons par élre assez croyants, suffisamment
émancipés de tout rationalisme, pour oser nous meltre en route,
en ne comptant ¢ue sur la force intrinséque de la foi qui sauve;
arrivés un jour au terme de ce voyage de découverte, nous
n’éprouverons aucune peine a dresser la carte du pays parcouru.
Quand verrons-nous les hommes «ui rendent I’Evangile soli-
daire des théories faites & son occasion, cesser d’appeler ratio-
nalistes ceux cui réussissent & sauver leur foi, tout en avouant
hautement que les appuis humains lui font trop souvent dé-
faut?

Mais, dira-t-on, c’est justement la ce que I'on prétendait faire,
il y a trente ans! Comment pouvez-vous proposer la reprise
d’une aventure qui, vous en convenez le tout premier, a simal
réussi? Restant dans la méme image, nous pourrions répondre
(que pas plus dans le domaine religieux et moral que dans les
autres on n’arrive au but des le premier coup; si Christophe
Colomb et d’autres navigateurs célébres ont été précédés de
nombreux aventuriers qui ont misérablement échoué, on sait
qu’il y eut aussi avant la réforme des réformateurs dont la mis-
sion fut de déblayer le chemin et dg faire de cruelles expé-
riences dont profiterent ceux qui poursuivirent I'ceuvre. Mais
cette comparaison ne porte pas. Nous maintenons qu’il n’y a
pas eu le moindre accident en haute mer; le différend s’est
tranché dans le port méme, avant de lever I'ancre. De part et
d’autre on comptait si bien sur la terre promise cue l'on a
oublié de se mettre en route pour la conguérir, tant il im-
portait de tomber avant tout d’accord sur le chemin qu’il
convenait de prendre pour latteindre! Et lorsqu’a ce jeu
étrange on s’est suffisamment énervé, exténué de part et
d’autre, il ne s’est plus trouvé personne pour songer encore



LA SITUATION THEOLOGQUIE 337

4 cette terre nouvelle que I'on avait cru apercevoir déja A
I’horizon.

Faut-il renoncer pour toujours & ’entreprise? Ou bien la
perspective qui faisait battre tant de coeurs joyeux, il y a trente
ans, enflammera-t-elle de jeunes courages étrangers aux
terreurs de la génération qui passe et préts a gagner la haute
mer en évitant les récits, aujourd’hui mis a nu, contre lesquels
leurs devanciers se sont brisés ? La question revient & savoir si
dans ce siécle qui se pique d’étre le siécle de la Bible, il se
trouvera encore assez de chrétiens réellement bibliques pour
oser faire le départ entre ’Evangile et le christianisme ecclé-
siastique, en vue d’arriver & présenter la vérité sous la forme
qui conviendrait le mieux & notre époque. On le voit, nous
retombons dans un lieu commun d’apologétique qui depuis
plus de trente ans traine dans nos joarnaux et dans nos bro-
chures. Il faudrait que les personnes compétentes consentissent
enfin & se livrer aux études bibliques et historiques indispen-
sables pour arriver & dégager cet Evangile authentique et éter-
nel, quoique toujours nouveau, des liens compromettants d’'un
passé qui ne saurait renpaitre. Alors seulement on pourra le
présenter a nouveau, non pas en suppliant, mais comme I'étoile
polaire, seule capable de rallier autour d’une église spirituelle
et vivante les hommes religieux de notre génération, égarés au
milieu des débris des établissements ecclésiastiques duseiziéme
siécle, qui disparaissent sans gloire aucune avec la théologie de
la réformation.

Tout vrai croyant est tenu de considérer 'entreprise comme
réalisable. Et cependant cornment faire abstraction du milieu par-
ticulierement défavorable dans lequel elle doit étre tentée? On ne
peut s’empécher de songer & cet homme hardi qui, il y a trois
ou quatre ans, essaya de franchir & la nage le détroit de la Man-
che. Le projet n’était nullement irréalisable; le nageur n’avait
pas trop présumé de ses forces: il parait qu’il aurait réussi dans
les mers des Antilles ou des Indes. Mais la température des
eaux qui séparent '’Angleterre de la France était décidément
trop basse; le nageur dut étre recueilli au moment ouils’'éva-
nouissait, affaibli, moins par 'action musculaire que par ladé-

THEOL. ET PHIL. 1874, . 22



3383 J.-F. ASTIE

perdition de chaleur vitale. Le téméraire ne s’était pas douté
en partant que pour aboutir il aurait & réchauffer & lui seul
Peau de la Manche tout entiere.

On répondra peut-étre, et cela dans les meilleures intentions,
qu’il n'y a rien la de bien nouveau; que des circonstances en
tout serublables se sont souvent présentées dans Ihistoire, et
que la tiche ardue des hommes qui joignent le talent et le
geénie au caractére, est justement de transformer, de réchauf-
fer Pingrat milien dans lequel ils sont appelés & se mouvoir
pour remplir leur mission. Nous sommes moins disposé que
personne & retenir quiconque se sentirait un courage & la hau-
teur de telles exigences. Il importe toutefois d’étre avant tout
vrai et complet, car rien ne serait moins dangereux que de
nouvelles illusions. Est-il donc pleinement certain que par-
tout et toujours le talent et le génie aient réussi 4 triompher
des obstacles de tout genre résultant du milieu dans lequel ils
étaient appelés & se mouvoir ? Il semble qu’a 'aurore de notre
réveil théologique les conditions de succés n'ont pas complé-
tement fait défaut. Il est au moins un homme qui a réuni en
lui & un haut degré des talents fort divers; il avait méme a di-
vers égards un génie créateur, car spontanément, d'instinct en
quelque sorte, sans le secours de I’érudition et de la science,
mais & la fagon du vrai initiateur, il nous a placés sur la voie
siire qui pouvait conduire & un développement fécond. Ce
n’est certes pas & lui que l'on pouvait reprocher le moindre
esprit négatif, subversif ou critique. Tout ce qu’il écrivait
comme tout ce qu’il disait, était inspiré par I'esprit évangélique
le plus authentique. Sa piété profonde et aimable lui assurait la
confiance des croyants; ses talents étaient faits pour attirer
l'attention du siecle. Et cependant quel a été le fruit de ces
qualités sirares et si diverses dont la riche personnalité de
Vinet a offert I’étonnant assemblage? Nul plus que lui ne sa-
vait respecter les convictions; jamais il n’aurait froissé les sen-
timents des plus petits d’entre les homnmes. Aussi pratiquait-il
toujours cette sage méthode qui consiste & établir la vérité
nouvelle, en lui laissant le soin de dissiper plus tard I’erreur
ancienne; jamais il ne s’exposait & faire le vide dans les 4mes



LA SITUATION THEOLOGIQUE 339

en renversant des croyances surannées, avant de savoir ce
qu’il leur substituerait: il s’abstenait avec soin et sur tout su-
jet de faire la moindre critique explicite ', I était donc dans
toutes les conditions voulues pour ménager la plus heureuise
des évolutions, en respectant avec le plus grand soin les pré-
jugés, les habitudes d’esprit, tout ce qui avait droitau moindre
ménagement. Et quel a été finalement le résultat de cet apos-
tolat si spirituel, si sage? Réduisant le grand homme & leur
propre stature la plupart ont réussi & ramener ses vues supé-
rieures et larges & leur petit point de vue éiroit et mesquin.
Les opinions de 'entourage ont été comme un prisme qui a
servi & plus d’un & retrouver dans cette riche intelligence ni
plus ni moins ce qui lui plaisail, laissant de la meilleure foi du
monde le reste, I'essentiel dont on ne soupgonnait pas méme
lexistence. Aussi les personnes qui ont eu le privilége d’ap-
procher Vinet de plus prés n’ont-elles pas toujours été celles
qui 'ont le mieux compris. On l'a certes bien vu dés que les
représentants les plus authentiques de sa tendance, passant de
la eritique implicite & la critique explicite, chargeant un peu
la nuance et forgcant le ton, ont voulu tirer les consécuences
des principes clairement établis par le maitre. Ils ont passé
pour des suspects, prescque pour des ennemis. Gitons une pen-
sée (uinous ramene a4 notre sujet. Vinet dit quelque part:
« La réformation, comme principe, est en permanence dans
I'église, comme le christianisme.... (Pest le christianisme lui-

' Quelquefois cependant Vinet perdait patience et I'élément critique
reprenait alors tous ses droits. Un jour, dans un salon bien pensant, on
tomba & bras raccourci sur les socialistes qui faisaient parler d’eux dans
le canton de Vand. Vinet ne se méla pas d'abord & la conversation, jus-
qu’a ce que n'y tenant plus, il se mit & son tour h passer en revue
les principes, les faits et gestes, les sentiments de ceux qui se procla-
mailent les défenseurs exclusifs de ordre social. Le coup de théatre fub
saisissant; chacun subit, sans mot dire et téte baissée, les flots d'une élo-
(uence que les intimes ont seuls connue et qui différait beauwcoup du
genre toujours contenu qu'il portait en chaire. Ce fut quelque chose
comme la scene des docteurs accusant la femme adulteve, ajouta la per-
sonne de qui nous tenons ce souvenir. On ne saurait assez regretter que

ce cOté-la de la riche personnalité de Vinet soit resté presque entiere-
ment dans 'ombre,



340 J.-F. ASTIE

méme, se restaurant spontanément el par ses propres forces.
En sorte que, aujourd’hui méme, quelle que soit 'importance
de I’événement du seizieme siecle, la réformation est encore
une chose a faire, une chose qui se refera perpétuellement, et
a laquelle Luther et Calvin n’ont fait que préparer un chemin
plus uni et une porte plus large. Ils n’ont pas, une fois pour
toules, réformé I'église, mais affermi le principe et posé les
conditions de toutes les réformes futures. » Quand ces paroles
furent prononcées se trouva-t-il beaucoup d’hommes pour les
comprendre? Et aujourd’hui encore ne risquent-elles pas de
provoguer autre chose que Passentiment de la part de bien
des gens qui en entrevoient enfin la portée ? Parce que toutes
ces choses-1a et bien d’autres étaient dites avec ménagement,
elles ont passé inapergues. Il nous en coite cerles de le dire,
mais il est manifeste aujourd’hui que les qualités précieuses
qgue I'on professait admirer le plus chez Vinet ont nui au suc-
cés de la cause qu’il défendait. Faute de cet élément négatif
dont on s’aceorde & louer I'absence dans ses écrits, il n’a été
compris que par un petit nombre d’hommes qui seuls ont su
déméler les apercgus de tout genre, nouveaux et féconds, voilés
par ce besoin si respectable de laisser la vérité nouvelle faire &
elle seule justice de I'erreur ancienne. 1l n’y a malheureusement
que peu d'intelligences auxquelles cette méthode puisse réel-
lement profiter. Quoiqu’en puissent penser les controversistes
catholiques, les images et les statues qui sont censées étre les
livres des illettrés ne servent qu’a les maintenir dans une gros-
siére ignorance. Non, il n’est pas vrai qu’il suffise de faire bril-
ler la lumiére pour dissiper les ténébres, d’établir positivement
le point de vue supérieur pour que Pinférieur soit peu a peu
abandonné. Aussi longtemps gu’une main impitoyable n’aura
pasrenversé I'idole, le grand troupeau des fidéles, tout en pro-
fessant adorer le vrai Dieu, s’en tiendra & son formalisme terre
a terre et & ses superstitions. Il est indispensable que quelque
téméraire, quelque Carlstadt vienne faire maison nette, sous
peine de voir avant peu les erreurs et les préjugés étouffer
comme une végétalion parasite la vérité nouvelle dont T'ave-
nement n’avait pas été préparé par un défrichement radical,



LA SITUATION THEOLOGIQUE 341

accompagné d’un minage profond. Qu’ils sont donc peu géné-
reux les hommes faisant profession de voir de mauvais il les
esprits critiques qui prétendent qu’il faut d’abord détroner
Perreur pour qu’elle fasse place & la vérité! Mais la maniére de
faire de cesimportuns ne fournit-elle pas d’excellents prétextes
pour se dispenser d’examiner le fond des choses, tandis que les
conservateurs aveugles sont sans excuse devant des hommes
qui, comme Vinet, ont recours & la méthode positive ? Le mal-
heur est que la paresse d’esprit et le manque de foi ne s’ac-
commodent pas plus de l'une des méthodes que de l'autre:
celui-ci ne secoue pas assez fort pour se faire entendre, cet
autre étourdit ; en un cas comme en l'autre on persiste dans
son sommeil. « Nous avons joué de la flitte et vous n’avez point
dansé, nous avons chanté des airs lugubres, et vous ne vous
étes point lamentés. »

On ne saurait se le dissimuler, ¢’est bien i ce qui est arrivé
aux tendances nouvelles dont Vinet a été parmi nous l'illustre
représentant. Quand on voit combien les germes qu’il a ré-
pandus & pleines mains ont eu de la peine & lever; lorsque 'on
fait le compte des hommes, d’ailleurs bien doués, qui professent
l'admirer et pour lesquels sa tendance est demeurée nulle et
non avenue ; si on se rappelle les idées étranges (ue se laissent
aller & émettre sur son compte les personnes ayant eu le
privilége de I'approcher de plus prés ', force est bien d’avouer

! Voici par exemple un fait que 'on aurait de la peine & admettre s'il
n'était authentiquement prouvé. Chacun se rappelle les remarques pro-
fondes de Vinet sur le doute: « Si Pascal a subi les angoisses du doute, je
ne l'en crois pas moins grand pour cela, Au moins est-il certains sujets ol
I'on n'’est bien convaincu qu'apres avoir douté. — Les doutes d’'un esprit
sérieux nous paraissent plus édifiants que la certitude prématurée d'un
esprit léger, ou l'imperturbable assurance d'un esprit étroit et sec dont
rien n'a jamais troublé la dédaigneuse béatitude. Bien qu’'on puisse arri-
ver 4 un état ot tout est lumikre, il n'y a que des &tres disgraciés qui
naient jamais douté. » Imaginerait-on, qu'aprés des déclarations si caté-
goriques, on ait pu croire rendre hommage & Vinet en le rangeant hardi-
ment parmi ces « 8tres disgraciés qui n'ont jamais douté ? » (’est cepen-
dant I'étrange méprise dans laquelle est tombé un écrivain, se croyant
en possession de la pensée de Vinet, sous prétexte qu'il a eu le privilége
de I'approcher de trds prés. Oubliant de consulter son dictionnaire, on



342 J.-F. ASTIA

qu’avec son talent et son génie, il n’a guére répandu sur notre
protestantisme frangais qu’un vernis éblouissant, lequel mal-
heureusement n’a fait que recouvrir pour quelque temps des
taches profondes qui n’ont pas tardé A ressortir. Si ce n’était
la crainte de blesser la mémoire de cet homme dont la mo-
destie égalait le mérite, il serait aisé d’employer une image
non moins juste, mais plus noble. On est en droit de dire & un
nombre , hélas! trop considérable de nos contemporains: Il
était une lampe ardente et brillante; et vous avez voulu vous
réjoutr pour un pew de temps ¢ sa lumicre. Les germes de
notre rénovation théologique ont, avec une extréme rapidité,

croit le laver du reproche de scepticisme, lorsqu’on le dote de «1l'imper-
turbable assorance d’un esprit étroit et sec dont rien n'a jamais troublé
la dédaigneuse béatitude. » «Selon nous, dit le critique, si Vinet fit par
lui-mé&me 'expérience du doute véritable, si son dme en fut remuée jus-
qu'au fond, ce fut relativement aux diverses interprétations de quelques
parties de cette Parole (la Bible). » Vous représentez-vous la puissante et
riche individualité de Vinet réduite aux proportions d'un docteur sco-
lastique s'inclinant devant la Bible code, recueil de dogmes et de pré-
ceptes dont il s’agit de déterminer le sens?! Ce seraient done ces embar-
ras exégétiques qui auralent inspiré au grand penseur, poéte b ses heures
des accents comme les suivants :
Pourquoi, Seigneur, pourquoi milles doules pénibles
Viennent-ils dans mon ame obscurceiv !es clartés ?
Ne puis-je donc marcher dans ces routes paisibles
00 marchent tant de rachelés ?
Du soleil de ta griice un rayon perce encore
Cette nuit déplorable ol tu me fais marcher.
Mais, est-ce la, Seigneur, le déclin ou V'aurore
Du jour que j'aimais & chercher?
Eprouves-tu ma foi ? maudis-tu ma faiblesse ?
Et Yeux-tu me confondre, ou veux-lu me sauver?
Ce jour doit-il grandiv, ou dans une ombre épaisse
Descendre et ne plus se lever ?

Ce n'est pas tout. Au moment méme o ce critique se rend coupable de
cette étrange méprise,il prétend que ceux qui n'ont pas connu Vinet selon
la chair comme lui ne peuvent l'avoir connu selon 1'esprit, et sont hors
d'état de reproduire « son ime!» — Nous oserions & peine avouer gu'un
pareil quiproquo a été commis par un journal de Lausanne (Le Chrétien
évangélique, pag. 58, année 1861), si des hommes compétents n'avaient
cru découvrir sous I'anonyme (H.) un des caracteres les moins vaudois de
tout le canton de Vand, en fait de théologie et méme de religion.



LA SITUATION THEOLOGIQUE 343

poussé en herbe touffue, mais tout cela a séché avant peu,
parce que la semence n’était pas entrée profondément dans la
terre.

11

Voila pourquoi ceux qui ne peuvent se résigner & prendre
leur parti de 'avortement définitif du mouvement théologique
inauguré par l'auteur de la Manzifestation des convictions reli-
gieuses, sont tout naturellement conduits & se tourner vers les
générations nouvelles, dans Pespoir qu’elles sauront profiter
de nos tristes expériences pour faire mieux que nous.

Les hommes politiques prétendent qu'une génération qui,
sous le coup d’'une terreur panique, s’est engagée dans une
réaction aveugle, ne peut jamais recouvrer 'équilibre suffi-
sant pour trancher les questions dans le sens d’un libéralisme
intelligent. Il faut attendre une génération nouvelle qui, tout
aussi peu pondérée, ne craindra pas de se lancer dans une
révolulion, sous prétexte de rétablir I’équilibre. Si, comme
tout semble l'indiquer, cette loi réegne également dans le monde
religieux, le moment ne serait pas trop mal choisi pour voir si
décidément le balancier ne pourrait pas se mouvoir dans des
régions moins extrémes. La lassitude, ’absence presque com-
pléte de controverses scientifiques ont amené un certain calme.
Les incorrigibles qui s’obstinent 4 s’occuper encore de théo-
logie sont certes bien loin de rencontrer une grande sym-
pathie ; on les considére plutot, quand il arrive d’y prendre
garde, comme des hommes que l’on ne comprend pas; mais
on prend son parti de leurs efforts, & la pensée que des tra-
vaux obscurs qui passentinaperc¢us, ne sauraient tirer 4 consé-
quence. Il convient de savoir se réjouir, quoique modestement,
car c’est 12 un progres incontestable. Ils semblent enfin réduits
au silence ces prétendus simples qui, pliant sous le faix plu-
sieurs fois séculaire de préjugés et de traditions théologiques
de tout genre, dénonceraient volontiers comme d’impies enne-
mis de ’Evangile les théologiens qui persistent, suivant les pré-
ceptes et la pratique de saint Paul, & se rendre compte de leurs
convictions. Il importe néanmoins de ne pas se faire illusion: les



344 ‘ J.-F. ASTIE

hommes qui s’occupent encore de théologie sont subis, tolérés,
mais non franchement acceplés cum amore. Or la vie théolo-
gique ne renaitra féconde et sérieuse (ue quand nous en
serons arrives la. Il faut que les théologiens solent acceptés
cordialement comme les premiers et indispensables défenseurs
de la foi; il faudra reconnaitre en eux les représentants du
spiritualisme chrétien, les continuateurs, sous bénéfice d’in-
ventaire, de cette ancienne théologie réformée francaise, dont
on exalte aisément les mérites, comme pour se dispenser de
la faire revivre. On voit que nous sommes loin de toucher au
but désiré. A vral dire, nous ne pouvons espérer que les
hommes qui ont cédé & une réaction effarée, pour tomber
ensuite dans l'indifférence, viennent encore & reconquérir la
liberté d’esprit suffisante pour se remettre en route d’un pas
assuré. Que les hommes du Réveil le pardonnent & ceux qui
estiment défendre leur cause et étre leurs représentants les
plus authentiques : parmi bien des qualités précieuses, ils n'ont
pas, en général, possédé cette flexibilité d’esprit qui, au moment
critique, permet de se renouveler pour faire face & des cir-
constances nouvelles. Or, aujourd’hul plus que jamais, celui
qui ne sait pas se retourner promptement sur un champ de
bataille qui nous ménage tant de surprises, a vile terminé son
ceuvre. Ce seul défaut a paralysé bien des forces et amené des
malentendus qui nous ont été funestes. Alors qu’il et fallu se
grouper, se serrer les uns contre les autres pour marcher &
la défense du christianisme positif assailli de toutes parts, on
s'est renfermé dans des forteresses, passant encore pour im-
prenables, quand on n’a pas désavoué les téméraires qui
seuls tenaient encore la campagne. Voila pourquoi les hommes
qui ne sont pas guéris de la rage théologique, comme on dit
agréablement dans une époque ol les partis politiques, ecclé-
siastiques et autres se distinguent par leur mansuétude; voila
pourquoi ces déclassés sont conduits & ne compter guere que
sur les générations nouvelles. _

« Et c’est pour cela que vous avez l'idée lumineuse de leur
dédier un gros volume de six cents pages ? disait derniérement
un ami assez atrabilaire, avec lequel nous échangions quel-



LA SITUATION THEOLOGIQUE 345

ques idées sur ces matiéres. J’avoue, ajoutait-il, que, pour un
rationaliste, ce n’est pas précisément faire preuve de manque
*de foi. On voit bien que depuis longtemps déja vous descendez
la montagne; sans cela, vous ne seriez pas aussi naivement
étranger aux préoccupations de ceux qui la gravissent joyeu-
sement. C’est la derniére illusion des représentants de toutes
les causes perdues de se tourner vers les générations nouvelles.
Quant & la jeunesse théologique sur laquelle vous paraissez
compler, par ol vous entendez apparemment les derniéres vo-
lées de nos étudiants en théologie, elle est fort étrangére & vos
préoccupations chagrines ; devenue avisée avant le temps, elle
sent instinctivement que 'on ne prend promptement sa place
dans les états-majors qu’en embrassant chaudement la cause des
partis en présence, et elle s’arrange en conséquence. Vous étes
vraiment bon de présumer cqu’elle va se livrer, sur la foi de
lidée, & des études longues et ardues qui, en tout état de cause,
ne sauraient mener a rien. Etes-vous méme sir qu’elle trouve
le temps de vous lire? Notre jeunesse est de son temps; elle
vise & s’établir au plus vite pour jouir; ne comptez pas sur elle
pour fournir de nombreuses recrues au petit groupe de ceux
qui s’obstinent & faire de la science désintéressée, si tant est
qu’il existe encore. »

Pour faire passer ma naiveté, il suffira peut-étre, répondis-
je, d’ajouter qu’elle est escortée d’un certain idéalisme. Au
fait, je m’inquiéte moins de la jeunesse telle qu’elle est, que de
de celle qui devrait étre. Ce sera, si vous y tenez, un dernier
réve de la vingtiéme année, mais, enfin, je crois qu’il doit y
avoir encore des jeunss gens dont le ceeur bat d’'une maniére
désintéressée pour les nobles et grandes causes; c’est a4 eux
seulement que j'entends m’adresser, sans me préoccuper en
rien de leur nombre. — « Kt ¢’est chez ces rares élus n’ayant
pas encore atteint la trentaine, que vous espérez trouver ces
esprits bien équilibrés, prédestinés a fuir les solutions absolues
pour se mouvoir dans les régions moyennes? Il faut que vous
ayez la. main heureuse! » — Je ne lignore pas: les esprits
jeunes se plaisent dans les extrémes. Ce doit étre tout particu-
lierement le cas dans nos pays de langue francaise ou, en



346 J.-F. ASTIE

cédant A ce penchant, on se borne & marcher sur les traces de
nos devanciers et & donner dans les traversde 'esprit national.
A dire vrai, ce n'est pas la toute premiére jeunesse que j’ai en
vue, celle qui vient de quitter les bancs; je ne serais nulle-
ment étonné de la voir préférer une de ces solutions extrémes
auxquelles on arrive en supprimant une des données du pro-
bléme, car & cet 4ge on a moins vécu que pensé. L’expérience
toutefois m’a appris le bien fondé de cette assertion, au pre-
mier abord surprenante, de Vinet: « Ce qu’on a le moins dans
les années de la premiére jeunesse, c¢’est une pensée a soi. On
vit de la vie de tout le monde; on a l'esprit de son temps, de
son parti, de son école ; et quoiqu’on ait, plus qu’on ne l'aura
jamais, 'agréable sentiment de ne relever que de soi, il est
certain que cet age n’est pas celui des inspirations vraiment
personnelles. » Il n’en est pas moins précieux, quand on finit
par trouver sa vraie voie, de ne pas étre encore au terme de
ces années du début de la vie qui sont accompagnées de privi-
léges particuliers. « La jeunesse, comme dit le méme auteur, a
pour sa part toutes les hardiesses, méme les plus justes et les
plus saintes; il est des choses nécessaires qui ne se feraient
jamais si la jeunesse ne les faisait pas; ’dge mir peut continuer
tres bien, mais il commence peu. » Je classe dans les rangs de
la jeunesse théologique les hommes qui, tout en partageant la
foi religieuse du Réveil, sont assez libres d’esprit pour n’en
accepter la théologie que sous toutes réserves. — « Je vous
altendais 13, reprit mon interlocuteur, en souriant avec con-
fiance. Pour parler sans ambages, vous enléverez 2 la jeunesse
la foi qu’elle tient des hommes du Réveil, sans la doter d’une
théologie douée de quelque consistance; vous serez doulou-
reusement surpris de voir ceux que vous aurez émancipés
passer 4 ’ennemi, en vous regardant d’un air protecteur comme
des esprits timides, inconséquents, en tout cas arriérés. » — Il
faul s’attendre a de pareilles aventures, repris-je. Mais que
faire? Vous venez de toucher au point délicat, douloureux, d'une
position singulierement complexe. Le mal est plus étendu, plus
général que vous ne semblez le croire; la jeunesse n’est pas
seule & en souffrir. Il est hors de doute que nous sommes



LA SITUATION THEOLOGIQUE 347

exposés a voir s'établir le plus ficheux des divorces entre
les hommes estimant représenter la fol seule et ceux qui
veulent travailler au renouvellement de la théologie. Au fond
et pour tout esprit mon prévenu, c’est uniquement de deux
théologies qu’il s’agit; la vraie foi spirituelle et vivante est
désintéressée dans le débat. Mais c’est ce que les uns ne peu-
vent pas, ce que les autres ne veulent pas comprendre. La
guerre étrangére se complique d’une guerre civile, d’une
guerre de famille. Et, comme si le christianisme évangélique
n’avait pas suffisamment d’adversaires, on affecte de ranger
au rang des plus dangereux les hommes qui consacrent leur
temps et leur peine & faire franchir & la question religieuse le
défilé dans lequel nous sommes engagés depuis trop longtemps,
occupés & piétiner sur place. (’est en ceci que nous souffrons
tous, non pas des prétendus dangers que ferait courir la
science, mais de l'ignorance compléte des premiers éléments
de l'histoire du christianisme. A moins d’une intervention
énergique du bon sens et des croyants vraiment simples, mal-
heureusement fort rares, c’est la une position tragique cui
pourrait bien aboutir & une catastrophe. Au début du Réveil
on possédait une piété vivante incontestable, pleine de con-
fiance en elle-méme et suffisamment robuste pour entrainer le
lourd bagage d'une théologie acceptée de confiance. Dans cette
phase conquérante, toute de zéle et de spontanéité, on était
franchement piétiste, sans douter du succes de la grande
entreprise dans laquelle on s’engageait courageusement. Tout
a grandement changé deés lors. Loin de renoncer & I'élément
dogmatique traditionnel, on I'a accusé plus fortement; mais,
comme par la force des choses, la réflexion a, sinon remplacé,
du moins complété la fol spontanée et naive, la confiance
absolue des péres du Réveil, on ne possede plus cette puissance
de propagande, de prosélytisme qui se puise dans un enthou-
siasme coramunicatif, contagieux, et nullement dans des rai-
sonnements irréprochables. Le monde extérieur étant de son
cOté moins bien disposé, &4 peine peut-il étre encore uestion
de conquétes vraiment importantes. (Vest tout au plus si les
hommes du Réveil réussissent & maintenir leur position, en se



348 J.-F. ASTIE

recrutant, un peu trop exclusivement, par la voie insuffisante
d’un catéchuménat plus ou moins spirituel.

Comme on ne saurait communiquer ce qu’on ne possede plus,
la foi subjective des générations nouvelles, méme quand elle
se rapproche le plus de la dogmatique des premiers jours du
Réveil, est loin d’en avoir la fraicheur, la trempe et les allures
conquérantes. La force de traction a diminué & mesure que la
charge devenait plus lourde, et de surcroit, le chemin s’effon-
drait !

Comment ne pas étre inquiet sur l'issue d’une évolution
théologique qui doit s’accomplir dans des circonstances si peu
favorables? Si la lumiére n’était pas le fort des premiers hom-
mes dua Réveil, ils avaient au moins une forte mesure de vie
chrétienne. A quoi pourranous servir une lumiére éblouissante
ayant chassé la piété individuelle, alors qu’il s’agit de formuler
une conception du christianisme reposant sur 'idée qu’il doit
étre en tout premier lieu une vie? Nos péres raisonnaient tres
mal sur ce qu’ils avaient ; nous risquons aujourd’hui de raison-
ner d’une maniére irréprochable sur ce que nous n’avons plus.
Quels sont les moins bien partagés ?

Telle est 'impasse dans laquelle nous sommes engagés. Nous
avons perdu la force relative qui se puisait dans le point de vue
ancien, tout en ayant conservé les difficultés qui I'accompa-
gnent, mais sans avoir condquis encore les avantages que pour-
rait présenter un point de vue supérieur franchement accepté.
Il ne s’agit pas ici de se faire illusion; on ne peut songer i
reculer, encore moins a rester sur place; il faut de toute néces-
sité avancer ou périr. La question religieuse est impliquée dans
le probléme théologique. Tout est compromis par le marasme
de ’heure présente. Pour qui sait comprendre, les plus grands
dangers ¢ue court actuellement le christianisme ne viennent
pas des attaques de Strauss et de Renan, mais des défaillances
morales des représentants de l'orthodoxie la plus correcte,
alors qu’il s’agirait de mettre sa conduite d’accord avec ses
convictions. Les hommes sérieux se font toujours plus rares
parmi ceux qui se piquent de sérieux. Il y a plus de vraie fol
chez tel penseur qui s’égare dans la négation, que chez maint



LA SITUATION THEOLOGIQUE 349

traditionaliste cristallisé qui confond la foi avec la créance et la
sépare de la morale. Si nous ne réussissons i réunir dans une
étreinte vigoureuse deux choses qui n’auraient jamais dt étre
séparées, la fol et la science, 'ardeur religieuse et la réflexion
de la pensée, il n’est que trop aisé de prévoir le moment ou
les questions religieuses n’occuperont pas plus de place dans
les préoccupations de notre public qu’au XVIIIe siécle ou au
commencement du XIXe. (est sous l'obcession de ces pen-
sées que nous avons choisi pour épigraphe de ces pages le
mot du pere de la théologie moderne en Allemagne: « Lorsque
I’orthodoxie et I’hérésie menacent de rompre entiérement I'une
avec 'autre, il n’est pas de meilleur remeéde et de bien plus pré-
cieux qu’une hétérodoxie a la fois religieuse et intelligente. »

Pourquoi le dissimuler? On trouvera singulierement témé-
raire la prétention d’appeler spécialement la jeunesse & inter-
venir dans une position si délicate. Les hommes sages et expé-
rimentés n’ont qu’a faire wvaloir leur droit, tout le monde se
rangera pour leur laisserla premiére place qui leur appartient.
Le fait esl qu’il y a peu d’hommes qui aient le loisir et le con-
rage de considérer la position en face. Si & grand’peine ils y
sont contraints, ce n’est que pour un instant. Celui-ci se fait un
argument de la grandeur du mal pour persister dans son dé-
couragement; cet autre met en avant la confiance en Dieu, du
ton d’un quiétiste énervé ; d’autres, en dépit de 12 faveur dont
jouit la doctrine de la solidarité, paraphrasent pieusement, sans
s'en douter, le mot célebre: Aprés nous le déluge! Si donc
il nous fallait une excuse pour avoir dérogé aux usages, nous
dirions presque, en modifiant un peu le mot de la sceur de
Pascal en pareille rencontre: Puisque les hommes sont des
enfants, il faut bien que les jeunes gens se montrent des
hommes. Il est un fait acquis: pour une raison ou pour une
autre, nous ne nous sommes pas montrés de force a résoudre
les problémes dont la prompte solution importe & nos plus chers
intéréts ; il ne reste plus qu’a inviter les générations nouvelles
a faire mieux que nous, en mettant & profit nos erreurs.

Les lecteurs qui auront eu la patience de nous suivre jusqu’ici
nous auront suffisamment compris: nous ne nous adressons



350 I.-F. ASTIE

quaux hommes de bonne volonté, & ceux qui sentent que la
vérité, quelle qu’elle soit, posséde des droits sur eux, non aux
esprits avisés qui doués d’une sagesse précoce et estimant qu’an
lieu de servir la vérité il faut s’en servir, arrangent de bonne
heure leur carriere de fagcon & mourir en odeur de sainteté,
faute d’avoir vécu. Que les hommes qui sont nés a la fois 4 une
piété chrétienne, vivante, personnelle, et & la vie théologique ne
reculent pas devant un travail opinidtre pour arriver a4 dégager
PEvangile de tout compromis avec des systémes de philosophie
ou de théologie, en vue de le présenter ensuite sous une forme
nouvelle qui corresponde aux besoins et aux préoccupations
de I’époque. Que dans cette étude lente, attentive, ils consul-
tent I’histoire en se rappelant loutefois que le chrétien protes-
tant ne reléve que de la Parole de Dieu, interprétée par une
conscience chrétienne vraiment consciencieuse. C’est 'unique
moyen d’éviter du méme coup une témérité stérile et un tra-
ditionalisme servile. L’homme qui aura saisi la haute portée des
questions, la gravité de la situation, sentira la nécessité de
suivre sa ligne droite et ferme, sans se retourner pour cons-
tater avec qui il est en accord ou en désaccord, évitant a la fois
les fantaisies aventureuses qui n’ont pas de base historique et
cette timidité qui énerve et paralyse. La conscience chrétienne
loyalement consultée peut seule indiquer & chacun ol la limite
doit étre placée. Dans le travail qui précede, destiné & étre suivi
d’un autre, si nous ne venons pas nous heurter a des difficultés
matérielles insurmontables résultant d’une indifférence trop
générale, notre unique prétention a été de poser ces grandes
questions devant ceux qui peuvent les comprendre pour les
mettre en demeure de se prononcer.

Nous ne demandons qu’une chose: une étude attentive, con-
sciencieuse, sans trop nous demander dans quel sens on finira
par se prononcer. L’essentiel pour le moment c’est de nous
retremper dans un examen impartial et indépendant de I'his-
toire et de ’Ecriture qui seules peuvent remédier & notre défail-
lance. Etudier dans cet esprit ¢’est faire les affuires des vrais
simples qui en sauront du reste peu de gré. De quelque nom
qu'on veuille bien désigner notre tendance, nous persistons a re-



LA SITUATION THEOLOGIQUE 351

pousser fortement toute disposition & nous représenter comme
cherchant, sur les frontiéres de toutes les écoles, un point in-
trouvable ui nous permetirait de nous maintenir en un équi-
libre instable entre tous les partis sans nous prononcer pour
aucun. Les partis et leurs limites n’existent pas pour nous. Si
nous paraissons parfois pencher tantot & gauche, pour tourner
tout & coup a droite et revenir ensuite & gauche, cela tient uni-
quement & ce que les adversaires en présence occupent un
territoire fort enchevélré ot abondent les angles rentrants et
les enclaves, Pour ce qui nous concerne, appelés & représenter
une tendance méconnue de part et d’autre, dans un intérét de
parti, placés en dehors et au-dessus d’eux tous, nous suivons
fermement notre ligne droite, & vol d’oiseau, sans tenir nul
compte des bornes d’un héritage que des fréres ennemis se
disputent, dans une région qui n’est pas la notre.

S’emparer d’un point de coincidence avec les idées de telle
ou telle école c’est oublier sur un article donné la remarque
profonde de Pascal : « Tous ceux qui disent les mémes choses
ne les possédent pas de la méme sorte..... Il faut donc sonder
comme cette pensée est logée en son auteur ; comment, par o,
jusqu’ou il la posséde: autrement le jugement précipité sera
jugé téméraire. » Quant ala supposition qu’il pourrait se glisser
en tout cela la moindre trace d’habileté pratique, elle serait ins-
pirée par une charité vraiment trop grande : ce serait mettre
beaucoup de complaisance 4 oublier des défauts bien connus.
Le lecteur nous rendra la justice de reconnaitre que, suivant
une habitude invétérée, nous ne nous préoccupons que du
besoin de nous frayer notre voie & travers les adversaires en
présence, sans nous demander jamais si un sourire gracieux
naurait pas gagné tel voisin indécis qu'un coup de coude
inopportun risque d’éloigner sans retour, pour peu qu’il soit
disposé & se préoccuper moins des droits de la vérité que des
allures des hommes qui estiment la représenter.

Pour ce qui est de la prétention de nous saisir au passage par
la main de fer de la logique pour nous faire reculer ou avancer
au gré d’un syllogisme, et sans tenir compte des faits, elle nous
trouvera toujours impassible. Les personnes qui raisonnent



352 J.-F, ASTIE

ainsi ont contracté ’habitude de traiter les questions de morale
et de théologie comme des problémes de slatique et de mécani-
que. Il est surprenant que les gens d’esprit qui ne laissent de
choix & la raison humaine, sous peine de tomber dans I'incon-
séquence, qu’'entre deux absurdités, U'infaillibilité de Pie IX ou
le matérialisme de Darwin, ne se soient pas encore apercus
des aberrations d’une logique exclusivement formelle. Un tel
langage ne saurait avoir la moindre prise sur ceux qui puisent
justement leur raison d’étre dans une protestation constante
contre cette prétention aprioristique, erreur fondamentale de
tout rationalisme, qu’il soit d’ailleurs philosophique ou reli-
gieux, orthodoxe ou hétérodoxe. Ce rationalisme-14 et notre
tendance sont nés affrontés; 'un doit nécessairement céder le
pas a l'autre. Il n’est pas nécessaire d’en appeler a la conscience
religieuse pour repousser de telles prétentions, la simple im-
partialité philosophique, émancipée du joug des systemes, suffit
amplement, comme on le voit par la citation suivante emprun-
tée & la Critique philosophique. « Un homme qui sort du catho-
licisme est libre de s’arréter & tel degré de foi chrétienne qui
lui convient. Il s’agit de croyance et I'esprit souffle ou il veut.
Nous n’avons jamais compris ’argument jeté & la téte des dis-
sidents, & la fois par les catholiques et par les libres penseurs
intolérants : tu passeras du catholicisme au luthéranisme, et du
lathéranisme au calvinisme, et du calvinisme & I'unitarisme, et
de 'unitarisme au pur rationalisme, qui est, selon les uns, la
mort éternelle, et selon les autres, une exigence du bon sens.
Alors méme que ce chemin serait un grand chemin tres fré-
quenté, s’il est absurde de dire & quelqu’un qui le suit et qui
a sa pensée: tu t'arréteras 13, tu n’iras pas plus loin, il n’est pas
moins déraisonnable de le poursuivre de cette criaillerie : tues
allé & Fontainebleau, tu iras & Lyon, et de 14 & Turin, & Rome,
parce que ton chemin méne & Rome. Mais §’il plait & cet homme
de se fixer 2 Fontainebleau! L’argument banal et plat qui traine
dans les livres de polémique religieuse et de polémique irréli-
gieuse est au fond une brutale négation de laliberté de I'esprit,
un encouragement aux gens a se caporaliser et & bien observer
les consignes. » (Pag. 45, année 1872.)



LA SITUATION THEOLOGIQUE 353

Quiconque jaloux de sauvegarder sa liberté d’esprit voudra
suivre cetle voie étroite, peut étre assuré de ne la trouver
jamais obstruée. Que de gens qui aprés s’y étre hasardés quel-
que temps se hitent de se ranger & droile ou a gauche, renon-
cant lestement & élre eux-mémes pour devenir quelque chose !

C’es: donc une affaire entendue, la conscience et le respect
des faits importent plus en tout ceci qu’une prétendue rigueur
logique. Que chacun étudie de son mieux; qu’il ait le courage
d’occuper la position que lui assigneront des convictions sé-
rieusement formées, pour lui du moins, ce sera la bonne, en
dépit d’'une association d’idées et d’un voisinage plus ou moins
compromettants. C’est dire que s’il est une pensée étrangére
a toute nos aspirations c’est bien celle d’enrdler qui que ce soit
dans les étroites limites d’'une école. Grouper en un nouveau
parti les esprits attardés qui s’occupent encore de théologie?
Mais ce serait oublier que les partis nous ont perdus et éteindre
sans retour le lumignon qui fume encore. Il y va des droits
de l'indé4pendance d’esprit et du spiritualisme chrétien ; il est
évident que du moment ol une telle tendance ne triompherait
que par la force des choses ou par des combinaisons étrangéres
au fond, par un effet de la lassitude, par simple transmission
extérieure, son role se trouverait terminé; elle n'aurait plus
de raison d’étre, elle n’existerait méme plus, puisque s’enseve-
lissant dans un triomphe de mauvais aloi, elle serait passée au
rang de ce sel qui a perdu sa saveur. La jeunesse théologique
qul éprouverait quelque sympathie pour notre point de vue
n'aurait qu'un seul moyen de nous ressembler, ce serait de
faire exactement comme nous, c’est-a-dire d’étudier d’une
maniére indépendante et consciencieuse sans jamais se préoc-
cuper le moins du monde si elle nous ressemblera, c’est-a-dire
st elle arrivera aux mémes résultats que nous. Que tous ceux
qui sont de force i le faire reviennent donc avec confiance et
persévérance a ces études sérieuses dont Ihabitude s’est
perdue, sans se demander ils seront suivis ou non par
beaucoup de monde. Il ne serd sans doute accordé qu’a un
fort petit nombre de faire avancer les questions, et de tracer
un sillon profond, mais est-ce trop demander de ceux gqui

THEOL. ET PHIL. 1874, 23 -



354 J.-F. ASTIE

aspirent & arriver a4 I’4ge de majorité en religion, de ne pas
barrer le chemin & tout progres, en négligeant de se mettre en
mesure de suivre et de comprendre les études qui se font
devant eux?

« Vous étes donc incorrigible? reprit ’ami, dont une pre-
miére interpellation a déja été relevée : vous ne pouvez
manquer de mourir dans l'impénitence finale. Réver d’un
réveil des idées théologiques et cela en terre frangaise, alors
gqu’elles sont visiblement sur le déclin en Allemagne! Vous
n’étes pourtant pas assez chimérique pour avoir introduit cet ar-
ticle-12 dans votre programme de revanche? Vous qui professez
tenir compte des faits, tichez donc de vous résigner & voir
les choses telles qu’elles sont. Vos réves se comprenaient
(quand nous étions jeunes. Nous saluions alors un réveil, non
pas seulement de la théologie mais encore de la religion;
nous nous figurions que, comme au XVI¢ siécle, ce serait
’Allemagne qui trouverait la formule devant convenir au
XI1Xe siecle. Rencontrez-vous encore autour de vous beaucoup
d’hommes de loisir pour s’entretenir de ces chiméres-l1a?
Cette Allemagne si désintéressée, si studieuse, si savante qui
vous faisait tourner la téte & vous, et & tant d’autres, cede
pour le quart d’heure & bien d’autres soucis que celui de
vous trouver des formules nouvelles ! Le matérialisime y régne,
tout comme chez nous, 4 telles enseignes qu’en fait de nou-
veautés, leurs libraires nous expédient des traductions des
ceuvres d’Helvétius. S’apercevant enfin que la proie vaut
mieux que 'ombre, les Allemands ont fortement mordu & la
grappe; il leur faudra du temps pour qu’ils remontent dans
les nuages. Le fait est que des qu’ils 'ont pu ils ont, comme
vous autres Francais, préféré les conquétes de la matiere &
celles de l'esprit. Pour ce qui est des nouveautés ecclésias-
tiques ils tirent les derniéres conséquences du territorialisme,
c’est-a-dire qu’ils enterrent les églises du XVIe siécle apres ep
avoir démoli déja la théologie. Remontant plus haut encore,
ils reprennent avec Rome la querelle des investitures. Renoncez
donc & vos anachronismes, mon cher ami; sachez vous rési-
gner & vieillir; la théologie est morte en France depuis des



LA SITUATION THEOLOGIQUE 355

siecles; tout porte & croire qu’elle pourrait finir par faire de
méme en Allemagne. Qui sait? vous étes peut-étre de force a
vous rabattre sinon sur la vieille Angleterre, du moins sur la
jeune Amérique. » — Restons sur le continent pour le moment.
Le mal pourrait bien n’étre pas aussi grand que vous pensez,
puisque les Allemands sont les premiers & s'en apercevoir.
Vous pourrez lire tout au long dans mon volume les graves re-
proches adressés, il y a déja quelques années, par Schwarz &
ses doctes compatriotes. Il signale I'alliance néfaste de la poli-
tique et de la religion ; il déchire les voiles pour laisser éclater
dans toute sa laideur les inconséquences ailant jusqu’a I’hy-
pocrisie dans lesquelles tombent les hommes scientifiques.
« Laissons & I’Allemagne ses écoles hypocrites et sans carac-
tére qui ne se soutiennent qu’au moyen de ruses diplomatiques
et de réticences percées & jour. » (Pag. 86, 50.) C'est vrai-
ment & croire tout cela écrit par des Francais et depuis 1870
encore. —- « Puisque vous vous mettez en {rais de citations vous
devriez étre impartial, reprit notre ami; que pensez-vous de
certaine description du juste-milieu, de la théologie de con-
ciliation, clochant sans cesse des deux cotés et ne sachant
jamais bien ce qu’elle se veut? Le but de ces théologiens est
de se frayer une voie moyenne entre la foi des réformateurs du
XVIe siecle et I'incrédulité moderne. Mais ils sont déja forte-
ment entamés par 'esprit du jour, quoiqu’ils ne soient pas
livrés a lui sans réserve; ¢’ils ont des sympathies pour la foi,
ils ne sont pas disposés & lui faire le sacrifice de leur raison.
N’allant jamais jusqu’an fond des questions métaphysiques,
ils constituent un mauvais juste-milieu; les éléments les plus
opposés, les plus hétérogénes, sont simplement juxtaposés.
Au lieu de les soumettre & un travail critique d’assimilation
individuelle d’out pourrait sortic un organisme nouveau, on
se borne & radoucir les angles les plus aigus, & chercher un
accord chimérique entre des points de vue inconciliables. C’est
ainsi qu’en gardant le silence sur les points délicats, en inter-
prétant ceci, en palliant cela, on fabrique une. théologie arti-
ficielle qui n’est qu'une vraie confusion de mots et de pensees.
Aucun sacrifice ne parait trop cher pour échapper & cette



356 J.-F. ASTIE

école, quand on al’esprit simple et droit. C’est 14 ce qui expli-
que pourquoi 'orthodoxie nouvelle trouve son plus fort appui
dans la théologie de conciliation. Celle-ci justifie el explique
le saut périlleux devant lequel on ne recule pas pour se lancer
téte baissée dans un systéme vieilli, mais du moins clair et
conséquent. Dans presque tous les moments de crise, les
hommes de la conciliation, jouant le role de dupes, font la
courte échelle aux orthodoxes intrépides qui se retournent
contre eux dés que le but est atteint. Les théologiens du juste-
milieu ne se rebiffent un peu que lorsque leur propre existence
est mise en question. Toujours sur la défensive, ils ont le sort
de ceux qui ne savent jamais prendre une atlitude agressive,
Les étudiants se pressent bien autour des chaires des pro-
fesseurs de ce parti, mais ils ne sont pas plutot entrés dans la
vie pratique qu’ils oublient leurs cahiers pour prendre toutes
les allures de I'orthodoxie. Cela tient & ce que cette théologie
de conciliation est trop artificielle, trop exclusivement spiri-
tualiste pour avoir la moindre prise sur les populations. Elle
n’esl guére qu’a P'usage des hommes de cabinet qui ne redou-
tent rien tant que les agitations de la place publique. » — Je
croyals avoir déja prévenu des reproches de ce genre, mais
puisque vous y revenez avec une certaine malice, je puis bien
vous dire que cetle citation ne saurait en rien m’embarrasser.
Je puis attirer sur elle I'attention de notre jeunesse théologique
sans risquer d’élre accusé d’avoir méme coloyé les travers
qu’elle signale. Il serait apparemment superflu de repousser
Paccusation d’étre demeuré trop exclusivement sur la dé-
fensive, car il est recu que nous avons la main levée contre
chacun. Il nous est méme revenu qu’a 'occasion d’une publi-
cation récenie (L'arthodoxie et le libéralisme du point de vue
de la théologie indépendante) on doit nous avoir élégamment
comparé a un matelas langant des coups & tout le monde.
Matelas, si 'on veut, mais I'action qu’on lul impute prouve
assez (qu’il ne serait pas entiérement dépourvu de ressort,
vieil engin rouillé qui se fait de plus en plus rare. Il n’est du
reste pas i craindre que dans nos pays francais on voie fleurir
une théologie a 'usage des « hommes de cabinet qui ne redou-



LA SITUATION THEOLOGIQUE 357

tent rien tant que les agitations de la place publique. » Nous
risquons au contraire de prétendre introduire prématurément
dans la pratique des idées encore mal élaborées. Si les faits en
Allemagne ont tant de peine 4 suivre l'idée, ils risquent chez
nous de la devancer. Aussi avons nous déja versé dans les
travers des adeptes de la nouvelle orthodoxie. « A leur sens, dit
Schwarz, la théologie moderne était beaucoup trop spiritualiste,
et subtile, trop sentimentale et trop vague. Tout cela n’était
qu’a 'usage des esprits cultivés. Pour atteindre le peuple, il
fallait un christianisme massif, solide et bien corsé, dans le
genre de celui de Luther. Puisque la philosophie et la théologie
nouvelle ne savaient pas se mettre & la portée des foules, dont
elles étaient séparées par un abime, il ne restait plus qu’a
sauter & pieds joints du rationalisme vulgaire dans la bonne
vieille orthodoxie. Le saut était sans doute périlleux, mais il
était plus commode de le risquer que de travailler lentement
et péniblement & élever le peuple & soi, en lui communigquant
des idées religieuses plus spirituelles et plus intimes... » — Cest
justement parce que bien des gens, qui devraient étre & nos
cotés, ont fait prudemment le saut périlleux, que nous nous
trouvons seuls & poursuivre lentement et péniblement notre
ceuvre. S’apercevant 2 temps qu'en travaillant 4 élever le
peuple a soi, « en lui communiquant des idées religieuses, plus
spirituelles et plus intimes, » on risquait de récolter plus de
horions que de lauriers et de prébendes, on s’est résigné & lui
servir un blanc-manger assez innocent dans lequel se ren-
contrent parfois certaines arétes traditionnelles désarticulées,
4 titre de blocs erratiques. Puisque nous n’avons pas reculé
devant les charges de notre isolement, il serait juste qu’on
nous en laissat les bénéfices, qui & nos yeux ne sont pas sans
prix, en ne nous rendant solidaire de personne. Lorsque
nous avons insisté sur 'indépendance qui doit caractériser au-
jourd’hui la théologie évangélique, n’avons-nous pas dit assez
haut que le besoin de concilier n’est pas la plus pressante
de nos préoccupations? Moins que jamais il doit étre ques-
tion de transporter les écoles allemandes dans nos pays si
peu préparés 4 les comprendre. C'est en partie parce qu’on 'a



358 J.~-F. ASTIE

beaucoup trop fait déja que nous voyons notre développe-
ment théologique compromis des le début, par un échee qui
a tous les airs de vouloir aboutir & un avortement. Si nous
voulons nous relever nous n’avons qu’un seul moyen : reprendre
tout en sous-ceuvre, commencer par le commencement et
ne pas prétendre arriver avant d’avoir fait les préparatifs in-
dispensables pour nous meltre en route.

Ne triomphez pas trop du peu de valeur de ces petits com-
mencements, ni de la triste figure que peuvent faire les hommes
qui s’obstinent & s’occuper encore de théologie. On ne nous
accusera certes pas d’avoir vu la position en beau; nous au-
rions plutot chargé les couleurs. Oui, il serait difficile de se
représenter une situation plus difficile et offrant moins d’es-
poir de relevement que la notre. Et toutefois nous ne pouvons
nous décider & désespérer sans retour. C’est que, voyez-vous,
un silence absolu qui se ferait sur des problemes de cette
importance aurait des conseéquences si graves dans tous les
domaines, que force nous est de marcher par la foi, alors que
la vue, nous l'avons suffisamment avoué, fait complétement
défaut. N’aurions-nous peut-étre pas été trop humbles et
trop modestes? En tout cas la revanche nous est rendue sin-
guliéerement facile; aussi ne résistons-nous pas a la tenlation
de prendre & notre tour loffensive, comme vous avez paru
nous y engager.

Qu’est-ce donc qui se trouve dans une condition beaucoup
plus prospére que la théologie, dés qu’on sort du domaine des
sciences (ui s’occupent exclusivement de la matiére? Ce n’est
certes pas la philosophie qui doit se féliciter d’avoir enfin con-
quis cette suprémalie qu’elle avait si longtemps enviée a sa ri-
vale. Quant & la morale, ne la mentionnons que pour mémoire ,
il n’est que trop manifeste que parmi ceux qui se sont avisés
de la proclamer indépendante, il en était bon nombre qui en-
tendaient en effet conserver ason endroit d’étranges privautés.
Avec tout le tapage qu’elle fail parfois, lalittérature échapperait-
elle peut-étre a4 ces symptomes de décadence qui semblent ca-
ractériser tout ce qui nous environne? La civilisation, nous
assure-t-on, doit & I'avenir faire ses affaires toute seule. Jus-



LA SITUATION THEOLOGIQUE 359

qu’a présent les débuts ne semblent pas favoriser tant de belles
espérances. Est-ce un dernier hommage? ou bien le reste d’une
mauvaise habitude? Je ne sais; en tout cas, nous voyons a tout
propos les peuples effarés, dés qu'un obstacle quelque peu sé-
rieux se montre sur leur roule, se réfugier aux pieds de la mére
église. qui ne manque pas de faire ses conditions aux enfants
prodigues. Malgré leurs prétentions 4 ’émancipation, ils n’ont
pas encore appris & marcher seuls; plus que jamais ils se livrent
4 merci aux prétres devenus de plus en plus exigeants. Ah! que
n’avons-nous un Moliére pour fustiger ces voltairiens éperdus
toujours préts 4 saisic d’'une main le goupillon, de 'autre le
premier sabre venu, qui n’a pas méme besoin d’étre glorieux,
des qu’on fait mine, non pas d’abolir, je vous prie, mais de
changer quelque chose aux conditions de leur chére propriété,
qui menace de demeurer dans ce siécle incrédule la seule ins-
titution de droit divin ! Serait-ce donc 14 le dernier mot du
progrés ? Vraiment les sciences émancipées du joug de la théo-
logie lui font la partie belle par la maniére dont elles usent de
cette liberté qu’eiles prétendent leur étre si chére. L’oubli
de la religion ayant promptement entrainé dans notre société
moderne le mépris des principes dans tous les domaines, nous
voyons refleurir dans les rapports sociaux, comme dans les re-
lations nationales, le culte de I’égoisme et de la force brutale
que notre siecle, fier de ses conquétes, croyait disparu sans
retour. En mettant un terme au régne de ’esprit on s’est trouve,
4 sa grande surprise, avoir fait concourir tous les progres mo-
dernes & la restauration d’un siécle de fer. Pourquoi la raison
du plus fort ne serait-elle pas la meilleure, au sein d'une société,
d’une civilisation sans principes supérieurs? Pour comble de
confusion on ne sait trouver de refuge contre cette logique im-
pitoyable que dans des superstitions du moyen dge qu'on mé-
prise au fond du ceceur. Libres penseurs, sceptiques, matéria-
listes, dilettante littéraires, M. Renan en téte, tout le monde,
dans les heures de crise, regrette la domination de cette mére
église qui avait du bon, puisqu’a défaut des jouissances du
monde présent, elle offrait celles du siécle & venir. N'enseignait-
elle pas aux petits et aux déshérités de la terre & savoir jouir de



360 J.-F. ASTIE

la prospérité et de I'aisance des aristocrates et des heureux du
siécle qui de leur coté devaient leur salut aux priéres et aux
abstinences des moines et des mendiants? Il faut vraiment que
les théologiens fassent des efforts pour ne pas céder i la ten-
tation de rendre au centuple ces sarcasmes et ces dédains que
les sages du moment, les littérateurs et les économistes leur
prodiguent si généreusement. Allons, il n’avait pas tort ce Fran-
¢ois Bacon, égaré dans les confins du moyen age, quand il
présentait la religion comme I'aromate destiné 4 préserver les
autres sciences de la corruption. |
Mais non; il faut se garder de ce pessimisme; il est tout
aussi malsain que celte égalité dans le cimetiére qu’on se laisse
trop souvent aller & présenter comme une compensation des
douloureuses iniquités sociales. Et puis la justice ne nous le
permettrait pas. Si tout le monde a péché, on ne saurait se dis-
simuler que les ministres de la religion sont les premiers et les
plus grands coupables. En établissant un funeste divorce entre
la morale et le dogme, ils ont provoqué la conscience publique
révoltée 4 essayer de ’émancipation. L’expérience semble au-
jourd’hui compléte: évidemment elle n’a pas réussi. On n’a
jamais fait tant de mauvaise théologie que depuis gu’il ne s’en
fait plus de la bonne; dans tous les domaines la question est &
I'ordre du jour et cela en tout pays; il n’y a pas de chancellerie
qui ne soit tenue d’avoir sous la main un théologal risquant
d’étre souvent sur les dents; hier encore la théologie donnait
a4 la guerre son caractére le plus odieux'; aucuns prétendent

' Voici quelques aveux précieux, venant d’au deld du Rhin, qu’on pour-
rait prendre pour des inculpations parties des bords de la Seine. « C'est
la portion la plus éclairée de la nation qui s’est montrée le moins digne
du rang élevé que I'Allemagne occupe dans la civilisation européenne.
Les hommes politiques et les savants ont allumé la haine nationale.
Puisque les Allemands s'estiment plus élevés que les autres peuples en
intelligence et en morale, ils n’eussent pas dii étre fiers d'inaugurer une
nouvelle re dans les guerres et ddns la politique de I'Europe. Ces idéa-
listes se sont faits les esclaves du fait accompli et les adorateurs de la
force triomphante... Les seules protestations qui se soient produites con-
tre cette corruption du génie allemand et contre cette démoralisation qui
est le fruit de la victoire, émanent des membres du parti démocratique



LA SITUATION THEOLOGIQUE 361

méme qu’elle 'avait provoquée; il ne tiendra pas & elle en tout
cas (ue la lutte ne recommence bientdt plus sanglante et plus
générale que jamais. Il ne manquerait plus qu'une guerre a
laquelle la religion servirait de prétexte, comme derniére honte
réservée a ce siécle matérialiste et sceptique. Et c¢’est dans un
pareil moment que nous nous voyons réduit 4 solliciter hum-
blement quelque attention pour des travaux théologiques sé-
rieux, impartiaux et désintéressés! (Pest apparemment parce
qu’elle est partout que la théologie se trouve bannie des aca-
démies et des cabinets d’étude des hommes qui sont censés
s’en occuper tout spécialement. Le moment n’est donc pas trop
mal choisi pour cet appel. Qui sait ? Les personnes intelligentes,
les dents agacées par les fruits amers que porte de toutes parts

avancé, contre lesquels on a fulminé, dans une intention d'injure et d'ou-
tra,ge; les dénominations de démocrates socialistes, de matérialistes,
tandis que seuls, en vérité, ils possédaient le sentiment de la justice et
de I'idéal. Ce sont par contre, les hommes du clergé, qui ont fait naitre
les passions les plus injustes et qui, par leurs paroles, ont encouragé les
abus de la force brutale.

» Tandis que les officiers, tout imbus des doctrines fatalistes de I'école
historique moderne, s'écriaient en riant: « Qu'est ce que le droit? Qu'est-
» ce que la justice ? il n'y a pas d’autres principes que le fait accompli et
» la force, » les pasteurs disaient d'un ton grave et sérieux: « Dieu a pro-
» noncé son jugement, il est avec le vainqueur! » A un ecclésiastique qui
m’exposait cette doctrine insensée du jugement de Dieu, je posai la ques-
tion suivante: « Ainsi Dieu s'est également prononcé contre Abel en fa-
» veur de Cain? »

» Les biblistes et les hégéliens, les orthodoxes et les athées, se sont mis
dans la méme adoration de la force brutale, dans le méme mépris de la
conscience, de la liberté et des droits de I'homme. Les pasteurs excitaient
I'armée prussienne contre les Frangais, en comparant la guerre aux com-
bats livrés par le peuple de Dieu aux Philistins et aux Amalécites. Ils
avaient oublié le Nouveau Testament pour ne se souvenir que de la haine
.et des sentiments rancuniers de 1'Ancien, mais ils ne pensaient pas que
lorsqu’on veut ressembler aux prophetes de Iancienne alliance, il ne faut
pas se faire les flatteurs, mais les accusateurs des rois injustes. Les doc-
teurs orthodoxes ont propagé contre la nation frangaise des accusations
exagérdes et passionnées, en méme temps que chez leurs compatriotes ils
admiraient et excusaient tout. Grice h euxa pris naissance en Allemagne
une hypocrisie qui ne le céde en rien au jésuitisme. » Allgemeine Zeitung,
traduction du Journal des Débats du 29 avril 1872.



362 J.-F. ASTIE

la mauvaise théologie, pourraient bien finir par reconnaitre la
nécessité d’en faire dela bonne. Bien aveugle serait celui qui ne
g’en apercevrait pas: la religion est au fond de tous les pro-
blémes qui troublent notre monde moderne. On a beau vouloir
I'éluder, elle demeure la question importune qui ne cesse de
s'imposer a tout propos. Il en sera ainsi jusqu’au moment ou
elle aura été résolue ; alors seulement la société ayant retrouvé
son équilibre pourra marcher de nouveau d’un pas ferme. « La
charrue de quatre-vingt-neuf a rencontré une pierre qui l'a fait
rebrousser ; le soc n’a reculé que pour revenir avec une nou-
velle force contre l'obstacle et l'enlever.... L’Europe gravite
vers une solution religieuse des embarras de la civilisation ; le
probléme qui préoccupe tous les hommes sérieux, c’est de re-
tablir entre intérieur et I’extérieur, entre la pensée et les faits
un niveau depuis longtemps détruit: or, ce troisieme terme, ce
terme dominant et conciliateur, ce n’est assurément ni ’homine
ni les choses: c’est Dieu, c’est la religion. Il est merveilleux
que la préoccupation religieuse croisse avec la préoccupation
des idées politiques et des progreés industriels. Jamais le monde
ne passera au déisme. Ou le monde deviendra chrétien, ou il
deviendra quelque chose gu’il me répngne d’exprimer. »

Bien qu’écrites depuis longlemps ces considérations de
Vinel sont devenues plus actuelles que jamais. Il est permis de
répéter avec le méme auteur qu'aucune religion ne succédera
au christianisme sur la terre; et « que hors de lui 'homme ne
peut plus croire qu’ad une chose, 4 la mort. »

(est I’hésitation bien réelle, quoique souvent inconsciente,
entre ces deux alternatives qui donne la clef des contrastes,
des agitations, des réactions inintelligentes, des révolutions sté-
riles qui caractérisent & un si haut degré notre époque. Privés
de boussole et de lest, nous voguons & la merci des vents et
des flots, traversant tour i tour des jours de tempéte et de
calme plat dont l’effet commun est de nous maintenir loin du
port. « Jamais attente si universelle, si grave, si anxieuse ne
s’empara d’aucun siécle. Jamais la pensée de Pavenir ne fut
tellement présente 4 tous les esprits, méme aux plus vulgaires,
méme aux plus légers. Jamais vaisseau n’entreprit sous des



LA SITUATION THEOLOGIQUE 363

auspices plus redoutables une plus périlleuse navigation. Le
souffle se tait dans les airs; I'ame du monde moral semble
retenir son haleine ; le navire parait appelé a labourer a force
de rames une mer de plomb ; les croyances ont été laissées sur
le rivage ; 'humanité a dit & la matiére : « Fais-nous des dieux
qui marchent devant nous; » et ces dieux, comme ceux des
peuples antiques, sont de bois, de métal, d’eau et de feu.»

Qui le croirait? c’est dans un pareil moment que 'on court
grand risque de ne pas étre entendu, méme en haussant la voix,
alors qu’il sagit de recommander aux jeunes gens appelés i
rendre témoignage 4 la religion de ne pas négliger la science
(ui s’en occupe ! 1l est vrai, 1l n’y a ni gloire, ni faveur & at-
tendre de la part d’'un monde souvent frivole et de croyants
volontiers timides et arviérés. Mais n’est-il pas un age ol, ne
relevant que de son talent, on se sent obligé de le consacrer
entierement au triomphe de la vérité? N'en déplaise aux es-
prits légers, les hommes qui ont été appelés de bonne heure &
s’occuper de la science de Dieu ne sont pas si mal partagés.
Quiconqueaujourd’hui est de force a saisir la portée des questions
théologiques et de s’intéresser & leur solution doit &tre certain
de prendre le chemin le plus court et en tout cas le seul sur
pour contribuer a4 déméler une situation inextricable dans la-
quelle la patrie, la civilisation risquent de s’abimer pour long-
temps. Qu’on nous le pardonne donc: nous ne réussissons pas
a nous soustraire & l'obligation d’avoir foi en notre jeunesse
théologique. Voila pourquoi, aprés cette trop longue préface ou
aucun parti n’a élé flatté, aucune misére recouverte d’un voile,
il sera permis de faire entendre une note un peu différente.
Nous dirons donc avec Vinet, qu'on ne nous accusera pas
d’avoir trop cité puisque plusieurs des difficultés du moment
présent tiennent au fait de I'avoir perdu de vue. « Le christia-
nisme est jeune comme au premier jour, et, dans son immor-
telle espérance, toujours prét a recommencer. Qui sait sl un
de ces grands succes populaires, qu’il obtient d’époque en épo-
que, ne lui est pas réservé dans un avenir prochain? Si ses
disciples comprennent toujours mieux leur époque, 'acceptent
toujours plus franchement, s’ils lui répondent, s’ils ne lui offrent



364 J.-F, ASTIE

pas de la théologie au lieu de la religion qu’il leur demande,
¢’ils ne s’obstinent pas &4 voir la force du christianisme ol elle
n’est pas, s’ils ont le courage d’étre de leur temps, dans le sens
chrétien que cette expression peut avoir, s’ils sont, en un mot,
ce qu’ont été leurs devanciers & toute épogue ol le christia-
nisme est devenu populaire, le mdnde, une fois encore, leur
est promis, leur est livré. »




	La situation théologique

