
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La théologie croyante : est-elle un vrai savoir?

Autor: Durand, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE CROYANTE

EST-ELLE UN VRAI SAVOIR?

La théologie croyante, la théologie de la Rible et de l'église,
peut-elle prétendre au titre de science —Telle est la question

qu'un théologien allemand, M. H. Plitt, s'est posée et à laquelle
il vient de répondre dans une brochure ' d'une centaine de pages

qui nous a paru digne de fixer un moment l'attention de nos
lecteurs.

En effet, cette question est fort actuelle : nous savons tous
avec quel superbe dédain les soi-disant représentants de la
science moderne refusent aux croyants et à leur théologie tout
caractère scientifique. Ceux-ci n'ont-ils rien de mieux à faire

qu'à accepter ce verdict sommaire? Assurément, s'il fallait de

toute nécessité choisir entre la science et la foi, les chrétiens
n'auraient pas à hésiter ; leur choix serait vite fait. Mais M. Plitt
ne pense pas que la cause de la théologie croyante soit aussi

désespérée, et il a entrepris de revendiquer pour le point de

vue qu'il défend le droit de se faire valoir au soleil d'une vraie
science. Il résout donc affirmativement la question qui s'est

posée devant lui, et il croit pouvoir le faire à la lumière de

l'idée de la personnalité, qui est, d'après lui, le côté saillant et

caractéristique de la science telle que nous la concevons, aussi

bien que de la conscience religieuse des chrétiens de notre
temps.

Nous allons essayer de donner à nos lecteurs un aperçu
sommaire de ce travail.

' Die Frage : Ist bibîiseh-hirchliche Glaubenstheologie auch Wissenschaft?
im Lichte der Idee der Persönlichkeit, beantwortet von H. Plitt. Gotha,
Friedrich Andreas Perthes, 1873. — 1 vol. in-8 de 108 pages.



LA THÉOLOGIE CROYANTE 283

Et d'abord, l'auteur établit historiquement son point de

départ. Longtemps, aucun doute ne s'est élevé sur le caractère

scientifique de la théologie chrétienne. La théologie était
universellement considérée comme une science, bien plus, comme
la première des sciences. Et pourquoi lui aurait-on refusé ce

titre? Un savant, n'était-ce pas un homme qui avait appris
beaucoup de choses, un érudit qui s'était rendu maître de la
tradition scientifique de l'école? L'objet de la science était moins
la chose en soi, que l'ensemble des vues que les hommes versés

dans la matière se transmettaient de main en main, et que
les nouveaux venus acceptaient plus ou moins d'autorité. Il en
fut ainsi particulièrement pendant tout le cours du moyen âge :

l'effacement de la personnalité y est le trait dominant.
Il semble que, pour la science et pour la théologie, d'une

manière toute spéciale, la réformation du XVIe siècle ait dû

ouvrir des voies nouvelles. En effet la réformation n'était-elle
pas la revendication de la foi personnelle sur la base de l'expérience

intime des vérités salutaires? et n'y avait-il pas là le

germe d'un point de vue tout nouveau pour la science
chrétienne? Sans doute, el, quand on y regarde bien, il est aisé de

voir que l'idée moderne de la science, dans son étroite corrélation

avec la notion de la personnalité, a pris naissance sur le
sol de la réforme. Autant le catholicisme, avec sa tradition,
avec son principe de l'obéissance absolue et son pape infaillible,
reste par nature foncièrement étranger et hostile à toute vraie
science, autant celle-ci se trouve chez elle sur le sol du
protestantisme, qui relève et proclame le droit imprescriptible de
la personnalité individuelle. — Cependant, il est de fait que
cette résurrection de la vie personnelle ne s'est produite que
très lentement dans le domaine de la science, et spécialement
dans celui de la théologie, même sur terre protestante.
L'héritage théologique du passé lut beaucoup trop accepté sans
bénéfice d'inventaire, et le règne des confessions de foi ne tarda

pas à faire peser un joug oppresseur sur les consciences.
Les choses commencèrent à changer de face dans le cours

du XVII8 siècle. C'est dans le domaine des sciences naturelles
et dans celui de la philosophie que le mouvement s'accentue



284 LA THÉOLOGIE CROYANTE

tout d'abord. On veut observer, on veut étudier la nature elle-
même plutôt que les livres qui nous en parient. Et en même

temps que le réalisme dans l'étude des détails, on voit apparaître

avec Descartes et Spinosa le rationalisme spéculatif, qui
aspirait à concevoir systématiquement l'univers en lui imprimant

le cachet de la pensée subjective, et qui ouvrait ainsi

une voie où la science allait s'engager de plus en plus.
Le sujet a pris possession de lui-même comme moi pensant,

et désormais il ne reconnaîtra pour vrai que ce qu'il parviendra

à s'approprier. Dans cette évolution se mêlent la vérité et
l'erreur. Que le sentiment de la personnalité et de ses droits
se réveille, rien de mieux ; mais que cette personnalité, dans

son isolement, prétende à une fausse autonomie, voilà l'erreur,
voilà le mal qui allait porter des fruits amers. Ce n'est pas tout,
en effet : à côté du rationalisme spéculatif nous avons vu se

produire et s'accentuer de plus en plus un autre courant
qui, depuis quelque dix ou vingt ans, a presque tout envahi.
C'est celui du réalisme empirique qui, de nos jours, se flatte
de pouvoir célébrer son triomphe définitif. Il n'y a de science,

dit-on, que celle de réalités du monde sensible ; il n'y a de

vérités que celles que l'œil, le microscope ou le scalpel
parviennent à constater et que la logique se charge de mettre
en ordre. Il n'y a donc de sciences que celles qu'on nomme les

sciences exactes.
A ce compte-là, nous dirions plutôt, nous, qu'il n'y a plus

de vraie science, et que l'idée même de la personnalité nous

échappe, puisque le sujet ne fait usage de sa conscience et de

sa liberté que pour décréter qu'il n'y a rien, absolument rien

au delà de ce qui se voit et se touche. Ce n'est qu'ainsi que
nos modernes savants s'imaginent en avoir fini avec la tradition

et son esclavage, et l'on ne s'aperçoit pas qu'on est en

voie de sacrifier toute liberté, toute dignité personnelle, en se

réduisant soi-même au rôle de chose et en faisant du roi de

la création un arrière-petit-fils du singe. Ne nous parlez donc

plus de science ; la vôtre ne mérite pas ce nom, car vous aurez
beau faire, vous apprendrez toujours et vous ne saurez jamais

rien, de ce savoir que réclame l'esprit personnel.



LA THÉOLOGIE CROYANTE 285

Qu'au point de vue de cette prétendue sagesse du siècle la

théologie se voie mise hors la loi, qu'elle soit considérée comme
un tissu d'absurdités, certes nous n'avons pas sujet de nous
en étonner et nous nous garderons bien de réclamer. Mais ce
n'est pas la théologie seulement qui se voit refuser le titre de

science. Toute philosophie digne de ce nom partage le même

sort. Seule, la philosophie à la mode, la philosophie d'un
Hartmann, trouve grâce au tribunal de nos savants, cette
philosophie qui se joue de la pensée et qui s'amuse à faire naître de

l'inconscient le conscient, « per generationem eequivocam.»
Cependant, il y a encore de nos jours, Dieu soit loué, des

esprits plus profonds, qui comprennent que le culte de la
raison impersonnelle est tout simplement le jeu coupable d'une
personnalité qui déraisonne et qui se suicide. Il y a encore de

nos jours des esprits qui veulent retenir les vraies notions de
la science dans sa corrélation nécessaire avec l'idée d'un sujet
personnel conscient et libre, créé par Dieu et pour Dieu. Ceux-
là aspirent à une science qui repose sur la base de réelles
expériences, en un mot, qui soit un vivant savoir, fondé sur une
relation personnelle du sujet avec l'objet. Cette conception a

ses racines dans le christianisme lui-même et dans la réformation,

qui ont jeté les bases de la notion de la personnalité;
aussi n'hésitons-nous pas à le dire, à ce point de vue-là, la

théologie de la foi peut et doit revendiquer son titre de science.
Pour justifier cette prétention, nous avons à examiner tour

à tour ce qu'il faut entendre par science personnelle et ce qu'il
faut entendre par théologie de la foi.

La science a deux conditions, celle d'être une connaissance
rationnelle dans le sujet qui connaît, et réelle quant à l'objet
connu.

En parlant d'une connaissance rationnelle, nous voulons
dire qu'elle doit former un tout, une unité, et qu'elle doit
être construite conformément aux lois qui président à l'activité

de notre pensée; en outre, nous ne pouvons tenir pour
vraies que les données qui parviennent à se légitimer
auprès de notre conscience. — Sur ce dernier point, l'auteur
se hâte de faire une réserve capitale, fondée sur la distinction



286 LA THÉOLOGIE CROYANTE

de l'homme naturel et de l'homme régénère. Seul, celui-ci se

trouve replacé dans les conditions où il lui est permis d'exiger
que la science soit en harmonie avec les données fondamentales
de sa conscience personnelle. Pour la connaissance comme

pour la vie, ce n'est que dans la communion avec Dieu que
l'homme parvient véritablement à sa majorité spirituelle.
Toutefois, il convient d'observer que le renouvellement du
pécheur par Christ n'a rien de brusque, rien de magique, et qu'il
se présente plutôt comme un développement progressif, tant

au point de vue psychologique qu'au point de vue moral.
En parlant d'une connaissance réelle, nous voulons dire que

l'objet doit être connu tel qu'il est, qu'il doit être vu en lui-
même et dans l'ensemble. Or la réalité d'un objet se constate

par l'observation, par l'expérience. Nihil est in intellectu quod

non antea fuerit in sensu, — cette proposition dont on abuse

si étrangement de nos jours, nous n'hésitons pas à nous
l'approprier. Oui, la réalité d'un objet hors de nous ne peut être

sûrement établie que par la vue ou par la perception immédiate
de cet objet. L'activité logique de la pensée ne suffit pas pour
nous introduire dans le domaine de la réalité. Nous admettons
donc la thèse de l'empirisme, et pour le vaincre, nous estimons

que c'est par là qu'il faut commencer. Seulement, il est clair

que cette thèse ne nous interdit pas de tenir pour réel et pour
vrai ce que d'autres que nous ont vu et constaté ; en un mot, elle

n'exclut pas la valeur du témoignage historique, pas plus en

religion que dans tout autre domaine. Mais surtout, il faut
reconnaître qu'il y a vue et vue, expérience et expérience. La vue

par les yeux, l'expérience sensible n'est pas tout. Il y a des

réalités spirituelles; et c'est le grand mérite de Schleiermacher

d'avoir revendiqué pour certaines données de la théologie

chrétienne le droil de prendre place dans le champ de la

science, parce qu'elles reposent sur les expériences personnelles

du chrétien. En même temps, il est vrai, ce grand
théologien abandonnait le bagage métaphysique de la théologie
transcendantale, comme sans importance pour la piété et pour
la science qui se propose d'en êlre l'expression. Ajoutons
seulement qu'en exagérant son point de vue, Schleiermacher fit



LA THÉOLOGIE CROYANTE 287

beaucoup trop bon marché des réalités historiques qui sont à

la base du christianisme ; ce ne fut que par une heureuse

inconséquence qu'il tint ferme pour la personne du Rédempteur,

dont il persista à faire historiquement le créateur de la
conscience chrétienne. Mais il fallait s'attendre à ce que les

efforts de l'incrédulité moderne se portassent sur ce point
vulnérable : Strauss n'y a pas manqué et la critique historique
continue impitoyablement son œuvre.

Maintenant, que faut-il entendre par la théologie de la foi,
et dans quel rapport se trouve-t-e!le avec l'idée que nous nous
faisons de la science? Remplit-elle les conditions que nous
venons de poser?

Reconnaissons-le d'abord, il y a théologie et théologie, et il

y a telle manière d'entendre la foi, il y a aussi telle théologie
strictement confessionnelle que nous devons mettre d'emblée
hors de cause. La théologie avec laquelle nous avons affaire

ici, c'est celle qui se présente à nous dans les églises évangéliques

de notre temps, c'est la théologie qu'elles s'accordent à

réclamer comme la condition de leur conservation et de leur
développement progressif; c'est une théologie qui s'édifie sur
la base des révélations divines documentées dans l'Ecriture
sainte, et essentiellement sur la personne et sur la parole de

Christ dont le Nouveau Testament nous apporte le témoignage
authentique; pour tout dire, c'est une théologie qui ne veut

rompre pas plus avec la saine tradition de l'église qu'avec les

légitimes exigences de la pensée, soit dans l'analyse, soit dans
la synthèse.

Néanmoins, beaucoup de gens contestent à notre théologie
croyante le nom de science : ses sources pas plus que son
contenu ne leur paraissent correspondre à l'idée qu'ils se font de

la science. Quant à ceux qui sont décidément étrangers aux
expériences de la vie chrétienne, qui ne savent rien et ne veulent

rien savoir de la puissance régénératrice de l'évangile,, ce
serait de notre part peine perdue que de réclamer contre leurs
appréciations. Mais, il faut le reconnaître, il y a des chrétiens
qui envisagent la position de notre théologie comme intenable
au point de vue de la science : nous voulons parler de beaucoup



288 LA THÉOLOGIE CROYANTE

de ceux qui se rangent sous la bannière de Schleiermacher et
de Rothe. Ils affirment carrément que l'église croyante, dans
le sens du passé, dans celui des réformateurs, a fait son temps,
et qu'il n'y a plus de place pour une théologie strictement
ecclésiastique et biblique.

Quant à nous, nous ne saurions envisager les choses de cette
manière. Nous croyons qu'il y a encore une église évangélique
sur la base et dans l'esprit de la réforme ; nous croyons que
cette église doit avoir sa théologie, et que cette théologie peut
être une science.

Cependant nous devons commencer par faire droit à ce qu'il
y a de fondé dans le point de vue de nos adversaires. Et d'abord,
si nous admettons la confession de foi de l'église, écrite ou non,
comme l'un des facteurs de notre théologie, ce n'est certainement

pas dans le sens catholique romain ou dans le sens de

ce confessionnalisme qui donne la main au catholicisme et
prétend faire de la théologie l'humble servante d'une autorité
extérieure. Imposer de telles conditions à la théologie, ce serait,
reconnaissons-le, lui enlever toute espèce de droit au titre de

science et surtout de science personnelle. Cette prétendue
science ne fera jamais que des momies ou des caméléons, non
des hommes sûrs d'eux-mêmes, non de vivantes personnalités,
et leurs thèses, pour magistrales qu'elles soient, ne constitueront

jamais une science. Une personnalité régénérée se réservera

toujours vis-à-vis de l'église et de ses dogmes, anciens ou

nouveaux, le droit d'avoir, comme saint Paul, un autre avis que
sainl Pierre (Gai. II), ou de dire avec Luther : « J'en suis là, je
ne puis pas autrement, que Dieu me soit en aide! » Et l'église
elle-même, en tant que communauté de personnalités régénérées,

doit respecter de tels dissentiments; bien plus, elle doit en

proclamer la légitimité, et en profiter, pour avancer, pour
grandir elle-même dans la connaissance. Ce qu'elle attend,

ce qu'elle exige de ses membres, ce n'est pas une conformité
absolue de leur foi individuelle avec l'expression objective,
ancienne ou moderne, de la foi de la communauté, mais une

franche adhésion à ce qu'il y a dans cette foi d'essentiel et de

central.



LA THÉOLOGIE CROYANTE 289

La position du fidèle est aussi essentiellement la même vis-
à-vis de l'Ecriture sainte. Si haut qu'on place l'Ecriture, el en

particulier le Nouveau Testament, comme document des
révélations divines, le chrétien n'en sait pas moins que ce livre
vénéré n'est pas autre chose que l'incarnation de l'Esprit de vie
dans la lettre. Il reconnaît donc qu'il y a dans l'Ecriture un
côté humain, des éléments déterminés par la position historique

et par l'individualité des auteurs. Il reconnaît en outre que
telle de ses parties n'est pas inspirée au même degré que telle
autre, qu'il y a parfois incertitude sur les questions d'authenticité,

enfin que le texte présente de très nombreuses variantes
et même d'antiques interpolations. C'est une chose connue, que
les anciens Pères de l'église, aussi bien que les réformateurs et
beaucoup de chrétiens héritiers légitimes de leur esprit, comme
Zinzendorf par exemple, prenaient vis-à-vis de l'Ecriture une
position beaucoup plus libre qu'on ne l'a fait plus tard dans les

mauvais jours de l'orthodoxisme. Plus l'église sera riche et

puissante par l'esprit de vie qui vient d'en haut, plus elle se

montrera à la fois libre et ferme dans sa connaissance. La
chrétienté parvenue à l'âge de majorité n'est pas esclave de la lettre ;

elle prend une attitude virile et filiale, tout ensemble, vis-à-vis
du vase dans lequel Dieu a trouvé bon de lui offrir ses révélation

; et si elle se garde de lui faire dire autre chose que ce

qu'il a dit, elle se gardera pour le moins autant de vouloir
régenter Dieu, et de prétendre lui faire faire, par son livre, autre
chose que ce qu'il a fait.

La science théologique ne se laissera donc pas dicter ses
résultats par un canon ecclésiastique. Son droit et son devoir est
de soumettre les livres saints à une critique approfondie, tant
au point de vue historique qu'au point de vue psychologique
et interne. Ce n'est qu'à cette condition que l'Ecriture restera

pour nous ce qu'elle veut et doit être, quelque chose d'actuel
et de vivant, et non l'héritage desséché d'un passé qui nous
serait et auquel nous resterions étrangers.

Abordons enfin le troisième facteur d'une vraie science de la
foi. Nous voulons parler de son facteur subjectif, de l'expérience

personnelle. Le croyant ne peut s'approprier Ihéologi-
THÉOL. ET PHIL. 1874. 19



290 LA THÉOLOGIE CROYANTE

quement le témoignage de l'Esprit de Dieu dans l'Ecriture,
qu'autant que celui-ci s'harmonise d'une manière organique
avec ses propres expériences, en d'autres termes avec le

témoignage de ce même Esprit de Dieu dans le secret de son
ârne.

Ce sont là de grandes vérités que nos réformateurs n'ont
point méconnues, qu'ils ont bien plutôt saisies et suivies d'instinct,

bien qu'ils ne lésaient pas développées théologiquement.
Et c'est tout naturel, puisque ces vérités sont des conséquences
de notre notion de la personnalité, dont on peut bien dire
qu'elle est une conquête de la conscience moderne. Cette
conquête, nous la saluons avec joie, bien qu'elle soit exploitée
contre nous par nos adversaires; mais nous leur disons, à eux:
Eaites un pas de plus, saisissez cette idée de la personnalité
clans toute sa vérité, dans toutes ses conséquences, et l'opposition

que vous croyez constater entre la foi et la science
s'évanouira à vos yeux.

En effet, la personnalité naturelle qui, dans son isolement,
prétend à l'autonomie, est sur le chemin de l'erreur quant à la

connaissance, en même temps qu'elle esl sur le chemin d'un

abîme, où, si l'on n'y prend garde, elle finira bientôt par se

perdre et s'anéantir elle-même.
Il n'y a de vraie personnalité que la personnalité régénérée

par l'Esprit de Dieu dans la foi en Jésus-Christ et dans la

communion avec lui.
Qu'entendons-nous par là? Il s'agit pour chacun de nous de

sortir de son éloignement de Dieu et de son égoïste isolement;
il s'agit pour chacun de nous de se reconnaître non-seulement,

comme individualité relative au sein de l'humanité, mais

comme individualité fourvoyée, moralement séparée de la

source de sa vie, du Dieu créateur, conservateur et maître, et

privée par là aussi bien de la lumière nécessaire pour connaître
le vrai que de l'énergie morale pour accomplir le bien. Celui

qui admet librement dans sa conscience personnelle la réalité
de cette situation, lorsque l'Esprit de Dieu la lui a montrée, celui

qui répond à l'attraitele l'Esprit qui le pousse à chercher en

Dieu sa vraie patrie et sa paix, celui-là accomplit moralement



LA THÉOLOGIE CROYANTE 291

et intellectuellement cette pirâvoia au sein de laquelle la foi en

Christ devient l'acte décisif, et ensuite l'état conscient d'une
libre personnalité. Mais celui qui n'accomplit cet acte qu'à demi,
celui qui, tout en voulant l'accomplir dans la sphère morale,
prétend s'y refuser dans celle de l'intelligence, celui-là se place
dans le faux. Il fait tout juste la contre-partie du pharisaïsme;
car tandis que le pharisaïsme se vantait de sa soumission dans

la sphère de la connaissance, mais réservait son autonomie
dans celle de l'action, —l'autre, le demi-converti, prétend se

soumettre à Dieu dans la sphère inorale, en même temps qu'il
réserve son entière autonomie dans celle du savoir. Celui-là
seul qui se donne entièrement à Christ, et en Christ à Dieu,
devient par la puissance de l'Esprit régénérateur, un nouvel

homme, une vraie personnalité, non plus isolée, et dans son
isolement prétendant à une fausse autonomie, mais en communion

avec Dieu, membre de son royaume, appelée à marcher
avec d'autres vers le but, et pour cela recevant du Père, jour
après jour, lumière et force par le Saint-Esprit. Il est devenu

un nvevparixoc, il est en possession du voûç Xpiaroïi ; et comme tel
navra àvaxplvei, rà roï> Tcvs\ip.aroç nveopamâç àvaxplvsi. (1 Cor. 2,10-16.)

Dès lors, quel usage cette personnalité régénérée fera-t-elle
de sa liberté vis-à-vis de l'église et de ses professions de foi?
Elle usera sans doute de sa liberté, mais non d'une manière
irréfléchie, non à la précipitée. Ne devons-nous pas admettre

que Dieu, qui a fondé l'église, doit aussi avoir pris soin, par
sa providence, que cette source de vérité et de vie ne fût pas
totalement transformée en une source amère par la folie des

hommes et par leur péché? Et si, comme Luther, nous sommes
forcés un jour de constater que cela est arrivé en quelque
mesure, nous ne nous permettrons de prononcer qu'après mûr
examen, en nous appliquant toujours à découvrir le vrai parmi
le faux pour le conserver et nous y rattacher. Que si, alors,
forts de notre conscience et de notre connaissance personnelle,
nous devons, comme théologiens ou comme réformateurs,
nous opposer à des erreurs manifestes, nous irons de l'avant
avec confiance. Nous le ferons au nom de Dieu et au nom de

son éternelle Parole, opposant celle-ci, comme l'ont fait nos



292 LA THÉOLOGIE CROYANTE

réformateurs, non-seulement aux papistes, mais aussi aux
fanatiques.

Et quant à l'Ecriture sainte, quant au Nouveau Testament

en particulier, celui qui est personnellement persuadé que Dieu
a accompli en Christ une œuvre de sagesse et d'amour, admet

sans peine que ce Dieu ait pourvu à ce que les grands faits du
salut fussent portés à la connaissance des générations futures,
non-seulement par la voix de la tradition, mais par le moyen
de documents contemporains et authentiques. D'une manière
générale, il ne saurait douter de leur crédibilité, car ce serait
douter de la sagesse, de l'amour de Dieu et de sa providence.
D'un autre côté, sachant que Dieu a voulu que sa révélation de

fait, en Christ, se produisît sous l'humble vêtement de notre
humanité, sous le voile de la pauvreté, de la souffrance et
même de la mort, afin que la foi au Rédempteur ne pût naître

que par la voie d'un libre acquiescement, nous ne nous
étonnerons point si les livres qui nous en apportent la bonne
nouvelle présentent des obscurités, des imperfections et des
incertitudes. Cela nous paraîtra, au contraire, parfaitement motivé,
et autant nous sommes certains que notre Père céleste ne

nous a pas donné pour nourriture un serpent au lieu d'un poisson,

autant sommes-nous fondés à dire qu'il ne devait pas nous
donner un diamant, mais du pain.

C'est dans cet esprit que le théologien abordera avec
confiance l'examen des questions débattues. C'est la petite foi qui
dit : « Si x, y, z sont incertains, tout le reste peut l'être » —
tandis que l'incrédulité, faisant un pas de plus, se hâte de dire :

« Tout le reste, depuis a jusqu'à v, doit l'être. » Quant à la vraie
foi, elle raisonne tout autrement et dit. « S'il est établi que

x, y el z sont controuvés, tout le reste n'en est que mieux

prouvé et doublement certain. » Après tous les efforts de la
critique pour démolir l'histoire évangélique, on s'étonne presque,
ou plutôt on admire qu'elle soit encore debout, et l'on est

forcé de convenir qu'il y a peu de faits dans l'histoire des siècles

passés qui soient mieux attestés que ceux-là par le témoignage
des contemporains.

Passant ensuite à la critique interne, le théologien croyant



LA THÉOLOGIE CROYANTE 293

est frappé de la distance énorme qui sépare les écrits auxquels
l'Eglise a attribué une valeur canonique, de ceux qui ont vu le

jour en dehors du cercle et de l'époque des apôtres. Il ne peut
qu'admirer le tact et la sûreté de jugement dont a fait preuve
l'église des premiers siècles.

Enfin, ce qui établit péremptoirement pour lui la réalité du
fait auquel le Nouveau Testament rend témoignage, ce qui lui
montre clairement qu'il y a eu là autre chose qu'un mouvement
spontané des esprits dans les régions de la poésie ou dans celles

d'un idéalisme fantaisiste, c'est la sobriété, la simplicité de

nos sources, en même temps que leur sublimité et leur
richesse ; c'est, surtout, l'immensité de l'effet produit et
historiquement constaté depuis les premiers siècles de l'église
jusqu'à la réformation et jusqu'à nos jours, c'est-à-dire dans les

temps et dans les milieux les plus divers.
Sur toutes ces voies-là, la théologie croyante a quelque chose

de mieux à offrir que des phrases ; elle peut revendiquer son

titre de science, c'est-à-dire de connaissance à la fois rationnelle

et réelle.
Mais les faits ne sont pas tout. Ces faits sont l'expression, la

révélation d'une vérité éternelle. La théologie de la foi n'a pas
seulement à défendre la réalité du fait, mais à en reproduire
scientifiquement le contenu; elle doit en faire ressortir le
vivant organisme et le construire en système. Ce n'est pas tout,
il faut qu'elle montre comment ce système est le terme auquel
aboutissent toutes les aspirations de la pensée religieuse et

morale, tous les pressentiments de la spéculation dans les siècles

antérieurs, et comment, aujourd'hui encore, quiconque veut
être docile à la voix du sentiment religieux et à celle de la

conscience, quiconque tient à conserver sa foi au Dieu vivant
et sa dignité d'homme, est sur la voie royale qui conduit à la foi
en Christ. Elle aura aussi à montrer que cette foi n'est pas
seulement le principe de la nouvelle naissance et du salut pour
l'individu, mais que, à tous égards, elle est pour lui, dans ce
monde déjà, un principe de renouvellement, de sorte qu'elle
devient dans tous les domaines de la pensée et de l'action
une source de progrès, de saine culture et de vraie humanité;



294 LA THÉOLOGIE CROYANTE

que c'est là, enfin, que notre pensée trouve son but et sa paix,
tandis que partout ailleurs elle va se heurter aux écueils et se

briser dans les contradictions. — C'est dire que la théologie a,
selon nous, devant elle, une tâche spéculative, en d'autres
termes qu'il y a une philosophie ou une théosophie chrétienne,
une xavtjofîa èv Xpiarâ, qui ne s'achève jamais, il est vrai, mais

qui reste l'œuvre des siècles et qui se poursuivra jusqu'à
la fin.

Cependant, c'est précisément la possibilité et la convenance
de ce travail de la théologie, et surtout, c'est son caractère ou
sa valeur scientifique qui est contestée par des hommes qui
prétendent la renfermer complètement dans le domaine moral
et pratique. La question qui se débat entre eux et nous, c'est
de savoir si le christianisme est uniquement une institution
pour le salut et la sanctification des âmes, ou si, tout en étant
cela, bien entendu, il porte en lui une grande idée embrassant
Dieu et l'homme, la terre et le ciel, sur laquelle puisse s'édifier
une philosophie spéculative chrétienne.

Il est clair que ceux qui nient ce dernier point partent de

là pour faire une très grave distinction dans l'enseignement
de Jésus-Christ et dans celui de ses apôtres, entre l'élément
sotériologique et moral, et l'élément métaphysique. Autant
on témoigne de respect pour ce qui rentre dans la première
catégorie, autant on se tient pour dégagé vis-à-vis de thèses

dogmatiques qui furent, dit-on, déterminées par l'époque et la

nationalité des auteurs, ou qu'il est permis de mettre tout
simplement sur le compte de leurs propres spéculations.

A cette question s'en rattache une autre, non moins grave,
celle de savoir, en général, comment des vérités de l'ordre
suprasensible peuvent être communiquées à l'esprit humain,
et, la chose étant admise, si de telles vérités ou de telles idées

peuvent servir de base à un système qui aspire à une valeur

scientifique. C'est ainsi que la question du quid et celle du

quomodo se dressent à la fois devant nous.

Quant au premier point, il s'agit donc d'examiner quel est le

contenu de la révélation de Dieu en Christ: son contenu est-il

exclusivement moral, ou bien le côté moral de la révélation



LA THÉOLOGIE CROYANTE 295

repose-t-il sur une base métaphysique bien définie et qui ne
puisse en être séparée?

Il suffit d'ouvrir le Nouveau Testament pour s'assurer que les

enseignements de Jésus-Christ et de ses apôtres n'ont pas
seulement une portée morale, mais aussi une portée métaphysique,
et que ces deux éléments de leur doctrine sont absolument
inséparables. Ainsi, pour n'en citer que quelques exemples: Dieu
est esprit, et c'est parce qu'il est esprit qu'il veut être adoré
en esprit et en vérité. Ainsi encore, Dieu est le créateur, le

conservateur et le maître de toutes choses, et c'est pour cela,
c'est parce qu'il a fait naître d'un seul couple le genre humain
tout entier, que tous les hommes doivent se détourner des

vaines idoles pour croire en lui et en celui qu'il a envoyé. Et

encore, ce Dieu qui est esprit, ce Dieu invisible, le Fils nous
le révèle, et nous ne pouvons le connaître véritablement que
par lui; pourquoi? parce que ce Fils, qui est au sein du Père,
qui est son éternelle Parole, a été manifesté en chair, qu'il
nous est apparu et qu'il nous a parlé en Jésus-Christ. Il serait
facile de multiplier les exemples qui prouvent à quel point le
côté métaphysique, des enseignements de Jésus et de ses apôtres

se lie étroitement au côté moral ou sotériologique.
Pour faire le départ entre ces deux éléments de la doctrine

chrétienne, on prétend s'appuyer sur une étude plus intelligente

du christianisme naissant, dont la critique moderne
aurait, dit-on, ouvert la voie. Toute cette métaphysique, tout ce

dogmatisme ne serait, après tout, qu'une surcharge ignorée
par les premiers chrétiens, un mélange qui se fit peu à peu de
la théologie des écoles juives avec la pure doctrine du Christ.
On croit en trouver la preuve dans nos documents eux-mêmes,
qui établiraient clairement, dit-on, que la première génération
de chrétiens ne sut pas un mot de toute cette christologie qui
finit par attribuer à Jésus la divinité métaphysique, la

préexistence, etc., etc. Cependant le témoignage de Jésus dans
les synoptiques, et les premières prédications de saint Pierre,en
présentant le Messie comme juge des vivants et des morts,
supposent évidemment une idée de sa personne dont la portée
métaphysique ne saurait nous échapper. On ne peut nier, sans



296 LA THÉOLOGIE CROYANTE

doute, un développement dans la doctrine des apôtres, mais ce-

développement est tout intérieur et organique : il ne procède
pas par emprunts faits de droite et de gauche à la sagesse
juive ou aux écoles des philosophes. On peut ensuivre le

mouvement, en quelque sorte pas à pas, particulièrement chez
saint Paul. Le développement de sa christologie se présente
chez lui comme le résultat de son expérience personnelle, et

nous estimons qu'il est de toute impossibilité de soutenir,
historiquement, scientifiquement, que ce grand apôtre, à l'heure
où il approche du terme de sa course et quand il se montre le

plus affranchi de la loi des Juifs et de la sagesse de leurs écoles,
se soit mis à accentuer plus que jamais des doctrines empruntées,

sans l'ombre de critique, à la théologie des rabbins.
On peut en dire autant de saint Jean, dont la thèse

fondamentale du M70Ç 6eó; est en rapport intime avec le point de vue
moral qui domine dans ses écrits, savoir celui du rétablissement
de la communion de l'homme avec Dieu, historiquement et
réellement accompli dans la personne de Jésus et, par lui, dans
les âmes qui s'ouvrent aux paroles de la vie éternelle.

Enfin, ce qui prouve bien que ces éléments de la doctrine
des apôtres ne furent pas le fruit de leurs propres spéculations,
mais le résultat d'une appropriation toujours plus complète du

témoignage que le Seigneur s'était rendu à lui-même, ce sont
les paroles que nous lisons dans le quatrième évangile, — ces

paroles que la critique conteste sans doute, mais dont elle ne

parvient à effacer le caractère historique qu'en se jetant dans
les hypothèses les plus aventureuses et les plus insoutenables.

Tout cela, les adversaires, ceux du moins que nous avons en

vue, nous l'accordent. Mais, disent-ils, la question n'est pas là;
la question est de savoir s'il est bien permis de donner un sens

rigoureux, une portée dialectique à des termes qui, dans la
bouche de ceux qui les ont employés, n'avaient évidemment
rien de philosophique. Ce que Jésus a pu dire de sa préexistence

et de ses éternelles relations avec le Père, de sa présence
continuée dans les croyants, de ses fonctions de juge des

vivants et des morts, tout cela, et bien d'autres choses encore,
doit s'entendre du principe incarné en quelque sorte dans sa



LA THÉOLOGIE CROYANTE 297

personne, de l'idée de Dieu, de cette idée spirituellement
créatrice, dont il est le porteur. En effet, ajoute-t-on, la claire
notion de la personnalité, avec le sentiment de l'identité personnelle

et de la réalité de l'existence, cette notion toute moderne
était absolument étrangère à l'antiquité et en particulier à

l'Orient. Nous ne pouvons pas la supposer chez Jésus, et pas
davantage chez Paul ou chez Jean. Aussi, c'est leur faire dire
ce qu'ils n'ont pas dit ni pu dire que de donner à leurs paroles
une signification métaphysique, et d'appliquer à une personne
ce qui, dans leur pensée, s'appliquait à une idée et à la puissance
créatrice d'un principe.

La question est du plus haut intérêt au point de vue de ce

qui constitue pour nous la vraie science, c'est-à-dire au point
de vue du savoir dans les conditions de la personnalité. — Si

l'on se bornait à dire tout simplement que ni Jésus, ni ses

apôtres n'ont eu et surtout n'ont exprimé dialectiquement notre
notion moderne de la personnalité, certes, il nous serait facile
de tomber d'accord. C'est une chose évidente et incontestable.
Mais s'ils n'en ont pas eu la formule, étaient-ils pour cela dans
le vague, au point qu'il nous soit permis de traduire leurs paroles

en les dépouillant du sens qu'elles présentent tout naturellement

Nous ne le pensons pas. On a dit que la personnalité,
étrangère à l'Orient, ne prenait naissance que sur les bords de

la Méditerranée. Soit ; pourvu qu'il soit bien entendu que la
vraie personnalité morale a trouvé son berceau sur le bord
oriental de la Méditerranée, c'est-à-dire en Israël et sur le sol

que lui avait préparé la révélation du Dieu vivant et personnel.
Il suffirait de pouvoir citer à ce sujet des paroles comme celles
du Psaume LXXIII, 23-28, ou de rappeler l'argumentation de

Jésus vis-à-vis des Sadducèens: « Le Dieu d'Abraham, d'Isaac

et de Jacob n'est pas le Dieu des morts mais le Dieu des

vivants. Mais enfin, c'est par Jésus que cette grande idée a

déployé toute sa puissance et qu'elle a pris place dans la
conscience de l'humanité. Et l'on voudrait que l'homme-Dieu, que
la personnalité par excellence, le fondateur et le chef de ce

nouveau royaume où chacun de nous est appelé à retrouver et
retrouve en effet sa vraie personnalité, on voudrait que Jésus



298 LA THÉOLOGIE CROYANTE

et ses disciples et ses premiers témoins eussent été étrangers
à cette idée!... Cela n'est rien moins que scientifique, rien
moins que raisonnable.

D'ailleurs, avec cette hypothèse qui, sous prétexte d'orientalisme,

ne veut voir que la personnification d'un principe là où

nous entendons le vivant témoignage d'une personnalité
consciente d'elle-même, — avec cette hypothèse, disons-nous, on

peut aller loin, si loin même, que l'idée du Dieu personnel,
si l'on est tant soit peu conséquent, est bien près de nous
échapper. Que répondre à ceux qui vous prenant au mot, vous
diront: Cette idée du Dieu personnel n'est autre chose qu'un
fruit du besoin de la conscience religieuse, dans sa période
d'enfance, de se représenter l'absolu d'une manière concrète,
de lui donner un visage, de le personnifier, en un mot; mais

nous, nous n'en sommes plus là, et notre christianisme, oui,
notre christianisme! peut s'affranchir de ces rudiments
dogmatiques?... Sur ce point, Schleiermacher était, hélas! conséquent,

tandis que dans sa christologie, dans son christianisme
pratique, il se montrait inconséquent à sa philosophie. — Quant
à nous, nous estimons que la science doit aspirer à l'unité, à la

clarté, à la conséquence dans la sphère de la pensée comme
dans celle de la vie. Après tout, le côté moral et le côté
métaphysique peuvent si peu être séparés que le premier dépend
absolument des solutions que nous offre le second. Pour savoir
ce que je dois, il faut que je sache ce que je suis et quels sont
mes rapports avec mon créateur ; il faut donc que je sache ce

que je suis et ce que Dieu est.
Reste à examiner comment l'esprit humain peut entrer en

possession des vérités suprasensibles qui servent de base à la
foi et à la pensée du chrétien.

Puisque notre foi suppose une divine révélation et que nous

sommes d'accord pour reconnaître que cette révélation a eu
lieu en Christ, la première question qui s'offre à nous est celle-

ci: Comment Jésus-Christ lui-même est-il parvenu à cette
connaissance absolue des vérités divines que nous lui attribuons,
lorsque nous le prenons, lui et sa Parole, pour fondement de

toute notre théologie?



LA THÉOLOGIE CROYANTE 299

Assurément, nous devons admettre pour Jésus un développement

humain, c'est-à-dire historiquement et psychologiquement

conforme aux lois de notre nature. Mais cela ne nous
empêche point d'admettre aussi chez le Sauveur la présence de

l'Esprit de Dieu, immanent et agissant en lui d'une manière toute
spéciale. A la lumière de cet Esprit, il connut parfaitement Dieu
son Père, et il se connut lui-même comme le Fils éternel venu
en chair pour sauver le monde pécheur et le ramoner à Dieu. Ce

n'est que rarement et par exception qu'il eut des visions destinées

à le fortifier : le fait général est bien plutôt un rapport
direct et personnel de sa conscience avec Dieu, une sorte
d'intuition des réalités invisibles. C'est ce qui ressort de l'évangile
de Jean principalement, mais aussi de quelques passages des

synoptiques de Math. XI, 25 eu particulier. Eh bien, c'est le

témoignage du Seigneur qui est pour les théologiens la chose

décisive ; c'est l'état constant de sa conscience, dont ce témoignage

est l'expression, qui suffit à fonder scientifiquement
l'autorité de sa parole. A vrai dire, nous devons en même temps
postuler un fait analogue chez le croyant, à savoir la présence
intérieure et l'action de l'Esprit de Dieu rendant témoignage à

la vérité manifestée en Jésus.

Quant aux apôtres et aux évangélistes, leur position de
témoins oculaires a sans doute une importance capitale en ce

qui concerne les faits historiques. Mais ce n'est plus de cela qu'il
s'agit ; ils n'avaient pas seulement à conserver et à reproduire
ce qu'ils avaient vu et entendu ; ils étaient appelés en outre à

nous en procurer l'intelligence, à nous en faire saisir avec
sûreté la divine signification. Ici, nous devons mettre chez eux
en première ligne le facteur moral, la conscience et le sentiment

religieux. Mais ce qui les rendit capables de remplir
leur mission et de nous conduire dans toute la vérité, ce fut
incontestablement le don de l'Esprit de Dieu, devenu en eux
immanent dès le jour de la Pentecôte. Au reste, rien de brusque,

rien de magique : mais ce fut alors que la personnalité
nouvelle, qui avait été préparée en secret par l'influence de

Jésus-Christ, eut son jour de naissance. Après cela cette
naissance, comme toute autre naissance, n'exclut point, tant s'en



300 LA THÉOLOGIE CROYANTE

faut, un libre développement et une ultérieure croissance.
Seulement, les disciples possédaient dès lors le principe qui devait
les guider sûrement; et ce qui prouve qu'il ne s'agit pour eux
ni d'inspiration extérieure, ni de dictée, ni de rien de magique,
c'est le caractère vraiment personnel de leur développement
qui n'eut rien d'uniforme, mais qui fut évidemment déterminé
par l'individualité des auteurs. Seulement, cette indivi'lualité
est une individualité sanctifiée, et ainsi préservée d'erreur
dans tout ce qui est essentiel, c'est-à-dire dans la mesure du

rapport de tel ou tel point de doctrine avec la personne et
l'œuvre de Christ qui en est le centre.

En résumé, il faut en convenir, la dernière source et le
critère suprême pour la connaissance des vérités divines, c'est le

témoignage que les réalités du monde supérieur se rendent à

elles-mêmes par le Saint-Esprit, témoignage que nous possédons

objectivement dans les saintes Ecritures et, d'une manière
dérivée mais concordante, dans la conscience du régénéré de

tous les temps.
Nous ne nous dissimulons point que les savants vont hausser

les épaules et que, voyant aboutir à un aussi mince résultat les

efforts que nous tentons pour revendiquer en faveur de la théologie

croyante le caractère d'une science, ils diront : C'est la

montagne en travail qui accouche d'une souris. Devant un
résultat aussi trivialement orthodoxe, ils passeront outre sans

daigner nous accorder un instant d'attention. La vieille doctrine
du testimonium Spiritus Sancti n'est pas pour eux quelque
chose de bien nouveau ; c'est un point de vue qu'ils se flattent
d'avoir dès longtemps dépassé. Comment, disent-ils, peut-on
venir nous parler d'une connaissance scientifique de la vérité,
c'est-à-dire de la connaissance rationnelle d'une réalité objective,

au nom d'une intuition immédiate qui, de sa nature,
revêt toujours un caractère essentiellement subjectif et individuel

Et à supposer que vous soyez, pour votre propre compte,
parfaitement convaincu de l'existence de ces réalités-là,
comment ferez-vous pour en communiquer à d'autres une connaissance

scientifique?
Ce langage, nous le connaissons fort bien, et il ne nous étonne



LA THÉOLOGIE CROYANTE 301

pas dans la bouche des représentants de ce qu'on appelle la
science moderne, dans la bouche des &Ôsot èv ™ xò<j(xw. Mais cette
science-là aboutit fatalement à des ruines, dans la sphère de

la science elle-même comme dans celle de la vie ; l'expérience
le prouve et le prouvera toujours plus complètement. C'est à

ceux qui veulent encore du salut qui est en Jésus-Christ,
mais qui veulent en même temps faire usage de leur raison
et rester des penseurs, c'est à eux seuls que nous disons: Est-il
bien raisonnable de prétendre cueillir les fruits de l'arbre
quand on en coupe les racines? Et quand on est en présence
d'un fait historique aussi original, aussi considérable, aussi
fécond que l'est le christianisme, est-il bien raisonnable de vouloir

le comprendre, ce fait, autrement que d'après ses propres
prémisses? Or, le christianisme pose d'un bout à l'autre,
comme première et indispensable condition de son appropriation,

de sa conservation et de son accomplissement, le témoignage

du Saint-Esprit, qu'il promet à tous ceux qui le demanderont.

Nécessaire pour la vie, il l'est aussi pour la connaissance.

Il n'y a de sagesse chrétienne que par lui. (1 Cor. II, 10.)
Y a-t-il donc là quelque chose d'aussi irrationnel qu'on le

prétend Pas le moins du monde. Nous estimons, au contraire,
que la notion d'un savoir vraiment personnel implique
nécessairement le postulat d'une manifestation immédiate de l'être
à l'esprit pensant, et d'une libre réceptivité de celui-ci.
Qu'avons-nous vu, en effet? quels sont les principes qui nous ont
servi de point de départ? Le savoir repose sur une
appropriation de l'objet qui est, par le sujet qui connaît et qui
pense: c'est l'union du sujet avec l'objet, du moi avec le non-
moi. Que le moi se distingue et se possède comme libre
personnalité, telle est la première condition de toute vraie
connaissance. Et pour que ce moi, pour que cette vivante

personnalité puisse réellement s'unir au non-moi, il faut que
celui-ci lui soit homogène, qu'il soit, lui aussi, personnel, qu'il
se manifeste comme tel au sujet pensant et qu'il lui devienne
immanent. C'est là, à nos yeux, la seconde condition d'une vraie
connaissance. — Mais cette seconde condition, nous le savons
bien, n'est pas admise par le gros de nos adversaires. Bien



302 LA THÉOLOGIE CROYANTE

plutôt, selon eux, la science proprement dite aurait exclusivement

pour domaine l'objet impersonnel, la chose. Quant à

nous, cela va sans dire, nous ne songeons point à nier que la

personnalité pensante ait à connaître les choses, les faits de la

nature et ceux de l'histoire, les lois des mathématiques, et tant
d'autres; nous reconnaissons aussi que la science peut et doit
se proposer pour but de ramener la multiplicité et le chaos

des phénomènes à un système satisfaisant pour la pensée. Mais

cet ensemble des choses, ce cosmos, nous ne le connaîtrons
jamais d'un vrai savoir que quand nous en connaîtrons le centre.
Nous ne saisirons bien les phénomènes variés de la vie
universelle que quand nous aurons pénétré jusqu'au cœur d'où
cette vie procède. Ce n'est que là que le sujet pensant pourra
entrer avec l'objet connu dans cette communion où il trouve
son repos et sa vraie satisfaction. Pour tout dire en un mot, le
savoir du sujet personnel ne s'achève que dans la connaissance
d'une autre personnalité, et, en définitive, de la personnalité
absolue, c'est-à-dire de Dieu, le fondateur, le conservateur et
le but de tout ce qui est. Aussi disons-nous, pour conclure: il
n'y a de vrai savoir, c'est-à-dire de connaissance de l'être dans

sa réalité et dans son essence, que pour le sujet personnel
quand il s'unit à Dieu, au Dieu personnel manifesté à sa

conscience, et qu'il voit ensuite l'ensemble des choses en lui,
et lui en elles. Or, pour l'homme déchu, cette connaissance
n'est possible qu'en Christ et par le Saint-Esprit, qui établil
une réelle communion entre l'âme croyante et son Dieu
sauveur.

En finissant, l'auteur indique les conséquences pratiques
du résultat auquel il est arrivé.

Et d'abord, il ne se fait aucune illusion sur le peu de succès

qu'obtiendront ses déductions auprès des modernes représentants

de la science. Mais ce n'est pas à eux qu'il s'est adressé,

et, axiomes pour axiomes, dogmatisme pour dogmatisme, le

dogmatisme de la foi vaut bien celui de la science. M. Plitt à

la ferme espérance que pour l'église de l'Evangile et pour sa

théologie, l'avenir tient en réserve des jours meilleurs. Seulement,

joignons à la bonne confiance la modestie. Notre science



LA THÉOLOGIE CROYANTE 303

pas plus que notre foi n'est l'affaire du monde comme tel.
L'église subsistera, mais comme libre communauté et non
comme puissance mondaine, et sa théologie, elle aussi, ne

peut être qu'une libre école à l'usage de ceux cjui en veulent.
Nous retournons aux origines; et tout comme l'ancien monde
et sa science finirent par céder la place au christianisme, de

même vis-à-vis de notre monde sans Dieu, qui, tout moderne

qu'il se nomme, vieillit et se meurt, l'Evangile reste la parole
de la vie éternelle, toujours jeune et toujours fécond. Mais les

temps sont difficiles, et [l'église et la science chrétienne ont à

se garder de compromis qui seraient, tout à la fois, une trahison

et un suicide.
En second lieu, tandis que les autres sciences poursuivent

leur chemin sans se soucier de la théologie, celle-ci ne doit
point assister avec indifférence à ce mouvement; elle doit
avoir l'œil ouvert; et, attentive aux résultats obtenus, les

envisageant à la lumière de ses propres principes, elle doit
s'appliquer tour à tour, et selon les circonstances, tantôt à les mettre

à profit, tantôt à les combattre. Surtout, elle doit avoir à

cœur de montrer sa sympathie pour tout ce qui est vraiment
humain (nihil humani a se alienimi putat); el dans les rangs
de ses adversaires, il faut qu'elle sache discerner ceux qu'elle
peut espérer de rallier à ses principes. Dans ce but, elle aura
toute une science propédeulique, sorte de parvis des gentils,
que les Pères apologètes des premiers siècles étaient bien loin
de négliger, car ils ne méconnaissaient pas, comme on l'a fait

trop souvent plus tard, les rapports organiques qui rattachent
le règne de la nature à celui de la grâce et la première création

à la seconde.

Enfin, vis-à-vis du plus grand nombre de ceux qui se vouent
aux études théologiques, il importe de se souvenir que, d'après
nos principes, il ne peut être question de science, au moins
dans le sens défini plus haut, que pour une personnalité
régénérée, en sorte que là où cette condition n'est pas remplie, la

science de la foi ne pourra jamais être qu'une recherche et

non encore une possession. Au reste, qui de nous pourra se

flatter d'être un wvs\>p.un-xoç parvenu à la perfection?.... Ainsi



304 LA THÉOLOGIE CROYANTE

notre science de la foi sera-t-elle toujours imparfaite et

incomplète. Un savoir qui est obligé d'avouer qu'ici-bas il est

condamné à rester fragmentaire, sera toujours une science

sous l'humble vêtement du serviteur, et elle ne quittera ce

vêtement que le jour où la foi sera changée en vue et l'espérance

en possession. Au reste, consolons-nous-en : il n'y a

que ce qui est d'en bas qui s'achève dans ce monde; tout ce

qui est grand, en revanche, y reste incomplet, inachevé,

rayons épars d'un soleil qui ne doit faire briller toute sa gloire
que dans la sphère de l'éternité.

L. Durand,
professeur.


	La théologie croyante : est-elle un vrai savoir?

