Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La théologie croyante : est-elle un vrai savoir?
Autor: Durand, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE CROYANTE

EST-ELLE UN VRAI SAVOIR ?

La théologie croyante, la théologie de la Bible et de I’église,
peut-elle prétendre au titre de science ? — Telle est la question
quun théologien allemand, M. H. Plitt, s’est posée et & laquelle
il vient de répondre dans une brochure ' d’une centaine de pages
gui nous a paru digne de fixer un moment P'attention de nos
lecteurs.

En effet, cette question est fort acluelle: nous savons tous
avec quel superbe dédain les soi-disant représentants de la
science moderne refusent aux croyants et a leur théologie tout
caractére scientifique. Ceux-ci n’ont-ils rien de mieux a faire
qu’a accepter ce verdict sommaire ? Assurément, s’il fallait de
toule nécessité choisir entre la science et la foi, les chrétiens
n’auraient pas a hésiter ; leur choix serait vite fait. Mais M. Plitt
ne pense pas que la cause de la théologie croyante soit aussi
désespérée, et il a entrepris de revendiquer pour le point de
vue qu’il défend le droit de se faire valoir au soleil d’une vraie
science. Il résout donc affirmativement la question qui s’est
posée devant lui, et il croit pouvoir le faire a la lumiére de
I'idée de la personnalité, qui est, d’aprés lui, le co6té saillant et
caractéristique de la science telle que nous la concevons, aussi
bien que de la conscience religieuse des chrétiens de notre
temps.

Nous allons essayer de donner & nos lecteurs un apercu
sommaire de ce travail.

t Die Frage: Ist biblisch-kirchliche Glaubenstheologie auch Wissenschoft?
im Lichte der Idee der Personlichkeit, beantwortet von H. Plitt. Gotha,
Friedrich Andreas Perthes, 1873. — 1 vol. in-8 de 108 pages.



LA THEOLOGIE CROYANTE 283

Et d’abord, l'auteur établit historiquement son point de dé-
part. Longtemps, aucun doute ne s’est élevé sur le caractére
scientifique de la théologie chrétienne. La théologie était uni-
versellement considérée comme une science, bien plus, comme
la premiere des sciences. Et pourquol lul aurait-on refusé ce
titre? Un savant, n’était-ce pas un homme qui avait appris
beaucoup de choses, un érudit qui s’était rendu maitre de la
tradilion scientifique de I’école ? L’objet de la science était moins
la chose en soi, que I’ensemble des vues que les hommes ver-
sés dans la matiere se transmettaient de main en main, et que
les nouveaux venus acceptaient plus ou moins d’autorité. Il en
fut ainsi particulierement pendant tout le cours du moyen age:
Peffacement de la personnalité y est le trait dominant.

Il semble que, pour la science et pour la théologie, d’une
maniére toute spéciale, la réformation du XVIe siecle ait di
ouvrir des voies nouvelles. En effet la réformation n’était-elle
pas la revendication de la foi personnelle sur la base de I’expé-
rience intime des vérités salutaires? et n’y avait-il paslale
germe d’un point de vue tout nouveau pour la science chré-
tienne ? Sans doute, et, quand on y regarde bien, il est aisé de
voir que l'idée moderne de la science, dans son étroite corré-
lation avec la notion de la personnalité, a pris naissance sur le
sol de la réforme. Autant le catholicisme, avec sa tradition,
avec son principe de I'obéissance absolue et son pape infaillible,
reste par nature fonciérement étranger et hostile & toute vraie
science, autant celle-ci se trouve chez elle sur le sol du protes-
tantisme, qui reléve et proclame le droit imprescriptible de
la personnalité individuelle. — Cependant, il est de fait que
celte résurrection de la vie personnelle ne s’est produite que
tres lentement dans le domaine de la science, et spécialement
dans celui de la théologie, méme sur terre protestante. L’hé-
ritage théologique du passé tut beaucoup trop accepté sans
bénéfice d’inventaire, et le régne des confessions de foi ne tarda
pas & faire peser un joug oppresseur sur les consciences.

Les choses commencérent & changer de face dans le cours
du XVIie siecle. (est dans le domaine des sciences naturelles
et dans celui de la philosophie que le mouvement s’accentue



284 LA THEOLOGIE CROYANTE

tout d’abord. On veut observer, on veut étudier la nature elle-
méme plutdt que les livres qui nous en parlent. Et en méme
temps que le réalisme dans I’étude des détails, on voit appa-
raitre avec Descartes et Spinosa le rationalisme spéculatif, qui
aspirait & concevoir systématiquement l'univers en lui impri-
mant le cachet de la pensée subjective, et qui ouvrait ainsi
une voie ou la science allait s'engager de plus en plus.

Le sujet a pris possession de lui-méme comme moi pensant,
et désormais il ne reconnaitra pour vrai que ce qu’il parvien-
dra & s’approprier. Dans cette évolution se mélent la vérité et
I'erreur. Que le sentiment de la personnalité et de ses droits
se réveille, rien de mieux ; mais que cette personnalité, dans
son isolement, prétende & une fausse autonomie, voila I’erreur,
voild le mal qui allait porter des fruits amers. Ce n’est pas tout,
en effet: & cOté du rationalisme spéculatif nous avons vu se
produire et s’accentuer de plus en plus un autre courant
qui, depuis quelque dix ou vingt ans, a presque tout envabhi.
(est celui du réalisme empirique qui, de nos jours, se flatte
de pouvoir célébrer son triomphe définitif. Il n’y a de science,
dit-on, que celle de réalités du monde sensible; il n’y a de
vérités que celles que I'ceil, le microscope ou le scalpel par-
viennent &4 constater et que la logique se charge de mettre
en ordre. Il n'y a donc de sciences que celles qu’on nomme les
sctences exactes.

A ce compte-la, nous dirions plutdt, nous, qu’il n’y a plus
de vraie science, et que l'idée méme de la personnalité nous
échappe, puisque le sujet ne fait usage de sa conscience et de
sa liberté que pour décréter gu’il n’y a rien, absolument rien
au deld de ce qui se voit et se touche. Ce n’est qu’ainsi que
nos modernes savants s’imaginent en avoir fini avec la tradi-
tion et son esclavage, et I'on ne s’apercoil pas qu’on est en
volie de sacrifier toute liberté, toute dignité personnelle, en se
réduisant soi-méme au role de chose et en faisant du roi de
la création un arriere-petit-fils du singe. Ne nous parlez donc
plus de science ; la votre ne mérite pas ce nom, car vous aurez
beau faire, vous apprendrez toujours et vous ne saurez jamais
rien, de ce savoir que réclame I'esprit personnel.



LA THEOLOGIE CROYANTE 285

Qu’au point de vue de cette prétendue sagesse du siécle la
théologie se voie mise hors la loi, qu’elle soit considérée comme
un tissu d’absurdités, certes nous n’avons pas sujet de nous
en étonner et nous nous garderons bien de réclamer. Mais ce
n’est pas la théologie seulement qui se voit refuser le titre de
science. Toute philosophie digne de ce nom partage le méme
sort. Seule, la philosophie & la mode, la philosophie d’un Hart-
mann, trouve grace au tribunal de nos savants, cette philo-
sophie qui se joue de la pensée et qui s’amuse & faire naitre de
Vinconscient le conscient, « per generationem &quivocam. »

Cependant, il y a encore de nos jours, Dieu soit loué, des
esprits plus profonds, qui comprennent que le culte de la
raison impersonnelle est tout simplement le jeu coupable d’une
personnalité qui déraisonne et qui se suicide. Il y a encore de
nos jours des esprits qui veulent retenir les vraies notions de
la science dans sa corrélation nécessaire avec I'idée d’un sujel
personnel conscient et libre, créé par Dieu et pour Dieu. Ceux-
14 aspirent & une science qui repose sur la base de réelles expé-
riences, en un mot, qui soit un vivant savoir, fondé sur une
relation personnelle du sujet avec I'objet. Cette conception a
ses racines dans le christianisme lui-méme et dans la réforma-
tion, qui ont jeté les bases de la notion de la personnalité;
aussi n’hésitons-nous pas a le dire, & ce point de vue-la, la
théologie de la foi peut et doit revendiquer son titre de science.

Pour justifier cette prétention, nous avons a examiner tour
a tour ce qu’il faut entendre par science personnelle et ce qu’il
faut entendre par théologie de le foi.

La science a deux conditions, celle d’étre une connaissance
rationnelle davs le sujet qui connait, et réelle quant & I'objet
connu.

En parlant d’'une connaissance rationnelle, nous voulons
dire qu’elle doit former un tout, une unité, et qu’elle doit
étre construite conformément aux lois qui président & l'acti-
vité de notre pensée; en outre, nous ne pouvons tenir pour
vraies que les données qui parviennent i se légitimer au-
pres de notre conscience. — Sur ce dernier point, I'auteur
se hite de faire une réserve capitale, fondée sur la distinction



286 LA THEOLOGIE CROYANTE

de 'homme naturel et de ’homme régénéré. Seul, celui-ci se
trouve replacé dans les conditions ou1 il lui est permis d’exiger
que la science soit en harmonie avec les données fondamentales
de sa conscience personnelle. Pour la connaissance comme
pour la vie, ce n’est que dans la communion avec Dieu que
I’homme parvient véritablement & sa majorité spirituelle. Tou-
tefois, il convient d’observer que le renouvellement du pé-
cheur par Christ n’a rien de brusque, rien de magique, et qu’il
se présente plutdt comme un développement progressif, tani
au point de vue psychologique qu’au point de vue moral.

En parlant d’une connaissance réelle, nous voulons dire que
I'objet doit étre connu tel qu’il est, qu’il doit étre vu en lui-
méme et dans 'ensemble. Or la réalité d’un objet se constate
par ’observation, par 'expérience. Nihil est in intellectu quod
non antea fuerit in sensu, — cette proposition dont on abuse
st étrangement de nos jours, nous n’hésitons pas & nous l'ap-
proprier. Oui, la réalité d’'un objet hors de nous ne peut étre
stirement établie que par la vue ou par la perception immeédiate
de cet objet. L’activité logique de la pensée ne suffit pas pour
nous introduire dans le domaine de la réalité. Nous admettons
donc la theése de 'empirisme, et pour le vaincre, nous estimons
que c’est par 1a qu’il faut commencer. Seulement, il est clair
(que cette thése ne nous interdit pas de tenir pour réel et pour
vrai ce que d’autres que nous ont vu et constaté ; en un mot, elle
n’exclut pas la valeur du témoignage historique, pas plus en
religion ue dans tout autre domaine. Mais surtout, il faut re-
connaitre qu’il y a vue et vue, expérience et expérience. La vue
par les yeux, l'expérience sensible n’est pas tout. Il y a des
réalilés spirituelles; et c’est le grand mérite de Schleierma-
cher d’avoir revendiqué pour certaines données de la théolo-
gie chrétienne le droil de prendre place dans le champ de la
science , parce qu’elles reposent sur les expériences person-
nelles du chrétien. En méme temps, il est vrai, ce grand théo-
logien abandonnait le bagage métaphysique de la théologie
transcendantale, comme sans importance pour la piété et pour
la science qui se propose d’en élre I'expression. Ajoutons seu-
lement qu’en exagérant son point de vue, Schleiermacher fit



LA THEOLOGIE GROYANTE 287

beaucoup trop bon marché des réalités historiques qui sont a
la base du christianisme ; ce ne fut que par une heureuse
inconséquence qu’il tint ferme pour la personne du Rédemp-
teur, dont il persista a faire historiquement le créateur de la
conscience chrétienne. Mais il fallait s’attendre a ce. que les
efforts de l'incrédulité moderne se portassent sur ce point
vulnérable : Strauss n’y a pas manqué et la critique historique
continue impitoyablement son ceuvre.

Maintenant, que faut-il entendre par la théologie de la foi,
et dans quel rapport se trouve-t-elle avec 'idée que nous nous
faisons de la science? Remplit-elle les conditions que nous
venons de poser?

Reconnaissons-le d’abord, il y a théologie et théologie, et il
y a telle maniére d’entendre la foi, il y a aussi telle théologie
strictement confessionnelle que nous devons mettre d’emblée
hors de cause. La théologie avec laquelle nous avons affaire
ici, c’est celle qui se présente & nous dans les églises évangé-
liques de notre temps, c’est la théologie (u’elles s'accordent &
réclamer comme la condition de leur conservation et de leur
développement progressif; c¢’est une théologie qui s’édifie sur
la base des révélations divines documentées dans 'Ecriture
sainte, et essentiellement sur la personne et sur la parole de
Christ dont le Nouveau Testament nous apporte le témoignage
authentique; pour tout dire, c’est une théologie qui ne veut
rompre pas plus avec la saine tradition de I’église qu’avec les
légitimes exigences de la pensée, soit dans ’analyse, soit dans
la synthése.

Néunmoins, beaucoup de gens contestent a notre théologie
croyante le nom de science : ses sources pas plus (ue son con-
tenu ne leur paraissent correspondre & l'idée qu’ils se font de
la science. Quant & ceux qui sont décidément étrangers aux
expériences de la vie chrétienne, qui ne savent rien et ne veu-
lent rien savoir de la puissance régénératrice de 'évangile, ce
serait de notre part peine perdue que de réclamer conlre leurs
appréciations. Mais, il faut le reconnaitre, il y a des chrétiens
(ui envisagent la position de notre théologie comme intenable
au point de vue de la science : nous voulons parler de beaucoup



288 LA THEOLOGIE CROYANTE

de ceux qui se rangent sous la banniére de Schleiermacher et
de Rothe. Ils affirment carrément que I'église croyanle, dans
le sens du passé, dans celui des réformateurs, a fait son temps,
et qu’il n’y a plus de place pour une théologie strictement ec-
clésiastique et biblique.

Quant & nous, nous ne saurions envisager les choses de cette
maniére. Nous croyons qu’il y a encore une église évangélique
sur la base et dans I'esprit de la réforme ; nous croyons yue
cette église doit avoir sa théologie, et que cette théologie peut
étre une science.

Cependant nous devons commencer par faire droit a ce qu’il
v a de fondé dans le point de vue de nos adversaires. Et d’abord,
si nous admettons la confession de foi de I’église, écrite ou non,
comme I'un des facteurs de notre théologie, ce n’est certaine-
ment pas dans le sens catholique romain ou dans le sens de
ce confessionnalisme qui donne la main au catholicisme et pré-
tend faire de la théologie ’humble servante d’une autorité ex-
térieure. Imposer de telles conditions & la théologie, ce serait,
reconnaissons-le, lui enlever toute espéce de droit au titre de
science et surtout de science personnelle. Cetle prétendue
science ne fera jamais que des momies ou des caméléons, non
des hommes siirs d’eux-mémes, non de vivantes personnalités,
et leurs théses, pour magistrales qu’elles soient, ne constitue-
ront jamais une science. Une personnalité régénérée se réser-
vera toujours vis-a-vis de I’église et de ses dogmes, anciens ou
nouveaux, le droit d’avoir, comme saint Paul, un autre avis que
saint Pierre (Gal. II), ou de dire avec Luther: « I’en suis la, je
ne puis pas autrement, que Dieu me soit en aide! » Et I'église
elle-méme, en tant que communauté de personnalités régéné-
rées, doit respecter de tels dissentiments; bien plus, elle doit en
proclamer la légitimité, et en profiter, pour avancer, pour
grandir elle-méme dans la connaissance. Ce qu’elle attend,
ce qu’elle exige de ses membres, ce n’est pas une conformite
absolue de leur foi individuelle avec l'expression objective,
ancienne ou moderne, de la foi de la communauté, mais une
franche adhésion a ce qu’il y a dans celte foi d’essentiel et de
central.



LA THEOLOGIE GROYANTE 289

La position du fidele est aussi essentiellement la méme vis-
A-vis de UEcriture sainte. Si haut qu’'on place I'Ecriture, et en
particulier le Nouveau Testament, comme document des réve-
lations divines, le chrétien n’en sait pas moins que ce livre vé-
néré n’est pas autre chose que 'incarnation de I'Esprit de vie
dans la lettre. Il reconnait donc qu’il y a dans I’Ecriture un
cOté humain, des éléments déterminés par la position histori-
que et par I'individualité des auteurs. Il reconnait en outre que
telle de ses parties n’est pas inspirée au méme degré que telle
autre, qu’il y a parfois incertitude sur les questions d’authenti-
cité, enfin que le texte présente de trés nombreuses variantes
et méme d’antiques interpolations. C’est une chose connue, que
les anciens Péres de I'église, aussi bien que les réformateurs et
beaucoup de chrétiens héritiers légitimes de leur esprit, comme
Zinzendorf par exemple, prenaient vis-a-vis de I'Ecriture une
position beaucoup plus libre qu’on ne I'a fait plus tard dans les
mauvais jours de l'orthodoxisme. Plus 1’église sera riche et
puissante par l'esprit de vie qui vient d’en haut, plus elle se
montrera 4 la fois libre et ferme dans sa connaissance. La chré-
tienté parvenue & I'dge de majorilé n’est pas esclave de la lettre;
elle prend une attitude virile et filiale, tout ensemble, vis-a-vis
du vase dans lecquel Dieu a trouvé bon de lui offrir ses révéla-
tion; et si elle se garde de lui faire dire autre chose que ce
qu’il a dit, elle se gardera pour le moins autant de vouloir ré-
genter Dieu, et de prétendre lui faire faire, par son livre, autre
chose que ce qu’il a fait.

La science théologique ne se laissera donc pas dicter ses ré-
sultats par un canon ecclésiastique. Son droit et son devoir est
de soumettre les livres saints A une critique approfondie, tant
an point de vue historique qu’au point de vue psychologique
et interne. Ce n’est qu'a cette condition que I’Ecriture restera
pour nous ce qu’elle veut et doit étre, quelque chose d’actuel
et de vivant, et non I'héritage desséché d’un passé qui nous
serait et auquel nous resterions étrangers.

Abordons enfin le troisieme fucteur d’une vraie science de la
foi. Nous voulons parler de son facteur subjectif, de I'expé-
rience personnelle. Le croyant ne peut s’approprier théologi-

THEOL. ET PHIL. 1874, 19



290 LA THEOLOGIE CROYANTE

quement le témoignage de I'Esprit de Dieu dans I’Ecriture,
qu’antant que celui-ci s’harmonise d’'une maniére organique
avec ses propres expériences, en d’autres termes avec le té-
moignage de ce méme Esprit de Dieu dans le secret de son
dme.

Ce sont la de grandes vérités que nos réformateurs n’ont
point méconnues, qu’ils ont bien plutdt saisies et suivies d’ins-
tinct, bien qu’ils ne les aient pas développées théologiquement.
Et ¢’est tout naturel, puisque ces vérités sont des conséquences
de notre notion de la personnalité, dont on peut bien dire
qu’elle est une conquéte de la conscience moderne. Cette con-
(quéte, nous la saluons avec joie, bien qu’elle soit exploitée
contre nous par nos adversaires; mais nous leur disons, a eux:
Faites un pas de plus, saisissez cette idée de la personnalité
dans toute sa vérité, dans toutes ses conséquences, et 'oppo-
sition que vous croyez constater entre la foi et la science s’éva-
nouira a vos yeux.

En effet, la personnalité naturelle qui, dans son isolement,
prétend & Uautonomie, est sur le chemin de 'erreur quant a la
connaissance, en méme temps qu’elle est sur le chemin d’'un
abime, o, si 'on n’y prend garde, elle finira bientot par se
pevdre et sanéantir elle-méme.

Il n’y a de vraie personnalité (ue la personnalité régénérce
par 'Esprit de Dieu dans la foi en Jésus-Christ et dans la com-
munion avec lui.

Qu’entendons-nous par 127 Il s’agit pour chacun de nous de
sortir de son éloignement de Dieu et de son égoiste isolement;
1l s’agit pour chacun de nous de se reconnaitre non-seulement
comme individualité relative au sein de I'’humanité, mais
comme individualité fourvoyée, moralement séparée de la
source de sa vie, du Dieu créateur, conservateur et maitre, et
privée par la aussi bien de la lumiére nécessaire pour connaitre
le vrai que de énergie morale pour accomplir le bien. Celui
qui admet libremeut dans sa conscience personnelle la réalité
de cette situation, lorsque I'Esprit de Dieu la lui a montrée, ce-
lui qui répond & Pattrait de UEsprit qui le pousse & chercher en
Dieu sa vraie patrie et sa paix, celui-la accomplit moralement



LA THEOLOGIE GROYANTE 291

et intellectuellement cette perdvoix au sein de laquelle la foi en
Christ devient Pacte décisif, et ensuite I’état conscient d’une
libre personnalité. Mais celui qui n’accomplit cet acte qu’a demi,
celui qui, tout en voulant 'accomplir dans la sphére morale,
prétend s’y refuser dans celle de U'intelligence, celui-la se place
dans le faux. Il fait tout juste la contre-partie du pharisaisme;
car tandis que le pharisaisme se vantait de sa soumission dans
la sphére de la connaissance, mais réservait son autonomie
dans celle de ’action, — 'autre, le dewmi-converti, prétend se
soumettre & Dieu dans la sphére morale, en méme temps qu’il
réserve son entiére autonomie dans celle du savoir. Celui-la
seul qui se donne entiérement & Christ, et en Christ & Dieu,
devient par la puissance de 'Esprit régénérateur, un nouvel
homme, une vraie personnalité, non plus isolée, et dans son
isolement prétendant & une fausse autonomie, mais en commu-
nion avec Dieu, membre de son royaume, appelée & marcher
avec d’autres vers le but, et pour cela recevant du Pere, jour
aprés jour, lumiere et force par le Saint-Esprit. Il est devenu
un mvevpatizdg, il est en possession du vols Xpwotob ; et comme tel
TOVTH o’wazpivst, TY TOU ‘IT‘JEI')(J.CCTOQ TEVEVRUTLAGHS dvaxloivac. (’1 Cor. 9, ’10—’16.)

Dés lors, quel usage cette personnalité régénérée fera-t-elle
de sa liberté vis-a-vis de 1'église et de ses professions de foi?
Elle usera sans doute de sa liberté, mais non d’une maniére
irréfléchie, non a la précipitée. Ne devons-nous pas admettre
(que Dieu, qui a fondé I'église, doit aussi avoir pris soin, par
sa providence, que cette source de vérité et de vie ne fut pas
totalement transformée en une source amere par la folie des
hommes et par leur péché? Et si, comme Luther, nous sommes
forcés un jour de constater que cela est arrivé en quelque me-
sure, nous ne nous permettrons de prononcer ¢u’apres mar
examen, en nous appliquant toujours & découvrir le vrai parmi
le faux pour le conserver et nous y rattacher. Que si, alors,
forts de notre conscience et de notre connaissance personnelle,
nous devons, comme théologiens ou comme réformateurs,
nous opposer a des erreurs manifestes, nous irons de 'avant
aveu confiance. Nous le ferons au nom de Dieu et au nom de
son éternelle Parole, opposanl celle-ci, comme I'ont fait nos



202 LA THEOLOGIE GROYANTE

réformateurs, non-seulement aux papistes, mais aussi aux fana-
tiques.

Et quant & I’Ecriture sainte, quant au Nouveau Testament
en particulier, celui qui est personnellement persuadé que Dieu
a accompli en Christ une ceuvre de sagesse et d’amour, admet
sans peine que ce Dieu ait pourvu a ce (ue les grands faits du
salut fussent portés a la connaissance des générations futures,
non-seulement par la voix de la tradition, mais par le moyen
de documents contemporains et authentiques. D’une maniére
générale, 1l ne saurait douter de leur crédibilité, car ce serait
douter de la sagesse, de I'amour de Dien et de sa providence.
D’un autre colé, sachant que Dieu a voulu que sa révélation de
fait, en Christ, se produisit sous I’humble vétement de notre
humanité, sous le voile de la pauvreté, de la souffrance et
méme de la mort, afin que la foi au Rédempteur ne pit naitre
que par la voie d’un libre acquiescement, nous ne nous éton-
nerons point si les livres qui nous en apportent la bonne nou-
velle présentent des obscurités, des imperfections et des incer-
titudes. Cela nous paraitra, au contraire, parfaitement motivé,
et autant nous sommes certains que notre Pere céleste ne
nous a pas donné pour nourriture un serpent au lieu d’'un pois-
son, autant sommes-nous fondés a dire qu’il ne devait pas nous
donner un diamant, mais du pain.

C’est dans cet esprit que le théologien abordera avec con-
fiance I'examen des questions débattues. C’est la petite foi qui
dit: « Si =, y, z sont incertains, tout le reste peut 'étre , » —
tandis que I'incrédulité, faisant un pas de plus, se hate de dire:
« Tout le reste, depuis e jusqu’a v, doit I'étre. » Quant a la vraie
foi, elle raisonne tout autrement et dit. « S’il est établi que
x, y el z sont controuvés, tout le resie n’en est que mieux
prouvé et doublement certain. » Aprés tous les efforts de la cri-
tique pour démolir I’histoire évangélique, on s’étonne presque,
ou plutét on admire gqu’elle soit encore debout, et ’on est
forcé de convenir qu’il y a peu de faits dans 'histoire des siécles
passés qui soient mieux attestés que ceux-1a par le témoignage
des contemporains.

Passant ensuite a la critique interne, le théologien croyant



LA THEOLOGIE GROYANTE 293

est frappé de la distance énorme qui sépare les écrits auxquels
I'Eglise a attribué une valeur canonique, de ceux qui ont vu le
jour en dehors du cercle et de I’époque des apdtres. Il ne peut
qu'admirer le tact et la sreté de jugement dont a fait preuve
I'église des premiers siécles.

Enfin, ce qui établit péremptoirement pour lui la réalité du
fait auquel le Nouveau Testament rend témoignage, ce qui lui
montre clairement qu’il y a eu 14 autre chose qu’un mouvement
spontané des esprits dans les régions de la poésie ou dans cel-
les d’un idéalisme fantaisiste, c’est la sobriété, la simplicité de
nos sources, en méme temps que leur sublimité et leur ri-
chesse; c’est, surtout, 'immensité de 1'effet produit et histori-
quement constaté depuis les premiers siécles de I'église jus-
qua la réformation et jusqu'a nos jours, c’est-a-dire dans les
temps et dans les milieux les plus divers.

Sur toutes ces voies-l, la théologie croyante a quelque chose
de mieux 4 offrir que des phrases; elle peut revendiquer son
titre de science, c’est-a-dire de connaissance a la fois ration-
nelle et réelle.

Mais les faits ne sont pas tout. Ces faits sont I’expression, la
révélation d’une vérité éternelle. La théologie de la foi n’a pas
seulement & défendre la réalité du fait, mais & en reproduire
scientifiquement le contenu; elle doit en faire ressortir le vi-
vant organisme et le construire en systéme. Ce n’est pas tout,
il faut qu’elle montre comment ce systéme est le terme aucquel
aboutissent toutes les aspirations de la pensée religieuse et mo-
rale, tous les pressentiments de la spéculation dans les siécles
antérieurs, et comment, aujourd’hui encore, quiconque veut
étre docile 4 la voix du sentiment religieux et a celle de la
conscience, quiconque tient & conserver sa foi au Dieu vivant
et sa dignité d’homme, est sur la voie royale qui conduit 4 la foi
en Christ. Elle aura aussi & montrer que cette foi n’est pas seu-
lement le principe de la nouvelle naissance et du salut pour
Pindividu, mais que, & tous égards, elle est pour lui, dans ce
monde déja, un principe de renouvellement, de sorte qu’elle
devient dans tous les domaines de la pensée et de I’action
une source de progres, de saine culture et de vraie humanité ;



294 LA THEOLOGIE CROYANTE

(que c’est 1a, enfin, que notre pensée trouve son but et sa paix,
tandis que partout ailleurs elle va se heurter aux écueils et se
briser dans les contradictions. — C’est dire que la théologie a,
selon nous, devant elle. une tiche spéculative, en d’autres
termes qu’il y a une philosophie ou une théosophie chrétienne,
une rwavoopie év Xpiote, qui ne s’achéve jamais, il est vrai, mais
qui reste 'ceuvre des siécles et (ui se poursuivra jusqu’a
la tin.

Cependant, c’est précisément la possibilité et la convenance
de ce travail de la théologie, et surtout, c’est son caractére ou
sa valeur scientifique qui est contestée par des hommes qui
prétendent la renfermer complétement dans le domaine moral
et pratique. La question qui se débat entre eux et nous, c’est
de savoir si le christianisme est uniquement une institution
pour le salut et la sanclification des dmes, ou si, tout en étant
cela, bien entendu, il porte en luiune grande idée embrassant
Dieu et 'homme, la terre et le ciel, sur laquelle puisse s’édifier
une philosophie spéculative chrétienne.

Il est clair que ceux qui nient ce dernier point partent de
14 pour faire une trés grave distinction dans I’enseignement
de Jésus-Christ et dans celui de ses apotres, entre 'élément
sotériologique et moral, et I’élément métaphysique. Autant
on témoigne de respect pour ce qui rentre dans la premiére
catégorie, autant on se tient pour dégagé vis-a-vis de théses
dogmatiques qui furent, dit-on, déterminées par I’époque et la
nationalité des auteurs, ou qu'’il est permis de mettre tout sim-
plement sur le compte de leurs propres spéculations.

A cette question s’en rattache une autre, non moins grave,
celle de savoir, en général, comment des vérités de l'ordre
suprasensible peuvent étre communiquées a I'esprit humain,
et, la chose étant admise, si de telles vérités ou de telles 1dées
peuvent servir de base & un systéme qui aspire & une valeur
scientifique. C’est ainsi que la question du quid et celle du
quomodo se dressent & la fois devant nous.

Quant au premier point, il s’agit donc d’examiner quel est le
contenu de la révélation de Dieu en Christ: son contenu est-il
exclusivement moral, ou bien le coté moral de la révélation



LA THEOLOGIE CROYANTE 295

repose-t-il sur une base métaphysique bien définie et qui ne
puisse en étre séparée?

11 suffit d’ouvrir le Nouveau Testament pour s’assurer que les
enseignements de Jésus-Christ et de ses ap6tres n’ont pas seu-
lement une portée morale, mais aussi une portée métaphysique,
et que ces deux éléments de leur doctrine sont absolument insé-
parables. Ainsi, pour n’en citer que quelques exemples: Dieu
est esprit, et c’est parce guw’il est esprit qu’il veut étre adoré
en esprit et en vérité. Ainsi encore, Dieu est le créateur, le
conservateur et le maitre de toutes choses, et c’est pour cela,
c’est parce qu’il a fait naitre d’'un seul couple le genre humain
tout entier, que tous les hommes doivent se détourner des
vaines idoles pour croire en lui et en celui qu’il a envoyé. Et
encore, ce Dieu qui est esprit, ce Dieu invisible, le Fils nous
le révele, et nous ne pouvons le connaitre véritablement que
par lui; pourquoi? parce gue ce Fils, qui est au sein du Pere,
qui est son élernelle Parole, a été manifesté en chair, qu'il
nous est apparu et qu’il nous a parlé en Jésus-Christ. Il serait
facile de multiplier les exemples qui prouvent a quel point le
cOté métaphysique des enseignements de Jésus et de ses apd-
tres se lie étroitement au cOté moral ou sotériologique.

Pour faire le départ entre ces deux éléments de la doctrine
chrétienne, on prétend s’appuyer sur une étude plus intelli-
gente du christianisme naissant, dont la critique moderne au-
rait, dit-on, ouvert la voie. Toute cette métaphysique, tout ce
dogmatisme ne serait, apres tout, qu'une surcharge ignorée
par les premiers chrétiens, un mélange qui se fit peu & peu de
la théologie des écoles juives avec la pure doctrine du Christ.
On croit en trouver la preuve dans nos documents eux-mémes,
qui établiraient clairement, dit-on, que la premiére génération
de chrétiens ne sut pas un mot de toute cette christologie qui
finit par attribuer 4 Jésus la divinité métaphysique , la pré-
existence, etc., etc. Cependant le témoignage de Jésus dans
les synoptiques, et les premiéres prédications de saint Pierre,en
présentant le Messie comme juge des vivants et des morts, sup-
posent évidemment une idée de sa personne dont la portée
metaphysique ne saurait nous échapper. On ne peut nier, sans



206 LA THEOLOGIE CROYANTE

doute, un développement dans la doctrine des apdtres, mais ce
développement est tout intérieur et organique : il ne procéde
pas par emprunts faits de droite et de gauche & la sagesse
juive ou aux écoles des philosophes. On peut en suivre le mou-
vement, en quelque sorte pas & pas, particulierement chez
saint Paul. Le développement de sa christologie se présente
chez lui comme le résultal de son expérience personnelle, et
nous estimons qu’il est de toute impossibilité de soutenir, his-
toriquement, scientifiquement, que ce grand apotre, & I'heure
ou il approche du terme de sa course et quand il se montre le
plus affranchi de la loi des Juifs et de la sagesse de leurs écoles,
se soit mis &4 accentuer plus que jamais des doctrines emprun-
tées, sans 'ombre de critique, & la théologie des rabbins.

On peut en dire autant de saint Jean, dont la thése fonda-
mentale du déyos 6eds est en rapport intime avec le point de vue
moral qui domine dans ses écrits, savoir celui du rétablissement
de la communion de I'’homme avec Dieu, historiquement et
réellement accompli dans la personne de Jésus et, par lui, dans
les &mes qui s’ouvrent aux paroles de la vie éternelle.

Enfin, ce qui prouve bien que ces éléments de la doctrine
des apotres ne furent pas le fruit de leurs propres spéculations,
mais le résultat d’'une appropriation toujours plus compléte du
témoignage que le Seigneur s'était rendu i lui-méme, ce sont
les paroles que nous lisons dans le quatriéme évangile, — ces
paroles que la critique conteste sans doule, mais dont elle ne
parvient 4 effacer le caractére historique qu’en se jetant dans
les hypotheses les plus aventureuses et les plus insoutenables.

Tout cela, les adversaires, ceux du moins que nous avons en
vue, nous 'accordent. Mais, disent-ils, la question n’est pas 1a;
la question est de savoir s’il est bien permis de donner un sens
rigoureux, une portée dialectique & des termes qui, dans la
bouche de ceux qui les ont employés, n’avaient évidemment
rien de philosophique. Ce que Jésus a pu dire de sa préexis-
tence et de ses éternelles relations avec le Pére, de sa présence
continuée dans les croyants, de ses fonctions de juge des vi-
vants et des morts, tout cela, et bien d’autres choses encore,
doit s’entendre du principe incarné en quelque sorte dans sa



LA THEOLOGIE CROYANTE 297

personne, de I'idée de Dieu, de cette idée spirituellement créa-
trice, dont il est le porteur. En effet, ajoute-t-on, la claire no-
tion de la personnalité, avec le sentiment de 'identité person-
nelle et de la réalité de I’existence, cetle notion toute moderne
était absolument étrangere & l'antiquité et en particulier a
I’Orient. Nous ne pouvons pas la supposer chez Jésus, et pas
davantage chez Paul ou chez Jean. Aussi, c’est leur faire dire
ce qu’ils n’ont pas dil ni pu dire que de donner & leurs paroles
une signification métaphysique, et d’appliquer & une personne
ce qui, dans leur pensée, s’appliquait & une idée et ala puissance
creatrice d’un principe.

La question est du plus haut intérét au point de vue de ce
qul constitue pour nous la vraie science, c’est-a-dire au point
de vue du savoir dans les conditions de la personnalité. — Si
I'on se hornait & dire tout simplement que ni Jésus, ni ses
apotres n’ont eu et surtout n’ont exprimé dialectiquement notre
notion moderne de la personnalité, certes, il nous serait facile
de tomber d’accord. (Pest une chose évidente et incontestable.
Mais §’ils n’en ont pas eu la formule, étaient-ils pour cela dans
le vague, au point qu’il nous soit permis de traduire leurs paro-
les en les dépouillant du sens qu’elles présentent tout naturel-
lement ? Nous ne le pensons pas. On a dit que la personnalité,
étrangére a I’Orient, ne prenait naissance que sur les bords de
la Méditerranée. Soit; pourvu qu’il soit bien entendu que la
vraie personnalité morale a trouvé son berceau sur le bord
oriental de la Méditerranée, c’est-a-dire en Israél et sur le sol
que lui avait préparé la révélation du Dieu vivant et personnel.
Il suffirait de pouvoir citer & ce sujet des paroles comme celles
du Psaume LXXIII, 23-28, ou de rappeler 'argumentation de
Jésus vis-a-vis des Sadducéens: « Le Dieu d’Abraham, d’Isaac
et de Jacob n’est pas le Dieu des morts mais le Dieu des vi-
vants. » Mais enfin, c’est par Jésus que ceite grande idée a
déployé toute sa puissance et qu’elle a pris place dans la con-
science de ’humanité. Et 'on voudrait que I'homme-Dieu, que
la personnalité par excellence, le fondateur et le chef de ce
nouveau royaume ou chacun de nous est appelé a retrouver et
retrouve en effet sa vraie personnalité, on voudrait (ue Jésus



208 LA THEOLOGIE CROYANTE

et ses disciples et ses premiers témoins eussent été étrangers
4 cette idée!... Cela n’est rien moins que scientifique, rien
moins que raisonnable.

D’ailleurs, avec cette hypothése qui, sous prétexte d’orienta-
lisme, ne veut voir que la personnification d’'un principe la ol
nous entendons le vivant témoignage d’une personnalité con-
sciente d’elle-méme, — avec cette hypothése, disons-nous, on
peut aller loin, si loin méme, jue l'idée du Dieu personnel,
si 'on est tant soit peu conséquent, est bien prés de nous
échapper. Que répondre & ceux qui vous prenant au mot, vous
diront: Cette idée du Dieu personnel n’est autre chose qu’un
fruit du besoin de la conscience religieuse, dans sa période
d’enfanice, de se représenter I’absolu d’une maniére concrete,
de lui donner un visage, de le personnifier, en un mot; mais
nous, nous n’en sommes plus la, et notre christianisme, oui,
notre christianisme! peut s’affranchir de ces rudiments dog-
matiques?... Sur ce point, Schleiermacher était, hélas! consé-
quent, tandis que dans sa christologie, dans son christianisme
pratique, il se montrail inconséquent & sa philosophie. — Quant
a nous, nous estimons que la science doit aspirer a P'unité, a la
clarté, & la conséquence dans la sphére de la pensée comme
dans celle de la vie. Aprés tout, le coté moral et le colé méta-
physique peuvent si peu étre séparés que le premier dépend
absolument des solutions que nous offre le second. Pour savoir
ce que je dois, il faut que je sache ce que je suis et quels sont
mes rapports avec mon créateur; il faut donc que je sache ce
que je suis et ce que Dieu est.

Reste & examiner comment I'esprit humain peut entrer en
possession des vérités suprasensibles qui servent de base & la
foi et & la pensée du chrétien.

Puisque notre foi suppose une divine révélation et que nous
sommes d’accord pour reconnaitre que cette révélation a eu
lieu en Christ, la premiére question qui s’offre & nous est celle-
ci: Comment Jésus-Christ lui-méme est-il parvenu & cette con-
naissance absolue des vérités divines que nous lui attribuons,
lorsque nous le prenons, lui et sa Parole, pour fondement de
toute notre théologie?



LA THEOLOGIE CROYANTE 299

Assurément, nous devons admettre pour Jésus un dévelop-
pement humain, c’est-a-dire historiquement et psychologique-
ment conforme aux lois de notre nature. Mais cela ne nous
empéche point d’admettre aussi chez le Sauveur la présence de
PEsprit de Dieu, immanent et agissant enlui d’'une maniére toute
spéciale. A la lumiére de cet Esprit, il connut parfaitement Dieu
son Pére, et il se connut lui-méme comme le Fils éternel venu
en chair pour sauver le monde pécheur etle rameneraDieu. Ce
n’est que rarement et par exception qu’il eut des visions desti-
nées a le fortifier : le fait général est bien plutét un rapport
direct et personnel de sa conscience avec Dieu, une sorte d’in-
tuition des réalités invisibles. C’est ce qui ressort de évangile
de Jean principalement, mais aussi de quelques passages des
synoptiques de Math. XI, 25 en particulier. Eh bien, c’est le té-
moignage du Seigneur qui est pour les théologiens la chose
décisive ; c’est I'état constant de sa conscience, dont ce témoi-
gnage est ’expression, qui suffit & fonder scientifiquement I’au-
torité de sa parole. A vrai dire, nous devons en méme temps
postuler un fait analogue chez le croyant, & savoir la présence
intérieure et 'action de ’Esprit de Dieu rendant témoignage &
la vérité manifestée en Jésus.

Quant aux apodtres et aux évangélistes, leur position de té-
moins oculaires a sans doute une importance capitale en ce
qui concerne les faits historiques. Mais ce n’est plus de cela qu’il
s’agit ; ils n’avaient pas seulement & conserver et & reproduire
ce qu’ils avaient vu et entendu ; ils étaient appelés en outre &
nous en procurer lintelligence, & nous en faire saisir avec
sureté la divine signification. Ici, nous devons mettre chez eux
en premiere ligne le facteur moral, la conscience et le senti-
ment religieux. Mais ce qui les rendit capables de remplir
leur mission et de nous conduire dans toute la vérité, ce fut
incontestablement le don de I’Esprit de Dieu, devenu en eux
immanent dés le jour de la Pentecdte. Au reste, rien de brus-
que, rien de magique : mais ce fut alors que la personnalité
nouvelle, qui avait été préparée en secret par 'influence de
Jésus-Christ, eut son jour de naissance. Aprés cela cette nais-
sance, comme toute autre naissance, n’exclut point, tant s’en



300 LA THEOLOGIE CROYANTE

faut, un libre développement et une ultérieure croissance. Seu-
lement, les disciples possédaient dés lors le principe qui devait
les guider sirement ; et ce qui prouve qu’il ne s’agit pour eux
ni d’inspiration extérieure, ni de dictée, ni de rien de magique,
c’est le caractére vraiment personnel de leur développement
qui n’eut rien d’uniforme, mais qui fut évidemment déterminé
par Pindividualité des auteurs. Seulement, cette individualité
est une individualité sanctifiée, et ainsi préservée d’erreur
dans tout ce qui est essentiel, c’est-a-dire dans la mesure du
rapport de tel ou tel point de doctrine avec la personne et
I'ceuvre de Christ qui en est le centre.

En résumé, il faut en convenir, la derniére source et le cri-
tére supréme pour la connaissance des vérités divines, c’est le
témoignage que les réalités du monde supérieur se rendent a
elles-mémes par le Saint-Esprit, témoignage que nous possé-
dons objectivement dans les saintes Ecritures et, d’'une maniére
dérivée mais concordante, dans la conscience du régénéré de
tous les temps.

Nous ne nous dissimulons point que les savants vont hausser
les épaules et que, voyant aboutir & un aussi mince résultat les
efforts que nous tentons pour revendiquer en faveur de la théo-
logie croyante le caractére d’une science, ils diront: Cest la
montagne en travail qui accouche d’une souris. Devant un ré-
sultat aussi trivialement orthodoxe, ils passeront outre sans
daigner nous accorder un instant d’attention. La vieille doctrine
du testimonium Spiritus Sancti n’est pas pour eux quelque
chose de bien nouveau ; c’est un point de vue qu’ils se flattent
d’avoir des longtemps dépassé. Comment, disent-ils, peut-on
venir nous parler d’une connaissance scientifique de la vérité,
c’est-a-dire de la connaissance rationnelle d’une réalité objec-
tive, au nom d’une intuition immédiate qui, de sa nature,
revét toujours un caractere essentiellement subjectif et indivi-
duel ? Et & supposer que vous soyez, pour votre propre compte,
parfaitement convaincu de l'existence de ces réalités-la, com-
ment ferez-vous pour en communiguer a d’autres une connais-
sance scientifique?

Ce langage, nous le connaissons fort bien, et il ne nous étonne



LA THEOLOGIE CROYANTE 301

pas dans la bouche des représentants de ce gquon appelle la
science moderne, dans la bouche des dféo év 7 x6opw. Mais cette
science-1a aboutit fatalement a4 des ruines, dans la sphére de
la science elle-méme comme dans celle de la vie ; 'expérience
le prouve et le prouvera toujours plus complétement. C'est &
ceux qul veulent encore du salut qui est en Jésus-Christ,
mais qui veulent en méme temps faire usage de leur raison
et rester des penseurs, ¢’est & eux seuls que nous disons: Est-il
bien raisonnable de prétendre cueillir les fruits de I'arbre
guand on en coupe les racines? Et quand on est en présence
d’un fait historique aussi original, aussi considérable, aussi fé-
cond que l'est le christianisme, est-il bien raisonnable de vou-
loir le comprendre, ce fait, autrement que d’aprés ses propres
prémisses? Or, le christianisme pose d’'un hout a l'autre,
comme premiere et indispensable condition de son appropria-
tion, de sa conservation et de son accomplissement, le témoi-
gnage du Saint-Esprit, qu’il promet 2 tous ceux qui le deman-
deront. Nécessaire pour la vie, il I’est aussi pour la connaissance.
Il n’y a de sagesse chrétienne que par lui. (1 Cor. II, 10.)

Y a-t-il donc 1 quelque chose d’aussi irrationnel qu’on le
prétend ? Pas le moins du monde. Nous estimous, au contraire,
gue la notion d’un savoir vraiment personnel implique néces-
sairement le postulat d’'une manifestation immédiate de I'étre
4 I'esprit pensant, et d’une libre réceptivité de celui-ci. Qu’a-
vons-nous vu, en effet? quels sont les principes qui nous ont
servi de point de départ? Le savoir repose sur une appro-
priation de l'objet qui est, par le sujet qui connait et qui
pense: c’est I'union du sujet avec 'objet, du moi avec le non-
moi. Que le moi se distingue et se posséde comme libre
personnalité, telle est la premiére condition de toute vraie
connaissance. Et pour que ce moi, pour que cette vivante
personnalité puisse réellement s'unir au non-moi, il faut que
celui-ci lui soit homogéne, qu’il soit, lui aussi, personnel, qu’il
se manifeste comme tel au sujet pensant et qu’il lui devienne
immanent. C’est la, A nos yeux, la seconde condition d’une vraie
connaissance. — Mais cette seconde condition, nous le savons
bien, n’est pas admise par le gros de nos adversaires. Bien



302 LA THEOLOGIE CROYANTE

plutdt, selon eux, la science proprement dite aurait exclusi-
vement pour domaine ’objet impersonnel, la chose. Quant &
nous, cela va sans dire, nous ne songeons point & nier que la
personnalité pensante ait & connaitre les choses, les faits de la
nature et ceux de I'histoire, les lois des mathématiques, et tant
d’autres; nous reconnaissons aussi que la science peut et doit
se proposer pour but de ramener la multiplicité et le chaos
des phénomeénes & un systeme satisfaisant pour la pensée. Mais
cet ensemble des choses, ce cosmos, nous ne le connaitrons ja-
mais d’un vrai savoir que quand nous en connaitrons le centre.
Nous ne saisirons bien les phénoménes variés de la vie uni-
verselle que quand nous aurons pénétré jusqu’au coeur d’ou
cette vie procede. Ce n’est que 14 que le sujet pensant pourra
entrer avec I’objet connu dans cette communion ou il trouve
son repos et sa vraie satisfaction. Pour tout dire en un mot, le
savoir du sujet personnel ne s’achéve que dans la connaissance
d’une autre personnalité, et, en définitive, de la personnalité
absolue, c’est-a-dire de Dieu, le fondateur, le conservateur et
le but de tout ce qui est. Aussi disons-nous, pour conclure: il
n’y a de vrai savoir, c’est-a-dire de connaissance de I’étre dans
sa réalité et dans son essence, que pour le sujet personnel
quand il s’unit & Dieu, au Dieu personnel manifesté & sa con-
science, et qu’il voit ensuite I’ensemble des choses en lui,
et lui en elles. Or, pour ’homme déchu, cette connaissance
n’est possible qu’en Christ et par le Saint-Esprit, qui établit
une réelle communion entre I’ame croyante et son Dieu sau-
veur.

En finissant, 'auteur indique les conséquences pratiques
du résultat auquel il est arrivé.

Et d’abord, il ne se fait aucune illusien sur le peu de succes
(qu’obtiendront ses déductions auprés des modernes représen-
tants de la science. Mais ce n’est pas & eux qu’il s’est adressé,
et, axiomes pour axiomes, dogmatisme pour dogmatisme, le
dogmatisme de la foi vaut bien celui de la science. M. Plitt &
la ferme espérance que pour l'église de ’Evangile et pour sa
théologie, 'avenir tient en réserve des jours meilleurs. Seule-
ment, joignons a la bonne confiance la modestie. Notre science



LA THEOLOGIE CROYANTE 303

pas plus que notre foi n’est l'affaire du monde comme tel.
L’église subsistera, mais comme libre communauté et non
comme puissance mondaine, et sa théologie, elle aussi, ne
peut étre qu'une libre école & 'usage de ceux ¢ui en veulent.
Nous retournons aux origines ; et tout comme l'ancien monde
el sa science finirent par céder la place au christianicsine, de
meéme vis-a-vis de notre monde sans Dieu, qui, tout moderne
qu’il se nomme, vieillit et se meurt, 'Evangile veste la parole
de la vie éternelle, toujours jeune et toujours fécond. Mais les
temps sont difficiles, et {I’'église et la science chrétienne ont &
se garder de compromis (jui seraient, tout a la foils, une trahi-
son et un suicide.

En second lieu, tandis que les autres sciences poursuivent
leur chemin sans se soucier de la théologie, celle-ci ne doit
point assister avec indifférence &4 ce mouvement; elle doit
avoir I'ceil ouvert; et, attentive aux vésultats obtenus, les en-
visageant & la lumiére de ses propres principes, elle doit s’ap-
pliquer tour a tour, et selon les circonstances, tantot 4 les met-
tre & profit, tantot & les combattre. Surtout, elle doit avoir &
cceur de montrer sa sympathie pour tout ce qui est vraiment
humain (nihil humani a se alienwm putat]; et dans les rangs
de ses adversaires, il faut qu’elle sache discerner ceux (u’elle
peut espérer de rallier & ses principes. Dans ce but, elle aura
toute une science propédeutique, sorle de parvis des gentils,
que les Peres apologétes des premiers siécles étaient bien loin
de négliger, car ils ne méconnaissaient pas, comme on [’a fait
trop souvent plus tard, les rapports organiques ui rattachent
le regne de la nature & celui de la grice et la premiére créa-
tion & la seconde.

Enfin, vis-a-vis du plus grand nombre de ceux qui se vouent
aux études théologiques, il importe de se souvenir que, d’apres
nos principes, il ne peut élre question de science, au moins
dans le sens défini plus haut, que pour une personnalité régé-
nérée, en sorte qque la ol cette condition n’est pas remplie, la
science de la foi ne pourra jamais étre qu’une recherche et
non encore une possession. Au reste, qui de nous pourra se
flatter d’étre un mveupstiens parvenu A la perfection?.... Ainsi



304 LA THEOLOGIE CROYANTE

notre science de 1a foi sera-t-elle toujours imparfaite et in-
compléte. Un savoir qui est obligé d’avouer qu’ici-bas il est
condamné A rester fragmentaire, sera toujours une science
sous I’humble vétement du serviteur, et elle ne quittera ce
vétement que le jour ol la foi sera changée en vue et I'espé-
rance en possessipn. Au reste, consolons-nous-en: il n’y a
que ce qui est d’en bas qui s’achéve dans ce monde; tout ce
qui est grand, en revanche, y reste incomplet, inachevé,
rayons épars d’un soleil qui ne doit faire briller toute sa gloire
que dans la sphére de I'éternité.

L. DURAND,
professeur.



	La théologie croyante : est-elle un vrai savoir?

