
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La mort de Jésus-Christ et la prédestination : d'après Paul

Autor: Goens, F.-C.J. van / Pfleiderer, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MORT DE JÉSUS-CHRIST

ET

LA PKÉDESTINATION

D'APRÈS PAUL '

L'auteur du travail important dont les pages qui suivent sont

tirées, s'est appliqué à faire entrer la science de la théologie
biblique dans une phase nouvelle. En effet, d'une part, l'école
orthodoxe rapproche les idées bibliques des conceptions
modernes, au point d'altérer les premières et de les dépouiller des

qualités natives dont 1'hisloire les a douées. D'autre part, donnant

dans l'extrême opposé, l'école critique isole les idées

bibliques de leurs origines, sans se demander comment les
auteurs y sont parvenus et si le motif religieux qui les animait
ne serait pas peut-être une idée inhérente à l'esprit religieux,
et par conséquent d'une valeur permanente. On arrive bien
ainsi à l'intelligence exacte de passages isolés, mais non à celle
de l'ensemble, et l'on n'atteint pas le but de la théologie biblique,

qui consiste à déployer et à féconder les trésors religieux
de la Bible dans l'intérêt de la vie religieuse de nos jours.

Frappé de l'évidence de ces deux écueils, M. Pfleiderer
demande à constater les principes religieux qui ont enfanté les
doctrines. Pour lui, la conversion de Paul est la clef de son

évangile, et c'est cet évangile, combiné avec les prémisses de

sa théologie judaïque, qui constitue les éléments de sa doctrine.
D'ailleurs cette doctrine paulinienne ne tarda pas à se modifier

1 Der Paulinismus. Ein Beitrag zur Geschichte der urchristlichen Theologie,

von Otto Pfleiderer, Dr und Prof. der Theol. zu Jena. Leipzig, Fues'

Verlag, 1873. — 1 vol. in-8 de 518 pages.



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 263

et à préparer l'ancienne église catholique. C'est ce double objet

que l'auteur offre ici aux amis de la théologie biblique.
Un ouvrage tel que celui-ci étant essentiellement exégétique,

et d'une exégèse minutieuse, il est évident qu'il n'est pas
susceptible d'être abrégé. On ne peut en donner une idée que
par un chapitre rendu tout entier. Nous choisissons deux des

plus frappants. Us montreront aux autoritaires s'ils sont fondés
à en appeler à Paul pour établir l'idée traditionnelle de la
rédemption et aux libéraux s'ils sont en droit de la repousser en

son nom. Peut-être les uns et les autres devront-ils en venir à

la grave conclusion que chacun, de même que Paul, a le droit
et le devoir de se faire sa théorie sur les dogmes que cet apôtre
a professés. Nous laissons maintenant la parole à notre auteur.

I. LA MORT DE JESUS-CHRIST

Le principal passage qui entre ici en considération est celui
de Rom. III, 24-26.

Après avoir établi que la justice de Dieu ne se réalise pas

par la voie humaine, par l'observation de la loi, l'apôtre
démontre comment Dieu lui-même, par la mort de Jésus-Christ,
crée la justice qui, émanant de la grâce divine, est un don fait
à l'homme. C'est cette dispensation divine, présentée au monde
dans la mort de Jésus-Christ, que Paul explique dans le passage
ci-dessus. Dieu, dit-il, a ostensiblement établi (irpoéBszo) Jésus-

Christ comme un sacrifice expiatoire par la foi (c'est-à-dire
déployant subjectivement sa vertu par la foi), moyennant son

sang (par l'effusion de son sang, en conséquence par une mort
violente, comme sacrifice sanglant), dans le but de manifester
sa justice, ce qui était nécessaire à cause de la non-punition
des péchés précédents, suspension possible par la longanimité
de Dieu, dans le but, dis-je, de montrer la justice dans le temps
présent, et notamment : afin qu'il soit (paraisse comme) juste
lui-même et tout à la fois justifiant celui qui est de la foi en
Jésus (le croyant).

Développons les idées renfermées dans ces paroles.



264 O. PFLEIDERER

Le péché, dans la période antéchrétienne, loin d'être
prévenu par la loi, a grandi par elle ; les manifestations isolées de
la colère divine sur le péché n'avaient pas été capables de le

réprimer ; au contraire, elles l'avaient augmenté. Elles ne
pouvaient donc pas passer pour un châtiment de la coulpe
humaine proportionné à la justice distributive de Dieu. Il en
résulte que le rapport de Dieu avec le péché était, au fond, malgré
tous les châtiments isolés, le rapport de la longue attente qui
laisse passer le péché. Mais il est évident qu'ainsi la justice
divine, qui veut le châtiment, ne jouissait pas de ses droits, restait

sans manifestation équivalente et pouvait paraître nulle.
Il fallait donc une preuve- de fait de son existence permanente.
Cette preuve ne pouvait se donner que par l'application du

châtiment, c'est-à-dire par une mort sanglante, puisque la mort
est le salaire du péché. Toutefois, si la mort avait été appliquée
aux coupables, Dieu aurait manifesté sa justice, non sa grâce,
et se serait montré juste mais non justifiant. Pour atteindre ce
double but, pour montrer sa justice distributive de telle sorte

que la grâce subsistât en même temps, Dieu appliqua la mort
non à tous ceux qui l'avaient méritée, mais à un seul qui ne
l'avait pas méritée. Il le proposa ainsi comme expiant par
son sang répandu le châtiment des autres, comme un sacrifice

expiatoire, dans son propre intérêt d'abord (npoéQsro, au moyen),

pour faire connaître sa justice dont la reconnaissance, avait été

entamée précédemment par la non-punition du péché, mais en

même temps dans l'intérêt des hommes qui se virent par là

rachetés (ànolùrpucnç) de leur coulpe, de l'épée de Damoclès
toujours suspendue sur leurs têtes.

L'interprétation que nous venons de donner, grammaticalement

correcte, logiquement irréprochable, s'accorde avec les

idées juives relativement à Dieu et au sacrifice rituel. Lajustice
de Dieu dont il est ici question est sa justice distributive, comme
le prouve évidemment le contexte, puisque la manifestation de

la justice se trouvait être nécessaire à cause de la n&ptcis des

péchés commis autrefois, c'est-à-dire à cause de la non-punition

des péchés, laquelle pouvait faire douter de la justice.
Cette idée d'ailleurs correspond seule naturellement à la

conception judaïque, relative à la rétribution et par conséquent au



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 265

châtiment de la faute. Que ce châtiment s'appliquât au
coupable ou, par substitution, à un autre, la conception juive delà
justice ne s'en inquiétait point: elle ne demandait en général
que le châtiment ; elle l'admettait même pour le péché des

pères dans la troisième et la quatrième génération. N'oublions
pas que le rituel du sacrifice avait spécialement familiarisé le Juif
avec l'idée d'une abolition de la coulpe par son expiation vicaire.
C'est dans cette sphère d'idées que nous transporte le terme de

'uourrhpiov. En soi, il ne signifie que moyen d'expiation, mais en

rapport avec sv tu «iWn et izpoiQero, ce moyen ne peut être qu'un
sacrifice expiatoire. Or la conscience antique, notamment celle
des Hébreux, rattachait à cette dernière idée celle du dévouement

vicaire d'un vivant à la mort, afin de racheter par là une
autre vie due à Dieu. La colère de Dieu, excitée par le péché,
demande une expiation par la mort. C'est avant tout la vie du

coupable qui doit satisfaire à cette loi ; mais cette vie condamnée

peut être sauvée, rachetée, lorsqu'une autre est livrée à sa

place à la mort qu'ordonne la colère divine. Il y a ici substitution

de châtiment en tant que la peine de la vie vouée à la

mort est rachetée par la mort vicaire d'une autre vie, sans que
celle-ci subisse aussi la mort de son côté comme un châtiment.
Par l'acquittement vicaire de la peine, la soulfrance cesse

d'avoir le caractère d'une punition.
En conséquence, ce serait aller au delà des idées bibliques1

que de représenter le Christ comme objet personnel de la
punition infligée par la colère divine. Il n'éprouve, lui, que la

souffrance que les coupables, eux, avaient méritée comme
châtiment ; innocent, qui ne souffre que par substitution, il
n'endure pas la souffrance comme punition, mais comme des-

1 Le TSD, Lév. XVII, 11, marque que l'âme vouée par suite du péché à

la punition divine est couverte par l'offrande vicaire d'une âme animale,
c'est-à-dire qu'elle est préservée de la colère divine qui l'atteindrait sans

cela, puisque les prétentions de cette colère à la vie coupable qui lui est
due s'apaisent par la compensation d'une vie animale. Le "1SD marque
donc le rachat de ce qui était dû par un équivalent. Ainsi l'Egypte, l'Ethiopie

et Sébasont représentés comme un 153 pour Israël, c'est-à-dire que
la colère divine qui devait frapper Israël se détourne de lui en frappant
ces peuples païens. (Esa. XLI1I, 3.)



266 O. PFLEIDERSR

tinée; ainsi il ne saurait être question, selon les idées bibliques,

d'une substitution de châtiment en Jésus-Christ, puisque
la souffrance vicaire est la négation de la peine, l'expiation au

lieu du châtiment.
Paul a transporté ces idées à la mort de Jésus-Christ, comme

d'autres passages le prouvent. Vous avez été achetés à grand
prix, dit-il. (1 Cor. VI, 20 et VII, 23.) Le prix dont il est question

est celui que Dieu s'est imposé en livrant son Fils pour
notre salut et que Christ a payé en livrant sa vie à notre place,

pour délivrer ceux qui sans cela eussent été perdus et pour
faire d'eux la propriété de Dieu. Si Christ a été sacrifié pour
nous comme notre Pâque (1 Cor. V, 7), son sacrifice a été

un sacrifice expiatoire, car l'expiation vicaire est sans contredit
l'idée fondamentale de ce vieux rite, ce ver sacrum sémitique,
dans lequel la primogeniture humaine, qui appartient à Dieu,
est rachetée par l'Agneau immolé à sa place, en sorte qu'elle
est épargnée. Aussi UOS signifie-t-il épargner.

La même pensée se retrouve dans Rom. V, 8-10, malgré la

contradiction apparente résultant de ce que la mort de Christ
qui III, 24 sq. est une manifestation de la justice de Dieu, est

ici une manifestation de son amour. Au fait, elle est l'une et
l'autre. Que la mort soit la peine du péché, c'est une démonstration

de justice; en revanche, le fuit que ce ne sont pas les

coupables qui la subissent, mais Christ à leur place, est la
démonstration de l'amour de Dieu qui a trouvé par un effet de

sa grâce, h «ùtoO x«/"t«> III, 24, le moyen de concilier sa justice
et son amour. L'expression habituelle de îmip %u»v, en soi,
signifie seulement : en notre faveur, mais l'idée dominante ici
est toujours celle de la substitution. (Cf. 2 Cor. V, 21.)

C'est à cela aussi que se rapporte l'efficace de la mort de

Christ, telle qu'elle est décrite aux vers. 9, 10. Cette vertu
est double : elle consiste, d'une part, dans le fait, déjà
accompli qu'ennemis de Dieu nous sommes réconciliés avec
lui par la mort de son Fils; et de l'autre, dans l'espérance
qui en découle, qu'un jour, au jugement suprême, aubnaòpsBa

Si'aùroi ànì> t«î àpyriç. Comme cette espérance résulte de cette
assurance parfaite, il faut que cet avenir soit l'accomplisse-



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 267

ment ou la confirmation définitive de la même vertu salutaire

désignée dans le passé par les termes : z-tfpoi ottsc x«t*A-

Xóyxftni tw 8s<û ; il faut par conséquent que xaTaMayüvai tw 6sw

exprime notre condition vis-à-vis de Dieu ou notre destinée telle
qu'il l'a faite, comme le <twÇs<t8(« ànò tac òpyrit. Or, cela admis,
xaroùlayrivut tw 6sw ne peut pas marquer un changement dans

notre libre relation avec Dieu, dans nos dispositions et notre
direction vers Dieu; car un tel changement dépendrait de nous
et non, comme le aû&triai àirô rriçàpyriç, de Dieu, et on ne pourrait
pas tirer la conclusion de l'un à l'autre, et bien moins encore la
conclusion a majori ad minus, comme au vers. 10. De ce que
nous aurions changé nos dispositions hostiles envers Dieu il ne
résulterait pas encore l'assurance que Dieu a abandonné sa
colère envers nous et nous a dispensés des effets funestes qu'elle
doit avoir ; le vœu subjectif de vivre désormais en paix avec Dieu
n'autoriserait pas encore l'assurance objective que Dieu, de son
côté, est également en paix avec nous. En revanche, l'espérance
d'être sauvé au jour de la colère de Dieu peut être plus ferme

que jamais dans l'hypothèse que le majus a été accompli de la

part de Dieu et que, objets de son inimitié comme pécheurs, nous
avons été réconciliés avec lui par la mort à laquelle il a soumis
son Fils, comme preuve de son amour qui l'emporte sur sa

colère. En conséquence le xaxaUKymn est un changement de notre

rapport avec Dieu, qui part de Dieu et non de nous, et ì-$p<>1

ôvts; doit s'entendre non, «lans un sens actif, de notre hostilité
envers Dieu, mais, passivement, de notre condition sous le poids
de la colère divine. C'est ainsi que ce passage s'accorde aussi

avec Rom. III, 25 et 2 Cor. V, 18. Il nous apprend que la mort
de Christ était pour nous une preuve de l'amour de Dieu, puisque,

grâce à cette mort, d'odieux que nous lui étions, nous
avons été réconciliés avec lui ; la colère de Dieu qui pesait sur
nous a été enlevée ; bref, la mort de Christ était une expiation
de la colère divine, déterminée par l'amour de Dieu.

Le passage de Gai. III, 13 aboutit à la même pensée. Ce qui
S'appelait tout à l'heure xarotMayüvat tw 6aj>, s'appelle ici sÇayopotÇs«

«x Tïiî xarfyaç toû vópou. La loi étant l'expression de la volonté
divine, la malédiction de la loi est celle de la colère divine.



268 O. PFLEIDERER

C'est de ce poids de la malédiction que Christ nous a rachetés

ysvôpsvo; inkp i5pwv xonâpa, c'est-à-dire en se livrant comme rançon
à la mort exigée par la colère divine. Le mot abstrait de xonipa

n'est pas seulement suggéré par le texte de la loi, mais

exprime encore exactement la pensée de l'apôtre : personnellement

Christ n'était pas un maudit, mais il se trouvait comme
tel vis-à-vis de Dieu, parce qu'il subissait la mort de la
malédiction. Comme sacrifice expiatoire il rachetait par cette rançon

notre vie qui, en qualité de maudite, était due à la colère
de Dieu. Ce passage rentre donc également dans l'idée antique
du sacrifice expiatoire.

Il faudra enfin en dire autant de 2 Cor. V, 21. Dieu a fait

pour nous péché celui qui n'a point connu le péché (par son

expérience personnelle), afin que nous devinssions justice de

Dieu en lui. Ici encore l'abstrait xp-apri«. comme xurâp« (Gai. III,
13) n'est pas employé sans raison. Christ ne devint pas
personnellement pécheur, — le texte au contraire le nie
formellement, — mais il fut placé vis-à-vis de Dieu dans les

rapports objectifs du monde pécheur, tellement que, quoique
subjectivement et réellement sans péché, il passa pourtant
idéalement pour pécheur au point de vue objectif de Dieu,
et fut traité comme tel ; tout comme, en sens inverse, en

conséquence de ce qui lui est arrivé, nous sommes transportés
vis-à-vis de Dieu dans le rapport objectif de justes, c'est-à-
dire que nous passons idéalement pour justes au point de vue
de Dieu, quoique nous ne le soyons pas subjectivement et
réellement et que nous soyons, au contraire, des pécheurs. Il
s'accomplit ici un échange réciproque de rapports entre Christ et

nous. Il se charge de notre rôle de pécheurs, nous acceptons
de lui celui de justes ; péché et justice se montrent de part et

d'autre comme des rôles tout à fait objectifs et réversibles d'une

personne sur une autre ; en soi leur valeur n'est qu'idéale, mais

les suites en sont très réelles : la vie, d'un côté, la mort, de

l'autre. Dans l'acception objective du péché et de la justice,
selon l'apôtre, cette conception n'a pas lieu de nous étonner,
quoiqu'elle embarrasse nos idées subjectives et morales. Au
reste ici le vnèp fyttäv ne peut signifier que : à notre place; d'au-



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 269

tant plus que le ûttè^ Xpm-coü, qui précède immédiatement, doit
s'entendre dans le sens de àvri. Il n'est pas question enfin de la
délivrance delà puissance du péché, mais de celle de la coulpe,
surtout à cause des rapports intimes de notre texte avec le vers.
19, où la réconciliation avec Dieu, opérée par l'intermédiaire de

Christ, s'éclaircit par ces paroles : pi ioytÇôfMvoç aùroïç xà izapom-zà-

paxa. aùràiv. En conséquence cette réconciliation ne consiste pas
en ce que le péché ne déploie plus son action dans l'homme,
mais en ce qu'il ne lui est plus imputé comme coulpe et que
l'homme cesse d'être l'objet de la colère divine. Notre passage
ne fait donc que compléter l'idée que nous avons trouvée dans
tous les autres : la rédemption de la coulpe a pour moyen la
souffrance vicaire du Christ, la souffrance de ce que l'homme
avait mérité en qualité de pécheur, et cet échange réciproque
des rôles entre le coupable et l'innocent est l'effet de l'amour
de Dieu lui-même.

On se demande pourquoi il fallait la souffrance d'une peine
méritée, puisqu'enfin la grâce de Dieu était antérieure à

l'expiation et la rendait même possible. Pourquoi l'amour de Dieu
aurait-il besoin de ce détour pour se réaliser? Si c'était Dieu
lui-même qui amenait la réconciliation du monde pécheur,
comment ce même Dieu d'amour pouvait-il être l'objet de la

réconciliation, dont la colère devait être apaisée avant que
son amour pût se déployer? C'est cette question qui a

involontairement obscurci la vue des interprètes dans l'explication
des passages que nous avons examinés. Et convenons-en, cette
question n'est pas seulement embarrassante au point de vue de

la pensée indépendante, mais encore à celui de la théologie
paulinienne. On peut répondre : il fallait nous racheter de la
malédiction de la loi par une souffrance vicaire, puisqu'enfin
la loi, expression invariable de la sainte volonlé de Dieu, avait
assigné la mort comme peine au péché. Mais cette réponse ne

dissipe pas toules les objections. En effet, qu'on se rappelle
ce que le même apôtre avait enseigné à l'égard de la loi, de

sa signification et de son but dans l'économie divine. Cette
loi n'était pas, selon lui, d'une valeur perpétuelle, mais un
intermédiaire temporaire entre la promesse et l'accomplisse-



270 O. PFLEIDERER

ment, afin de multiplier le péché et de renfermer tous les
hommes dans la captivité et l'impuissance jusqu'à l'avènement
de la foi. Comment donc cette loi, instrument essentiellement
temporaire, pouvait-elle étendre même au Christ ses prétentions,

et ne les abandonner qu'à la suite de la mort sanglante
et expiatoire du Seigneur? Ces prétentions ne tombaient-elles
pas naturellement d'elles-mêmes, du moment où le temps
assigné à l'existence de la loi était accompli? N'oublions
pas d'ailleurs que la question subsiste, alors même que
nous substituons à la loi la justice divine qui s'y déclare.
Comment ses prétentions au châtiment du péché pouvaient-
elles être absolues vis-à-vis du Christ, puisqu'enfin Dieu
lui-même a renfermé tous les hommes dans le péché afin de

faire miséricorde à tous? (Gai. III, 22; Rom. XI, 32.) La
contradiction que nous venons de signaler s'explique par l'origine
du système de Paul et elle est un des points les plus instructifs
qui nous permettent de jeter un regard dans le canevas des

idées dogmatiques de l'apôtre.
Si l'idée que Paul se formait de l'insuffisance religieuse et de

l'importance secondaire de la loi avait été le point de départ et
la base de son système, il n'aurait pas pu faire à la loi la
concession de réclamer la mort du Messie, le sacrifice expiatoire
comme condition de la satisfaction de ses prétentions ; au
contraire, la loi, échelon inférieur de l'échelle des dispensations
divines, serait tombée d'elle-même, à ses yeux comme à

ceux de Jean, à l'apparition de la grâce et de la vérité en

Christ, et la mort du Christ n'aurait eu aucun rapport avec les

prétentions évanouies et les menaces de la loi. Mais telle
n'était pas la pensée de Paul. En principe la loi était pour lui
ce qu'elle était pour chaque juifj l'expression absolue de la
volonté de Dieu. En conséquence, la mort de Christ ne pouvait
l'abroger qu'en reconnaissant et en accomplissant les droits de

la loi, en établissant un compromis entre le nouveau principe
de la grâce et le principe légal de la justice. L'abrogation de

la loi dans la mort expiatoire du Christ étant admise, il s'agissait

de concilier l'importance temporairement réduite de la loi
avec l'immutabilité de Dieu. Nous avons vu que Paul l'a fait



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 271

en concluant de la place intermédiaire assignée à la loi entre
la promesse et l'accomplissement, qu'elle n'avait eu également
dans les desseins de Dieu qu'une destination intermédiaire,
non absolue. C'est ainsi que, tout en partant de l'hypothèse de

la valeur permanente de la loi, qui déterminait encore sa

conception de la croix comme sacrifice expiatoire, Paul fut
poussé par les résultats de la doctrine de la croix à aboutir
finalement, relativement à la loi, à une conséquence qui
annulait ses prémisses. Cette contradiction pouvait se dérober
aux yeux de l'apôtre, comme l'histoire de tant d'esprits le

prouve; mais elle est la cause la plus profonde de l'impopularité
du système de Paul, même chez ceux qui s'approprièrent

ses résultats les plus essentiels. En se plaçant simplement au

point de vue de la loi dépassée et dégradée, que Paul avait dû
d'abord conquérir à force de lutter avec la loi, ils n'avaient
aucune raison de considérer encore l'œuvre de Christ, à la
manière de Paul, comme une satisfaction donnée aux prétentions

de la loi, comme un rachat de la malédiction qu'elle
prononce, comme une manifestation de la justice distributive
de Dieu. Le point de vue éthique, qui n'avait été que secondaire
chez Paul dans la question de l'apparition et de la mort du

Christ, pouvait, comme chez Jean, occuper le premier plan.
C'était la conséquence inévitable de la tendance que Paul
avait déjà adoptée dans sa nouvelle doctrine de la loi ; mais,
incapable lui-même d'imprimer une nouvelle forme à sa

doctrine sur la rédemption en conséquence de la nouvelle
doctrine de la loi qui en était résultée, sa dogmatique conserva
un caractère flottant entre la forme judaïque et l'idée
chrétienne. La doctrine de la rédemption de Paul fut ainsi le moyen
de surmonter la religion légale sous les formes de la religion

légale, une réconciliation de la grâce et de la loi dans

une série de conceptions uniquement empruntées au point de

vue de la loi.
C'est par la voie historique que se résout encore une autre

question qui a beaucoup embarrassé la dogmatique, mais que
Paul n'a pas suggérée, parce qu'elle ne le touchait point :

jusqu'à quel point la mort du seul Jésus a-t-elle été une



272 O. PFLEIDERER

expiation correspondante, un équivalent pour la mort de tous?

D'ordinaire, en se fondant sur 2 Cor. V, 21, on prétend avoir
trouvé le parfait équivalent en ce que Jésus a été sans péché.

Mais autant il est vrai que ce caractère constitue une conditio
sine qua non de l'expiation autant il en résulte peu que
l'équivalent soit trouvé. Une seule mort imméritée, après tout,
n'est au fond l'équivalent que d'une seule mort méritée,
non de celle d'innombrables mortels qui l'avaient encourue.
Le passage cité d'ailleurs ne le dit pas ; l'exemption du péché

en Jésus y figure comme la condition de la possibilité d'une
souffrance vicaire. L'apôtre ne dit pas ce qui a donné à

celle-ci sa vertu expiatoire absolue. D'autres passages qu'on
cite ne nous instruisent pas davantage. On a insisté sur
l'expression de la mort du Fils de Dieu (Rom. V, 10, et alibi), et
on a prétendu que la participation de Jésus à la nature divine
a prêté à sa mort cette vertu absolue. (Anselme, Luther.) Mais

une pareille nature divine était loin de la pensée de l'apôtre '.
Disons plutôt que l'apôtre, en parlant habituellement de la croix
de Christ, parle de la personne du Messie. Ceci nous révèle l'origine

de toute la théorie. La croix du Messie est une contradiction

impossible, si elle n'est pas ordonnée de Dieu comme le

moyen de créer la justice messianique par l'expiation de la

coulpe. Donc la croix doit être considérée comme le moyen
d'expiation absolue. Telle est la base psychologique de la
doctrine de Paul. On comprend dès lors que ni la possibilité ni
la nécessité d'une substitution pareille à celle qu'il enseigne,
ne pouvaient être l'objet de la réflexion de l'apôtre.

Si nous dépouillons maintenant sa pensée de ses formes
judaïques et légales, que reste-t-il? 11 reste une idée religieuse
essentielle: l'amour de Dieu, qui tire l'homme de l'antagonisme
où il se trouve naturellement vis-à-vis de Dieu et le transporte

dans sa communion. De la part de l'homme, il n'y a que
confiance, reconnaissance, acceptation de la grâce divine, qui
puissent y correspondre. Cette idée renfermant le concept
fondamental de la piété évangélique, tandis que la forme dont elle
est revêtue jaillit d'une pensée foncièrement judaïque, il n'est

' L'auteur le prouve plus bas clans son livre.



LA MORT DE JÉSUS-CHRIST 273

pas surprenant que cette doctrine ait paru à la piété
chrétienne tantôt un joyau précieux, tantôt une pierre d'achoppement.

Il y a plus. Cet antagonisme entre l'idée chrétienne et
la forme judaïque admet en Dieu un conflit d'amour et de

colère, un conflit de motifs que la pensée dogmatique s'efforçait

en vain de concilier, puisque, au fond, il ne s'explique que
psychologiquement. Or, dans ces cas, la conception religieuse
aime à répartir les contrastes sur divers représentants et se

flatte de les concilier en les considérant comme l'effet de ces

caractères différents. C'est ce qui s'est vu ici. L'amour de

de Dieu, le motif de la réconciliation, trouva son représentant
en celui qui s'était constitué par son sacrifice l'organe volontaire

de la grâce, en Christ, le médiateur historique de la

rédemption. La colère qui, dans ses intraitables prétentions,
réclamait l'expiation vicaire, trouva son représentant en celui

qui depuis longtemps était pour la conscience judaïque
l'expression de la justice distributive, le diable. Ainsi l'amour et

la colère se répartirent entre Christ et le diable, et l'œuvre de

la rédemption devint un drame, un combat, un procès. Ces

personnifications ne se retrouvent pas encore chez Paul, mais
dans ses successeurs immédiats, les auteurs des épîtres aux
Colossiens et aux Hébreux. (Hébr. II, 14 ; Col. II, 15.) On inclina
cependant davantage à considérer l'amour de Dieu manifeste
dans le médiateur de la rèconciliaiion, comme une œuvre
humaine de charité, et à lui répondre par un retour d'amour
reconnaissant. A ce point de vue touchant, la doctrine de la

rédemption s'est dépouillée de ses aspérités et est devenue
un germe puissant de piété pure et simple. C'est ce que nous

voyons chez Paul lui-même. Malgré tous ses raisonnements
dogmatiques, l'accent qui domine est celui d'un amour ému

envers celui qui l'a aimé et s'est donné pour lui. Et la profondeur

de cette disposition est devenue pour Paul la source
d'une considération nouvelle et féconde de la mort du Christ.

THÉOL. ET PHIL. 1874. 18



274 O. PFLEIDERER.

IL — LA PREDESTINATION

Les juifs et les gentils continueront-ils à former deux partis
opposés dans l'église, ou bien y aura-t-il fusion Voilà la grande
question qui divisait Paul et ses adversaires. Paul estimait que
tous avaient été baptisés dans un seul et même esprit pour
former un seul corps, soit Juifs, soit Grecs (1 Cor. XII, 13),
et les événements lui donnaient de jour en jour plus raison :

ses succès dans le monde païen étaient éclatants. Mais les

judéo-chrétiens n'en étaient que plus choqués. Quoi? les
enfants d'Abraham ne formeront qu'une faible minorité dans

l'église du Messie? Tous les prophètes ne se sont-ils pas
renfermés dans les horizons théocratiques? Le sceptre n'est-il pas
à Israël et les païens ne sont-ils pas des étrangers et des

passagers, qu'il est impossible de confondre avec les citoyens et

les gens de la maison de Dieu? C'est une interversion des

décrets de Dieu

L'apôtre se sentait en conséquence appelé à montrer que
la grâce divine est la source unique et la maîtresse souveraine
du salut, et que, si l'église se compose de juifs et de gentils
indistinctement, ce fait émane de la libre élection de la grâce.
C'est ici la clef de voûte du système paulinien, correspondante
à la doctrine fondamentale de la délivrance de la loi par la mort
de Christ. La différence qui existe entre ces deux dogmes, c'est

que le dernier n'est que la conséquence de la théorie, tandis

que, dans le second, la théorie trouve un appui dans les faits.

Le succès des missions de Paul parmi les gentils annule
les promesses divines faites à Israël. Voilà le scandale des

judéo-chrétiens. Paul y répond clans Rom. 1X-XI d'une double

manière : d'abord par la polémique qu'il dirige contre les

prétentions juives, comme si un homme, quel qu'il soit, pouvait

avoir droit à la grâce, comme si la grâce n'était pas absolument

indépendante de la créature (IX); ensuite par la consolation

qu'il adresse à Israël, en disant que l'aveuglement qui
s'est emparé de lui n'est que temporaire et n'exclut pas l'ac-



LA PRÉDESTINATION 275

complissement final des promesses divines dont Israël est

l'objet. (X et XL)
I. Dès l'origine, dit l'apôtre en suivant les traditions de

l'Ancien Testament, les promesses divines n'ont pas été

inséparables de la descendance d'Abraham, de la nationalité.
Elles ont été le fait d'une libre élection. Ainsi, de tous les fils
d'Abraham, Isaac seul a été l'enfant de la promesse et

l'organe des privilèges théocratiques. Ainsi encore, des deux fils
d'Isaac, c'est le puîné qui, quoique inférieur à son frère, est

préféré, même avant sa naissance, parce que Dieu aimait l'un
et haïssait l'autre. (IX, 13.) Il en avait le droit: le droit d'aimer,
car n'a-t-il pas dit à Moïse : Je ferai miséricorde à qui il me

plaira de faire miséricorde le droit de haïr, car l'Ecriture dit
à Pharaon : Je t'ai suscité tout exprès pour faire voir en toi
(dans ta destruction) ma puissance D'où il résulte que si un
homme obtient grâce de la part de Dieu, cette grâce ne dépend

pas de l'homme qui veut et qui court (qui déploie ses efforts
dans la lice), mais uniquement de la volonté absolue de Dieu

qui fait miséricorde à qui il veut et qui endurcit qui il veut.
(IX, 14-18.)

Ici naturellement on se demande ce que deviennent la liberté
et la responsabilité humaines. Paul ne craint pas de soulever la
question : Qu'est-ce que Dieu peut donc encore nous reprocher,
puisque enfin personne ne peut résister à sa volonté? Que
répond l'apôtre Il accorde l'objection, coupe court à tout débat et

renvoie le contradicteur à l'absolue dépendance de l'homme vis-
à-vis de Dieu. Il en est ici, dit-il, comme du vase qui n'est ce

qu'il est que par la volonté de celui qui l'a fabriqué et qui a le
droit de faire d'une même masse d'argile des vases pour des

usages honorables et des vases pour des usages vils. De même
Dieu a le droit de faire des uns autant d'organes de sa miséricorde

pour les glorifier et des autres autant d'organes de sa

colère pour les perdre. (19-21.)
Mais qu'est-ce qui peut donc engager Dieu à faire des hommes

autant d'organes de sa colère pour les perdre? Remarquez,
dit l'apôtre (et c'est ici le comble de sa dialectique hardie), que
ce qui contredit le plus, en apparence, la miséricorde de Dieu,



276 O. PFLEIDERER

la fait resplendir avec le plus d'éclat; contesteras-tu encore
avec Dieu, s'il se trouve d'ailleurs que Dieu, tout en voulant
montrer sa colère et faire connaître son pouvoir, a supporté
aussi dans sa grande longanimité, les vases de la colère, faits

pour la perdition, dans le but de faire connaître (xaì îv« ympiari)

les richesses de sa gloire envers les vases de sa miséricorde

qu'il a réservés pour la gloire? Ainsi le mal tourne en moyen

pour le bien. (22,23.)
Choqué de ces vues, on a tâché de les modifier. D'abord on

a voulu faire du passif, faits (xarripri.ap.eva) pour la perdition, un

réfléchi : qui se sont faits. C'est inadmissible : le passif
correspond seul au npo-/iroipxmsv du vers. 23 et au izouiaai sic àrip-iav

du vers. 21 ; d'ailleurs toute la péricope est destinée à montrer
que l'amour et la haine, la compassion et l'endurcissement émanent

également de la libre détermination de Dieu. Toute
immixtion de la causalilé humaine est ici une entorse donnée au

texte dont l'image du potier fournit l'intention évidente. —
Ensuite on a révoqué en doute la force probante de cette analogie

en opposant les vers. 22 et 23 aux vers. 20 et 21, comme
si l'apôtre voulait dire, abstraitement il est vrai : Dieu possède

un droit absolu vis-à-vis de l'homme, comme le potier vis-à-vis
de l'argile, mais (Sl vers. 22) dans la réalité, il n'a pas même
fait usage de ce droit; au contraire, il a supporté avec beaucoup

de longanimité des vases de colère qui, par leur propre
faute, étaient tombés sous le coup de la colère, afin de les
conduire à la repentance. Pour ne pas répéter que les vases faits

pour la perdition ne le sont pas par leur faute mais par la
volonté de Dieu, remarquons que le vers. 23 nous apprend
clairement que le but de rivtyxev èv mXkin p-axpoO^i« ne consiste pas
à témoigner de la grâce aux vases de la colère par leur
conversion mais à en déployer en faveur des vases de miséricorde.

IL L'apôtre a considéré jusqu'ici l'endurcissement d'Israël du

point de vue théologique et religieux : il n'est pas permis au

faible mortel de murmurer contre un acte de la volonté
souveraine de Dieu. Mais on peut envisager le même fait au point
de vue anthropologique et inoral de la culpabilité : Israël s'est



LA PRÉDESTINATION 277

opposé à l'Evangile et a préféré la justice des œuvres à celle de

la foi. C'est la même résistance qu'autrefois. Tel est le sujet

que l'apôtre traite IX, 30 -X, 21. Sans doute, en tant que cette
incrédulité résulte d'une absence de connaissance, d'un zèle

mal éclairé (X, 2), cette culpabilité tombe en grande partie,
l'apôtre le reconnaît ; mais ce n'est pas pour retirer ses idées

sur la prédestination ; ici, comme ailleurs (par exemple dans la

doctrine du péché Rom. V, 12 ss. comparés ài Cor. XV, 45 ss.),
les deux points de vue marchent parallèlement. Vouloir les

mettre d'accord, ce serait forcer les textes et altérer la pensée
de l'apôtre. Ce serait adopter une exégèse rationaliste que de

vouloir donner pour base à la miséricorde et à l'endurcissement

(IX, 18), au xarapriÇuv dç corwlsc'av et au irpotroipàÇeiv sic SdÇctv

(IX, 22, 23), non la libre volonté de Dieu, mais celle de l'homme,
qui croit ou qui par sa propre faute ne croit pas.

On a voulu en effet imposerà l'apôtre l'idée qui fait remonter
la miséricorde et la perdition, non au libre arbitre de Dieu mais
à celui de l'homme qui croit ou ne croit pas, et l'on en a appelé
au Tzpoytyvùmsiv de Rom. VIII, 29. Ici, dit-on, la prédestination
dépend de la prescience divine, dont l'objet est la libre foi ou
la libre incrédulité de l'homme. La volonté absolue de Dieu n'a

pour objet que la miséricorde envers les croyants, le rejet des

incrédules en général; si l'application individuelle est également

déterminée de Dieu, elle ne l'est pas par un décret
absolu, mais par une disposition qui dépend de la foi ou de
l'incrédulité prévues, c'est-à-dire d'une condition humaine. U y a

partage entre la grâce et la liberté. Eh bien, rien n'est moins
paulinien. En effet, d'une part, on fait violence au Sv Qihi (IX, 18)

qui marque un acte souverain appliqué aux individus ; et, de

l'autre, on méconnaît le sens du npoyiy-jàvxziv, comme le prouve
XI, 2, où le npoéyvw, appliqué au peuple d'Israël, ne peut signifier

que la libre élection divine par laquelle ce peuple est
devenu la propriété de Dieu. Remarquez au reste le contexte de
Rom. Vili, 29. L'apôtre veut prouver que les**»™« xen-à npôQeaiv

parviendront certainement à leur destination. Cette npofcmr est

expliquée par les deux verbes npoiyv«, et-rpoùpiae, dontle premier
marque le choix des personnes et le second leur destination >



278 O. PFLEIDERER

combinés, ils constituent la èxlo-fh x*p<,™s (Rom. XI, 5), c'est-à-
dire le choix qui a la volonté divine pour base et la gloire pour
but. (VIII, 30; IX, 23.) Il y a donc deux actes transcendants :

la prédestination et la gloire. Ce qui les rejoint, ce sont les actes

temporels du x«>s«v par la prédication de l'Evangile qui appelle
la foi (X, 14, 17) et du -Wioûv qui en est la suite. Remarquez

que tOUS Ces actes, npoiyviû, npoâpius, sxo&etrs, s§txaiw<rs, sSdÇaus, ne se

suivent pas seulement, mais s'engendrent nécessairement, en

sorte que celui qui se sait appelé et justifié peut être sûr d'être
élu par la hloyri /opro; et destiné à la Sog«. Il n'y a donc pas de

place ici pour la détermination humaine. Ce n'est pas que la foi
soit exclue, mais elle est un chaînon dans la chaîne. C'est par
elle que se réalise la divine npiQsaiç à l'égard de l'homme intérieurement,

pour se consommer extérieurement dans la SoÇa. Vous
demandez: Comment se fait-il que le xaXsîv à l'aide de la prédication
ait pour effet certain la foi des élus L'apôtre n'en parle pas,

parce qu'il ne s'occupe ici que de ceux chez qui la foi était déjà

un fait; c'est pourquoi il ne s'arrête pas à la possibilité abstraite

qu'ils eussent pu ne pas croire. Au reste, le ¦Kponraip.uirev, IX, 23,

peut fournir ici quelque lumière. Ce terme ne marque pas
seulement comme le npoùpias, VIII, 29, une prédestination idéale
dans le décret de Dieu, mais une prédisposition morale très

réelle, qui rend ceux qui en sont les objets susceptibles de la

ai; divine et par elle participants de la foi. Le revers en est

que ceux chez qui la prédication n'a pas cet effet, n'ont pas

reçu la disposition requise, c'est-à-dire qu'ils sont des «rxsOn

xampriirptva sic ànoAsiav. Ainsi Rom. Vili s'accorde avec Rom. IX

pour proclamer le dogme d'une prédestination rigoureuse qui
rejette toute immixtion de la volonté humaine. Et comment
pourrait-il en être autrement chez un apôtre dont le trait caractéristique

consiste à considérer la réalité avec toutes ses aspérités
et ses contradictions, non-seulement comme permise de Dieu,
mais comme voulue et opérée par lui?

III. Laissons donc à la doctrine de Paul toute son âpreté,
mais remarquons aussi que l'apôtre n'insiste pas sur la condition

de ceux qui en souffrent; que, s'il relève la faveur des élus,
c'est pour les relever eux-mêmes par le trésor de consolation



LA PRÉDESTINATION 279

qu'elle renferme, et que, s'il signale (Rom. IX, 14 ss.) les
individus xcrmpTKrpsvot sic à7rwXst'coi, il a surtout en vue la majorité des

juifs incrédules dont l'avenir lui ouvre de consolantes perspectives.

C'est ce qui nous conduit au chap. XL En effet, l'apôtre
considère l'endurcissement d'Israël comme un moyen temporaire

destiné à amener le salut de tous. Si Israël a bronché

(XI, 2), ce n'est pas pour tomber irréparablement. Déjà en soi,
cela est impossible. Dieu ne peut pas repousser à jamais son

peuple élu, dont la racine, les patriarches, fut consacrée à

Dieu. Dieu ne peut pas se repentir de ses dons et de sa vocation.

(XI, 1,16, 28, 29.) Et ce qui le prouve, c'est ce )eïf*fi« x«t'

lx>oy«v qui maintenant de nouveau, comme jadis du temps d'Elie,
représente la continuité du peuple élu et garantit la grâce
divine au peuple élu dans son ensemble, malgré l'endurcissement

actuel de la majorité de ses enfants. Le peuple qui, quant
à l'Evangile, est ennemi de Dieu, n'en demeure pas moins, eu

égard au résidu de l'élection, l'objet de la grâce divine pour
l'amour des pères. (28.)

Mais pourquoi Dieu a-t-il fait broncherce peuple? pourquoi
l'a-t-il endurci dans sa majorité? C'est de leur chute que devait
résulter le salut des païens. Les branches naturelles sont
retranchées et les païens qui ne sont qu'un sauvageon ont été

entés sur l'olivier franc. Ce fait, recueilli par les voyages de

l'apôtre, lui paraît une dispensation divine; l'incrédulité des

juifs est, à ses yeux, le moyen destiné à porter aux païens la
miséricorde divine. (11, 17, 30.) Ce n'est pas là cependant la
seule ni la suprême intention de Dieu : le peuple élu ne peut pas
être sacrifié aux païens, qui ne sont pas élus. Son endurcissement

ne peut être que temporaire. Jusqu'à quand durera-t-il?
Jusqu'à ce que la plénitude des gentils soit entrée dans le

royaume de Dieu. (25J C'est ainsi qu'Israël sera sauvé.
La priorité des gentils excitera sa jalousie (11, 14), et il
obtiendra miséricorde. Il y a plus. Après que les gentils auront
ainsi contribué au salut des juifs, ceux-ci en recueilleront le
plus grand avantage ; si leur faute a été la richesse du monde et
leur échec la richesse des gentils, que ne sera pas leur conversion

en masse et si leur rejet a été la réconciliation du monde,



280 O. PFLEIDERER

que sera leur réhabilitation, sinon la vie surgissant du sein
des morts? (12-15.)

C'est ainsi que grâce à sa philosophie grandiose de l'histoire
l'apôtre voit dans un événement le moyen de réaliser celui qui
le suit, jusqu'à ce que le but final de la grâce divine soit
atteint ; car Dieu a renfermé tous dans la désobéissance afin de

faire miséricorde à tous. (32.)

Il ne faut pas entendre cette déclaration clans le sens rigoureux

de l'apocatastase dogmatique. Il n'est pas question ici de

la conversion au delà de la tombe; le point de vue est
essentiellement historique et ne se préoccupe que de la conversion
finale de l'humanité telle qu'elle vivait sur la terre dans ce
moment-là. Il faut convenir cependant que, même avec cette

restriction, la pensée de l'apôtre franchit les bornes eschato-

Iogiques de la dogmatique ecclésiastique, soit calviniste, soit
luthérienne. L'apôtre oppose ici son prédestinatianisme
religieux à Y indéterminisme de la dogmatique luthérienne ; il n'est

pas permis de faire des roûç nchiraç de simples classes ; ce terme

marque l'ensemble des individus. Il n'est pas permis non plus
d'y glisser la condition de la foi. Ce serait couper le nerf de la

pensée apostolique ; l'objet du décret divin dont il énonce la
réalisation finale consiste en ceci : c'est que tous ceux qui
avaient été autrefois désobéissants, finissent par ne plus l'être
et sont sauvés comme convertis. D'autre part nous ne rencontrons

pas non plus ici le double décret définitif de Calvin. Si

nous avons trouvé une double volonté divine au chap. IX, la
dualité se résout cependant ici dans l'unité supérieure d'un
décret qui embrasse tous les hommes et qui a son contraire, non

plus à côté de lui comme limite, mais sous lui, comme moyen
subordonné au but unique. Aux élus ne correspondent plus des

rejetés, et ceux qui semblent être tels ne sont au fond que
provisoirement laissés ou mis de côté ; leur tour n'est pas encore

venu; la volonté divine ne les tient sous les verrous du péché

et de la désobéissance (cf. Gai. III, 23) qu'afin qu'ils reçoivent
le salut par l'intermédiaire de ceux qui les ont devancés ; c'est

ainsi que la vie finit par arriver également à tous, comme un

libre don de la grâce divine.



LA PRÉDESTINATION 281

On le voit, nous avons affaire ici à une spéculation philoso-
phico-religieuse qui envisage toute l'histoire du monde comme
la réalisation de l'idée divine, à la fois une et multiple. Etudiés
du haut de ces cimes splendides, ce n'est pas seulement
l'incrédulité des juifs, c'est en définitive le péché en général qui
nous apparaît comme une phase dans la teleologie absolue du

salut. Si le décret divin enveloppe tous les hommes sous le

péché pour les rendre tous participants de la grâce, le péché
est effectivement compris dans ce décret, c'est-à-dire non-seulement

permis, toléré, mais ordonné comme moyen en vue de

la révélation de la grâce. Ne nous étonnons pas de ce résultat.
La loi, selon Paul, est donnée rûv napaßaasuv %àpiv, c'est-à-dire

pour réveiller en l'homme la conscience du péché qui habite en

lui et pour manifester pleinement le péché. (Gai. III, 19.) De là

il n'y a qu'un pas à l'affirmation que la captivité de l'homme
naturel sous le péché (Rom. VII) est un moyen divin destiné à

réaliser la grâce. Mais ce pas si important, la dogmatique de

l'église n'a pas eu la force de le franchir.

F.-C.-J. Van Goens,
docteur en théologie et ancien pasteur à Leyde.


	La mort de Jésus-Christ et la prédestination : d'après Paul

