Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: La mort de Jésus-Christ et la prédestination : d'aprés Paul
Autor: Goens, F.-C.J. van / Pfleiderer, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MORT DE JESUS-CHRIST

ET

LA PREDESTINATION

D’APRES PAUL !

L’auteur du travail important dont les pages qui suivent sont
tirées, s’est appliqué a faire entrer la science de la théologie
biblique dans une phase nouvelle. En effet, d’une part, I’école
orthodoxe rapproche les idées bibliques des conceptions mo-
dernes, au point d’altérer les premiéres et de les dépouiller des
qualités natives dont I'histoire les a douées. D’autre part, don-
nant dans ’extréme opposé, I’école critique isole les idées bi-
bliques de leurs origines, sans se demander comment les au-
teurs y sont parvenus et si le motif religieux qui les animait
ne serait pas peut-éire une idée inhérente a I’esprit religieux,
et par conséquent d’une valeur permanente. On arrive bien
ainsi a I'intelligence exacte de passages isolés, mais non 3 celle
de 'ensemble, et 'on n’atteint pas le but de la théologie bibli-
que, qul consiste & déployer et a féconder les trésors religieux
de la Bible dans I'intérét de la vie religieuse de nos jours.

Frappé de I’évidence de ces deux écueils, M. Pfleiderer de-
mande A constater les principes religieux qui ont enfanté les
doctrines. Pour lui, la conversion de Paul est la clef de son
évangile, et c’est cet évangile, combiné avec les prémisses de
sa théologie judaique, qui constitue les éléments de sa doctrine.
D’ailleurs cette doctrine paulinienne ne tarda pas a se modifier

* Der Paulinismus. Ein Beitrag zur Geschichte der urchristlichen Theo-
logie, von Otto Pfleiderer, D* und Prof. der Theol. zu Jena. Leipzig, Fues’
Verlag, 1873. — 1 vol. in-8 de 518 pages.



LA MORT DE JESUS-CHRIST 263

et & préparer 'ancienne église catholique. C’est ce double ob-
jet que Pauteur offre ici aux amis de la théologie biblique.

Un ouvrage tel que celui-ci étant essentiellement exégéti-
gue, el d’une exégéese minutieuse, il est évident qu’il n’est pas
susceptible d’étre abrégé. On ne peut en donner une idée que
par un chapitre rendu tout entier. Nous choisissons deux des
plus frappants. Iis montreront aux autoritaires s’ils sont fondés
A en appeler & Paul pour établir 'idée traditionnelle de la ré-
demption et aux libéraux s’ils sont en droit de la repousser en
son nom. Peut-étre les uns et les autres devront-ils en venir &
la grave conclusion que chacun, de méme que Paul, a le droit
et le devoir de se faire sa théorie sur les dogmes que cet apbtre
a professés. Nous laissons maintenant la parole a notre auteur.

I. LA MORT DE JESUS-CHRIST

Le principal passage qui entre ici en considération est celui
de Rom. 1II, 24-26.

Aprés avoir établi que la justice de Dieu ne se réalise pas
par la voie humaine, par I'observation de la loi, I'apotre dé-
montre comment Dieu lui-méme, par la mort de Jésus-Christ,
crée la justice qui, émanant de la grace divine, est un don fait
a ’'homme. C’est cette dispensation divine, présentée au monde
dans la mort de Jésus-Christ, que Paul explique dans le passage
ci-dessus. Dieu, dit-il, a ostensiblement établi (mpoébero) Jésus-
Christ comme un sacrifice expialoire par la foi (c’est-a-dire
déployant subjectivement sa vertu par la foi), moyennant son
sang (par I’effusion de son sang, en conséquence par une mort
violente, comme sacrifice sanglant), dans le but de manifester
sa justice, ce qui était nécessaire a4 cause de la non-punition
des péchés précédents, suspension possible par la longanimité
de Dieu, dans le but, dis-je, de montrer la justice dans le temps
présent, et notamment : afin gu’il soit (paraisse comme) juste
lui-méme et tout a la fois justifiant celui gui est de la foi en
Jésus (le croyant).

Développons les idées renfermées dans ces paroles.



2064 0. PFLEIDERER

Le péché, dans la période antéchrétienne, loin d’étre pré-
venu par la loi, a grandi par elle; les manifestations isolées de
la colére divine sur le péché n’avaient pas été capables de le
réprimer ; au contraire, elles 'avaient augmenté. Elles ne pou-
vaient donc pas passer pour un chétiment de la coulpe hu-
maine proportionné a la justice distributive de Dieu. Il en ré-
sulte que le rapport de Dieu avec le péché était, au fond, malgré
tous les chatiments isolés, le rapport de la longue attente qui
laisse passer le péché. Mais il est évident qu’ainsi la justice di-
vine, qui veut le chitiment, ne jouissait pas de ses droits, res-
tait sans manifestation équivalente et pouvait paraitre nulle.
Il fallait donc une preuve- de fait de son existence permanente.
Cette preuve ne pouvait se donner que par lapplication du
chitiment, c¢’est-a-dire par une mort sanglante, puisque la mort
est le salaire du péché. Toutefois, si la mort avait été appliquée
aux coupables, Dieu aurait manifesté sa justice, non sa grice,
et se serait montré juste mails non justifiant. Pour atteindre ce
double but, pour montrer sa justice distributive de telle sorte
que la grice subsistit en méme temps, Dieu appliqua la mort
non & tous ceux qui l'avaient méritée, mais & un seul qui ne
Pavait pas méritée. Il le proposa ainsi comme expiant par
son sang répandu le chatiment des autres, comme un sacrifice
expiatoire, dans son propre intérét d’abord (mpoéfero, au moyen),
pour faire connaitre sa justice dont la reconnaissance avait élé
entamée précédemment par la non-punition du péché, mais en
méme temps dans l'intérét des hommes qui se virent par la
rachetés (amoMirpworc) de leur coulpe, de I’épée de Damoclés tou-
jours suspendue sur leurs tétes.

L’interprétation que nous venons de donner, grammaticale-
ment correcte, logiquement irréprochable, s’accorde avec les
idées juives relativement a Dieu et au sacrifice rituel. La justice
de Dieu dont il est ici question est sa justice distributive, comme
le prouve évidemment le contexte, puisque la manifestation de
la justice se trouvait étre nécessaire a cause de la mdpeos des
péchés commis autrefois, c’est-a-dire 2 cause de la non-puni-
tion des péchés, laquelle pouvait faire douter de la justice.
Cette idée d’ailleurs correspond seule naturellement & la con-
ception judaique, relative a la rétribution et par conséquent au



LA MORT DE JBSUS-CHRIST 265

chatiment de la faute. Que ce chitiment s’appliquat au cou-
pable ou, par substitution, & un autre, la conception juive de la
justice ne s’en inquiétait point: elle ne demandait en général
que le chitiment; elle 'admettait méme pour le péché des
péres dans la troisieme et la quatrieme génération. N'oublions
pas que le rituel du sacrifice avait spécialement familiarisé le Juif
avec I'idée d’une abolition de la coulpe par son expiation vicaire.
(Cest dans cette sphére d’idées que nous transporte le terme de
tagriapiov. En sol, il ne signifie que moyen d’expiation, mais en
rapport avec év i aiuatt €t mpodfero, c& Moyen ne peut eétre qu'un
sacrifice expiatoire. Or la conscience antique, notamment celle
des Hébreux, rattachait a cette derniére idée celle du dévoue-
ment vicaire d’'un vivant a la mort, afin de racheter par la une
autre vie due & Dieu. La colére de Dien, excitée par le péche,
demande une expiation par la mort. (’est avant tout la vie du
coupable qui doit satisfaire a4 cette loi ; mais ceite vie condam-
née peut étre sauvée, rachetée, lorsqu’une autre est livrée a sa
place & la mort qu’ordonne la colére divine. Il y a ici substitu-
tion de chdtiment en tant que la peine de la vie vouée a la
mort est rachetée par la mort vicaire d’'une autre vie, sans que
celle-ci subisse aussi la mort de son cété comme un chdtiment.
Par lacquittement vicaire de la peine, la soulffrance cesse
d’avoir le caractere d’'une punition.

En conséquence, ce serait aller au dela des idées bibliques'
que de représenter le Christ comme objet personnel de la pu-
nition infligée par la colére divine. Il n’éprouve, lui, que la
souffrance que les coupables, eux, avaient meritée comme
chatiment ; innocent, qui ne souffre que par substitution, il
n’endure pas la souffrance comme punition, mais comme des-

' Le 1@?, Lév. XVII, 11, marque que I'ime vouée par suite du péché &
la punition divine est couverte par offrande vicaire d'une 4me animale,
c’est-h-dire qu’elle est préservée de la colere divine qui l'atteindrait sans
cela, puisque les prétentions de cette colere a la vie coupable qui lui est
due s’apaisent par la compensation d'une vie animale. Le 52 marque
donc le rachat de ce qui était dd par un équivalent. Ainsi 'Egypte, 'Ethio-
pie et Séba sont représentés comme un ED pour Isragl, ¢'est-h-dire que
la colere divine qui devait frapper Israél se détourne de lui en frappant
ces peuples paiens. (Esa. XLI1I, 3.)



266 0. PFLEIDERSR

tinée ; ainsi il ne saurait étre question, selon les idées bibli-
ques, d’une substitution de chitiment en Jésus-Christ, puisque
la souffrance vicaire est la négation de la peine, I'expiation au
lieu du chétiment.

Paul a transporté ces idées a la mort de Jésus-Christ, comme
d’autres passages le prouvent. Vous avez été achetés a grand
prix, dit-il. (1 Cor. VI, 20 et VI, 23.) Le prix dont il est ques-
tion est celui que Dieu s’est imposé en livrant son Fils pour
notre salut et que Christ a payé en livrant sa vie & notre place,
pour délivrer ceux qui sans cela eussent été perdus et pour
faire d’eux la propriété de Dieu. Si Christ a été sacrifié pour
nous comme notre Pdque (1 Cor. V, 7), son sacrifice a été
un sacrifice expiatoire, car I’expiation vicaire est sans contredit
I'idée fondamentale de ce vieux rite, ce ver sacrum sémitique,
dans lequel la primogéniture humaine, qui appartient & Dieu,
est rachetée par I’Agneau immolé & sa place, en sorte qu’elle
est épargnée. Aussi OB signifie-t-il épargner.

La méme pensée se retrouve dans Rom. V, 810, malgré la
contradiction apparente résultant de ce que la mort de Christ
qui III, 24 sq. est une manifestation de la justice de Dieu, est
ici une manifestation de son amour. Au fait, elle est 'une et
I'autre. Que la mort soit la peine du péché, c’est une démons-
tration de justice; en revanche, le fait que ce ne sont pas les
coupables qui la subissent, mais Christ & leur place, est la dé-
monstration de 'amour de Dieu qui a trouvé par un effet de
sa grice, & aired yapry, III, 24, le moyen de concilier sa justice
et son amour. L'expression habituelle de vrip vpsv, en soi,
signifie seulement : en notre favewr, mais I'idée dominante ici
est toujours celle de la substitution. (Cf. 2 Cor. V, 21.)

C'est & cela aussi que se rapporte I'efficace de la mort de
Christ, telle qu’elle est décrite aux vers. 9, 10. Cette vertu
est double: elle consiste, d’une part, dans le fait, déja ac-
compli, qu'ennemis de Dieu nous sommes réconciliés avec
lui par la mort de son Fils; et de I'autre, dans ’espérance
qui en découle, qu’un jour, au jugement supréme, cwdiodusda
dCedro’ dmd tig dpyiic. Comme cette espérance résulte de cette
assurance parfaite, il faut que cet avenir soit I'accomplisse-



LA MORT DE JESUS-CHRIST 2067

ment ou la confirmation définitive de la méme vertu salu-
taire désignée dans le passé par les termes: éyfpoi ovrss xami-
Mympey o e 5 il faut par conséquent que xaradlayivar 6 s eX-
prime notre condition vis-a-vis de Dieu ou notre destinée telle
qu’il P'a faite, comme le o¢wsofon amd tig dpyds. Or, cela admis,
xateldayfivar T Oew ne peut pas marquer un changement dans
notre libre relation avec Dieu, dans nos dispositions et notre
direction vers Dieu; car un tel changement dépendrait de nous
et non, comme le ewlssber amd T dpyiic, de Dieu, et on ne pourrait
pas tirer la conclusion de 'un & I'autre, et bien moins encore la
conclusion a majori ad minus, comme au vers. 10. De ce que
nous aurions changé nos dispositions hostiles envers Dieu il ne
résulterait pas encore I'assurance que Dieu a abandonné sa co-
lére envers nous et nous a dispensés des effets funestes qu’elle
doit avoir; le veeu subjectif de vivre désormais en paix avec Dieu
n’autloriserait pas encore I'assurance objective que Dieu, de son
cOté, est également en paix avec nous. En revanche, I’espérance
d’étre sauvé au jour de la colére de Dieu peut étre plus ferme
que jamais dans I’hypothése que le majus a été accompli de la
part de Dieu et que, objets de son inimitié comme pécheurs, nous
avons été réconciliés avec lui par la mort & laquelle il a soumis
son Fils, comme preuve de son amour qui I'emporte sur sa
coléere. En conséquence le xarallayiiva est un changement de no-
tre rapport avec Dieu, qui part de Dieu et non de nous, et éxdpot
ovres doit s’entendre non, dans un sens actif, de notre hostilité
envers Dieu, mais, passivement, de notre condition sous le poids
de la colére divine. C’est ainsi que ce passage s’accorde aussi
avec Rom. III, 25 et 2 Cor. V, 18. Il nous apprend que la mort
de Christ était pour nous une preuve de 'amour de Dieu, puis-
que, grice a cette mort, d’odieux que nous lui étions, nous
avons été réconciliés avec lui; la colére de Dieu qui pesait sur
nous a été enlevée ; bref, la mort de Christ était une expiation
de la colére divine, déterminée par 'amour de Dieu.

Le passage de Gal. III, 13 aboutit & la méme pensée. Ce qui
s’appelait tout & I’heure xxradlayivae T bep, s'appelle ici é&ayopulew
éx Tig xatdpas Tob vopou. La loi étant I'expression de la volonté
divine, la malédiction de la loi est celle de la colere divine.



263 0. PFLEIDERER

C’est de ce poids de la malédiction que Christ nous a rachetés
evopevag Umép vipdv xardpe, C est-a-dire en se livrant comme rancon
4 la mort exigée par la colére divine. Le mot abstrait de xarépa
n’est pas seulement suggéré par le texte de la loi, mais ex-
prime encore exactement la pensée de I'apotre : personnelle-
ment Christ n’était pas un maudit, mais il se trouvait comme
tel vis-a-vis de Dieu, parce qu’il subissait la mort de la malé-
diction. Comme sacrifice expiatoire il rachetait par cette ran-
con notre vie qui, en qualité de maudite, était due a la colére
de Dieu. Ce passage rentre donc également dans I'idée antique
du sacrifice expiatoire.

Il faudra enfin en dire autant de 2 Cor. V, 21. Dieu a fait
pour nous péché celui qui n’a point connu le péché (par son
expérience personnelle), afin que nous devinssions justice de
Dieu en lui. Ici encore I'abstrait apaprix comme xarcpa (Gal. III,
13) n’est pas employé sans raison. Christ ne devint pas per-
sonnellemnent pécheur, — le texte au contraire le nie formel-
lement, — mais il fut placé vis-a-vis de Dieu dans les rap-
ports objectifs du monde pécheur, tellement que, quoique
subjectivement et réellement sans péché, il passa pourtant
idéalement pour pécheur au point de vue objectif de Dieu,
et fut traité comme tel; tout comme, en sens inverse, en
conséquence de ce qui lui est arrivé, nous sommes transportes
vis-a-vis de Dieu dans le rapport objectif de justes, c’est-a-
dire que nous passons idéalement pour justes au point de vue
de Dieu, quoique nous ne le soyons pas subjectivement et réel-
lement et que nous soyons, au contraire, des pécheurs. Il s’ac-
complit ici un échange réciproque de rapports entre Christ et
nous. Il se charge de notre role de pécheurs, nous acceptons
de lui celui de justes; péché et justice se montrent de part et
d’autre comme des roles tout a fait objectifs et réversibles d’une
personne sur une autre ; en soi leur valeur n’est qu’idéale, mais
les suites en sont trés réelles : la vie, d’un coté, la mort, de
P'autre. Dans I’acception objective du péché et de la justice, se-
lon Papdtre, cette conception n’a pas lieu de nous étonner,
quoiqu’elle embarrasse nos idées subjectives et morales. Au
reste ici le unép #ipav ne peut signifier que : & notre place ; d’au-



LA MORT DE JESUS- CHRIST 269
tant plus que le inép Xpiawod, qui précede immédiatement, doit
s’entendre dans le sens de ari. Il n’est pas question enfin de la
délivrance de la puissance du péché, mais de celle de la coulpe,
surtout & cause des rapports intimes de notre texte avec le vers.
19, ou1 la réconciliation avec Dieu, opérée par 'intermédiaire de
Christ, s’éclaircit par ces paroles : ph Joypopevos adtois T& mapamres-
pare adriv. En conséquence cette réconciliation ne consiste pas
en ce que le péché ne déploie plus son action dans I’homme,
mais en ce qu’il ne lui est plus imputé comme coulpe et que
I’homime cesse d’étre I’objet de la colére divine. Notre passage
ne fait donc que compléter I'idée que nous avons trouvée dans
tous les autres: la rédemption de la coulpe a pour moyen la
souffrance vicaire du Christ, la souffrance de ce que I'’homme
avait mérité en qualité de pécheur, et cet échange réciproque
des roles entre le coupable et 'innocent est 'effet de I'amour
de Dieu lui-méme.

On se demande pourquoi il fallait la souffrance d’une peine
méritée, puisqu’enfin la grice de Dieu était antérieure a l'ex-
piation et la rendait méme possible. Pourquoi Pamour de Dieu
aurait-1il besoin de ce détour pour se rvéaliser? Si c’était Dieu
lui-méme qui amenait la réconciliation du monde pécheur,
comment ce méme Dieu d’amour pouvait-il étre ’objet de la
réconciliation, dont la colére devait étre apaisée avant que
son amour pht se déployer? C’est cette question qui a invo-
lontairement obscurei la vue des interprétes dans I'explication
des passages que nous avons examinés, Et convenons-en, cette
question n’est pas seulement embarrassante au point de vue de
la pensée indépendante, mais encore & celui de la théologie
paulinienne. On peut répondre: il fallait nous racheter de la
malédiction de la loi par une souffrance vicaire, puisqu’enfin
la loi, expression invariable de la sainte volonié de Dieu, avait
assigné la mort comme peine au péché. Mais cette réponse ne
dissipe pas toules les objections. En effet, qu'on se rappelle
ce que le méme apoOtre avait enseigné & I'égard de la loi, de
sa signification et de son but dans l'économie divine. Cette
loi n’était pas, selon lui, d’une valeur perpétuelle, mais un
intermédiaire temporaire entre la promesse et 'accomplisse-



270 0. PFLEIDERER

ment, afin de multiplier le péché et de renfermer tous les
hommes dans la captivité et I'impuissance jusqu’a ’avénement
de la foi. Comment donc cette loi, instrument essentiellement
temporaire, pouvait-elle étendre méme au Christ ses préten-
tions, et ne les abandonner qu’a la suite de la mort sanglante
et expiatoire du Seigneur ? Ces prétentions ne tombaient-elles
pas naturellement d’elles-mémes, du moment ou le temps
assigné A lexistence de la loi était accompli? N’oublions
pas d’ailleurs que la question subsiste, alors méme que
nous substituons & la loi1 la justice divine qui s’y déclare.
Comment ses prétentions au chéitiment du péché pouvaient-
elles étre absolues vis-d-vis du Christ, puisqu’enfin Dieu
lui-méme a renfermé tous les hommes dans le péché afin de
faire miséricorde & tous? (Gal. III, 22; Rom. XI, 32.) La con-
tradiction que nous venons de signaler s’explique par l'origine
du systéme de Paul et elle est un des points les plus instructifs
qui nous permettent de jeter un regard dans le canevas des
idées dogmatiques de I’apotre.

Si I'idée que Paul se formait de l'insuffisance religieuse et de
I'importance secondaire de la loi avait été le point de départ et
la base de son systéme, il n’aurait pas pu faire & la loi la con-
cession de réclamer la mort du Messie, le sacrifice expiatoire
comme condition de la satisfaction de ses prélentions ; au con-
traire, la loi, échelon inférieur de I’échelle des dispensations
divines, serait tombée d’elle-méme, & ses yeux comme &
ceux de Jean, a l'apparition de la grice et de la vérité en
Christ, et la mort du Christ n’aurail eu aucun rapport avec les
prétentions évanouies et les menaces de la loi. Mais telle
n’était pas la pensée de Paul. En principe la loi était pour lui
ce qu’elle était pour chaque juif, I’expression absolue de la
volonté de Dieu. En conséquence, la mort de Christ ne pouvait
I’abroger qu’en reconnaissant et en accomplissant les droits de
la loi, en établissant un compromis entre le nouveau principe
de la grace et le principe légal de la justice. L’abrogation de
la loi dans la mort expiatoire du Christ étant admise, il s’agis-
sait de concilier 'importance temporairement réduite de la loi
avec 'immutabilité de Dieu. Nous avons vu que Paul I'a fait



LA MORT DE JESUS-CHRIST 271

en concluant de la place intermédiaire assignée a la loi entre
la promesse et I'accomplissement, qu’elle n’avait eu également
dans les desseins de Dien qu’une destination intermédiaire,
non absolue. G’est ainsi que, tout en partant de ’hypothése de
la valeur permanente de la loi, qui déterminait encore sa
conception de la croix comme sacrifice expiatoire, Paul fut
poussé par les résultats de la doctrine de la croix & aboutir
finalement, relativement & la loi, & une conséquence qui
annulait ses prémisses. Cette contradiction pouvait se dérober
aux yeux de l'apdtre, comme [Ihistoire de tant d’esprits le
prouve; mais elle est la cause la plus profonde de I'impopula-~
rité du systéme de Paul, méme chez ceux qui s’appropriérent
ses résultats les plus essentiels. En se plagant simplement au
point de vue de la loi dépassée et dégradée, que Paul avait d
d’abord conquérir & force de lutter avec la loi, ils n’avaient
aucune raison de considérer encore I’ceuvre de Christ, & la
maniére de Paul, comme une satisfaction donnée aux préten-
tions de la loi, comme un rachat de la malédiction qu’elle
prononce, comnme une manifestalion de la justice distributive
de Dieu. Le point de vue éthique, qui n’avait été que secondaire
chez Paul dans la question de lapparition et de la mort du
Christ, pouvait, comme chez Jean, occuper le premier plan,
(’était la conséquence inévitable de la tendance que Paul
avait déja adoptée dans sa nouvelle doctrine de la loi; mais,
incapable lui-méme d’imprimer une nouvelle forme & sa
doctrine sur la rédemption en conséquence de la nouvelle
doctrine de la loi qui en était résultée, sa dogmatique conserva
un caractére flottant entre la forme judaique et l'idée chré-
tienne. La doctrine de la rédemption de Paul fut ainsile moyen
de surmonter la religion légale sous les formes de la reli-
gion légale, une réconciliation de la grace et de la loi dans
une série de conceptions uniquement empruntées au point de
vue de la loi.

(C’est par la voie historique que se résout encore une autre
question qui a beaucoup embarrassé la dogmatique, mais que
Paul n’a pas suggérée, parce qu'elle ne le touchait point:
jusqu’d quel point la mort du sewl Jésus a-t-elle été une



2732 0. PFLEIDERER

expiation correspondante, un équivalent pour la mort de tous ?
D’ordinaire, en se fondant sur 2 Cor. V, 21, on prétend avoir
trouvé le parfait équivalent en ce que Jésus a été sans péché.
Mais autant il est vrai que ce caractére constitue une conditio
sine qua non de I'expiation, autant il en résulte peu que
I’équivalent soit trouvé. Une seule mort imméritée, aprés tout,
n’est au fond l'équivalent que d’une seule mort méritée,
non de celle d’'innombrables mortels qui 'avaient encourue.
Le passage cité d’ailleurs ne le dit pas ; 'exemption du péché
en Jésus y figure comme la condition de la possibilité d’une
souffrance vicaire. L’apdtre ne dit pas ce qui a donné a
celle-ci sa vertu expiatoire absolue. D’autres passages qu’on
cite ne nous instruisent pas davantage. On a insisté sur 'ex-
pression de la mort du Fils de Diew (Rom. V, 10, et alibi), et
on a prétendu que la participation de Jésus a la nature divine
a prété A sa mort cette vertu absolue. (Anselme, Luther.) Mais
une pareille nature divine était loin de la pensée de 'apotre .
Disons plutot que 'apdtre, en parlant habituellement de la croix
de Chwrist, parle de la personne du Messie. Ceci nous révéle 1’ori-
gine de toute la théorie. La croix du Messie est une contradic-
tion impossible, si elle n’est pas ordonnée de Dieu comme le
moyen de créer la justice messianique par l'expiation de la
coulpe. Donc la croix doit étre considérée comme le moyen
d’expiation absolue. Telle est la base psychologique de la doc-
trine de Paul. On comprend dés lors que ni la possibilité ni
la nécessité d’une substitution pareille a celle qu’il enseigne,
ne pouvaient étre 'objet de la réflexion de lapotre.

S1 nous dépouillons maintenant sa pensée de ses formes
judaiques et légales, que reste-t-il? 1l reste une idée religieuse
essentielle: 'amour de Dieu, qui tire 'homme de 'antagonisme
ou il se trouve naturellement vis-a-vis de Dieu et le trans-
porte dans sa communion. De la part de I’homme, il n’y a que
confiance, reconnaissance, acceplation de la grice divine, qui
puissent y correspondre. Cette idée renfermant le concept fon-
damental de la piété évangélique, tandis que la forme dont elle
est revétue jaillit d’une pensée fonciérement judaique, il n’est

* L'auteur le prouve plus bas dans son livre.



LA MORT DE JESUS-GHRIST 213

pas surprenant que ceite doctrine ait paru & la piété chré-
tienne tantot un jovau précieux, tantdt une pierre d’achoppe-
ment. Il v a plus. Cet antagonisme entre l'idée chrétienne et
la forme judaique admet en Dieu un conflit d’amour et de
colére, un conflit de motifs que la pensée dogmatique s’effor-
¢uit en vain de concilier, puisque, au fond, il ne s’explique que
psychologiquement. Or, dans ces cas, la conception religieuse
aime & répartir les contrastes sur divers représentants et se
flatte de les concilier en les considérant comme I'effet de ces
caractéres différents. C’est ce qui s’est vu ici. L'amour de
de Dieu, le motif de la réconciliation, trouva son représentant
en celui qui s’était constitué par son sacrifice I'organe volon-
taire de la grace, en Christ, le médiateur historique de la
rédemption. La coléere qui, dans ses intraitables prétentions,
réclamait I’expiation vicaire, trouva son représentant en celui
(qui depuis longtemps était pour la conscience judaique l'ex-
pression de la justice distributive, le diable. Ainsi 'amour et
la colére se répartirent entre Christ et le diable, et 'ceuvre de
la rédemption devint un drame, un combat, un proces. Ces
personnifications ne se retrouvent pas encore chez Paul, mais
dans ses successeurs immédiats, les auteurs des épitres aux
(Colossiens et aux Hébreux. (Hébr. II, 14 ; Col. II, 15.) On inclina
cependant davantage a considérer 'amour de Diew manifesté
dans le wmédiateur de la réconciliation, comme une cuvre
humaine de charité, et & lui répondre par un retour d’amour
reconnaissant. A ce point de vue touchant, la doctrine de la
rédemption s’est dépouillée de ses aspérités et est devenue
un germe puissant de piété pure et simple. C’est ce que nous
voyons chez Paul lui-méme. Malgré tous ses raisonnements
dogmatiques, l'accent qui domine est celui d’'un amour ému
envers celui qui I'a aimé et s’est donné pour lui. Et la profon-
deur de cette disposilion est devenue pour Paul la source
d’une considération nouvelle et féconde de la mort du Christ.

THEOL. ET PHIL. 1874, 13



274 0. PFLEIDERER.

II. — LA PREDESTINATION

Les juifs et les gentils continueront-ils & former deux partis
opposés dans I'église, ou bien y aura-t-il fusion ? Voild la grande
(question qui divi:ait Paul et ses adversaires. Paul estimait que
tous avaient été baptisés dans un seul et méme esprit pour
former un seul corps, soit Juifs, soit Grecs (1 Cor. XII, 13),
et les événements lui donnaient de jour en jour plus raison :
ses succés dans le monde paien étaient éclatants. Mais les
judéo-chrétiens n’en étaient que plus choqués. Quoi? les en-
fants d’Abraham ne formeront guune faible minorité dans
I’église du Messie ? Tous les prophétes ne se sont-ils pas ren-
fermés dans les horizons théocratiques ? Le sceptre n’est-il pas
o Israél et les paiens ne sont-ils pas des étrangers et des pas-
sagers, qu'il est impossible de confondre avec les citoyens et
les gens de la maison de Dieu? C’est une interversion des dé-
crets de Dieu !

L’apbire se sentait en conséquence appelé & montrer que
la grace divine est la source unique et la maitresse souveraine
du salut, et que, si 'église se compose de juifs et de gentils
indistinctement, ce fait émane de la libre élection de la grice.
(Vest ici la clef de votite du systéme paulinien, correspondante
a4 la doctrine fondamentale de la délivrance de la loi par la mort
de Christ. La différence qui existe entre ces deux dogmes, c’est
(que le dernier n’est que la conséquence de la théorie, tandis
que, dans le second, la théorie trouve un appui dans les faits.

Le succés des missions de Paul parmi les gentils annule
les promesses divines faites a Israél. Voild le scandale des
judéo-chrétiens. Paul y répond dans Rom. IX-XI d’une dou-
ble maniéere : d’abord par la polémique qu’il dirige contre les
prétentions juives, comme si un homme, quel qu’il soit, pou-
vait avoir droit ala grice, comme si la grice n’était pas absolu-
ment indépendante de la créature (IX); ensuite par la consola-
tion qu’il adresse & Israél, en disant que 'aveuglement qui
s’est emparé de lui n’est que temporaire et n’exclut pas lac-



LA PREDESTINATION 275

complissement final des promesses divines dont Israél est
I'objet. (X et XI.) ‘

I. Des lorigine, dit 'apdtre en suivant les traditions de
I’Ancien Testament, les promesses divines n’ont pas été in-
séparables de la descendance d’Abraham, de la nationalité.
Elles ont été le fait d’une libre élection. Ainsi, de tous les fils
d’Abraham, Isaac seul a été I'enfant de la promesse et Por-
gane des priviléges théocratiques. Ainsi encore, des deux fils
d’Isaac, c’est le puiné qui, quoique inférieur & son frére, est
préféré, méme avant sa naissance, parce que Dieu aimait 'un
et haissait 'autre. ([X, 18.) I1 en avaitle droit: le droit d’aimer,
car n’a-t-il pas dit & Moise : Je ferai miséricorde a qui il me
plaira de faire miséricorde ! le droit de hair, car I'Ecriture dit
a Pharaon: Je t’ai suscité tout exprés pour faire voir en toi
(dans ta destruction) ma puissance ! D’ou il résulte gue si un
homme obtient grice de la part de Dieu, cette grice ne dépend
pas de ’homme qui veut et qui court (qui déploie ses efforts
dans la lice), mais uniquement de la volonté absolue de Dieun
(ui fait miséricorde & qui il veut et qui endurcit qui il veut.
(IX, 14-18.)

Ici naturellement on se demande ce que deviennent la liberté
et la responsabilité humaines. Paul ne craint pas de soulever la
question : Qu’est-ce que Dieu peut donc encore nous reprocher,
puisque enfin personne ne peut résister & sa volonté? Que ré-
pond 'apdtre ? Il accorde I’objection, coupe court & tout débat et
renvoie le contradicteur 4 'absolue dépendance de 'homme vis-
a-vis de Dieu. Il en est ici, dit-il, comme du vase qui n’est ce
qu’il est que par la volonté de celui qui I'a fabriqué et qui a le
droit de faire d’une méme masse d’argile des vases pour des
usages honorables et des vases pour des usages vils. De méme
Dieu a le droit de faire des uns autant d’organes de sa miséri-
corde pour les glorifier et des autres autant d’organes de sa
colére pour les perdre. (19-21.)

Mais qu’est-ce qui peut donc engager Dieu a faire des hom-
mes autant d’organes de sa colére pour les perdre? Remarquez,
dit Papdtre (et c’est ici le comble de sa dialectique hardie), que
ce qui contredit le plus, en apparence, la miséricorde de Dieu,



276 0. PFLEIDERER

la fait resplendir avec le plus d’éclat; contesteras-tu encore
avec Dieu, s’il se trouve d’ailleurs que Dieu, tout en voulant
montrer sa colére et faire connaitre son pouvoir, a supporté
aussi dans sa grande longanimité, les vases de la colére, faits
pour la perdition, dans le but de faire connaitre (xui fva yuwpion)
les richesses de sa gloire envers les vases de sa miséricorde
gqu’il a réservés pour la gloire? Ainsi le mal tourne en moyen
pour le bien. (22, 23.)

Choqué de ces vues, on a tiché de les modifier. D’abord on
a voulu faire du passif, faits (xempriopéva) pour la perdition, un
réfléchi . qui se sont faits. Cest inadmissible: le passif cor-
FBSpOﬂd seul au frpomoipao'sv du vers. 23 et au wosioar eic aTepiory
du vers. 21; d’ailleurs toute la péricope est destinée & montrer
que amour et la haine, la compassion et ’endurcissement éma-
nent également de la libre détermination de Dieu. Toute im-
mixtion de la causalilé humaine est ici une entorse donnée au
texte dont 'image du potier fournit 'intention évidente. —
Ensuite on a révoqué en doute la force probante de cette analo-
gie en opposant les vers. 22 et 23 aux vers. 20 et 21, comme
si apodtre voulait dire , abstraitement il est vrai : Dieu possede
un droit absolu vis-a-vis de I'homme, comme le potier vis-a-vis
de Pargile, mais (3 vers. 22) dans la réalité, il n’a pas méme
fait usage de ce droit; au contraire, il a supporté avec beau-
coup de longanimité des vases de colere qui, par leur propre
faute, étaient tombés sous le coup de la colére, afin de les con-
duire & la repentance. Pour ne pas répéter que les vases faits
pour la perdition ne le sont pas par leur faute mais par la vo-
lonté de Dieu, remarquons que le vers. 23 nous apprend clai-
rement que le but de fveyrey & moldii paxpobupia NE consiste pas
a témoigner de la grice aux vases de la colere par leur con-
version, mais 4 en déployer en faveur des vases de miséri-
corde.

II. L’apotre a considéré jusqu’ici endurcissement d’Israél du
point de vue théologique et religieux: il n’est pas permis au
faible mortel de murmurer contre un acte de la volonté sou-
veraine de Dieu. Mais on peul envisager le méme fait.au point
de vue anthropologique et moral de la culpabilité : Israél s’est



LA PREDESTINATION 277

opposé 4 ’Evangile et a préféré la justice des ceuvres 4 celle de
la foi. C’est la méme résistance qu’autrefois. Tel est le sujet
que I'apotre traite IX, 30 - X, 21. Sans doute, en tant que cette
incrédulité résulte d’une absence de connaissance, d’un zéle
mal éclairé (X, 2), cette culpabilité tombe en grande partie,
’apotre le reconnait ; mais ce n’est pas pour retirer ses idées
sur la prédestination ; ici, comme ailleurs (par exemple dans la
doctrine du péché Rom. V, 12 ss. comparés a1 Cor. XV, 45ss.),
les deux points de vue marchent parallelement. Vouloir les
mettre d’accord, ce serait forcer les textes et altérer la pensée
de I'apotre. Ce serait adopter une exégése rationaliste que de
vouloir donner pour base & la miséricorde et & I'’endurcisse-
ment (I'X, ’18), au xaraprilew e amwleiay €t A0 wposTorpaley el doEeey
(IX, 22, 23), non la libre volonté de Dieu, mais celle de I’homme,
(qui croit ou qui par sa propre faute ne croit pas.

On a voulu en effet imposer & 'apotre Uidée quifait remonter
la miséricorde et la perdition, non au libre arbitre de Dieu mais
a celui de I'homme qui croit ou ne croit pas, et 'on en a appelé
au mpoyprpwoxery de Rom. VIII, 29. Ici, dit-on, la prédestination
dépend de la prescience divine, dont 'objet est la libre foi ou
la libre incrédulité de 'homme. La volonté absolue de Dieu n’a
pour objet que la miséricorde envers les croyants, le rejet des
incrédules en général; si Vapplication individuelle est égale-
ment déterminée de Dieu, elle ne 'est pas par un décret ab-
solu, mais par une disposition qui dépend de la foi ou de l'in-
crédulité prévues, c’est-a-dire d’une condition humaine. Il y a
partage entre la grice et la liberté. Eh bien, rien n’est moins
paulinien. En effet, d’une part, on fait violence au 3 6 (IX, 18)
qui marque un acte souverain appliqué aux individus ; et, de
Pautre, on méconnait le sens du mpopyvéoxew, comme le prouve
XI, 2, ot le mpoéyvw, appliqué au peuple d’Israél, ne peut signi-
fier que la libre élection divine par laguelle ce peuple est de-
venu la propriété de Dieu. Remarquez au reste le contexte de
Rom. VIII, 29. L’apotre veut prouver que les xxrot xara mpdeory
parviendront certainement 4 leur destination. Cette mpiferis est
expliquée par les deux verbes mpoéypve et mpodpiae, dont le premier
marque le choix des personnes et le second leur destination »



278 0. PFLEIDERER

combinés, ils constituent la &doyh yapros (Rom. XI, 5), c’est-a-
dire le choix qui a la volonté divine pour base et la gloire pour
but. (VIII, 30; IX, 23.) [l y 2 donc deux actes transcendants :
la prédestination et la gloire. Ce qui les rejoint, ce sont les actes
temporels du =«xksiv par la prédication de 'Evangile qui appelle
la foi (X, 14, 17) et du Sweawoiv qui en est la suite. Remarguez
que tous ces actes, npoéyvm, mpodptae, éxdlege, dmaings, édkuas, NE S
suivent pas seulement, mais s’engendrent nécessairement, en
sorte gue celui qui se sait appelé et justifié peut étre str d’étre
élu par la énoyh yaprros €t desting & la Sée. Il n’y a donc pas de
place ici pourla détermination humaine. Cee n’est pas que la foi
soit exclue, mais elle est un chainon dans la chaine. C’est par
elle que se réalise la divine npibeag A I'égard de ’homme intérieu-
rement, pour se consommer extérieurement dans la d¢t«z. Yous de-
mandez: Comment se fait-il que le z«dei» & 'alde de la prédication
ait pour effet certain la foi des élus? L’apdtre n’en parle pas,
parce qu’il ne s’occupe ici que de ceux chez qui la foi était déja
un fait; c’est pourquoi il ne s’arréte pas & la possibilité abstraite
qu’ils eussent pu ne pas croire. Au reste, le wpoytoipassy, 1X, 23,
peut fournir ici quelque lumiére. Ce terme ne marque pas
seulement comme le mpodpoz, VIII, 29, une prédestination idéale
dans le deécret de Dieu, mais une prédisposition morale tres
réelle, qui rend ceux qui en sont les objets susceptibles de la
o divine et par elle participants de la foi. Le revers en est
que ceux chez qui la prédication n’a pas cet effet, n’ont pas
recu la disposition requise, c’est-a-dire qu’ils sont des exeln
xoTapricpsve sic amwheizy. Ainsi Rom. VIII s’accorde avec Rom. IX
pour proclamer le dogme d’une prédestination rigoureuse qut re-
jette toute immistion de la volonté humaine. Et comment pour-
rait-il en étre autrement chez un apotre dont le trait caractéris-
tique consiste & considérer la réalité avec toutes ses aspériiés
et ses contradictions, non-seulement comme permise de Dieu,
mais comme voulue et opérée par lui?

III. Laissons donc & la doctrine de Paul toute son aprete,
mais remarquons aussi que 'apdtre n’insiste pas sur la condi-
tion de ceux qui en souffrent; que, s’il reléve la faveur des élus,
c’est pour les relever eux-mémes par le trésor de consolation



LA PREDESTINATION 279

qu’elle renferme, et que, sl signale (Rom. IX, 14 ss.) les indi-
vidus xammpriepévor eie armieian, il a surtout en vue la majorité des
juifs incrédules dont I'avenir lui ouvre de consolantes perspec-
tives. C’est ce qui nous conduit au chap. XI. En effet, 'apotre
considére 1’endurcissement d’Israél comme un moyen tempo-
raire destiné & amener le salut de tous. Si Israél a bronché
(XI, 2), ce n’est pas pour tomber irréparablement. Déja en soi,
cela est impossible. Dieu ne peut pas repousser & jamais son
peuple élu, dont la racine, les patriarches, fut consacrée a
Dieu. Dieu ne peut pas se repentir de ses dons et de sa voca-
tion. (XI, 1, 16, 28, 29.) Et ce qui le prouve, c’est ce Jeippx »or’
édeywv qui maintenant de nouveau, comme jadis du temps d’Elie,
représente la continuité du peuple élu et garantit la grace di-
vine au peuple élu dans son ensewnble, malgré I'endurcisse-
ment actuel de lamajorité de ses enfants. Le peuple qui, guant
a ’Evangile, est ennemi de Dieu, n’en demeure pas moins, eu
égard au résidu de I’élection, P'objet de la grace divine pour
Pamour des peéres. (28.)

Mais pourquoi Dieu a-t-il fait broncherce peuple? pourquoi
’a-t-il endurci dans sa majorité ? C’est de leur chute gue devait
résulter le salut des paiens. Les branches naturelles sont re-
tranchées et les paiens gui ne sont qu'un sauvageon ont été
entés sur olivier franc. Ce fait, recueilli par les voyages de
l’apdtre, lui parait une dispensation divine; l'incrédulité des
Juifs est, & ses yeux, le moyen destiné & porter aux paiens la
miséricorde divine. (11, 17, 30.) Ce n’est pas la cependant la
seule ni la supréme intention de Dieu: le peuple élu ne peut pas
étre sacrifié aux paiens, qui ne sont pas élus. Son endurcisse-
ment ne peut étre que temporaire. Jusqu'a quand durera-t-il?
Jusqu’a ce que la plénitude des gentils soit entrée dans le
royaume de Dieu. (25.) Cest ainsi qu’lsraél sera sauvé.
La priorité des gentils excitera sa jalousie (11, 14), et il ob-
tiendra miséricorde. Il y a plus. Aprés que les gentils auront
ainsi contribué au salut des juifs, ceux-ci en recueilleront le
plus grand avantage ; si leur faute a été la richesse du monde et
leur échec la richesse des gentils, que ne sera pas leur conver-
sion en masse! et si leur rejet a été la réconciliation du monde,



280 0. PFLEIDERER

(ue sera leur réhabilitation, sinon la vie surgissant du sein
des morts? (12-15.)

C’est ainsi que grice & sa philosophie grandiose de I’histoire
Papodtre voit dans un événement le moyen de réaliser celui qui
le suit, jusqu’a ce que le but final de la grice divine soit at-
teint; car Diew a renfermé tous dans la désobéissance afin de
faire miséricorde a tous. (32.)

Il ne faut pas entendre cette déclaration dans le sens rigou-
reux de I'apocatastase dogmatigue. Il n’est pas question ici de
la conversion au dela de la tombe; le point de vue est essen-
tiellement historique et ne se préoccupe (que de la conversion
finale de ’humanité telle qu’elle vivait sur la terre dansce mo-
ment-la. Il faut convenir cependant que, méme avec cette
restriction, la pensée de l'apoOtre franchit les bornes eschato-
logiques de la dogmatique ecclésiastique, soit calviniste, soit
luthérienne. T’apotre oppose ici son prédestinatianisme reli-
gieux 4 l'indéterminisme de la dogmatique luthérienne ; il n’est
pas permis de faire des tod¢ wdvras de simples classes; ce terme
marque ensemble des individus. 11 n’est pas permis non plus
d’y glisser la condition de la foi. Ce serait couper le nerf de la
pensée apostolique; P'objet du décret divin dont il énonce la
realisation finale consiste en ceci: ¢’est que tous ceux qui
avaient été autrefois désobéissants, finissent par ne plus I'étre
et sont sauvés comme convertis. D’autre part nous ne rencon-
trons pas non plus ici le double décret définitif de Calvin. Si
nous avons trouvé une double volonté divine au chap. IX, la
dualité se résout cependant ici dans 'unité supérieure d’un deé-
cret qui embrasse tous les hommes et qui a son contraire, non
plus & co6té de lui comme limite, mais sous lui, comme moyen
subordonné au but unigue. Aux élus ne correspondent plus des
rejetés, et ceux quisemblent étre tels ne sont au fond que pro-
visoirement laissés ou mis de cOté ; leur tour n’est pas encore
venu; la volonté divine ne les tient sous les verrous du péché
et de la désobéissance (cf. Gal. III, 23) qu’afin qu’ils recoivent
le salut par I'intermédiaire de ceux qui les ont devancés; c’est
ainsi que la vie finit par arriver également & tous, comme un
libre don de la grace divine.



LA PREDESTINATION 281

On levoit, nous avons affaire ict & une spéculation philoso-
phico-religieuse qui envisage toute I’histoire du monde comme
la réalisation de I'idée divine, a la fois une et multiple. Etudiés
du haut de ces cimes splendides, ce n’est pas seulement l'in-
crédulité des juifs, c’est en définitive le péché en général qui
nous apparait comme une phase dans la téléologie absolue du
salut. Si le décret divin enveloppe tous les hommes sous le
péché pour les rendre tous participants de la grice, le péché
est effectivernent compris dans ce décret, c’est-a-dire non-seu-
lement permis, toléré, mais ordonné comme moyen en vue de
la révélation de la grace. Ne nous étonnons pas de ce résultat.
La loi, selon Paul, est donnée wov mupafagemy yapw, c’est-a-dire
pour réveiller en I'homme la conscience du péché qui habite en
lut et pour manifester pleinement le péché. (Gal. 111, 19.) De la
il n’y a qu’un pas & laffirmation que la captivité de 'homme
naturel sous le péché (Rom. VII) est un moyen divin destiné &
réaliser la grice. Mais ce pas si important, la dogmatique de
I'église n’a pas eu la force de le franchir.

F.-C.-J. VAN GOENS,

docteur en théologie et ancien pasteur & Leyde.




	La mort de Jésus-Christ et la prédestination : d'après Paul

