Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 7 (1874)

Artikel: Dieu et 'hnomme [suite]

Autor: Brocher, Henri / Ulrici, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIEU ET L’HOMME

PAR

Dr HERMANN ULRICI
(Suite*.)

II. LES DIVERSES BRANCHES DE LA PHILOSOPHIE
PRATIQUE

Premiére partie: Le droit naturel.

Un résumé semblable & celui que nous avons fait pour la
premiere partie devient ici treés difficile. Evidemment, 'auteur
sort de sa speécialité; il n’est pas jurisconsnlte de profession ;
ses connaissances en histoire du droit ne sont pas aussi com-
plétes que le sujet l'aurait exigé : de I3 une sévérité souvent
excessive, par exemple a I’égard du droit romain; de 14 aussi
beaucoup d’hésitations, de retouches, qui font perdre de vue
les lignes principales. Il est presque impossible de ne pas dé-
naturer ou dépasser la pensée de l'auteur en la condensant;
aussi devrons-nous apprécier plutot que résumer. Cela sera
d’autant plus nécessaire que celui qui écrit ces lignes, tout en
se trouvant en sympathie avecl’auteur sur beaucoup de points,
se sépare pourtantde lui en mainte occasion importante, comme
on va le voir.

Le point de vue dont toute cette partie de I'ouvrage n’est
que le développement jouit d’'une nombreuse et brillante clien-
tele. Il entraine pourtant certaines conséquences graves qu'il
importe de signaler. Le droit, nous dit-on, découle du devoir:
nul n’a d’autre droit que celui de remplir son devoir. Ne ré-
sulte-t-il pas nécessairement de la qu’il ne nous est pas mora-

* Voir la Revue de théologie et de philosophie, année 1873, pag. 460.



DIEU ET L'HOMME 247

lement permis de renoncer 4 notre droit ; ne roulons-nous pas
déja sur la pente glissante du fanatisme? Mais le pire danger
est ailleurs, dans I'idée que nous nous faisons de la maniére
dont le devoir se manifeste.

Il faut en tout cas partir du sentiment, qui est, non pas la
base des notions morales, mais la donnée primitive, la matiére
premiére dont cette base doit étre dégagée. Pour le spiritua-
lisme traditionnel, auquel se rattache notre auteur, la base des
idées morales se trouve dans le devoir, lequel se manifeste
sous la forme du sentiment. Le sentiment est-il toujours l'ex-
pression du devoir ? Sans oser affirmer qu’ll en soit ainsi, bien
des gens agissent et raisonnent comme s’ils 'admettaient. Ils
se font alors une loi de ne pas résister & leurs sentiments. Or,
le sentiment exprime souvent tout autre chose que le devoir,
quelquefois méme la passion, et voild pourquoil les théories
spiritualistes, ’expérience le confirme, conduisent si souvent
en pratique a la divinisation de l'instinct, au sensualisme et &
I’égoisme.

D’autres personnes, reconnaissant que le sentiment n’est pas
toujours 'expression du devoir, renoncent & le prendre pour
guide ; ils sont alors conduits au systéme autoritaire, dont je
n’ai pas & exposer les inconvénients.

Certains esprits, qui ne veulent ni diviniser I'instinct, ni ac-
cepter de directeur de conscience, ont cherché une autre voie.
Ils font des sentiments I’expression, non plus du devoir, mais
des hesoins, réels ou illusoires. Les besoins deviennent alors
la base de la morale ; seulement, comme ils sont divers el con-
tradictoires, nous ne devons pas les prendre pour guides avant
de les avoir controlés et rectifiés les uns par les autres. Une
fois cette épuration faite, par un procédé que je n’ai pas a dé-
crirve ici, et dans la mesure dans laquelle elle est faite, le be-
soin nous donne une régle de conduite plus digne de confiance
qu'undirecteur étranger. L’autoritarisme est donc écarté, comme
la divinisation de l'instinct et le fanatisme 'ont été déja par la
nécessité d'une critique. Sur cette base des besoins, ou, comme
on dit aussi, des intéréts, une premiére ligne de démarcation,
tracée par la société, distingue les intéréts qui sont des droits



248 D* HERMANN ULRICI

de ceux qui n’en sont pas. Un second cercle plus étroit, con-
centrique au premier, et déterminé cette fois par lindividu,
met & part les droits qui sont des devoirs. Les devoirs sont des
droits, et les droits des intéréts, mais tous les intéréts ne sont
pas des droits, ni tous les droits des devoirs. Nous avons méme
souvent le devoir de renoncer & notre droit. Le devoir ne dis-
parait pas, il est seulement transporté de la base de ’édifice
au sommet ; il cesse d’étre un élément simple et irréductible,
et devient une combinaison qu’il faut analyser pour la com-
prendre.

Les considérations qui ont fait opposer au spiritualisme tra-
ditionnel ce nouveau systeme, assez différent, on le voit, em-
péchent aussi celui qui écrit ces lignes d’admettre I'idée fonda-
mentale de 'ouvrage. Cette observation préalable, commandée
par la loyauté, n’est point un reproche. Par P’exposition, tout
a fait sincére en méme temps que modérée, qu’il nous donne
de son point de vue, 'auteur, ses adversaires en conviendront
eux-meémes, a bien mérité de la philosophie ; il contribuera
pour beaucoup a faire comprendre les dangers du spiritualisme
traditionnel et & faire trouver Ja meilleure maniére de les éviter.
Notons en passant qu’il distingue du sentiment en général le
sentiment du devoir, par lequel seul nous devons nous laisser
guider; il y a donc toute une catégorie de sentiments auxquels
il y a lieu de résister. Le danger de fanatisme est donc dimi
nué; il s’en faut bien pourtant qu’il soit écarté. Les sentiments
nqui se donnent & eux-mémes la qualification de devoirs, ne
sont pas toujours fondés a le faire. La tentation est grande de
nous persuader 4 nous-mémes (que nos convenances sont des
devoirs, et 'expérience prouve que nous y cédons souvent. En
faisant au contraire du sentiment, méme du sentiment du de-
voir, ’'expression d’un simple besoin, nous nous mettons en
mesure de résister au tentateur.

L’auteur établit d’abord

la notion du Droit.

Le droit se présente & nous comme un fait, comme un ordre
donné par I’état. Tel qu’il est dans un certain temps et dans un



DIEU ET L’HOMME 249

certain pays, c’est le droit positif, que nous appellerons, pour
la facilité du discours, la loi,

Une fois ’existence de la loi reconnue, 'homme en cherche
le pourquoi, la raison d’éire. La question de savoir si la loi a
ou n’a pas de raison d’étre revient & demander ¢’il y a ou s’il
n’y a pas de droit naturel. L’existence d’une raison d’étre du
droit positif, c’est-a-dire d’un droit naturel, une fois admise, il
faut chercher sur quelle base repose ce droit naturel. Il ne
peut y en avoir que deux, la base naturelle et la base morale,
que l'auteur sépare absolument, trop absolument 4 mon sens.
On n’a pas de peine & démontrer que la base naturelle est in-
suffisante ; il ne peut y avoir de droit que si les instincts et les
penchants naturels peuvent étre soumis & ’empire de la vo-
lonté.

Suivant notre auteur, le droit suppose 'élément moral, le
devoir, mais il n’est pas tout le devoir. Il faut donc d’abord
établir I'existence du devoir, ensuite distinguer entre le droit
et la simple moralité. On admet généralement que le droit doit
pouvoir étre réalisé au moyen de la contrainte; dans le cas ol
il ne serait pas reéalisé, il ne cesserait pourtant pas d’étre le
droit. On admet en outre que nous somies tenus d’employer
au besoin la contrainte pour réaliser notre droit: le droit est
une des formes du devoir et chacun doit accomplir son devoir
sans reculer, cas échéant, devant un recours a la force. De-
mander quand l'emploi de la contrainte est indiqué ou com-
mandé, c’est demander (uand il y a droit.

Le droit et la moralité ont un méme but, le devoir; pour
Iatteindre, ils emploient des moyens différents; car il est dans
I’essence de la moralité d’agir, et en particulier d’accomplir
son devoir, librement. Le droit en outre se meut dans une
sphere tout extérieure; il veut que les choses se fassent, mais
ne s’enquiert pas du motif qui les fait faire, il laisse ce soin &
la moralité. On voit que le triomphe absolu de la moralité ren-
drait le droit inutile, puisque le but serait atteint, le devoir ac-
compli, sans recours a la contrainte. Dans le monde actuel, le
droit se présente comme un moyen néccssaire pour mettre
I’homme en mesure de remplir son devoir. L'individu n’ayant



250 DF HERMANN ULRICI

pas des forces suffisantes pour s’acquitter de cette tache, il faut
s’associer et s’accorder sur certains buts & poursuivre. Cet ac-
cord transforme l'idée du droit en une réalité ; le droit naturel,
le droit tel qu’il devrait étre, devient un droit positif, un droit
qu est. La regle établie par consentement dans une société
oblige tous ceux qui font partie de cette société, qu'’ils y soient
entrés volontairement ou que, s’y trouvant placés par leurs
circonstances, 1ls n’en sortent pas. D’autre part, tout ce que la
loi ne défend pas est permis, et cette permission est le seul
fondement du droit particulier des associés. L’homme nait
avec des devoirs et non pas avec des droits. Le droit n’est que
la conséquence dudevoir ; aussi n’y a-t-il point proprement de
droits naturels. Les droits ne paraissent tels que parce qu'’ils
sont intimement liés 4 des devoirs naturels.
Passant & 1'exposition

des devoirs et des droits absolus,

l’auteur rejette les distinctions d’origine romaine établies,
soit entre les droits réels, les droits d’obligations et les droits
personnels, soit entre les droits naturels et les droits acquis.
Pour lui, tous les droits sont personnels, ainsi que naturels
dans le sens indiqué plus haut.

Le devoir et le droit primitifs sont le devoir etle droit que
I’homme a de se conduire et de se considérer comme un sujet,
¢’est-a-dire comme un but et non pas comme un simple moyen,
et par conséquent de conserver son existence. D’autre part,
comme le prochain a le méme devoir et le méme droit, chacun
de nous doit respecter la vie d’autrui; car, en agissant autre-
ment, nous nous exposerions 4 perdre notre propre vie dans
le conflit qui naitrait. D’ailleurs, chacun de nous a besoin des
autres, et se nuirait & lui-méme en les supprimant.

Le droit & Pexistence irnplique un droit & linviolabilité de la
personne physique, ainsi qu’a la propriété. Le droit & la pro-
priété découle du devoir que nous avons d’entretenir notre
personne, et de la nécessité d’employer les choses matérielles
pour atteindre ce but. La propriété, semble-t-il, ne devrait étre
respectée que dans la mesure dans laquelle le propriétaire en



DIEU ET L’HOMME 251

a besoin pour lui ou les siens. Mais une telle limite ne peut pas
étre établie, d’abord & cause du devoir et du droit que nous
avons de faire des provisions pour I’avenir, ensuite 4 cause du
développement illimité donné & nos besoins par les progres de
la civilisation.

Chacun ayant le devoir et le droit d’étre propriétaire, et de
travailler pour le devenir, la société peut contraindre & l'ob-
servation de ce devoir et enfermer dans des maisons de travail
ceux qui ne s’y soumettraient pas librement. Rien ne s’oppose,
du reste, i ce que la propriété soit commune ; seulement c’est
une erreur de croire qu’elle doive I’étre. La propriété indivi-
duelle est méme plus conforme a la nature des choses ; il con-
vient seulement qu’elle soit limitée par la communauté pour
éviter certains abus, entre autres ’accaparement. Cela est vrai
surtout de la propriété fonciére. La société doit pouvoir con-
traindre les propriétaires a cultiver leurs terres, et méme 2 les
cultiver d’une certaine maniére plutdt que d’une autre.

La volonté du propriétaire est une condition de la propriété,
mais elle n’en est pas la cause comme on l'a cru. Celle-ci se
trouve dans le devoir que nous avons d’user des choses ; aussi
la société peut-elle et doit-elle supprimer la propriété dont on
ne ferait pas unbon usage ; de 1a 'institution de la prescription ;
de 1a aussi le droit et le devoir de transférer & autrui, d’une
maniére définitive ou passagére, totale ou partielle, les choses
dont on n’a pas besoin soi-méme. La propriété supposant la
volonté du propriétaire, nous pouvons transférer notre pro-
priété & autrui par un acte de notre volonté. Un tel acte cons-
titue un contrat.

Le droit de contrat repose sur notre devoir de renoncer
aux propriétés inutiles et d’acquérir ce dont nous avons besoin.
Le droit de propriété toutefois n’est qu’une occasion du con-
trat ; 'objet s’en trouve ailleurs, dans un acte. Le droit de pro-
priété implique la possibilité du contrat ; mais le contrat peut
exister sans propriété, et porter, par exemple, sur des services.

Comment se fait-il qu’on ne puisse pas dissoudre le contrat
arbitrairement, comme il a été conclu? La conclusion est un
acte naturel ; I'obstacle qui s’oppose & la dissolution est un fait



252 D' HERMANN ULRICI

moral, la nécessité de respecter la volonté de I'autre contrac-
tant. S1 ce dernier renonce, il n'y a plus de volonté & respec-
ter, plus rien qui s’oppose 4 la dissolution. Ce respect de la vo-
lonté est réciproque: je dois respecter la volonté de l'autre
contractant, mais l'autre doit en faire autant & mon égard.

Une condition impossibie annule le contrat, parce que vou-
loir Pimpossible n’est pas vouloir. Un contrat immoral est nul
également, parce que le droit ne peut pas se mettre en con-
tradiction avec la morale. Le contrat par lequel on aliéne sa
liberté est immoral, et par conséquent nul. Celui dont I'objet
ne sortirait pas des bornes de la moralité pure, dont l'objet
par exemple serait un sentiment, 4 I’exclusion de tout acte ex-
térieur, n’aurait pas de valeur juridique, parce qu’on ne peut
ni ne doit contraindre un acte de moralité pure, méme le plus
l1égitime. L’auteur sépare absolument des contrats les obliga-
tions, qui proviennent d’'un délit, et qui ont leur place dans le
droit pénal.

Nous passons sous silence la famille et les successions. Ce
que nous venons de dire suffit pour faire comprendre le pro-
cédé de construction de 'auteur, qui ne satisfera probablement
pas les jurisconsultes de profession. L’exposé du droit public,
¢’est-a-dire d’une matiére qui, par sa nature méme, exige des
idées générales plutdt que des connaissance spéciales, présente
plus d’intérét.

Avant de 'aborder, il nous faut établir quelques notions in-
termédiaires, et d’abord I'idée de I’honneur, dont 'auteur fait le
couronnement du droit privé. Chacun de nous est tenu de se
faire respecter, lui, ses actes et ses opinions, méme dans le do-
maine moral; il y est tenu, parce que cela est nécessaire a
I’exercice des droits et & I'accomplissement des devoirs. L’au-
teur donne tort & ceux qui fondent le droit au respect, non pas
sur le devoir comme il le fait, ni sur le besoin comme d’autres
Pauraient préféré, mais sur I'idée de la dignité humaine, dont
on a, dit-il, tant abusé. Avec ce dernier point de vue, il n’y
aurait pas lieu de respecter un étre indigne. Or, la dignité n’est
point naturelle, comme le pensent ceux qui en font la base du
droit au respect; elle est acquise. On doit mettre ’homme en



DIEU ET L'HOMME 253

mesure de 'acquérir et lui accorder ce qui lui est nécessaire
pour cela. Dans un certain sens et dans une certaine mesure
au moins, I’étre indigne lui-méme a droit au respect.

L’auteur parait moins heureux lorsqu’il essaye d’établir, con-
tre les partisans de la dignité native, que le criminel, I’étre dont
les actes tendent & détruire cette dignité au lieu de la produire,
n’a pas de droit au respect; qu’autrement il faudrait renoncer
a toute pénalité. Il semble que lauteur aurait été, non-seule-
ment plus vrai, mais méme plus conséquent avec lui-méme, en
posant en principe que la peine devrait dépouiller le caractere
d’infamie, lequel n’est attaché qu’au crime.

L’auteur passe ensuite a ce qu’il appelle

les droits conditionnels ow relatifs

qui appartiennent & I'homme, non pas en tant qu’'individu, mais
en tant que membre d’un groupe social. Il nous montre d’abord
la famille s’agrandissant et devenant la souche. Comme la fa-
mille, la souche peut avoir son droit, son autonomie ; elle peut
s'imposer certaines régles, instituer, par exemple, des fidéi-
commis, des majorats. Quand ces souches, grice a leurs tradi-
tions et & leurs statuts, se développent et deviennenl prospéres,
elles peuvent fournir les éléments d’'une aristocratie véritable,
fondée sur des capacités, et non pas sur des prétentions.

Il va sans dire que les droits de ces corporations naturelles
ne doivent pas détruire les droits individuels des membres; en
particulier, les dispositions fidéi-commissaires, par exemple, ne
doivent pas priver les héritiers naturels de leur légitime. Si
I'étage supérieur se construit aux dépens de létage inférieur
sur lecuel il repose, I’édifice ne tardera pas a crouler.

Si la corporation est détruite, ses droits et ses statutls tombent
avec elle; si elle ne nait pas, ils ne naissent pas non plus: de
la la qualification de conditionnels donnée a ces droits. Si au
contraire la corporation se développe et devient un peuple, les
droits deviennent des droits nationaux.

Pour faire un peuple, il faut communauté d’origine et com-
munauté de droits; la premiére est la cause de la seconde. Le
peuple alors devient un sujet; il devient son propre but ou



254 D* HERMANN ULRICI

tout au moins I'un de ses buts. Il doit se faire respecter lui-
méme et respecter les autres. Du moment ou les autres peuples
ont le devoir de le respecter, il a le droit d’en étre respecté ;
et il est tenu de se faire respecter, parce que sans cela les indi-
vidus qui le composent ne pourront pas remplir leurs devoirs
particuliers ; la moralité leur deviendra impossible. Et comme
une existence sans moralité est pire que la mort, les individus
doivent an besoin exposer leur vie pour sauver les conditions
de leur moralité, c’est-a-dire 1’existence de leur peuple.

Si, d’'une part, les droits de 'individu vis-a-vis de la nation
sont les devoirs de la nation vis-2-vis de 'individu, et vice versa,
on peut dire aussi que vis-a-vis de I'extérieur les droits et les
devoirs des individus sont les droits et les devoirs de la
nation.

Cette communauté fonde la conscience commune du droit,
qui se développe graduellement en ’homme, qui trouve sa pre-
miére manifestation dans les dispositions prises par les chefs,
et qui ensuite se continue, se popularise et se modifie sous les
formes de 'usage et de la coutume.

Ce développement, que I’histoire du droit est chargée de re--
produire, doit aboutir & ce que l'auteur appelle : Das Staats-
recht und der Rechtsstaat, ce que nous rendrons par

le droit politique et Uétat fondé sur le droit,

bien que cette traduction ne nous satisfasse pas complétement..

Le passage de I'état historique a V'état fondé sur le droit,
s'opere lorsqu’on remplace la coutume qui conseille par la lot
qui ordonne ; lorsqu’au lieu de s’en remettre a I'appréciation
des individus qui sont investis de 'autorité, on leur prescrit,
dans une certaine mesure au moins, des régles qu’ils doivent
appliquer. Le véritable état, qui doit se détinir ’empire du droit
sous la forme de la loi, n’existe qu’a dater de ce moment ; il ne
faut pas lui donner pour but le bonheur, la moralité, la religion,
comme on le fait souvent ; caril ignore en quoi consistent vrai-
ment ces choses. Le droit, qui doit prendre la forme de la loi,
nait dans le peuple ; aussi ne peut-il pas y avoir d’opposition
entre I’état et le peuple ; 'état est la forme du peuple, le gou-



DIEU ET L’HOMME 255

vernement en est 'instrument ; le peuple est la matiére consti-
tuante de I’état.

Le premier devoir et le premier droit de 1’état c’est d’exister:
de 12 le droit et le devoir de s’assurer la force, de 14 aussi la
grande importance donnée par les peuples primitifs & ceux qui
la possédent.

L’auteur nie qu’il y ait, comme on le dit souvent, entre la
puissance de I'état et la liberté de Pindividu, une opposition
naturelle & concilier artificiellement. Le devoir et le droit d’étre
une puissance découlent du devoir et du droit d’exister, et ces-
sent du moment ou ils les contrarieraient. Or, ils les contrarie-
raient en entamant la liberté individuelle. L’état peut seule-
ment disposer de tous les moyens des citoyens, de leurs biens
et méme de leurs vies, pour sauver leur indépendance et peut-
étre leur existence. On trouvera cette argumentation subtile;
mais elle est la conséquence nécessaire du point de départ
adopté par P'auteur, du fait qu’il fonde tout son systéme sur le
devoir inviolable, et non pas sur des besoins destinés & étre
sacrifiés les uns aux autres.

La faculté de disposer des biens et des personnes des citoyens
doit, pour devenir un véritable droit, étre formulée dans la loi.
Aussi le droit de légiférer, nécessaire pour procurer a ’état les
ressources les plus indispensables, est-il le droit fondamental
de I’état, sans lequel celui-ci n’existerait pas. Il s’exerce confor-
mément a la souveraineté de I'état, lequel se dirige sur ses be-
soins et ses circonstances tels qu’il les entend, et ne doit souf-
frir en ces matiéres aucune ingérence extérieure. Cetie sou-
veraineté résulte d’'un devoir et non pas d’un simple pouvoir ;
elle est inaliénable, indivisible, illimitable ; la force est le moyen
de la faire valoir, mais elle n’en est pas la raison d’étre. La sou-
veraineté n’appartient ni au peuple, ni au gouvernement, mais
a I’état, qui est la réunion de ces deux éléments. L’exercice de
la souveraineté appartient & ceux que désigne a cet effet la cons-
titution, laquelle peut étre le produit, soit d’un développement
graduel, soit d’un cataclysme historique. La constitution n’est
un contrat ni au fond ni dans la forme ; elle ne peut étre rési-
lice a4 volonté par les parties, attendu que nous sommes loin de



256 DT HERMANN ULRICI

pouvoir toujours choisir I'état auquel nous voulons appartenir.
Elle a cependant la nature d’un contrat, en ce sens qu’elle éta-
blit la position réciproque des gouvernants et des gouvernés.
vest & la constitution qu’il appartient de décider par qui elle
veut élre interprétée, comme aussi par qui seront vidés les
différends auxquels donneront lieu les actes du gouvernement.
Anticipant sur ce qui viendra plus tard, ['auteur se prononce
fortement en faveur de la séparation des fonctions; il veut que
chaque citoyen puisse en appeler devant les tribunaux des abus
du pouvoir exécutif ou administratif, sauf peut-étre a refuser a
ces appels l'effet suspensif. Il est dans 'essence de la consti-
tution de pouvoir étre moditiée, mais il est indispensable que le
droit de la modifier ne soit pas réservé au gouvernement, que
le peuple participe au pouvoir constitutif et au pouvoir législatif.
S’il en était autrement, counstitution et législation ne seraient
plus I'expression de la conscience morale de la nation. C’est &
la constitution elle-méme & déterminer la forme et la mesure
de cette participation populaire. Toute constitution doit poser le
principe de I'égalité de tous devant la loi, qu’il ne faut pas con-
fondre, comme on le fait souvent, avec I’égalité de fait. Une des
conséquences (jue lauteur tire de celte distinction, c’est que le
suffrage universel, dont il est partisan déclaré, peut et doit étre
inégal, proportionné aux prestations. Reste &4 savoir quelle sera
la base de la répartition. M. Ulrici manifeste ici une prédilection
marquée pour la classe hourgeoise; il donne & 'impot de lar-
gent et & ce qu’il appelle les forces pacifiques le pas sur l'im-
pot du sang et les forces guerriéres. Il regrette en méme temps
(qu’on n’ait pas encore trouvé un moyen de donner i la culture
intellectuelle dénuée de fortune la place importante & laquelle
elle a droit. Enfin, pour que le vote soit vraiment indépendant,
il faut qu’il soit secret. Le role de la représentation populaire
dans la législation doit consister dans le veto, sans toutefois que
Pinitiative lui doive étre absolument refusée.

Le législateur, a-t-on dit, ne crée pas le droit; il ne fait que
formuler celui qui existe dans la conscience populaire. Aussi
doit-il, sous peine de faillir & son mandat, reconnaitre ces droits
fondés dans la nature des choses, et dont nous avons parlé plus



DIEU ET L’HOMME 37
haut ; 'inviolabilité personnelle, la propriété, le respect des
contrats, les droits de famille. La garantie doit méme aller jus-
qu'a indemniser aux frais de l'état celui dont les droits sont
lésés, lorsqu’on ne peut pas s’assurer du coupable.

Le législateur doit maintenir et au besoin modifier le droit.
Ces deux missions ne s’excluent-elles pas? qui dit modifier ne
dit-il pas changer en partie et souvent abroger? La position se
simplifie si I'on se rappelle que le législateur formule la loi
mais qu’il ne fait pas le droit. Quand les organes de I'opinion
publique révélent d’une maniére positive un changement sur-
venu dans le droit, le législateur peut et doit modifier la loi en
conséqueunce. Il pourra se faire que certaines personnes soient
lésées par ces modifications; il conviendra de donner des in-
demnités afin que le développement du droit ne s’opére pas au
détriment d’une seule classe de citoyens.

Apres la législation vient I’'exécution de laloi, qui appartient
aussi exclusivement & I'état. Elle doit s’opérer par des fonction-
naires désignés a cet effet, et suivant des formes établies par la
loi elle-méme. L’auteur fait rentrer dans I’exécution de la loi la
juridiction. Le juge, appelé a vider les contestations auxquelles
donne lieu ’exécution de la loi, est a certains égards le magis-
trat supréme, puisque tous les autres fonctionnaires peuvent
étre appelés & justifier leur gestion devant lui. A d’autres égards,
cependant, il est I'inférieur du gouvernement proprement dit,
par lequel il est nommé. 11 doit étre choisi parmi les hommes
qualifiés, non-seulement au point de vue des connaissances et
de l'intelligence, mais encore plus peut-étre au point de vue
moral. Ces précautions ne 'empécheront pas d’étre faillible
comme tout homme ; c’est pour cela qu’il faut qu’on puisse en
appeler de ses décisions. L’appel compromet il est vrai quel-
quefois la confiance dans les tribunaux, par les coniradictions
qu’il fait naitre entre les différentes instances ; mais on a passé
sur cet inconvénient parce que linstitution présente des avan-
tages majeurs. klle empéche entre autres qu’on n’ait une con-
fiance trop aveugle dans les tribunaux, qu’on ne peut pas rendre
infaillibles, et par la elle engage 4 chercher 4 s’en passer.

L’administration de la justice doit éilre égale pour tous, non

THEOL. ET pHIL. 187, 17



258 D' HERMANN ULRICI

pas gratuite, mais aussi peu cotiteuse ue possible; elle doit
étre publique, pour qu'on puisse non-seulement la controler,
mais encore aller puiser & la source méme la connaissance du
droit positif. La publicité toutefois est quelquefois discutable
pour le droit civil; il est souvent question d’intéréts privés qu’il
serait indiscret de mettre sous les yeux de tous.

A propos des divergences qui peuvent survenir entre le droit
strict et 'équité, 'auteur, fidéle & son systéme de séparation
absolue du droit et de la morale, déclare que c’est une fai-
blesse, une atteinte portée au droit, quand la juridiction tient
compte de considérations d’équité.

La justice civile s’occupe des cas ou le droit est simplement
ignoré ; la justice criminelle de ceux ou il y a violation voulue
de la loi. L’état devrait punir la chicane et la mauvaise foi
comme des délits. Les véritables procés civils supposent la
bonne foi; d’oli résulte 'obligation pour chacun de connaitre
le droit et le principe : ignorantic juris nocet. Il est a regretter
que Pauteur n’ait pas montré tout ce qu’il y aurait i faire pour
que I'application de cette régle puisse toujours s’opérer sans
injustice. En revanche, M. Ulrici s’étend longuement sur la
distinction du tort juridique, dont nous sommes responsables
devant les tribunaux, et du tort moral, pour lequel cela n’a
pas lieu. Ces deux notions ont le méme point de départ, mais
se développent dans deux directions opposées. Le tort moral
suppose un fait intime, la conscience de la faute ; le tort juri-
dique résulte d’'un acte purement extérieur: il s’agit de savoir
si 'acte a été commis ou non, n’importe par quel motif il 'au-
rait été. Il faut encore, pour gqu'il y ait tort juridique, qu’il y ait
infraction & une obligation imposée par la loi; aussi la notion
de culpa appartient-elle au droit positif, et non pas, comme on
le croit généralement, au droit naturel. Il faut en dire autant
du droit de punir, qui n’est pas un droit primitif, qui suppose
'état, et présente par conséquent un caractére artificiel. L’état
a le devoir de prendre les mesures nécessaires au développe-
ment moral de ses ressortissants; il a le droit de punir, parce
que la peine est une de ces mesures. Il s'enfaut bien cependant



DIEU ET L’HOMME 259

que la peine soit le seul, ou méme le meilleur moyen de pré-
venir les crimes. Nous avons vu avec plaisir M. Ulrici insister
sur 'importance de I’éducation en cette matiére, et regretter
que ce point de vue soit si peu compris, qu’on en tienne si peu
de compte dans la pratique.

La peine n’est qu'un moyen d’assurer ’ordre ; et, ici comme
ailleurs, le moyen doit étre subordonné au but. La question de
savoir si la peine de mort, par exemple, est légitime, revient &
demander si elle est nécessaire. Aussi 'auteur donne-t-il une
solution affirmative pour les cas de troubles, guerres, etc.,
négative pour les temps de tranquillité.

Passons mainlenant & l'organisation du pouvoir exécutif, On
a défini I’état une société juridique fondée sur la loi, La loi est
I’expression de la conscience juridique de la nation. I’état a
besoin d’une autorité chargée de veiller 4 I’exécution de la loi.
Cette autorité devra étre constituée conformément a la con-
science juridique de la nation.

Partant de ces prémisses, I'auteur désapprouve la grande
importance donnée dans la classification des états aux formes
monarchiques, aristocratiques et démocratiques. Il propose un
autre systéme de distinction, qui n’est peut-étre pas irrépro-
chable, mais qui prouve une rare intelligence de la nature des
constitutions.

Une premiére catégorie d’états, des premiers dans l'ordre
chronologique, est constituée & I'image de la propriété. C’est le
régime autocratique ou de droit divin. Le souverain est le pro-
priétaire de I'état; son droit se transmet soit par héritage soit
par usurpation, a I'instar de ce qui se passe lors de l'occupa-
tion d’une chose délaissée. Le peuple se compose de sujets,
dont le seul droit consiste & étre gouvernés, bien que sans leur
participation, conformément aux traditions nationales et a la
conscience populaire. Il est & regretter que l'auteur ne nous
donne pas la raison de ce rudiment de droit; s’il 'avait cher-
chée, il aurait probablement été conduit a rectifier son systeme
sur certains points. Toujours est-il qu’il ne faut pas confondre
le régime autocratique avec le despotisme. Celui-ci est la dé-



260 DT HERMANN ULRICI

générescencede toutes les formes politiques, sans étre Pessence
d’aucune. Il se trouve dans les démocraties comme dans les
monarchies.

Apres I'état propriété, on passe par des gradations plus ou
moins sensibles & ’état contrat. Ce dernier est plutot le com-
plément que la négation du précédent. L’idée de propriété s’y
retrouve ; mais elle n’est plus seule, elle se combine avec autre
chose. L’état propriété est naturellement monarchique, parce
qu’il est la chose d’un seul. L’état contrat est la chose de tous.
L’auteur ne le dit pas, mais c’est évidemmment la sa pensée.
Aussi la constitution politique de ’état contrat est-elle natu
rellement républicaine. Ce mot de république a dans la pensée
de I'auteur une signification un peu différente de celle qu'on
lui donne chez les peuples de race latine. Le gouvernement ne
se doit plus le pouvoir & lui-méme, mais le tient de la nation.
Simple mandataire, et non plus propriétaire, il est responsable
devant la nation. C’est dans cetle idée de mandat, de respon-
sabilité, dans cette idée de souveraineté populaire, que I'auteur
voit I’essence de la république A cette occasion, M. Ulrici se
prononce ouvertement en faveur de la démocratie pure, par
opposition & la démocratie représentative. Il est un adversaire
décidé d’'une théorie fameuse, semée par les doctrinaires, et
dont les démagogues ont recueilli les fruits, suivant laquelle le
peuple serait souverain le jour de l’élection, et se dessaisirait
ensuite de sa souveraineté au profit des élus. Une nation qui
agirait de la sorte ne serait républicaine que de nom.

La république suppose Pesprit public, une certaine commu-
naulé d’intéréts et de maniére de voir. Quand cette condition
disparait, comme en Gréce du temps des sophistes, il faut que
I'état se dissolve ou se transforme. Alors apparait une nouvelle
forme constitutionnelle, qui est encorele développement plutot
que la négation de la précédente, et dont le type se trouve,
suivant M. Ulrici, dans les droits personnels. La propriété, le
contrat, sont des éléments de la personnalité; mais celle-ci est
susceplible d’'un épanouissement plus considérable encore. Ici
la pensée de Pauteur se complique. Il reconnait lui-méme qu’il
faut un long développement et des éléments divers pour con-



DIEU ET L'HOMME 201

tituer cette nouvelle espece d’association politique. La forme
nécessaire en a été, au moins chez les Germains, la monarchie
constitulionnelle, avec l'infaillibilité du souverain et la respon-
sabilité des ministres. Ici le monarque n’est que le premier
fonctionnaire de I’état, soumis & la loi comme les autres. Le
pouvoir législatif est donc le premier dans 'état; I'exécutive et
l'ordre judiciaire lui sont subordonnés. L’auteur se trouve
conduit par le méme principe & dénier toute légitimité & la ré-
volution, & celle d’en haut comme & celle d’en bas.

On nous fait ensuite passer en revue les diverses branches
de Padministration. On nous montre comment le pouvoir exé-
cutif est & certains égards le supérieur et & d’autres égards I'in-
férieur du pouvoir judiciaire : le supérieur, en ce qu’il 'orga-
nise, 'inférieur en ce qu’il en est justiciable. Il nous explique
comment ’état doit s’allier & la religion, tout en se rendant
indépendant des églises; comment c’est & lui, et non point aux
églises, qu’incombe le soin de P'instruction populaire. L’art et
la science, toutefois, sont essentiellement cosmopolites: ils
n’intéressent I’état qu'en temps qu’ils ont une influence morale
bonne ou mauvaise. C’est & ce point de vue et dans ces limites
seulement qu’ils doivent étre réglementés, favorisés ou entra-
vés par le pouvoir civil.

Ce qui fait I'intérét de I'ouvrage, c’est que son point de vue
est celul des peuples germaniques, qui tiennent aux choses
plutdt qu'aux mots, qui conservent la monarchie tout en mar-
chant pas & pas vers la souveraineté nationale, qui tiennent
moins au principe de I’éligibilité qu’a la décentralisation admi-
nistrative, & laquelle la centralisation politique est loin d’étre
défavorable. Les peuples dont 1’éducation s’est faite sous I'in-
fluence d’une hiérarchie autoritaire procédent autrement.
N’ayant encore appris ni 4 défendre leur propre indépendance
ni & respecter celle d’autrui, au lieu de répartir le pouvoir, ils
se Parrachent pour en abuser. C'est ce quiles rameéne toujours
& un césarisme plus ou moinss table.

HENRI BROCHER.




	Dieu et l'homme [suite]

