
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: Dieu et l'homme [suite]

Autor: Brocher, Henri / Ulrici, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIEU ET L'HOMME
PAR

D' HERMANN ULRICI

(Suite'.j

II. LES DIVERSES BRANCHES DE LA PHILOSOPHIE

PRATIQUE

Première partie: Le droit naturel.

Un résumé semblable à celui que nous avons fait pour la

première partie devient ici très difficile. Evidemment, l'auteur
sort de sa spécialité ; il n'est pas jurisconsulte de profession;
ses connaissances en histoire du droit ne sont pas aussi
complètes que le sujet l'aurait exigé : de là une sévérité souvent
excessive, par exemple à l'égard du droit romain ; de là aussi

beaucoup d'hésitations, de retouches, qui font perdre de vue
les lignes principales. Il est presque impossible de ne pas
dénaturer ou dépasser la pensée de l'auteur en la condensant ;

aussi devrons-nous apprécier plutôt que résumer. Cela sera
d'autant plus nécessaire que celui qui écrit ces lignes, tout en

se trouvant en sympathie avec l'auteur sur beaucoup de points,
se sépare pourtant de lui en mainte occasion importante, comme
on va le voir.

Le point de vue dont toute cette partie de l'ouvrage n'est

que le développement jouit d'une nombreuse et brillante clientèle.

Il entraîne pourtant certaines conséquences graves qu'il
importe de signaler. Le droit, nous dit-on, découle du devoir:
nul n'a d'autre droit que celui de remplir son devoir. Ne ré-
sulte-t-il pas nécessairement de là qu'il ne nous est pas mora-

¦ Voir la Revue de théologie et de philosophie, année 1873, pag. 460.



DIEU ET l'homme 247

lement permis de renoncer à notre droit ; ne roulons-nous pas
déjà sur la pente glissante du fanatisme? Mais le pire danger
est ailleurs, dans l'idée que nous nous faisons de la manière
dont le devoir se manifeste.

Il faut en tout cas partir du sentiment, qui est, non pas la
base des notions morales, mais la donnée primitive, la matière

première dont cette base doit être dégagée. Pour le spiritualisme

traditionnel, auquel se rattache notre auteur, la base des

idées morales se trouve dans le devoir, lequel se manifeste

sous la forme du sentiment. Le sentiment est-il toujours
l'expression du devoir Sans oser affirmer qu'il en soit ainsi, bien
des gens agissent et raisonnent comme s'ils l'admettaient. Us

se font alors une loi de ne pas résister à leurs sentiments. Or,
le sentiment exprime souvent tout autre chose que le devoir,
quelquefois même la passion, et voilà pourquoi les théories

spiritualistes, l'expérience le confirme, conduisent si souvent
en pratique à la divinisation de l'instinct, au sensualisme et à

l'égoïsme.
D'autres personnes, reconnaissant que le sentiment n'est pas

toujours l'expression du devoir, renoncent à le prendre pour
guide ; ils sont alors conduits au système autoritaire, dont je
n'ai pas à exposer les inconvénients.

Certains esprits, qui ne veulent ni diviniser l'instinct, ni
accepter de directeur de conscience, ont cherché une autre voie.
Ils font des sentiments l'expression, non plus du devoir, mais
des besoins, réels ou illusoires. Les besoins deviennent alors
la base de la morale; seulement, comme ils sont divers et

contradictoires, nous ne devons pas les prendre pour guides avant
de les avoir contrôlés et rectifiés les uns par les autres. Une
fois cette épuration faite, par un procédé que je n'ai pas à

décrire ici, et dans la mesure dans laquelle elle est faite, le
besoin nous donne une règle de conduite plus digne de confiance
qu'un directeur étranger. L'autoritarisme est donc écarté, comme
la divinisation de l'instinct et le fanatisme l'ont été déjà par la
nécessité d'une critique. Sur cette base des besoins, ou, comme
on dit aussi, des intérêts, une première ligne de démarcation,
tracée par la société, distingue les intérêts qui sont des droits



248 Dr HERMANN ULRICI

de ceux qui n'en sont pas. Un second cercle plus étroit,
concentrique au premier, et déterminé cette fois par l'individu,
met à part les droits qui sont des devoirs. Les devoirs sont des

droits, et les droits des intérêts, mais tous les intérêts ne sont
pas des droits, ni tous les droits des devoirs. Nous avons même
souvent le devoir de renoncer à notre droit. Le devoir ne
disparaît pas il est seulement transporté de la base de l'édifice
au sommet ; il cesse d'être un élément simple et irréductible,
et devient une combinaison qu'il faut analyser pour la
comprendre.

Les considérations qui ont fait opposer au spiritualisme
traditionnel ce nouveau système, assez différent, on le voit,
empêchent aussi celui qui écrit ces lignes d'admettre l'idée
fondamentale de l'ouvrage. Cette observation préalable, commandée

par la loyauté, n'est point un reproche. Par l'exposition, tout
à fait sincère en même temps que modérée, qu'il nous donne
de son point de vue, l'auteur, ses adversaires en conviendront
eux-mêmes, a bien mérité de la philosophie ; il contribuera

pour beaucoup à faire comprendre les dangers du spiritualisme
traditionnel et à faire trouver la meilleure manière de les éviter.
Notons en passant qu'il distingue du sentiment en général le
sentiment du devoir, par lequel seul nous devons nous laisser

guider ; il y a donc toute une catégorie de sentiments auxquels
il y a lieu de résister. Le danger de fanatisme est donc dimi
nué ; il s'en faut bien pourtant qu'il soit écarté. Les sentiments

qui se donnent à eux-mêmes la qualification de devoirs, ne
sont pas toujours fondés à le faire. La tentation est grande de

nous persuader à nous-mêmes que nos convenances sont des

devoirs, et l'expérience prouve que nous y cédons souvent. En

faisant au contraire du sentiment, même du sentiment du
devoir, l'expression d'un simple besoin, nous nous mettons en

mesure de résister au tentateur.
L'auteur établit d'abord

la notion du Droit.

Le droit se présente à nous comme un fait, comme un ordre
donné par l'état. Tel qu'il est dans un certain temps et dans un



DIEU ET l'homme 249

certain pays, c'est le droit positif, que nous appellerons, pour
la facilité du discours, la loi.

Une fois l'existence de la loi reconnue, l'homme en cherche
le pourquoi, la raison d'être. La question de savoir si la loi a

ou n'a pas de raison d'être revient à demander s'il y a ou s'il
n'y a pas de droit naturel. L'existence d'une raison d'être du
droit positif, c'est-à-dire d'un droit naturel, une fois admise, il
faut chercher sur quelle base repose ce droit naturel. Il ne

peut y en avoir que deux, la base naturelle et la base morale,
que l'auteur sépare absolument, trop absolument à mon sens.
On n'a pas de peine à démontrer que la base naturelle est
insuffisante ; il ne peut y avoir de droit que si les instincts et les

penchants naturels peuvent être soumis à l'empire de la
volonté.

Suivant notre auteur, le droit suppose l'élément moral, le

devoir, mais il n'est pas tout le devoir. Il faut donc d'abord
établir l'existence du devoir, ensuite distinguer entre le droit
et la simple moralité. On admet généralement que le droit doit

pouvoir être réalisé au moyen de la contrainte; dans le cas où

il ne serait pas réalisé, il ne cesserait pourtant pas d'être le

droit. On admet en outre que nous sommes tenus d'employer
au besoin la contrainte pour réaliser notre droit : le droit est

une des formes du devoir et chacun doit accomplir son devoir
sans reculer, cas échéant, devant un recours à la force.
Demander quand l'emploi de la contrainte est indiqué ou
commandé, c'est demander quand il y a droit.

Le droit et la moralité ont un même but, le devoir; pour
l'atteindre, ils emploient des moyens différents; car il est dans

l'essence de la moralité d'agir, et en particulier d'accomplir
son devoir, librement. Le droit en outre se meut dans une

sphère tout extérieure ; il veut que les choses se fassent, mais

ne s'enquiert pas du motif qui les fait faire, il laisse ce soin à

la moralité. On voit que le triomphe absolu de la moralité
rendrait le droit inutile, puisque le but serait atteint, le devoir
accompli, sans recours à la contrainte. Dans le monde actuel, le

droit se présente comme un moyen nécessaire pour mettre
l'homme en mesure de remplir son devoir. L'individu n'ayant



250 Dr HERMANN ULRICI

pas des forces suffisantes pour s'acquitter de cette tâche, il faut
s'associer et s'accorder sur certains buts à poursuivre. Cet
accord transforme l'idée du droit en une réalité ; le droit naturel,
le droit tel qu'il devrait être, devient un droit positif, un droit
qui est. La règle établie par consentement dans une société

oblige tous ceux qui font partie de cette société, qu'ils y soient
entrés volontairement ou que, s'y trouvant placés par leurs
circonstances, ils n'en sortent pas. D'autre part, tout ce que la
loi ne défend pas est permis, et cette permission est le seul
fondement du droit particulier des associés. L'homme naît
avec des devoirs et non pas avec des droits. Le droit n'est que
la conséquence du devoir ; aussi n'y a-t-il point proprement de

droits naturels. Les droits ne paraissent tels que parce qu'ils
sont intimement liés à des devoirs naturels.

Passant à l'exposition

des devoirs et des droits absolus,

l'auteur rejette les distinctions d'origine romaine établies,
soit entre les droits réels, les droits d'obligations et les droits
personnels, soit entre les droits naturels et les droits acquis.
Pour lui, tous les droits sont personnels, ainsi que naturels
dans le sens indiqué plus haut.

Le devoir et le droit primitifs sont le devoir etle droit que
l'homme a de se conduire et de se considérer comme un sujet,
c'est-à-dire comme un but et non pas comme un simple moyen,
et par conséquent de conserver son existence. D'autre part,
comme le prochain a le même devoir et le même droit, chacun
de nous doit respecter la vie d'autrui ; car, en agissant autrement,

nous nous exposerions à perdre notre propre vie dans

le conflit qui naîtrait. D'ailleurs, chacun de nous a besoin des

autres, et se nuirait à lui-même en les supprimant.
Le droit à l'existence implique un droit à l'inviolabilité de la

personne physique, ainsi qu'à la propriété. Le droit à la

propriété découle du devoir que nous avons d'entretenir notre

personne, et de la nécessité d'employer les choses matérielles

pour atteindre ce but. La propriété, semble -t-il, ne devrait être

respectée que dans la mesure dans laquelle le propriétaire en



DIEU ET L'HOMME 251

a besoin pour lui ou les siens. Mais une telle limite ne peut pas
être établie, d'abord à cause du devoir et du droit que nous
avons de faire des provisions pour l'avenir, ensuite à cause du

développement illimité donné à nos besoins par les progrès de
la civilisation.

Chacun ayant le devoir et le droit d'être propriétaire, et de

travailler pour le devenir, la société peut contraindre à

l'observation de ce devoir et enfermer dans des maisons de travail
ceux qui ne s'y soumettraient pas librement. Rien ne s'oppose,
du reste, à ce que la propriété soit commune ; seulement c'est
une erreur de croire qu'elle doive l'être. La propriété individuelle

est même plus conforme à la nature des choses ; il
convient seulement qu'elle soit limitée par la communauté pour
éviter certains abus, entre autres l'accaparement. Cela est vrai
surtout de la propriété foncière. La société doit pouvoir
contraindre les propriétaires à cultiver leurs terres, et même à les

cultiver d'une certaine manière plutôt que d'une autre.
La volonté du propriétaire est une condition de la propriété,

mais elle n'en est pas la cause comme on l'a cru. Celle-ci se

trouve dans le devoir que nous avons d'user des choses ; aussi

la société peut-elle et doit-elle supprimer la propriété dont on
ne ferait pas un bon usage ; de là l'institution de la prescription ;

de là aussi le droit et le devoir de transférer à autrui, d'une
manière définitive ou passagère, totale ou partielle, les choses

dont on n'a pas besoin soi-même. La propriété supposant la
volonté du propriétaire, nous pouvons transférer notre
propriété à autrui par un acte de notre volonté. Un tel acte constitue

un contrat.
Le droit de contrat repose sur notre devoir de renoncer

aux propriétés inutiles et d'acquérir ce dont nous avons besoin.
Le droit de propriété toutefois n'est qu'une occasion du contrat

; l'objet s'en trouve ailleurs, dans un acte. Le droit de
propriété implique la possibilité du contrat ; mais le contrat peut
exister sans propriété, et porter, par exemple, sur des services.

Comment se fait-il qu'on ne puisse pas dissoudre le contrat
arbitrairement, comme il a été conclu La conclusion est un
acte naturel ; l'obstacle qui s'oppose à la dissolution est un fait



252 Dr HERMANN ULRICI

moral, la nécessité de respecter la volonté de l'autre contractant.

Si ce dernier renonce, il n'y a plus de volonté à respecter,

plus rien qui s'oppose à la dissolution. Ce respect de la
volonté est réciproque: je dois respecter la volonté de l'autre
contractant, mais l'autre doit en faire autant à mon égard.

Une condition impossible annule le contrat, parce que vouloir

l'impossible n'est pas vouloir. Un contrat immoral est nul
également, parce que le droit ne peut pas se mettre en
contradiction avec la morale. Le contrat par lequel on aliène sa

liberté est immoral, et par conséquent nul. Celui dont l'objet
ne sortirait pas des bornes de la moralité pure, dont l'objet
par exemple serait un sentiment, à l'exclusion de tout acte
extérieur, n'aurait pas de valeur juridique, parce qu'on ne peut
ni ne doit contraindre un acte de moralité pure, même le plus
légitime. L'auteur sépare absolument des contrats les obligations,

qui proviennent d'un délit, et qui ont leur place dans le
droit pénal.

Nous passons sous silence la famille et les successions. Ce

que nous venons de dire suffit pour faire comprendre le
procédé de construction de l'auteur, qui ne satisfera probablement
pas les jurisconsultes de profession. L'exposé du droit public,
c'est-à-dire d'une matière qui, par sa nature même, exige des

idées générales plutôt que des connaissance spéciales, présente
plus d'intérêt.

Avant de l'aborder, il nous faut établir quelques notions
intermédiaires, et d'abord l'idée de l'honneur, dont l'auteur fait le

couronnement du droit privé. Chacun de nous est tenu de se

faire respecter, lui, ses actes et ses opinions, même dans le
domaine moral ; il y est tenu parce que cela est nécessaire à

l'exercice des droits et à l'accomplissement des devoirs. L'auteur

donne tort à ceux qui fondent le droit au respect, non pas

sur le devoir comme il le fait, ni sur le besoin comme d'autres
l'auraient préféré, mais sur l'idée de la dignité humaine, dont

on a, dit-il, tant abusé. Avec ce dernier point de vue, il n'y
aurait pas lieu de respecter un être indigne. Or, la dignité n'est

point naturelle, comme le pensent ceux qui en font la base du

droit au respect; elle est acquise. On doit mettre l'homme en



DIEU ET l'homme 253

mesure de l'acquérir et lui accorder ce qui lui est nécessaire

pour cela. Dans un certain sens et dans une certaine mesure
au moins, l'être indigne lui-même a droit au respect.

L'auteur paraît moins heureux lorsqu'il essaye d'établir, contre

les partisans de la dignité native, que le criminel, l'être dont
les actes tendent à détruire cette dignité au lieu de la produire,
n'a pas de droit au respect ; qu'autrement il faudrait renoncer
à toute pénalité. Il semble que l'auteur aurait été, non-seulement

plus vrai, mais même plus conséquent avec lui-même, en

posant en principe que la peine devrait dépouiller le caractère
d'infamie, lequel n'est attaché qu'au crime.

L'auteur passe ensuite à ce qu'il appelle

les droits conditionnels ou relatifs

qui appartiennent à l'homme, non pas en tant qu'individu, mais

en tant que membre d'un groupe social. Il nous montre d'abord
la famille s'agrandissant et devenant la souche. Comme la
famille, la souche peut avoir son droit, son autonomie ; elle peut
s'imposer certaines règles, instituer, par exemple, des fidéi-
commis, des majorats. Quand ces souches, grâce à leurs traditions

et à leurs statuts, se développent et deviennent prospères,
elles peuvent fournir les éléments d'une aristocratie véritable,
fondée sur des capacités, et non pas sur des prétentions.

Il va sans dire que les droits de ces corporations naturelles
ne doivent pas détruire les droits individuels des membres; en

particulier, les disposilions fidéi-commissaires, par exemple, ne
doivent pas priver les héritiers naturels de leur légitime. Si

l'étage supérieur se construit aux dépens de l'étage inférieur
sur lequel il repose, l'édifice ne tardera pas à crouler.

Si la corporation est détruite, ses droits et ses statuts tombent
avec elle ; si elle ne naît pas, ils ne naissent pas non plus : de

là la qualification de conditionnels donnée à ces droits. Si au
contraire la corporation se développe et devient un peuple, les

droits deviennent des droits nationaux.
Pour faire un peuple, il faut communauté d'origine et

communauté de droits ; la première est la cause de la seconde. Le

peuple alors devient un sujet ; il devient son propre but ou



254 Dr HERMANN ULRICI

tout au moins l'un de ses buts. Il doit se faire respecter lui-
même et respecter les autres. Du moment où les autres peuples
ont le devoir de le respecter il a le droit d'en être respecté ;

et il est tenu de se faire respecter, parce que sans cela les
individus qui le composent ne pourront pas remplir leurs devoirs

particuliers ; la moralité leur deviendra impossible. Et comme
une existence sans moralité est pire que la mort, les individus
doivent au besoin exposer leur vie pour sauver les conditions
de leur moralité, c'est-à-dire l'existence de leur peuple.

Si, d'une part, les droits de l'individu vis-à-vis de la nation
sont les devoirs de la nation vis-à-vis de l'individu, et vice versa,
on peut dire aussi que vis-à-vis de l'extérieur les droits et les

devoirs des individus sont les droits et les devoirs de la
nation.

Cette communauté fonde la conscience commune du droit,
qui se développe graduellement en l'homme, qui trouve sa

première manifestation dans les dispositions prises par les chefs,
et qui ensuite se continue, se popularise et se modifie sous les

formes de l'usage et de la coutume.
Ce développement, que l'histoire du droit est chargée de

reproduire, doit aboutir à ce que l'auteur appelle : Das Staatsrecht

und der Rechtsstaat, ce que nous rendrons par

le droit politique et l'état fondé sur le droit,

bien que cette traduction ne nous satisfasse pas complètement.
Le passage de l'état historique à l'état fondé sur le droitr

s'opère lorsqu'on remplace la coutume qui conseille par la loi
qui ordonne ; lorsqu'au lieu de s'en remettre à l'appréciation
des individus qui sont investis de l'autorité, on leur prescrit,
dans une certaine mesure au moins, des règles qu'ils doivent

appliquer. Le véritable état, qui doit se définir l'empire du droit
sous la forme de la loi, n'existe qu'à dater de ce moment ; il ne

faut pas lui donner pour but le bonheur, la moralité, la religion,
comme on le fait souvent ; car il ignore en quoi consistent
vraiment ces choses. Le droit, qui doit prendre la forme de la loi,
naît dans le peuple ; aussi ne peut-il pas y avoir d'opposition
entre l'état et le peuple ; l'état est la forme du peuple le gou-



DIEU ET l'homme 255

vernement en est l'instrument ; le peuple est la matière constituante

de l'état.
Le premier devoir et le premier droit de l'état c'est d'exister:

de là le droit et le devoir de s'assurer la force, de là aussi la

grande importance donnée par les peuples primitifs à ceux qui
la possèdent.

L'auteur nie qu'il y ait, comme on le dit souvent, entre la
puissance de l'état et la liberté de l'individu une opposition
naturelle à concilier artificiellement. Le devoir et le droit d'être
une puissance découlent du devoir et du droit d'exister, et
cessent du moment où ils les contrarieraient. Or, ils les contrarieraient

en entamant la liberté individuelle. L'état peut seulement

disposer de tous les moyens des citoyens, de leurs biens
et même de leurs vies, pour sauver leur indépendance et peut-
être leur existence. On trouvera cette argumentation subtile;
mais elle est la conséquence nécessaire du point de départ
adopté par l'auteur, du fait qu'il fonde tout son système sur le

devoir inviolable, et non pas sur des besoins destinés à être
sacrifiés les uns aux autres.

La faculté de disposer des biens et des personnes des citoyens
doit, pour devenir un véritable droit, être formulée dans la loi.
Aussi le droit de légiférer, nécessaire pour procurer à l'état les

ressources les plus indispensables, est-il le droit fondamental
de l'état, sans lequel celui-ci n'existerait pas. Il s'exerce
conformément à la souveraineté de l'état, lequel se dirige sur ses
besoins et ses circonstances tels qu'il les entend, et ne doit souffrir

en ces matières aucune ingérence extérieure. Cette
souveraineté résulte d'un devoir et non pas d'un simple pouvoir ;

elle est inaliénable, indivisible, illimitable ; la force est le moyen
de la faire valoir, mais elle n'en est pas la raison d'être. La
souveraineté n'appartient ni au peuple, ni au gouvernement, mais
à l'état, qui est la réunion de ces deux éléments. L'exercice de

la souveraineté appartient à ceux que désigne à cet etfet la

constitution, laquelle peut être le produit, soit d'un développement
graduel, soit d'un cataclysme historique. La constitution n'est

un contrat ni au fond ni dans la forme ; elle ne peut être résiliée

à volonté parles parties, attendu que nous sommes loin de



256 Dr HERMANN ULRICI

pouvoir toujours choisir l'état auquel nous voulons appartenir.
Elle a cependant la nature d'un contrat, en ce sens qu'elle établit

la position réciproque des gouvernants et des gouvernés.
C'est à la constitution qu'il appartient de décider par qui elle
veut être interprétée, comme aussi par qui seront vidés les
différends auxquels donneront lieu les actes du gouvernement.
Anticipant sur ce qui viendra plus tard, l'auteur se prononce
fortement en faveur de la séparation des fonctions; il veut que
chaque citoyen puisse en appeler devant les tribunaux des abus
du pouvoir exécutif ou administratif, sauf peut-être à refuser à

ces appels l'effet suspensif. Il est dans l'essence de la constitution

de pouvoir être modifiée, mais il est indispensable que le

droit de la modifier ne soit pas réservé au gouvernement, que
le peuple participe au pouvoir constitutif et au pouvoir législatif.
S'il en était autrement, constitution et législation ne seraient

plus l'expression de la conscience morale de la nation. C'est à

la constitution elle-même à déterminer la forme et la mesure
de cette participation populaire. Toute constitution doit poser le

principe de l'égalité de tous devant la loi, qu'il ne faut pas
confondre, comme on le fait souvent, avec l'égalité de fait. Une des

conséquences que l'auteur tire de cette distinction, c'est que le

suffrage universel, dont il est partisan déclaré, peut et doit être

inégal, proportionné aux prestations. Reste à savoir quelle sera
la base de la répartition. M. Ulrici manifeste ici une prédilection
marquée pour la classe bourgeoise; il donne à l'impôt de

l'argent et à ce qu'il appelle les forces pacifiques le pas sur l'impôt

du sang et les forces guerrières. Il regrette en même temps
qu'on n'ait pas encore trouvé un moyen de donner à la culture
intellectuelle dénuée de fortune la place importante à laquelle
elle a droit. Enfin, pour que le vote soit vraiment indépendant,
il faut qu'il soit secret. Le rôle de la représentation populaire
dans la législation doit consister dans le veto, sans toutefois que
l'initiative lui doive être absolument refusée.

Le législateur, a-t-on dit, ne crée pas le droit ; il ne fait que
formuler celui qui existe dans la conscience populaire. Aussi

doit-il, sous peine de faillir à son mandat, reconnaître ces droits
fondés dans la nature des choses, et dont nous avons parlé plus



DIEU ET l'homme 257

haut; l'inviolabilité personnelle, la propriété, le respect des

contrats, les droits de famille. La garantie doit même aller
jusqu'à indemniser aux frais de l'état celui dont les droits sont

lésés, lorsqu'on ne peut pas s'assurer du coupable.
Le législateur doit maintenir et au besoin modifier le droit.

Ces deux missions ne s'excluent-elles pas? qui dit modifier ne

dit-il pas changer en partie et souvent abroger? La position se

simplifie si l'on se rappelle que le législateur formule la loi
mais qu'il ne fait pas le droit. Quand les organes de l'opinion
publique révèlent d'une manière positive un changement
survenu dans le droit, le législateur peut et doit modifier la loi en

conséquence. Il pourra se faire que certaines personnes soient
lésées par ces modifications ; il conviendra de donner des

indemnités afin que le développement du droit ne s'opère pas au
détriment d'une seule classe de citoyens.

Après la législation vient l'exécution de la loi, qui appartient
aussi exclusivement à l'état. Elle doit s'opérer par des fonctionnaires

désignés à cet effet, et suivant des formes établies par la
loi elle-même. L'auteur fait rentrer dans l'exécution de la loi la

juridiction. Le juge, appelé à vider les contestations auxquelles
donne lieu l'exécution de la loi, est à certains égards le magistrat

suprême, puisque tous les autres fonctionnaires peuvent
être appelés à justifier leur gestion devant lui. A d'autres égards,
cependant, il est l'inférieur du gouvernement proprement dit,
par lequel il est nommé. Il doit être choisi parmi les hommes
qualifiés, non-seulement au point de vue des connaissances et
de l'intelligence, mais encore plus peut-être au point de vue
moral. Ces précautions ne l'empêcheront pas d'être faillible
comme tout homme ; c'est pour cela qu'il faut qu'on puisse en

appeler de ses décisions. L'appel compromet il est vrai
quelquefois la confiance dans les tribunaux, par les contradictions
qu'il fait naître entre les différentes instances ; mais on a passé
sur cet inconvénient parce que l'institution présente des avantages

majeurs. Elle empêche entre autres qu'on n'ait une
confiance trop aveugle dans les tribunaux, qu'on ne peut pas rendre
infaillibles, et par là elle engage à chercher à s'en passer.

L'administration de la justice doit être égale pour tous, non
THÉ0I.. KT PHIL. 187-1. 17



258 Dr HERMANN ULRICI

pas gratuite, mais aussi peu coûteuse que possible; elle doit
être publique, pour qu'on puisse non-seulement la contrôler,
mais encore aller puiser à la source même la connaissance du
droit positif. La publicité toutefois est quelquefois discutable

pour le droit civil ; il est souvent question d'intérêts privés qu'il
serait indiscret de mettre sous les yeux de tous.

A propos des divergences qui peuvent survenir entre le droit
strict et l'équité, l'auteur, fidèle à son système de séparation
absolue du droit et de la morale, déclare que c'est une
faiblesse, une atteinte portée au droit, quand la juridiction tient
compte de considérations d'équité.

La justice civile s'occupe des cas où le droit est simplement
ignoré ; la justice criminelle de ceux où il y a violation voulue
de la loi. L'état devrait punir la chicane et la mauvaise foi

comme des délits. Les véritables procès civils supposent la
bonne foi; d'où résulte l'obligalion pour chacun de connaître
le droit et le principe : ignorantia juris nocet. Il est à regretter
que l'auteur n'ait pas montré tout ce qu'il y aurait à faire pour
que l'application de cette règle puisse toujours s'opérer sans

injustice. En revanche, M. Ulrici s'étend longuement sur la
distinction du tort juridique, dont nous sommes responsables
devant les tribunaux, et du tort moral, pour lequel cela n'a

pas lieu. Ces deux notions ont le même point de départ, mais

se développent dans deux directions opposées. Le tort moral

suppose un fait intime, la conscience de la faute ; le tort
juridique résulte d'un acte purement extérieur: il s'agit de savoir
si l'acte a été commis ou non, n'importe par quel motif il l'aurait

été. Il faut encore, pour qu'il y ait tort juridique, qu'il y ait
infraction à une obligation imposée par la loi ; aussi la notion
de culpa appartient-elle au droit positif, et non pas, comme on

le croit généralement, au droit naturel. Il faut en dire autant
du droit de punir, qui n'est pas un droit primitif, qui suppose

l'état, et présente par conséquent un caractère artificiel. L'état
a le devoir de prendre les mesures nécessaires au développement

moral de ses ressortissants ; il a le droit de punir, parce

que la peine est une de ces mesures. Il s'en faut bien cependant



DIEU ET l'homme 259

que la peine soit le seul, ou même le meilleur moyen de
prévenir les crimes. Nous avons vu avec plaisir M. Ulrici insister
sur l'importance de l'éducation en cette matière, et regretter
que ce point de vue soit si peu compris, qu'on en tienne si peu
de compte dans la pratique.

La peine n'est qu'un moyen d'assurer l'ordre; et, ici comme
ailleurs, le moyen doit être subordonné au but. La question de

savoir si la peine de mort, par exemple, est légitime, revient à

demander si elle est nécessaire. Aussi l'auteur donne-t-il une
solution affirmative pour les cas de troubles, guerres, etc.,
négative pour les temps de tranquillité.

Passons maintenant à l'organisation du pouvoir exécutif. On

a défini l'état une société juridique fondée sur la loi. La loi est

l'expression de la conscience juridique de la nation. L'état a

besoin d'une autorité chargée de veiller à l'exécution de la loi.
Cette autorité devra être constituée conformément à la
conscience juridique de la nation.

Partant de ces prémisses, l'auteur désapprouve la grande
importance donnée dans la classification des états aux formes

monarchiques, aristocratiques et démocratiques. Il propose un
autre système de distinction, qui n'est peut-être pas irréprochable,

mais qui prouve une rare intelligence de la nature des

constitutions.
Une première catégorie d'états, des premiers dans l'ordre

chronologique, est constituée à l'image de la propriété. C'est le

régime autocratique ou de droit divin. Le souverain est le

propriétaire de l'état; son droit se transmet soit par héritage soit

par usurpation, à l'instar de ce qui se passe lors de l'occupation

d'une chose délaissée. Le peuple se compose de sujets,
dont le seul droit consiste à être gouvernés, bien que sans leur
participation, conformément aux traditions nationales et à la
conscience populaire. Il est à regretter que l'auteur ne nous
donne pas la raison de ce rudiment de droit; s'il l'avait cherchée,

il aurait probablement été conduit à rectifier son système
sur certains points. Toujours est-il qu'il ne faut pas confondre
le régime autocratique avec le despotisme. Celui-ci est la dé-



260 Dr HERMANN ULRICI

générescencede toutes les formes politiques, sans être l'essence
d'aucune. Il se trouve dans les démocraties comme dans les
monarchies.

Après l'état propriété, on passe par des gradations plus ou
moins sensibles à l'état contrat. Ce dernier est plutôt le
complément que la négation du précédent. L'idée de propriété s'y
retrouve ; mais elle n'est plus seule, elle se combine avec autre
chose. L'état propriété est naturellement monarchique, parce
qu'il est la chose d'un seul. L'état contrat est la chose de tous.
L'auteur ne le dit pas, mais c'est évidemment là sa pensée.
Aussi la constitution politique de l'état contrat est-elle natu
Tellement républicaine. Ce mot de république a dans la pensée
de l'auteur une signification un peu différente de celle qu'on
lui donne chez les peuples de race latine. Le gouvernement ne
se doit plus le pouvoir à lui-même, mais le tient de la nation.
Simple mandataire, et non plus propriétaire, il est responsable
devant la nation. C'est dans cette idée de mandat, de responsabilité,

dans cette idée de souveraineté populaire, que l'auteur
voit l'essence de la république A cette occasion, M. Ulrici se

prononce ouvertement en faveur de la démocratie pure, par
opposition à la démocratie représentative. Il est un adversaire
décidé d'une théorie fameuse, semée par les doctrinaires, et
dont les démagogues ont recueilli les fruits, suivant laquelle le

peuple serait souverain le jour de l'élection, et se dessaisirait
ensuite de sa souveraineté au profit des élus. Une nation qui
agirait de la sorte ne serait républicaine que de nom.

La république suppose l'esprit public, une certaine communauté

d'intérêts et de manière de voir. Quand cette condition
disparaît, comme en Grèce du temps des sophistes, il faut que
l'état se dissolve ou se transforme. Alors apparaît une nouvelle
forme constitutionnelle, qui est encore le développement plutôt
que la négation de la précédente, et dont le type se trouve,
suivant M. Ulrici, dans les droits personnels. La propriété, le

contrat, sont des éléments de la personnalité; mais celle-ci est

susceptible d'un épanouissement plus considérable encore. Ici
la pensée de l'auteur se complique. U reconnaît lui-même qu'il
faut un long développement et des éléments divers pour con-



DIEU ET L'HOMME 261

tituer cette nouvelle espèce d'association politique. La forme
nécessaire en a été, au moins chez les Germains, la monarchie

constitutionnelle, avec l'infaillibilité du souverain et la responsabilité

des ministres. Ici le monarque n'est que le premier
fonctionnaire de l'état, soumis à la loi comme les autres. Le

pouvoir législatif est donc le premier dans l'état ; l'executive et
l'ordre judiciaire lui sont subordonnés. L'auteur se trouve
conduit par le même principe à dénier toute légitimité à la

révolution, à celle d'en haut comme à celle d'en bas.

On nous fait ensuite passer en revue les diverses branches
de l'administration. On nous montre comment le pouvoir
exécutif est à certains égards le supérieur et à d'autres égards
l'inférieur du pouvoir judiciaire : le supérieur, en ce qu'il l'organise,

l'inférieur en ce qu'il en est justiciable. Il nous explique
comment l'état doit s'allier à la religion, tout en se rendant
indépendant des églises; comment c'est à lui, et non point aux

églises, qu'incombe le soin de l'instruction populaire. L'art et
la science, toutefois, sont essentiellement cosmopolites: ils
n'intéressent l'état qu'en temps qu'ils ont une influence morale
bonne ou mauvaise. C'est à ce point de vue et dans ces limites
seulement qu'ils doivent être réglementés, favorisés ou entravés

par le pouvoir civil.
Ce qui fait l'intérêt de l'ouvrage, c'est que son point de vue

est celui des peuples germaniques, qui tiennent aux choses

plutôt qu'aux mots, qui conservent la monarchie tout en
marchant pas à pas vers la souveraineté nationale, qui tiennent
moins au principe de l'éligibilité qu'à la décentralisation
administrative, à laquelle la centralisation politique est loin d'être
défavorable. Les peuples dont l'éducation s'est faite sous
l'influence d'une hiérarchie autoritaire procèdent autrement.
N'ayant encore appris ni à défendre leur propre indépendance
ni à respecter celle d'autrui, au lieu de répartir le pouvoir, ils
se l'arrachent pour en abuser. C'est ce qui les ramène toujours
à un césarisme plus ou moinss table.

Henri Bhochkr.


	Dieu et l'homme [suite]

