
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: Le problème christologique

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PKOBLËME CHRISTOLOGIQUE

PAR

J.-F. ASTIÉ

I

De l'avis de Rothe, nous abordons, avec la christologie, un
des chapitres de la dogmatique traditionnelle qui réclament le

plus impérieusement une rénovation et dont une fausse
prudence écarte soigneusement les investigations des savants.
'<. Les nombreux dogmes, dit-il, qui n'ont pas été retravaillés au

point de vue du principe fondamental de l'église évangélique,
doivent paraître suspects a priori, car il est contre nature que
dans le sein d'une église spéciale on ait sans autre transporté
les doctrines d'une confession différente. Tout ce qui a passé
du catholicisme dans le protestantisme sans modification
aucune est donc sujet à révision. Ces dogmes peuvent avoir été

inspirés par un sentiment religieux tout à fait étranger à l'église
évangélique. Et puis, les méthodes scientifiques qui servirent
à les formuler, il y a un millier d'années, comme elles ont
vieilli Les réformateurs n'auraient pas dû se borner à

revoir tout ce qui concernait le côté subjectif de la foi ; la critique
aurait également dû porter sur l'objet de la foi, sur l'image
traditionnelle de Christ. Ils se bornèrent à mettre Christ sur le
premier plan, ce qui était sans doute déjà beaucoup, mais ils
nous ont laissé à faire la partie la plus difficile du travail.

Ce sont justement ces dogmes, non révisés au point de

vue protestant, qui tiennent hors de l'église bon nombre de
nos contemporains. 11 s'agit de revoir le procès que les conciles

THÉOL. ET PHIL. 187-1. 11



162 J.-F. ASTIÉ

de Nicée et deChalcédoine se sont trop hâtés de proclamer
définitivement jugé. Refuser de toucher du doigt à ces décisions
tandis qu'on s'occupe à satiété d'autres doctrines, c'est couler le
moucheron et avaler le chameau, et rendre, à juste titre, la théologie

méprisable aux yeux des gens du dehors. » (Pag. 17, 18.)
La spéculation philosophique est également intervenue dans

ce domaine, promettant, suivant son habitude, de faire beaucoup

mieux que les théologiens. Mais encore ici elle est fort
loin d'avoir tenu ses belles promesses.

L'apparition de la Vie de Jésus de Strauss a coupé court aux
essais de christologie spéculative et transporté de nouveau le

problème sur le simple terrain historique. Malheureusement
au lieu, sinon d'abdiquer devant l'histoire, du moins de compter

avec elle, la spéculation a cédé à la tentation de la suborner.

Il n'en est pas moins résulté tout un nouveau développement

des études historiques sur les origines du christianisme.

Il a eu pour effet de faire reparaître le problème christologique,
qu'on aurait voulu éluder, et de le placer sur un nouveau
terrain.

Tout le monde s'accorde à reconnaître aujourd'hui que,
malgré ses hautes prétentions au désintéressement et à

l'impartialité, il n'est rien de moins dépréoccupé que la critique
de Strauss. « La Vie de Jésus, dit Schwarz, a deux points
de départ, l'un spéculatif, l'autre historico-exégétique, qui,
en se soutenant et en se complétant, constituent la force et
l'unité de l'ouvrage. Le point de départ spéculatif est celui
de l'immanence de Dieu dans le monde. Dieu agit dans le
monde d'une manière intérieure, constante, régulière; il ne
saurait donc y avoir place pour la moindre trouée dans ce tissu

aux mailles serrées : le miracle est impossible. C'est cette
négation àprioristique du miracle qui a donné l'impulsion à

l'entreprise de Strauss et qui la caractérise au plus haut degré.
Sur ce point-là donc on ne peut dire qu'il soit impartial et sans

parti pris. Cette idée fondamentale est présentée dans une autre

forme, quand il affirme que l'incarnation de Dieu en Jésus,
bien loin d'être un fait unique et isolé, se reproduit sans cesse

dans chaque membre de la famille humaine. »



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 163

« L'idée du mythe est le point de départ historico-critique.
L'église orthodoxe voyait dans la Bible une histoire surnaturelle;

le rationalisme retranchait l'adjectif; Strauss supprime
substanlit et adjectif; cette prétendue histoire n'est qu'un tissu
de fables. » (Pag. 53, 54.)

Strauss s'était trop pressé, comme il l'avoue lui-même : il
avait prétendu prendre la forteresse d'un coup de main. L'ardeur

avec laquelle il s'était lancé dans cette aventure l'avait
fait tomber dans une méprise étrange. Il avait essayé de faire
une critique de l'histoire évangélique, avant de s'être livré à

une étude sérieuse et approfondie des sources, des écrits
évangéliques qui la contenaient. Aussi, bien loin d'atteindre son
but n'avait-il fait que soulever de nouveaux problèmes
historiques.

C'est à les résoudre et à combler ainsi une grave lacune que
s'applique l'école de Tubingue. Baur prétend donner une base

objective à la critique de Strauss. Dans ce but il s'entoure de

toutes les ressources de l'art pour soumettre la forteresse à un
siège en règle. Il ne s'agit plus de nier simplement l'authenticité

des écrits du Nouveau Testament, mais bien d'en rendre
compte d'une manière historique. On prétend assigner à chaque
livre du canon une place marquée dans la littérature du
premier et du second siècle, et la faire ainsi rentrer dans le grand
courant de l'histoire. D'accord avec Strauss pour nier tout
surnaturel, se refusant à admettre des procédés frauduleux dans
les livres du Nouveau Testament, le chef de l'école de Tubingue
a cherché à prouver qu'ils ne proviennent pas d'auteurs
contemporains : qu'il s'est écoulé entre les faits et leur consignation

par écrit un temps suffisant pour donner lieu à la formation

de ces fables inconscientes qui ne compromettent pas le
caractère moral des rédacteurs de nos documents.

Jusqu'ici rien de plus légitime que cette entreprise, dût l'histoire

entière du canon être bouleversée, à la suite de recherches
nouvelles. Malheureusement la spéculation a priori jouait un
trop grand rôle dans la révision de ce grand procès historique.
Au fond cette révision était entreprise en faveur d'une idée
préconçue qu'il s'agissait d'imposer à l'histoire, au lieu d'écou-



164 J.-F. ASTIÉ

ter docilement les leçons qu'elle pouvait avoir à donner

impartialement à ceux qui la consulteraient.
c Poussant à ses dernières conséquences la méthode

constructive, introduite dans l'histoire par le hégélianisme, Baur ne

tient pas suffisamment compte des personnalités; les événements

particuliers sont trop noyés ou perdus dans la grande
évolution de l'esprit général. » (Pag. 62.)

Cette subordination de l'histoire à la spéculation aboutit à

deux conséquences aussi graves qu'étranges. L'école de Tubingue

prétend que le christianisme n'est pas descendu du ciel

comme quelque chose de parfait et d'arrêté une fois pour toutes
et qu'il s'est développé peu à peu. Jusqu'ici tout est bien. Mais

quand on demande à l'école d'où sont venus les porteurs, les

ingrédients de cette longue évolution à laquelle ils tiennent
tant ; pourquoi les adversaires en présence sont dès le début
entrés en hostilité absolue pour finir par se réconcilier; où ils
ont puisé la force, le nerf nécessaire pour activer le développement

: l'école hésite, demeure sans réponse, en tout cas se

divise.
« Tous les travaux de l'école de Tubingue, dit Dorner, n'ont

eu qu'un seul but : justifier l'hypothèse historique sur laquelle
reposait la théorie des mythes.... Mais envoûtant justifier
l'hypothèse des mythes sur le terrain historique, on l'a compromise.
A la suite de toutes les opérations critiques de Baur, on s'est

vu en face d'un étrange résultat : le christianisme est apparu
comme un produit anonyme, sans fondateur personnel. On

nous parlait de chrétiens judaïsants, de chrétiens sortis du
paganisme. Toute la littérature du Nouveau Testament était
présentée comme un produit de leurs controverses d'abord, et

puis des essais de conciliation qui survinrent quand la lutte eut
perdu de sa vivacité. Mais ici se pose une question importante :

d'où sortent donc ces judéo-chrétiens et ces chrétiens-païens?
D'où vient l'impulsion qui les pousse à se combattre avec tant
d'acharnement? Quelle est cette puissance irrésistible qui s'impose

aux uns et aux autres, et qui, non contente de prévenir
une rupture définitive, les oblige à finir parse concilier? Comment

se fait-il qu'il se soit formé parmi les juifs un parti qui a



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 105

reconnu en Jésus le Messie et qui, pour le suivre, n'a reculé ni
devant les souffrances, ni devant la mort?

» Comme l'école de Tubingue ne conteste pas l'existence
historique du Seigneur, elle est bien obligée d'avouer que les

discours, les œuvres et le sort de Jésus ont provoqué cette foi des

judéo-chrétiens. Mais ici deux autres questions décisives se

posent: Comment les premiers apôtres peuvent-ils être demeurés

foncièrement juifs, tout en se mettant en directe opposition
avec les idées messianiques régnantes, et en admettant un Messie

humilié, crucifié? Du moment où sur l'article du Messie,—
ce point fondamental de la religion juive, — ils se sont mis en

opposition avec la foi de leur peuple, il reste à expliquer comment

ils en sont venus à rompre ainsi avec les préjugés nationaux.

s> Ici il s'agit de se décider : on se trouve en face d'une
énigme historique qui n'admet qu'une solution. Nos évangiles
l'expliquent naturellement, en respectant toutes les exigences
psychologiques. S'il ne s'est pas passé quelque chose comme
les œuvres et la résurrection du Sauveur pour convertir ces

juifs dissidents, s'ils n'ont pas été conduits à le reconnaître
comme Messie par l'impression miraculeuse qu'il leur a faite,
par ses déclarations sur sa haute dignité, leur rupture avec la

foi populaire demeure inexpliquée. Evidemment les premiers
apôtres ne sont pas restés purement et simplement des juifs.
Tout en conservant des éléments traditionnels, ils ont admis
certaines vérités en commun avec saint Paul. De sorte qu'il
faut considérer l'accord entre les judéo-chrétiens et les
chrétiens d'entre les païens non pas comme la résultante de

longues controverses, mais comme un fait primitif. Et cet
accord lui-même ne s'explique nullement par un procès
dialectique de l'idée, conforme aux exigences de la logique
hégélienne, mais par l'impression décisive que le fondateur du
christianisme, Jésus-Christ, a produite sur les uns et sur les
autres. Ils étaient au fond d'accord parce que leur foi a été
déterminée par l'action que sa personne a exercée sur eux '. »

Voir Dorner : Histoire de la théologieprotestante, Compte rendu, pag. 43
et suivantes, 1" année.



166 J.-F. ASTIÉ

Ce n'est pas simplement le fait de l'existence des judéo-
chrétiens et des pagano-chrétiens qui oblige à remonter plus
haut pour en trouver en Jésus la raison d'être. Ces deux
tendances inexpliquées elles-mêmes sont impuissantes à rien
expliquer. C'est ici que nous voyons éclater les divisions el les

hésitations dans le sein de l'école de Tubingue.
Il devient absolument impossible de rendre compte du

christianisme historique. Serait-il provenu d'un développement lent
et successif du judéo-christianisme, de l'ébionitisme? nullement

car, d'après Schwegler, ces premiers chrétiens étaient

purement et simplement des juifs; privée de toute capacité de

développement, cette tendance serait demeurée stationnaire

comme le judaïsme. Dirons-nous que c'est chez saint Paul que
le judaïsme s'est transformé en christianisme? Mais comme
après des efforts stériles le christianisme, à peine né, doit, par
suite de la mort de son fondateur Paul, avoir été refoulé dans
le judaïsme, pour ne triompher que dans le second siècle, le

problème se trouve déplacé mais non expliqué. Les disciples
de Paul deviennent tout à coup les vrais fondateurs du
christianisme, mais sans qu'on sache pourquoi. Schwegler signale ici
deux causes. 1° L'extension extraordinaire de l'église dans le

monde païen. — Mais comme, d'après lui, ces convertis
devenaient des juifs et rien de plus, cette cause ne saurait avoir été
très efficace. 2° L'invasion de l'esprit romain. —Cette seconde

cause ne saurait avoir été plus effective, puisqu'on a soin de

nous dire que l'église de Rome était elle-même judaïsante. En
tout cas, le progrès ne saurait être provenu d'un développement

immanent du judaïsme.
Schwegler veut néanmoins que l'ébionitisme se soit développé

en christianisme sous l'action sollicitante du pauli-
nisme. C'est oublier que, d'après le même auteur, la
tendance judéo-chrétienne était tout ce qu'il y avait de plus
infécond. Faudrait-il peut-être partager entre les deux tendances
les matériaux et les forces du développement? Cette hypothèse
est inadmissible. Car on ne comprendrait pas comment deux

éléments à ce point hétérogènes, le paulinisme et l'ébionitisme,
auraient pu concourir à un développement commun. Il ne



LE PROBLÊME CHRISTOLOGIQUE 167

peut y avoir eu que juxtaposition et non pénétration
réciproque.

Planck conçoit l'ébionitisme comme primitivement moins

juif et moins stérile. La transformation de la religion de la

loi en celle de la liberté aurait eu lieu non pas seulement chez
Paul mais déjà en Christ : elle aurait constitué l'essence du
christianisme primitif; de sorte que le tout premier judéo-
christianisme renfermait un principe nouveau. Jésus se serait
borné à avoir conscience d'une force vivante et rédemptrice,
mais il n'aurait jamais déclaré que cette force nouvelle aurait
une portée universelle de réconciliation avec Dieu. Paul au
contraire aurait exprimé, pour la conscience générale, ce qui était
contenu en fait dans le christianisme primitif. L'apôtre des

gentils expose cette phase où le divin entre en l'homme et s'y
établit. — Ici encore le développement demeure inexpliqué.
Car si les ébionites sont devenus plus chrétiens, ils sont
toujours profondément séparés du paulinisme. Si Paul ne prend
plus la place de Christ, comme chez Schwegler, il dépasse
l'ébionitisme qui est seul la fidèle image du fondateur et du
christianisme authentique. Si pour le premier de ces docteurs
l'ébionitisme n'était pas encore du christianisme, pour Planck
le paulinisme ne l'est déjà plus.

D'après Kœstlin, le vrai christianisme ne serait ni l'ébionitisme,

ni le paulinisme, mais autre chose. Paul et les judaïsants
représenteraient les deux tendances extrêmes du christianisme
des deux premiers siècles, au-dessus desquels aurait plané
la majorité, le centre qui représentait le pur intérêt chrétien.

L'unité se serait donc trouvée dans le christianisme
primitif qui aurait dominé les deux extrêmes. — Seulement ce
christianisme primitif n'est guère que la résultante des idées
des deux partis extrêmes. L'unité véritable fait donc encore
défaut.

Ritschl croit l'avoir enfin découverte cette unité si désirable
en remontant jusqu'à Christ pour trouver la source des deux
tendances capitales des temps primitifs, et par cela même leur
unité et le point de départ de leur développement respectif et
postérieur. Jésus a élargi et perfectionné le point de vue de



168 J.-F. ASTIÉ

la loi mosaïque, mais sans quitter, soit dans le fond, soit
dans la forme, le terrain de l'Ancien Testament. Le seul

élément nouveau qu'il a apporté consiste dans le fait suivant :

il a réellement accompli lui-même la justice parfaite qu'il
présentait aux pharisiens comme la condition de l'entrée dans le

royaume des cieux. Les ébionites se seraient attachés
exclusivement à la doctrine de Jésus enseignant l'obéissance à la

loi mosaïque, tandis que Paul aurait insisté sur la personne
de Jésus qui était le fait nouveau, le centre d'une religion
supérieure.

Les deux tendances subséquentes auraient donc leur point
de départ, leur point d'attache en Christ. Avons-nous enfin
l'unité? Il n'y paraît pas. En Jésus la doctrine et la personne
ne diffèrent pas seulement, elles se contredisent : la doctrine
est juive ; la personne est chrétienne. Le judéo-christianisme
et le paulinisme à leur tour ne sauraient former une unité ; nous
ne sommes pas en présence de deux branches vigoureuses
sortant du même tronc : si l'un est le christianisme l'autre ne
l'est certainement pas.

Ici encore nous ne comprenons pas davantage la possibilité
d'un développement commun aux deux tendances. Le
paulinisme pouvait seul se développer; il devait inévitablement
refouler le judéo-christianisme, disons-mieux, le judaïsme,
aussi certainement qu'en Jésus la personnalité l'emportait sur
l'enseignement.

De guerre lasse, les défauts du paulinisme seraient appelés à

fournir les motifs, les causes du développement. Le principal
défaut aurait consisté dans le besoin de donner au principe
paulinien la forme d'une règle, d'une discipline morale universelle.

L'impopularité de la doctrine de Paul, la difficulté de la

comprendre, et l'influence de la tradition évangélique remontant

à Jésus auraient amené cette transformation. La doctrine
de la justification par la foi disparut toujours plus, pour céder
la place aux œuvres. Les commandements de Christ prévalant,
la justification par la foi alla s'appauvrissant, à mesure qu'on
vit croître le mérite des œuvres.

Mais peut-on bien voir là un développement du paulinisme?



LE PROBLÊME CHRISTOLOGIQUE 169

n'en est-ce pas plutôt l'abdication et l'absorption On ne peut
dire que le paulinisme s'est développé et a pris la forme d'une

règle morale universelle, car cette règle qui n'est nullement
paulinienne ne saurait être émanée de la doctrine de Paul.

Au fait, pour Ritschl le nerf réel, effectif du développement
c'est la tradition évangélique ou la doctrine de Jésus. Mais

comme d'après ce théologien la doctrine de Jésus est juive
(sa personne seule est chrétienne), cela revient à dire que le

judéo-christianisme s'est insinué dans le paulinisme. D'après
Schwegler l'ébionitisme a dû se développer sous l'action
sollicitante du paulinisme : d'après Ritschl, c'est au contraire le

paulinisme qui se développe sous l'action de l'ébionitisme.
Nous avons passé d'un extrême à l'autre. — L'essentiel, à

notre point de vue, c'est qu'on n'aboutit pas mieux avec une
explication qu'avec l'autre à nous rendre compte du développement

du christianisme primitif. Baur a remarqué que le

résultat final est le même; c'est toujours la juxtaposition
extérieure, dans un cas, de la foi et de la charité, dans l'autre,
de la foi et des œuvres. Bitschl a échoué comme les autres et

pour la même cause : l'unité fait défaut au point de départ.
N'étant que juxtaposées en Jésus-Christ les deux tendances
conservent cette attitude extérieure et dans le cours de leur
développement et dans leur association finale. Tout en rejetant

l'idée favorite du hégélianisme qui prétend que ce qui est
le premier en date est toujours inférieur, Ritschl subit
l'influence de cet axiome. Il n'explique le développement du
paulinisme que par des défauts inhérents à cette tendance et
au christianisme lui-même.

Malgré les efforts de la spéculation, ces tentatives diverses de
la plus savante stratégie ont eu pour résultat de ramener la
lutte sur le terrain historique. Pour se rendre compte du judéo-
christianisme et du paulinisme il a fallu remonter jusqu'à
l'impression décisive que Jésus-Christ a produite sur les uns et sur
les autres. « Ce premier pas sur le terrain historique en réclamait
un second, remarque Dorner. L'accord foncier des deux grandes

tendances, compatible d'ailleurs avec d'importantes
différences, implique l'unité du fondateur. C'est ainsi qu'en appro-



170 J.-F. ASTIÉ

fondissant les questions critiques, la théologie a été forcément
ramenée vers le problème christologique qu'elle prenait plaisir
à éluder. On a tenté d'expliquer la formation du christianisme

primitif en la plaçant longtemps après la mort du fondateur, en

faisant provenir nos écrits évangéliques des luttes entre les

judéo-chrétiens et les chrétiens-païens; mais arrivés là, les

critiques n'ont pu se dispenser de rendre compte de ces deux

grandes écoles. C'est ainsi que l'attention a été ramenée vers
les vraies sources du christianisme. »

Baur lui-même à qui on avait reproché avec juste raison de

laisser la personne de Jésus comme un x inconnu, enveloppé
dans les ténèbres du passé, pour faire dépendre le développement

de l'église de l'impulsion décisive imprimée par Paul, a

été obligé à céder au mouvement général qui a contraint l'école
entière à remonter enfin jusqu'à Jésus. Il y aurait eu dans le

Seigneurdeuxfacteurs, deux éléments. L'un vraiment moral,—
la doctrine de Jésus telle qu'elle nous apparaît dans le sermon
sur la montagne, dans les paraboles, dans les enseignements
de Jésus portant sur les conditions d'entrée dans le royaume
de Dieu, — aurait constitué l'essence du christianisme, le centre

vraiment substantiel. Paul se serait attaché à cet élément
vraiment divin, universel, absolu, éternel. A côté de cela se

serait trouvé un élément temporaire, national, enveloppe
inévitable du premier; les ébionites auraient cru devoir faire
prédominer cet élément accessoire.

Baur ici n'est plus d'accord avec sa conception bien connue
des premiers âges du christianisme. Ce qui, chez Christ, est

inséparable et se pénètre, —l'élément moral et l'universalisme,
— se brise et se morcelle chez les disciples. Paul fait prévaloir
l'universalisme, les ébionites, l'élément moral substantiel; la

personne de Jésus est laissée à l'arrière-plan parles ébionites;
le paulinisme transforme l'idée messianique et en fait le dogme
de la personne de Christ. Pour saint Paul lui-même la personne
de Jésus est laissée à l'arrière-plan ; c'est tout au plus l'idée du

retour du Maître qui acquiert de l'importance. L'essence
substantielle de Christ est laissée de côté, toute l'attention se
concentre sur des problèmes qui, pour Jésus-Christ, n'existaient pas,



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 171

ou étaient du moins relégués dans l'ombre. La foi en la
résurrection de leur Maître n'a pas pour unique effet de communiquer

aux apôtres une force inconnue jusque-là, mais après cet
événement nous ne retrouvons pas le moindre vestige de ce

qui chez Christ lui-même était l'essentiel. L'universalisme a

disparu sans laisser de trace, la spiritualité de la morale a cédé

la place au zèle le plus grossier pour la loi. La foi en la
messianité de Jésus est loin d'être spirituelle; en dépit de la mort
et de la résurrection on voit toujours prédominer l'ancien
point de vue juif et théocratique.

Cette explication de Baur, qui reproduit pour l'essentiel le

point de vue de Schwegler, ne saurait aboutir plus que les
autres. En effet si Jésus-Christ a été tel que Baur le dépeint,
s'il a exposé, enseigné le vrai christianisme, il est de toute
impossibilité que ses disciples immédiats aient été, soient
demeurés, ces judaïsants opiniâtres, étroits et bornés, cristallisés,
que nous décrit sa critique. Réciproquement si les disciples
n'ont pensé et n'ont agi qu'en judaïsants intraitables, il ne se

peut que Jésus ait agi et pensé comme Baur le prétend : l'une
des hypothèses exclut nécessairement l'autre. Au fait, Baur
remonte bien jusqu'à Christ et à son œuvre, — c'est un avantage
qu'il a sur son disciple Schwegler, — mais il n'en profite pas,
il n'y a pas en effet de liaison intime, de point de contact
vivant entre la vie et le ministère de Jésus, d'une part, et l'activité

de ses apôtres et de ses premiers disciples d'autre part.
Car pour Baur, comme pour Schwegler, c'est avec la doctrine
paulinienne que l'élément chrétien proprement dit pénètre
pour la première fois dans le judéo-christianisme.

On sent la haute portée de ces tentatives diverses qui ont
toutes échoué. Le problème a été pris par tous les bouts sans

qu'on soit arrivé à le résoudre; le protée est demeuré insaisissable,

le sphinx a gardé son secret. Le judéo-christianisme et
le paulinisme ne demeurent pas seulement inexpliqués ; à leur
tour ils n'expliquent rien. Si on veut bien se rappeler que le
but suprême de l'école de Tubingue était d'expliquer naturellement

le christianisme, on doit reconnaître qu'elle a échoué

complètement, quel que soit d'ailleurs le mérite incontesta-



172 J.-F. ASTIÉ

bie de ses travaux à d'autres égards. Tous ces efforts variés et

gigantesques ont abouti à un résultat diamétralement opposé à

celui qu'on se proposait. Comme le christianisme n'en demeure

pas moins un fait incontestable, on est forcément ramené vers
l'explication surnaturelle qui seule peut rendre compte de

tout. On n'aboutit à un développement réel, normal, rationnel
qu'en proclamant que Christ est le point de départ suprême, le
miracle par excellence. Il n'y a qu'un commencement miraculeux

qui soit ici un commencement réel. De lui seulement peut
jaillir un développement réel.

C'est là un résultat inattendu des travaux de Tubingue dont
on ne paraît guère se douter en France où l'on n'a fait connaître

cette école que dans un intérêt exclusivement polémique.
En Allemagne cette étrange ironie qui a contraint l'école de

Tubingue à édifier à sa façon à asseoir sur de solides bases

l'édifice qu'elle avait entrepris de renverser, n'a échappé ni
aux amis ni aux adversaires.

Ce n'est pas à dire qu'on soit revenu à l'explication surnaturelle;

non, le courant général d'une époque entière ne se

change pas en si peu de temps. Mais il y a un retour marqué
vers les solutions purement historiques ; on éprouve généralement

le besoin d'étudier les faits en-eux-mêmes ; on réagit
contre les formules aprioristiques nées dans un milieu hostile à

l'histoire même qu'elles ont mission de construire. C'est ainsi

que plusieurs des axiomes favoris de Strauss se trouvent avoir
perdu la puissance magique qu'ils ont eue pendant quelques
années. D'après le célèbre critique, l'idée n'a pas l'habitude de

s'incarner, de s'épuiser dans un seul individu qui deviendrait
l'exposant exclusif et parfaitement adéquat de son essence.
« Sans doute, répond Gass, mais qu'est-ce qui prouve que tout
esprit soit soumis à ce genre de développement?—Le développement

de l'idée devient la norme absolue de l'histoire. —
Mais de quel droit? Christ, par la plénitude infinie dévie
spirituelle dont il a été le foyer, n'a-t-il pas fait éclater ces formules
et ces cadres? Par ce qu'il a été et par ce qu'il a fait, Jésus

s'est élevé au-dessus de toutes les analogies historiques, et
cela avant que Strauss vînt déclarer que le fait ne pouvait, ne



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 173

devait pas avoir lieu. Est-il plus rationnel de se savoir partie
intégrante d'une humanité dont tous les membres ont le progrès
à l'infini pour unique perspective, que d'appartenir à une
humanité ayant un centre religieux pour servir de base solide à sa

foi en la communion avec Dieu, comme but suprême? Le fait
n'est pas établi. Et il serait inutile de prouver qu'il ne saurait

y avoir aucun autre centre que Jésus-Christ. >; (Pag. 288.)
Ainsi Ullmann prétend à son tour que l'incarnation de Dieu

dans l'humanité entière ne saurait exclure son incarnation
spéciale dans une personne historique, à un degré eminent. La
révélation doit avoir un centre, un chef. Pour être un organisme
vivant il faut que l'église ait une tête. Les choses ne se passent
pas autrement dans le domaine de l'art. Il surgit de loin en loin
des génies dans lesquels l'idée de la beauté prend un corps. Il
suffit de citer Homère, Sophocle, Dante, Shakespeare, Raphaël.
Voilà des cas où, malgré l'assertion de Strauss, l'idée se trouve
incarnée dans sa plénitude chez un seul exemplaire de l'espèce
humaine. Cet argument est irrésistible ; il met à nu le défaut
fondamental de la conception hégélienne qui méconnaît
entièrement la valeur historique des individualités puissantes,
pour ne tenir compte que de l'élément général, impersonnel,
de l'idée. Les personnes concrètes ne sont plus que des

masques qui servent d'écho à l'esprit général. L'humanité cesse
d'être un tout organique, elle devient la somme d'une masse
d'atomes, d'unités égales les unes aux autres. Pour échapper
à l'idée de la divinité de Christ dans le sens spécifique et
exclusif du mot, Strauss est tombé dans l'autre extrême ; il a
proclamé une égalité artificielle de tous les hommes. Par peur
de reconnaître la dignité métaphysique de Jésus, il méconnaît
sa grandeur historique et ce qu'il y a en lui d'unique. Jésus ne
se trouve pas seulement à la limite de deux grandes époques.
C'est la profondeur et la puissance incontestable de sa personnalité

qui ont imprimé l'impulsion nécessaire pour passer du
monde ancien dans le monde moderne. Aux yeux de Strauss,
Jésus cesse d'être le fondateur, le centre du christianisme pour
en devenir simplement l'occasion.

« Le célèbre critique a cherché plus tard à corriger ce que



174 J.-F. ASTIÉ

son point de vue avait d'excessif. Dans la troisième édition de

son ouvrage, il reconnaît en Jésus un génie religieux ; comme
fondateur de la religion absolue, il a dépassé de beaucoup tous
les autres fondateurs de religion et ne sera jamais dépassé.
Toutefois Strauss et Ullmann diffèrent encore. Celui-ci ne
voit dans cette idée de génie qu'une simple analogie qui ne
saurait rendre la plénitude de tout ce qui était en Jésus. Le
Sauveur demeure toujours l'incomparable, renfermant en lui
d'une façon absolue ce qui ne se trouvait que d'une manière
relative chez les héros et les génies de l'humanité. Ici on voit
se creuser de nouveau l'abîme qui sépare le Christ de l'histoire
de celui de la dogmatique. » (Pag. 58, 59.)

Après les travaux de l'école de Tubingue, Strauss à son tour
s'est vu obligé d'aborder le terrain historique qu'il avait évité

avec tant de soin. C'est là ce qu'il a essayé dans sa nouvelle
Vie de Jésus, mais sans grand succès. « Tout en se proposant
un but positif, dit Schwarz, il n'a su faire usage que de la
méthode négative et critique. Nous avons là la mesure de son
talent ; il excelle dans l'analyse ; il sait admirablement signaler
les illusions des orthodoxes, toujours exposés à prendre la

mythologie pour de l'histoire ; il est le représentant de la
critique sobre et incorruptible ; sa spécialité est d'analyser et de

répandre la clarté sur tout ce dont il s'occupe. Mais c'est en
vain que vous lui demanderiez autre chose. Il a écrit une Vie
de Jésus « dans les limites de la critique pure. » Le talent
intuitif et divinatoire qui constitue l'historien lui manque totalement.

Aussi finit-il par nous dire « qu'il est peu de grands
hommes sur le compte desquels nous manquions plus
d'informations que Jésus. »

Strauss se montre également arriéré quand il prétend fixer
les rapports entre les commencements de la vie de Jésus et le

judaïsme et l'hellénisme. Les constructions historiques à la

façon du hégélianisme ont passé de mode. Strauss présente,
— et c'est ici un point important, — la conscience que Jésus a

de lui-même comme le centre de sa vie et de son enseignement.

Jésus accomplit un grand progrès en reconnaissant en

Dieu le Père céleste, plein de bonté pour tous sans exception.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 175

Il a dû tirer cet élément-là de son propre fonds ; c'est parce
qu'il était la bonté même qu'il s'est représenté Dieu comme
éminemment bon. De là résulta pour Jésus une sérénité
intérieure parfaite qui l'éleva au-dessus des privations, des soucis
et des désirs et constitua son état d'âme harmonieux et
permanent. Aucune lutte intérieure n'ayant précédé cette phase,
on ne retrouve pas chez Jésus des échos d'un passé douloureux,

comme chez saint Paul, Augustin, Luther. Jésus était une
belle nature qui se développa d'elle-même et s'accusa toujours
plus sans qu'aucune conversion fût nécessaire. Cette sérénité
parfaite, Jésus l'avait reçue de l'hellénisme.

« Strauss nous engage à laisser le Christ historique, fait
problématique, pour nous occuper du Christ idéal. Il entend par
là, avec Kant, cet idéal de l'homme selon le cœur de Dieu qui
se trouve dans la raison humaine et auquel chaque individu
doit s'élever. Le christianisme doit ainsi se transformer en
humanitarisme, conformément à toutes les nobles aspirations de

notre époque. Sans contredit, s'il n'y avait pas eu de Christ
historique, cet idéal ne serait pas aussi élevé ; Jésus nous en a
fourni des traits nouveaux; il en a relégué dans l'ombre d'autres

qui auraient nui à l'effet général ; il y a plus, en concevant
cet idéal d'une manière religieuse, il lui a donné une consécration

supérieure, en l'incarnant en sa personne il lui a communiqué

la chaleur et la vie.
» Malgré tout cela, Strauss ne peut se résigner à nous faire

grâce de l'inévitable refrain : l'idéal n'aime pas à se manifester
en sa plénitude dans un seul exemplaire. Pour si haut placé
que soit Jésus parmi ceux qui ont contribué à former l'idéal
de l'humanité, il ne saurait être ni le premier, ni le dernier.
Grâce à cette idée, Strauss se trouve renfermé dans un cercle
étroit et stérile dont il ne peut plus sortir. Dans un écrit
précédent (Friedlichen Blœttern) il avait présenté Jésus comme
ayant atteint un idéal religieux qui ne pourrait jamais être
dépassé ; il avait déclaré que l'humanité ne pourrait pas plus se

passer de Jésus que de religion. Aujourd'hui revenant en
arrière, il reprend son vieux et triste refrain, exclusivement
négatif : Jésus n'est ni le premier, ni le dernier de ceux qui ont



176 J.-F. ASTIÉ

exposé l'idéal de l'humanité, il n'est pas seul et unique de son

espèce. » (Der Alleinige.)
Mais si, — comme nous aurons encore l'occasion de le montrer,

— la Nouvelle vie de Jésus n'a pas une grande valeur pour
résoudre le problème historique, elle a eu le grand mérite de

faire accomplir un pas décisif à la question critique. Nous avons
déjà vu que Baur et ses disciples n'avaient eu qu'un seul but:
donner de solides bases historiques à la théorie des mythes.
Strauss, de son côté, en essayant de répondre dans la Nouvelle
vie de Jésus aux exigences de Baur, a renversé les bases sur
lesquelles il voulait fonder sa propre théorie et l'hypothèse des

mythes elle-même. Voilà comment ces deux grands critiques,
en se contrôlant l'un l'autre, sont arrivés à montrer tout ce

qu'il y avait d'arbitraire dans les données aprioristiques qu'ils
admettaient en commun.

C'est là un fait capital que Dorner a mis en lumière. « Baur,
dit-il, avait reproché à Strauss d'avoir, dans son premier
ouvrage, fait une critique de l'histoire évangélique, sans toucher
à celle des évangiles ; Strauss, retournant l'objection, reproche
au chef de l'école de Tubingue de s'être appliqué aune critique
des évangiles, sans avoir abordé celle de l'histoire évangélique.

» Strauss est disposé à admettre que, parsuite des travaux
de Baur, il convient d'accorder une plus large place à la poésie
consciente et intentionnelle qu'on ne l'avait d'abord cru.

Il est inadmissible que dans une époque si éloignée des

événements on ait fait des récits fabuleux, en indiquant soigneusement

le temps, les lieux, les noms propres, et tout cela d'une
manière inconsciente, sans intention aucune. De sorte qu'il ne

reste plus que les deux alternatives signalées par Baur. Si on

ne veut pas accorder des falsifications intenliomielles et
conscientes, il faut admettre que nos récits évangéliques sont, pour
l'essentiel, dignes de foi. L'explication qui rend compte de

l'origine du christianisme au moyen de la théorie des mythes
est donc en train de se dissoudre. Tous les travaux de la critique

ont un étrange résultat : dès qiCon se refuse à reconnaître
le. caractère historique de la littérature du Nouveau Testament,
il ne reste plus qu'à en accuser les auteurs de fraude consciente, »



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 177

« Strauss voudrait échapper à cette dernière alternative, qui
a toujours répugné à la science allemande. Dans ce but, il
suppose que nos évangiles n'ont été composés qu'après l'âge
apostolique. Mais pour que ce poinl de vue intermédiaire fût sou-

tenable, il faudrait que le tableau que Strauss nous trace de

la personne de Jésus, répondît aux légitimes exigences de la
science et que l'étude des sources, faite par Baur, résistât à la

contre-épreuve à laquelle son émule la soumet. Sans cela la

critique ne pourra pas s'arrêter sur cette pente glissante ; elle
sera contrainte de recourir aux accusations des adversaires
les plus vulgaires et les plus superficiels du christianisme. »

Or Schwarz et Dorner, bien qu'appartenant à deux écoles

fort différentes, s'accordent pour reconnaître que les explications

que Strauss propose de la personne de Jésus d'abord et

ensuite de l'âge apostolique sont loin d'être satisfaisantes. Le

premier s'élève contre la prétention de Strauss de faire de la

sérénité, de l'harmonie parfaite d'une belle nature, de l'hellénisme,

en un mot, le point central de la conscience de Jésus.
« Cet élément se trouve en Jésus, mais ce n'est que la manifestation

de (juelque chose de plus profond encore : il n'est pas
la cause mais uniquement le symptôme de cette force appelée
à agiter et vaincre le monde. Cette bonlé aimable, cette affabilité

était avant tout une commisération universelle pour l'humanité

malheureuse et pécheresse. Et cette commisération
s'explique à son tour par la nature profondément religieuse de

Jésus, par son cœur tourné vers Dieu, par son union avec Dieu

qui est la commisération même. En un mot, ce n'est pas d'es-

thétique qu'il est ici question, mais de religion : au lieu de
l'élément hellénique, il faudrait parler du plus bel héritage du

judaïsme, de l'élément théocratique au sens le plus pur et le

plus élevé, tel qu'il se manifeste dans les paraboles du royaume.
Mais Slraüss ne sent pas ces vérités religieuses et morales,
aussi éprouve-t-il une répulsion presque maladive à appeler
Jésus le Sauveur. » (Pag. 93.)

Dorner de son côté fait voir que le tableau de la personne
historique de Jésus présenté par Strauss ne saurait satisfaire aux
exigences historiques, ni paraître même historiquement possible,

THÉOL. ET PHIL. Ifc74. 12



178 J.-F. ASTIÉ

quand on cherche à se rendre compte des rapports de l'église
et de son fondateur. « Le fait incontestable du christianisme et
de l'église demeure inexpliqué ; on ne nous donne pas de raison

suffisante qui en rende compte. D'où vient cette paix, ce sentiment

du salut qui, de l'avis de tous, caractérise à un si haut
degré l'église, s'il n'y a eu ni Sauveur, ni Rédempteur? Au
moment même où il fait appel à la loi de la causalité pour nier
la possibilité du miracle, Strauss la viole autant qu'il est en lui,
en ne présentant pas une cause suffisante d'un fait historique
qui ne saurait être méconnu. L'église s'est donnée comme
l'assemblée des rachetés. Ce fait ne pouvant être nié, on est tenu
d'en rendre compte. Il y a plus. Ce trait caractéristique oblige
à remonter jusqu'au fondateur, jusqu'à l'activité et jusqu'aux
déclarations du fondateur de la religion chrétienne. Comment

l'époque qui suivit celle des apôtres aurait-elle pu le considérer,

— et tout le monde accorde qu'elle le fait, — comme le
médiateur entre Dieu et les hommes, le Sauveur, si cette doctrine
n'avait pas constitué le contenu même de la prédication apostolique,

ainsi qu'on le voit par l'Apocalypse D'autre part, comment

les apôtres auraient-ils pu prêcher cette doctrine, vivre
et souffrir pour elle, si Jésus ne s'était pas réellement présenté
à eux comme rédempteur, et s'il n'avait réclamé la foi en sa

personne comme un acte religieux? »

« Dès l'instant où ces faits-là sont bien établis, il est superflu
de chercher, en dépit des témoignages de l'histoire, à faire

composer les évangiles après le siècle apostolique. On ne saurait

décharger ni les apôtres, ni le Maître, de la part qui leur
revient dans les déclarations destinées à glorifier le fils de Marie.
Strauss reconnaît que les espérances eschatologiques, partagées

par les judaïsants, reposaient sur des déclarations de Jésus lui-
même. Il est hors de doute qu'il a parle de son retour dans la-

gloire du Père -pour juger le monde entier. En tenant ce

langage, Jésus s'est posé en face de l'humanité comme parfaitement

saint ; il est, en effet, impossible que celui qui a besoin

d'être racheté, se donne comme le rédempteur du péché et le

juge du monde. De deux choses l'une : Jésus en parlant ainsi aura
été un enthousiaste plein d'orgueil spirituel, comme le veut



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 179

M. Renan, ou bien il faut reconnaître que ces déclarations ont
été l'expression de son sentiment intime et de la vérité. Or, de

l'aveu même de Strauss, la grandeur morale et religieuse de

Jésus est à l'abri de tout doute; chacun sait, en outre, que la

connaissance de soi-même et l'humilité sont la condition absolue

de toute vie morale et religieuse vraiment puissante; là où

se trouve le péché, l'humilité et le sentiment de la culpabilité
augmentent à mesure que l'homme intérieur se développe. Que
conclure de tout cela? Le tableau que Strauss nous trace de

la personne de Jésus est une contradiction, une impossibilité
historique, une monstruosité logique, morale et religieuse. Le
célèbre critique veut, en effet, que Jésus ait été un simple
pécheur et qu'il se soit rendu néanmoins le beau témoignage
que nous savons. Du moment où il était pécheur, il lui suffisait
de posséder le degré le plus ordinaire d'humilité pour l'empêcher

de s'attribuer la sainteté et de se donner comme le fils
de Dieu. Mais il est incontestable que Jésus s'est rendu à lui-
même ce magnifique témoignage. Il ne suffit donc pas de lui
attribuer une grandeur religieuse et morale qui n'était pas à

l'abri des faiblesses humaines; il faut aller plus loin encore et

poser deux alternatives : ou bien le témoignage que Jésus se

rend à lui-même est vrai, ou bien il 11'est qu'un misérable,
un criminel qui a prétendu fonder le rogaume de Dieu après
avoir commencé par en renverser en lui-même les fondements
indispensables. La décision à prendre est singulièrement
simplifiée : on peut s'en remettre, sans crainte, au verdict que
portera toute conscience vraiment religieuse et morale. »

« C'est ainsi que la fameuse théorie qui prétendait rendre

compte du christianisme évangélique au moyen de fables que
les premiers chrétiens auraient forgées d'une manière
inconsciente, ne peut se soutenir un instant sur le terrain historique.

Et, chose étrange après tant d'années, après tant de

travaux, après avoir essayé de toutes les hypothèses, la critique
négative est obligée de finir par où elle avait commencé Il faut
en revenir aux fragments de Wolfenbïdtel qui attaquent
hardiment le caractère moral de Jésus et des apôtres. On a essayé
de toutes les méthodes pour éviter de se ranger à cette explica-



180 J.-F. ASTIÉ

tion de Reimarus. Il semble que la critique ait instinctivement

prévu le danger qu'elle courait elle-même : contrainte de revenir

à celte solution, elle s'est suicidée aux yeux de tous ceux

qui ont conservé le sens des choses religieuses, morales et

historiques *. »

On le voit, un instant on a pu croire que la spéculation
renversant les bases historiques de tout l'édifice chrétien
réussirait en quelque sorte à lui faire perdre terre. Mais on se sent

singulièrement rassuré en face de toutes les tentatives
infructueuses auxquelles Strauss et l'école de Tubingue ont dû se livrer
pour s'acquitter de la portion la plus difficile de leur tâche, qui
consistait à trouver des bases nouvelles pour rendre
historiquement et rationnellement compte d'un fait incontestable:

l'église et le christianisme historique. Voilà comment on a vu
se combler, — et cela aux dépens de la spéculation, — l'abîme

que celle-ci prenait plaisir à creuser entre le Christ de l'histoire
et celui de la dogmatique. Soustraite aux régions de l'idée pure
et ramenée sur le terrain historique que l'on prenait tant
de soin à éviter, la christologie, comme Antée en touchant

terre, a reçu des forces nouvelles qui promettent de la
transformer.

Montrons que c'est bien là ce qui ressort clairement des plus
récents travaux sur la vie de Jésus.

A la rigueur nous pourrions nous abstenir de parler de la
tentative de M. Renan, car il faut toute l'ignorance dont le public
français dispose en ces matières, pour voir dans cette Vie de

Jésus un travail historique.
Dorner a montré comment l'écrivain français, dans son

inexpérience des questions de haute critique, est allé donner
en plein contre l'écueil que la science s'efforçait depuis
longtemps d'éviter. « Il adopte la date qu'on assigne ordinairement

à la composition des synoptiques; il reconnaît, en partie
du moins, le quatrième évangile comme une source historique.
En rapprochant ainsi la date de la composition de nos
documents du moment où les faits se sont passés, il ne réussit à

1 Un sait, que Strauss est revenu à, ce point de vue dans son dernier
ouvrage : L'cincîmine et la nouvelle foi.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 181

se débarrasser du miracle et du surnaturel qu'awx dépens du
caractère moral du Maître et des apôtres. Il faut que Jésus-

Christ, par ses discours, ait provoqué ses disciples à croire à

sa divinité. Cet esprit colossal, d'abord animé des plus pures
intentions, a été poussé, par l'opposition qu'il a rencontrée, à

se faire Dieu et à recourir au mensonge et à la tromperie. »

(Ibid. pag. 45.)
Les savants allemands les moins suspects de complaisance

pour la théologie traditionnelle, ont sévèrement apprécié «. le
roman » du premier styliste français. « M. Renan a eu un
grand mérite, dit Schwarz. En lieu et place d'un Christ
abstrait, perdu entre ciel et terre, il a fait marcher devant nous
un être vivant, se mouvant à l'aise sur les montagnes et dans
les vallées de la Palestine dont les scènes variées nous ont été

dépeintes avec un riche coloris et tous les attraits de la couleur

locale. Mais ce qui fait le grand mérite de cette Vie de

Jésus, constitue aussi son extrême faiblesse. Le monde extérieur

nous est présenté comme exerçant une influence
décidément trop prépondérante sur la vie intérieure de Jésus. Le

jeune rabbi de la Palestine n'est plus qu'une espèce de harpe
éolienne qui frémit poétiquement au moindre souffle de la
nature. Ce n'est pas assez que le paysage absorbe la personnalité;
l'imagination s'en mêle aussi pour confondre, avec l'arbitraire
le plus illimité, la vérité et la poésie, l'histoire et le roman.
M. Renan avoue lui-même sans détour que le point de vue
artistique est le meilleur pour exposer de tels faits; tout est donc
mis à contribution pour produire l'effet, les contrastes qu'affectionne

la poésie moderne en France. Le plus brillant de ces
contrastes est celui entre l'idylle galiléenne du début, et la
tragédie de la fin qui met un terme à la vie de l'aimable rabbi
des premiers jours, devenu un sombre et violent thaumaturge,
n'ayant d'autre ressource que de se précipiter à la rencontre
de la mort pour se tirer d'embarras. L'aimable et jeune
enthousiaste qui rêvait d'abord un idéal, à la vérité irréalisable,
devient un fanatique aigri qui, sentant son impuissance en face
des dures nécessités de la vie, embouche la trompette du
jugement dernier, annonce son retour sur les nuées du ciel,



182 J.-F. ASTIÉ

se met à tromper malgré lui et à faire des miracles pour
réaliser le programme messianique que ses partisans lui
imposent. »

On éprouve une vive satisfaction à voir un écrivain allemand

qui pas plus que M. Renan ne croit au surnaturel, flétrir
comme il convient les libertés que l'auteur français s'est
permises au sujet du Seigneur et de son œuvre. On sent là la marque

du vrai libéralisme. « Ce n'est pas assez, poursuit Schwarz,
de ces contrastes qui rappellent le romantisme français et les

dernières productions de Victor Hugo. A ces tons criards

s'ajoute un grave relâchement moral, de fraîche date aussi ;

la figure historique est recouverte des plus tristes souillures.

(Das geschichtliche Bild mit dem hässlichsten Schmutz
bedeckt.)

Ceux qui se rappelleront le milieu dans lequel cet ouvrage
est né, le souffle littéraire de l'époque, et qui auront cherché à

comprendre la personnalité même de l'artiste français, ratifieront

sans peine le jugement que porte le docteur allemand sur
l'inspiration qui a produit cet ouvrage. « Ces jugements indulgents

portés sur le fanatisme et la tromperie, dit Schwarz, cette
manie de plaider pour tout cela les circonstances atténuantes,
rappelle la morale casuistique des jésuites et l'église catholique,

à laquelle M. Renan ne cesse d'appartenir par le fond
de son âme, en dépit de son radicalisme. Que voulez-vous?
On ne peut agir sur le peuple qu'en le trompant un peu et

en favorisant ses illusions. Le seul coupable en tout ceci c'est
la pauvre humanité qui voulant être trompée doit nécessairement

l'être. »

Quelques amis complaisants, tout en faisant leurs réserves

au sujet du livre de M. Renan, ont cru devoir se réjouir de sa

publication dans la pensée qu'il contribuerait à attirer sur
l'Evangile l'attention du grand public. On apprécie autrement
au delà du Rhin la portée de cette œuvre de haule fantaisie.
« Partant de telles idées morales, continue le même critique,
M. Renan n'a pas honte d'assigner à Jésus le rôle d'un misérable

prestidigitateur qui finit par se prêter à la fameuse scène
de la résurrection de Lazare. Voilà comment on respire partout



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 183

dans ce livre le nouvel esprit parisien, avec sa profonde
corruption morale. •»

Voici encore comment Schwarz fait justice de toute la mise
en scène, à laquelle le public français enclin à admirer la
bagatelle n'a pas manqué de se laisser prendre. « En dépit des

teintes chaudes de l'Orient et de l'air embaumé de la Palestine,

que nous croyons respirer, nous avons devant nous, non pas
un tableau historique, mais une falsification de l'histoire,
l'antique évangile travesti à la dernière mode de Paris, un
roman historique. Le vrai fondateur du christianisme a disparu

pour céder la place à un apôtre démocratique et communiste
de l'école de Saint-Simon. »

Si certaine école maintient qu'en peinture le laid peut être
d'un aussi bel effet esthétique que le beau, M. Renan accorde
dans le domaine intellectuel les mêmes prérogatives à ce qui
est faux. « Que de phrases vides quel fard et quelles
mignardises! s'écrie notre savant allemand, quelle religiosité
artificielle! Le tout s'étale sur un fond semi-panthéiste, semi-
naturiste. Quand on connaît le point de vue philosophique de

l'auteur, quel sens peut-on attacher à des paroles comme
celles-ci : « Il y eut alors quelques mois, une année peut-être,
» où Dieu habita vraiment sur la terre? » Quelle phrase intolérable

que la suivante: « le jour où il prononça cette parole
» (dans l'entretien avec la Samaritaine), il fut vraiment fils de

» de Dieu » M. Coquerel a déjà sérieusement prié son compatriote

et ami de faire disparaître le mot d'un mauvais goût
incroyable sur « les belles créatures. » Mais M. Renan recherche

surtout ce genre d'ornements qui plaisent aux lecteurs
et aux lectrices de romans. »

Toutes ces choses qui aspirent à être belles, jolies même,
reposent-elles du moins sur une science de bon aloi? Encore
ici la réputation de M. Renan n'est pas sans recevoir un
accroc des plus graves. « C'est au moyen de l'arbitraire le plus
violeyit, dit en finissant Schwarz, que M. Renan est arrivé à

écrire cette fantastique Vie de Jésus. Les données des quatre
évangiles sont morcelées, puis mélangées, comme un jeu de

cartes, sans le moindre égard à la chronologie et au plan des



184 J.-F. ASTIÉ

évangiles. Cela s'appelle solliciter doucement les textes ; une
sentence est violemment arrachée du milieu qui l'explique et la

tempère ; le langage hyperbolique, que Jésus affectionne, est

pris à la lettre pour en faire sortir les plus grands contrastes.
Grâce à ces libertés, rien de plus aisé que de faire de Jésus

un exalté un utopiste, un communiste ennemi de la

richesse, un ascète méprisant les affections de famille.... Non-
seulement M. Renan n'est pas au courant des questions
critiques, mais il tombe dans les plus étranges méprises. Luc est
à la fois un compagnon de saint Paul et un ébionite exalté. »

(Pag. 87 et suivantes.)
Tandis que M. Renan s'acquérait une facile réputation de

novateur en donnant une seconde édition de bien des idées
abandonnées en Allemagne, les savants de ce pays s'accordaient

à réagir contre les prétentions de la spéculation et à

faire prévaloir les droits de l'histoire dans le problème
christologique.

Schenkel et Keim, d'accord avec toutes les aspirations
modernes, prétendent ne donner qu'une description humaine et

purement historique du caractère de Jésus. Keim est avant
tout historien: la critique, qui chez Strauss dévore tout, n'est
à ses yeux qu'un simple moyen. Le professeur de Berlin part
de l'idée que le développement de la conscience de Christ a

eu lieu d'une manière vraiment et exclusivement humaine, à

travers les luttes et les tentations. L'idée du développement
successif est prise tout à fait au sérieux. « Ce qui caractérise
éminemment Jésus, c'est son sens à la fois admirablement
ouvert et fermé pour le monde, c'est en d'autres termes sa

profonde intimité avec Dieu. Tout en lui gravite autour d'une
intense religiosité, découlant des plus pures sources du
judaïsme. Jésus est avant tout un héros, un orateur religieux.
A côté de certains traits doux, tendres et mélancoliques rappelant

Jérémie, qui ont tant d'attraits pour les malheureux, les

malades, les femmes, se trouve une sérénité idyllique qu'il
tenait de la Galilée sa patrie. — Tout chez lui s'est développé
du dedans au dehors, il est une nature religieuse éminemment
créatrice. — Jésus n'a rien appris dans les écoles des Juifs ou



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 185

des Grecs. Il a été le plus pur et le dernier produit naturel du

judaïsme déjà en dissolution et en train de devenir la religion
universelle. — Jésus nous fait l'impression d'un homme qui
n'a jamais connu l'aiguillon du péché ; sa sainteté toutefois ne
s'étend qu'à l'époque de son activité publique : il n'est jamais
tombé dans des péchés de commission. Il y avait en lui une
certaine disposition au mal comme au bien, un aliment (Zunder)

pour le péché, sans quoi il n'en aurait pas eu une
connaissance exacte et profonde. Jésus a décliné le titre de bon

au sens absolu ; ce n'est que peu à peu qu'il s'est élevé au-
dessus des idées juives pour substituer enfin le royaume de la
croix à celui du Messie. »

Keim ne voit pas dans les écrits évangéliques discordants
la main d'auteurs différents, mais les phases successives d'un
développement intérieur. « Strauss en établissant un dualisme
absolu entre l'idée et l'histoire, recule jusqu'à Kant et tombe
dans un anachronisme. L'histoire est là pour témoigner que
les grands événements relèvent non pas de l'impératif catégorique,

mais de personnalités puissantes et originales » Keim
en appelle à Jésus comme au plus grand des miracles (poten-
zirte Wunder) : il croit à ses apparitions dans un corps glorifié,
pourvu d'une organisation nouvelle ; il voit dans les histoires
sur la résurrection des « effets réels du Christ glorifié.»(Pag. 94
et suivantes.)

« Le progrès dans le sens d'une tractation historique vraiment

grandiose, remarque Schwarz, est beaucoup plus sensible

encore dans un récent ouvrage de Hausrath. (Neutestamentliche

Zeitgeschichte, 1868.) Rappelant par sa tendance le livre
de Keim, auquel elle est supérieure quant à la forme, cette
Histoire contemporaine du Nouveau Testament, écrite pour
le grand public, vise à encadrer le récit sacré dans l'histoire
générale, de manière à les compléter et à les éclairer l'une
par l'autre. Elle est fort bien réussie. C'est au moyen de
pareils ouvrages, éminemment positifs parce qu'ils ne sont qu'au
service de l'histoire, qu'on arrivera à concilier la science et la
foi d'une manière qui leur fera honneur à l'une et à l'autre. »

(Pag. 96.)



186 J.-F. ASTIÉ

On le voit, l'abîme entre le Christ de l'histoire et celui de la

dogmatique est en train de se combler. 11 est vrai que pour la

plupart des savants qui viennent d'être cités le rapprochement
se fait aux dépens de tout élément surnaturel. Mais, en partant
de ce point de vue àprioristique, raisonne-t-on encore
historiquement? tout en prétendant ne tenir compte que des faits
seuls ne continue-t-on pas à partir de certaines prémisses
métaphysiques qu'on est censé avoir désavouées? Est-il donc bien
certain qu'une étude historique impartiale et vraiment
désintéressée aboutisse à une explication exclusivement naturelle
de la personne du Sauveur? Il nous semble qu'en ceci on ne
tient pas suffisamment compte de l'échec éclatant auquel
l'école de Tubingue a abouti. Du reste les adversaires
systématiques du surnaturel tombent dans une étrange contradiction.

Ils s'accordent à déclarer que Jésus est un être unique,
un génie religieux qui ne sera jamais dépassé ; n'est-ce pas
reconnaître là que Jésus est finalement plus qu'un grand
homme? Car d'aucun simple homme, pour si grand qu'il soit,
on n'est autorisé à dire qu'il ne sera jamais dépassé. C'est donc
là un fait qui ne peut être expliqué que par l'admission de cet
élément surnaturel qu'on s'obstine a répudier. Voilà un
élément incontestable de dualisme. Si les études historiques
impartiales ne permettent pas d'admettre les préjugés de

l'ébionitisme le plus extrême qui ne sait voir en Jésus qu'un
simple homme, il faut avoir le courage de surmonter la répulsion

à l'égard du surnaturel, pour peu que l'on tienne encore
à sa réputation d'historien désintéressé et impartial. On n'a

jamais répondu à cette exigence parfaitement légitime du

rationalisme chrétien et vraiment indépendant.

II

S'il est nécessaire de dépouiller les préjugés métaphysiques
du XIXe siècle pour arriver à une christologie vraiment
historique, il n'est pas moins indispensable d'user de la plus grande
liberté à l'égard des formules qui nous sont venues des siècles

passés. Mais ici il faut s'attendre à la résistance des personnes



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 187

qui, oubliant que la vérité est un fait historique avant d'être
une doctrine, ont contracté l'habitude de confondre les deux
facteurs. Ce n'est cependant qu'en dégageant les enseignements

évangéliques des conceptions philosophiques des
premiers âges qu'on pourra arriver à une christologie de nature
à satisfaire les hommes intelligents de notre époque.

Cette nécessité a été reconnue par plusieurs des défenseurs
modernes de la divinité de Jésus-Christ. Si d'une part, tout
en niant le surnaturel, on a été forcé de s'incliner devant
certains faits qui l'impliquent, de l'autre on s'est montré
disposé à rompre avec une conception christologique sacrifiant à

tel point l'humanité que Jésus n'était plus « qu'un Dieu
parcourant la terre incognito; » de part et d'autre on éprouve le
besoin d'éviter les écueils du docétisme et de l'ébionitisme,
entre lesquels la christologie n'a cessé d'osciller pendant des

siècles.

Les études bibliques marchant parallèlement avec les

travaux des écoles spéculatives et historiques ont fait sentir de

leur côté le besoin pressant d'un renouvellement de la christologie.

Rothe pose le problème avec sa hardiesse ordinaire.
« Le tableau que le Nouveau Testament nous présente de la

personne du Sauveur est-il à l'abri de toute erreur? Il ne s'agit

pas de savoir si, avec les données fournies par le Nouveau
Testament, nous pouvons arriver à nous former de Jésus une
conception historique exacte, libre de toute erreur. Nous
demandons seulement si tout ce qui est dit de son histoire, de

son enfance, de son œuvre, renferme quelque erreur, en
prenant la chose dans le sens que les auteurs y ont attaché. »

Après avoir rappelé que les quatre évangiles ne peuvent
être ramenés à un parfait accord historique, qu'il se trouve
des inexactitudes dans le récit des discours du Seigneur, qu'il
est évident que les évangélistes ne nous ont pas conservé dans
une intégrité parfaite les enseignements de Jésus sur l'eschatologie,

Rothe soulève une question plus importante encore:
« N'y a-t-il au moins aucune inexactitude dans tout ce qui

nous est dit sur la personne et sur l'œuvre du Sauveur?
Encore ici nous demandons à être bien compris. Il ne s'agit pas



188 J.-F. ASTIÉ

de savoir si, en faisant un usage scientifique de l'ensemble du

Nouveau Testament, nous pouvons arriver à une notion
parfaitement exacte de la personne et de l'œuvre du Sauveur. Ce

point là n'est pas en question. Mais pour peu qu'on veuille y
réfléchir, on reconnaîtra qu'il ne peut être déclaré à priori
qu'aucune erreur ne s'est glissée dans les renseignements des

auteurs portant sur sa personne et sur son œuvre. Qui ne sait

que la christologie des synoptiques diffère de celle du
quatrième évangile, sans qu'elles se contredisent ou s'excluent
celle de saint Paul, qui diffère des deux autres, paraît même

se modifier d'une épître à l'autre. Toutes ces christologies
seraient-elles donc exactes de tout point, ou bien une seule

d'entre elles aurait-elle droit à ce privilège? Il n'y aurait

qu'un seul cas dans lequel il serait permis d'affirmer qu'elles
peuvent être toutes parfaitement exactes, si elles étaient les

phases diverses d'une même conception, allant sans cesse en

se développant et en se complétant. Mais qui donc se chargerait

d'établir qu'il en est bien réellement ainsi L'apologiste de

l'ancienne théologie a beau être angoissé à la pensée qu'il
puisse se trouver dans le Nouveau Testament des idées chris-
tologiques demandant rectification, le fidèle naïf et simple,
dont l'esprit n'a pas été gâté par les théories des savants, est
à l'abri de ces terreurs. Il sent à merveille que si on pouvait
arriver à une conception parfaitement exacte du Sauveur,
autrement qu'en pénétrant peu à peu et d'une manière toujours
constante en sa communion, il ne serait nullement le grand,
le saint personnage sur lequel les yeux de la foi se portent,
et qui vit dans son cœur enflammé d'amour pour lui. Les apôtres

eux-mêmes ont eu le sentiment que la tâche de comprendre
leur Sauveur était au-dessus de leurs forces. (Jean I, 14;

1 Jean 1,1, 2 ; 1 Cor. II, 7-13; Eph. III, 18,19.) Le fait d'avoir
reçu des inspirations et d'avoir été conduits en toute vérité

par le Saint-Esprit ne les a pas mis en position de
surmonter cette difficulté. La circonstance que les inspirations
n'ont pas été accordées à un seul mais à plusieurs, place
la question dans tout son jour. Il est évident qu'une multiplicité

d'auteurs inspirés deviendrait un luxe inexplicable dès



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 189

l'instant où celui qui le serait obtiendrait par cela même une
conception parfaitement adéquate de la manifestation divine.
De plus, comment expliquer dans cette hypothèse les diverses

conceptions de la manifestation divine chez Pierre, chez

Jacques, chez Jean et chez Paul? »

« La cause du fait éclate ici dans tout son jour, la manifestation
divine ne pouvant être comprise d'une manière parfaitement
adéquate par aucun homme isolé, par suite des imperfections
inhérentes à l'individualité d'un chacun. Dieu appelle plusieurs

organes à la même tâche et leur partage ses inspirations,
pour qu'en se complétant les uns les autres ils arrivent à

nous donner ensemble une conception exacte. Il va sans dire

que ces conceptions diverses ne se complètent pas au moyen
d'une simple juxta-posilion extérieure et mécanique. Il faut
qu'il y ait pénétration réciproque et modification pour arriver
à une résultante qui dépasse chaque conception. »

« Il n'en est pas autrement pour la manifestation divine de

Dieu en Christ. Qui donc aurait pu comprendre le Sauveur
dans sa plénitude et d'une manière parfaitement adéquate?
Il fallait le concours de plusieurs hommes le comprenant chacun

à sa manière, c'est-à-dire d'une façon relative, approximative.

C'est tellement vrai que les douze ne suffisent pas à
la tâche ; Jésus doit leur adjoindre saint Paul qu'il inspire
comme les autres. On le reconnaîtra sans peine, dès qu'une
conception aspirerait à prévaloir à l'exclusion de toutes les
autres elle deviendrait une erreur positive. Ce n'est donc que
la résultante se dégageant de toutes ces conceptions relatives
qui peut nous donner une noi ion parfaitement exacte du
Sauveur. »

Il est manifeste que si la christologie biblique elle-même ne
peut être que la résultante se dégageant de toutes les conceptions

relatives que nous présentent les divers écrivains du
Nouveau Testament, on doit se sentir encore plus libre à

l'égard des formules que la tradition ecclésiastique nous
présente de ce dogme capital.

Ainsi s'explique le travail de révision bien accusé qui caractérise

notre époque. Une même préoccupation inspire les étu-



190 J.-F. ASTIÉ

des des hommes appartenant aux tendances les plus diverses,
savoir : le besoin d'éviter toute apparence de docétisme, en

prenant au sérieux l'humanité de Christ avec toutes ses

conséquences. C'est ainsi que s'écartant de l'orthodoxie qui enseignait
l'égalité absolue du Fils et du Père, on ne craint plus de
proclamer la subordination du Fils'. Mais cette doctrine ne règle
que les relations du Fils avec le Père. Il reste toujours la

question plus délicate des rapports de la divinile et de l'humanité

en Jésus. La préexistence consciente du Logos étant

admise, en quoi consistera l'incarnation? Dira-t-on que Dieu
devient homme, c'est-à-dire renonce à toutes ses perfections
divines pour devenir homme, alors il ne peut plus être question

de divinité. Prétendra-t-on au contraire que le Logos a

pris l'humanité sans renoncer à ses perfections divines ; il
semble qu'il ne peut plus être question d'une réelle humanité.

Parmi les tentatives faites récemment de dénouer le
problème en évitant de tomber dans le docétisme ou dans
l'ébionitisme il faut ranger la doctrine de la kénose.

Remarquons d'abord que ce terme n'a plus de nos jours
exactement la même signification que dans l'ancienne
théologie. Partant de l'axiome que le Verbe est immuable, qu'il ne

peut subir aucun changement, ni se dépouiller d'aucun attribut

divin, la théologie luthérienne maintenait que l'enfant
Jésus aurait possédé, même dans le sein de Marie, tous les

attributs divins, ainsi la toute-science et la toute-puissance.
Seulement il se serait abstenu complètement de s'en servir,
de là son anéantissement, son dépouillement, sa kénose2. De

nos jours au contraire, se rapprochant de la conception
réformée, on tend à confondre la kénose avec l'incarnation
elle-même : Jésus se serait dépouillé et anéanti, non pas après
l'incarnation, mais dans le fait même de s'incarner ; au lieu

1 Voir k ce sujet les articles de M. le professeur Godet dans la Revue

chrétienne de 1857 : La personne de Jésus-Christ.
°- La kénose serait donc postérieure a l'incarnation dont elle demeurerait

parfaitement distincte.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 191

d'apporter sur cette terre les attributs divins pour s'abstenir
d'en faire usage, il s'en serait dépouillé, en s'incarnant, en
s'anéantissant.

Une évolution des plus remarquables s'est ainsi accomplie
dans la manière de résoudre les difficultés qui se rattachent
au délicat problème de l'incarnation. Tandis que l'ancienne
dogmatique voulait sortir d'embarras en élevant l'homme
jusqu'à la majesté divine, beaucoup de théologiens contemporains,

tant réformés que luthériens, prétendent que la divinité
se serait abaissée.

Une idée importante de l'ancienne dogmatique réformée,
aujourd'hui généralement admise, joue ici un grand rôle.
Pour que l'humanité de Christ soit bien réelle, il faut qu'il y
ait eu chez lui un vrai, un réel développement : le bon usage
qu'il a fait des premières grâces a été pour lui le moyen d'en
obtenir de nouvelles. Or comment le Logos a-t-il pu être un
avec cet homme Jésus, qui grandissait, croissait en stature et
en sagesse? Il faut de toute nécessité que le Verbe lui-même
ait renoncé à sa manière d'être absolue, qu'il soit entré dans
le développement, qu'il ait accepté les lois du devenir. Le
Logos s'est donc réellement dépouillé de tous les attributs
divins pour commencer une carrière terrestre, conformément
aux lois du développement humain. Les plus modérés, comme
Sartorius, aimeraient assez admettre que Jésus ne s'est ainsi
anéanti que pour ce qui tient à la connaissance et à la volonté.
D'autres docteurs plus conséquents (König) prétendent que le
Logos serait bien devenu réellement età tous égards un être fini.
Il a perdu la claire conscience de Dieu et de lui-même jusqu'à
ce qu'il les ait reconquises peu à peu par la voie lente du développement

humain. D'après Gaupp l'incarnation serait une notion
contradictoire, s'il n'y avait pas eu réellement interruption de la
conscience divine chez le Verbe. Au moyen de son anéantissement

le fils de Dieu s'est constitué esprit humain, âme humaine
CfXh en tant que distincte du «vsufta), corps humain, et par
cela même il est entré dans un développement purement
humain. Le Fils aurait donc déposé pour un temps au pied de



192 J.-F. ASTIÉ

son Père sa majesté et tous les attributs divins, pour pouvoir
être vraiment homme, les conquérir de nouveau et les mériter

par son développement humain normal.

D'après Hofmann (K. Ch.) il y aurait eu deux anéantissements
de Dieu. Le Fils n'est pour lui que le Père devenu être fini

pour créer le monde fini. A l'incarnation, par suite d'un nouvel

abaissement, le Fils aurait dépouillé les attributs divins

pour revêtir les attributs humains : il a cessé d'être Dieu pour
devenir homme. Malgré cela Hofmann maintient l'identité du

fils et de Jésus : le fils demeure le noyau même, l'être de celui

qui sera dorénavant appelé homme. Nous voilà de retour au

docétisme: la christologie n'est plus qu'une théophanie \
Avec Liebner la doctrine de la kénose prend une portée

spéculative. En soi la kénose n'est rien d'autre que l'incarnation.

Seulement en vue de la rendre plausible et pour éviter
la métamorphose de Dieu en un être qui lui serait inférieur,
ce théologien a recours à la base trinitaire. En vertu des

rapports d'amour éternel entre les personnes de la Trinité, le Fils
verse éternellement sa plénitude dans le Père qui, de toute
éternité aussi, la lui redonne. La kénose consiste alors dans le
fait qu'il y a interruption momentanée de ces rapports et cela
de la part du Père, avec le consentement du Fils, pendant
la durée du développement du Fils devenu homme. Le Fils
devenu homme est appelé au moyen de la religion de l'obéissance,

de la liberté, à attirer de nouveau à lui cette plénitude
divine, à en faire profiter son propre corps et par lui l'humanité

et la nature.

'Par théophanies nous entendons ces manifestations, révélations,
apparitions de Dieu au moyen de formes passagères passives qui n'ont en elles-
mêmes aucune durée, aucune consistance (voix, songes, buisson ardent de

Moïse, etc.), tandis que nous réservons le mot d'incarnation pour désigner

cette manifestation de Dieu en Jésus-Christ, personne consciente qui
s'est approprié tous les attributs divins dans la mesure où la chose était
possible à un homme. Sans contredit l'incarnation est aussi une
théophanie, une manifestation de Dieu ; ce que nous tenons à établir, c'est

qu'il s'agit de deux manifestations d'espèce fort différente, qu'il importe
de ne pas confondre.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 193

D'après Thomasius, qui a subi l'influence de Liebner,
l'incarnation a pour présupposition la différence entre l'essence

divine et l'espèce humaine. L'humanité a été prise par le

Logos. Le Fils éternel de Dieu, qui n'est pas nature mais

personne, sans renoncer à sa divinité et sans enlever à l'humanité

son caractère créé, est entré avec celle-ci dans un rapport
tel qu'il en est résulté une réelle unité de vie personnelle. Ce

qui a rendu la chose possible c'est que l'incarnation n'a pas
exclusivement consisté à prendre la nature humaine et encore
moins un individu humain déterminé. Il a fallu de plus que la
divinité se limited et quant à son être et quant à sa manière
d'agir. Sans cela le dualisme persisterait; le divin planerait
au-dessus de l'humain comme un cercle au diamètre plus
large qui en enveloppe un autre plus étroit, il n'y aurait point
dans la période d'abaissement, coïncidence parfaite de
l'humain et du divin ; la divinité se trouverait derrière le Christ
historique et planerait au-dessus de lui. Il y aurait donc
toujours une double manière d'être, une double vie, deux
consciences. Dans l'état d'abaissement le Logos continuerait à

posséder quelque chose qui ne se manifesterait pas dans
l'apparition historique. Il semble que si l'unité de la conscience
du moi doit être nécessairement troublée, il n'y a point,
pendant la carrière terrestre, pénétration parfaite des deux
facteurs ; nous cherchons en vain le sujet humain dans lequel la
plénitude de la divinité, telle qu'elle existe dans le Fils, serait
devenue homme.

Mais d'autre part comment évitera-t-on le docétisme si on
maintient que le Fils a communiqué sa plénitude à l'humanité?
Pour parer à ce danger il ne reste plus qu'à soutenir que
Dieu lui-même a pris part à notre propre manière d'être. Le
Fils éternel de Dieu, dit Thomasius, s'est localisé en prenant
la forme humaine finie : il a consenti à mener une existence
limitée dans l'espace : en prenant la nature humaine il s'est
lui-même limité, c'est-à-dire que la vie absolue, qui constitue
l'essence de la divinité, existe désormais dans les étroites
limites d'une vie humaine finie. Le Fils de Dieu n'existe plus
nulle part en dehors de l'homme Jésus. L'amour divin a pris

THÉOL. ET PHIL. 1874. 13



194 J.-F. ASTIÉ

une forme humaine pour se développer à titre de sentiment
humain dans le cœur d'un homme. Hofmann prétend que le

Logos a cessé d'être Dieu pour devenir homme, tandis que
d'après Thomasius il se serait soumis aux lois du développement

humain sans cesser d'être Dieu. Mais comment le Logos
peut-il avoir mené la vie inconsciente du fœtus dans le sein
de Marie, pour tomber ensuite dans le sommeil pendant le
cours de sa carrière terrestre et passer par la mort Thomasius

nous demande simplement de nous plonger dans ce miracle de

l'amour divin exigé par sa théorie.
Gess s'est distingué parmi tous les défenseurs de la kénose

par une logique hardie qui ne lui permet de reculer devant
aucune des conséquences du point de vue. Sentant fort bien

que toutes les tentatives resteront inutiles aussi longtemps
qu'on laissera subsister en Christ, à côté du Logos, une âme

humaine, il maintient hardiment que le Logos s'est changé,
métamorphosé en âme humaine. Du moment où le Logos s'est

transformé en une simple âme humaine, soumise aux lois du

développement, Gess échappe à toutes les subtilités auxquelles'
sont contraints de recourir les autres défenseurs de la kénose.
Comment pourrait-il être question de maintenir encore la
toute-science, la toute-puissance, l'éternelle sainteté de Jésus

gouvernant le monde déjà dès son bas âge? Tous ces attributs-
là seraient déplacés chez un enfant. Il ne peut non plus être

question d'une double existence du Logos, qui, tandis qu'il se

serait développé sur la terre, aurait, toujours identique à lui-
même, plané au-dessus du développement humain. Tous les

artifices auxquels on a recours pour maintenir la Trinité à l'abri
des conséquences de la kénose sont franchement répudiées par
Gess. Il avoue hardiment que, par suite de l'incarnation, une

modification profonde s'est effectuée dans le sem de la Trinité
elle-même : Le Père a cessé de verser sa plénitude dans le
Fils : le Saint-Esprit a cessé de procéder des deux : le gouvernement

du monde a cessé d'avoir lieu par l'intermédiaire du

Verbe.

Dieu, d'après Gess, n'a pas seulement changé d'une manière

générale; il y a même eu un changement tout spécial qui a



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 195

porté sur sa sainteté. Dieu a pris une forme d'existence qui
n'exclut pas seulement toute la sainteté actuelle, mais qui
implique encore cette possibilité de pécher postulée par une
vraie liberté humaine. D'après Gess l'Homme-Dieu n'était
nullement prédéterminé à la sainteté ; celle-ci a été l'effet d'une
action libre et Dieu s'est borné à la prévoir.

Selon Dorner, malgré leur hardiesse et leur logique
irréprochable, les vues de Gess ne sauraient donner la solution
du problème christologique. Si d'une part Gess ne craint pas de

soutenir qu'il a été nécessaire pour l'œuvre du Fils que le
Père participât à la souffrance, ce n'est pas à dire que la

rédemption ait pu s'effectuer sans la vraie humanité de Christ
qui était tout aussi indispensable, car c'est par là qu'il nous est

devenu essentiellement semblable. Or, chez le fidèle, le Logos
ne s'est évidemment pas transformé en âme humaine. La
doctrine de la rédemption ne permet pas d'admettre une hypothèse

qui ne sait pas faire de place pour une humanité différente

du Logos.
Dorner insiste pour appeler la lumière sur un point encore

obscur de la théorie de Gess. Au fait, cet intrépide défenseur
de la kénose a beau s'en défendre et prendre empressement
ses précautions, il n'en incline pas moins vers l'arianisme. Il
faut ou bien ne voir dans le Logos qu'une créature divine,
préexistante, semblable à Dieu, ou bien rompre avec un su-
bordinationisme qui seul permet d'admettre une kénose. Voici
en effet ce qui arrive. Le Dieu homme doit avoir une vraie
âme humaine et d'un autre côté c'est le Logos métamorphosé
qui doit être cette âme. Gess est alors amené à se représenter
le Logos en lui-même et dans ses rapports avec le Père de
telle manière que le changement qui s'effectue en lui, par
suite de la kénose, affecte le moins possible le Père et le
Saint-Esprit. C'est à tel point que ces deux personnes demeurent

parfaitement intactes et dans leur existence et dans leur
manière d'être. En effet durant la kénose le Père cesse
d'engendrer le Fils ; le Saint-Esprit procède momentanément du
Père seul; le monde est gouverné sans le concours du Fils.
C'est que, d'après Gess, le Père n'est pas déterminé absolu-



196 J.-F. ASTIÉ

ment par le Fils ; si le Père l'engendre c'est librement, de

sorte que lorsque l'amour l'exige, il peut suspendre cet en-

gendrement. Le Père n'a eu nullement besoin du Fils pour
arriver à la conscience de lui-même, de sorte qu'il continue à

demeurer parfaitement Dieu alors qu'il ne l'engendre plus.

Il importe de signaler la conception générale de la Trinité

qui sert de point de départ à Gess. Tandis que pour la doctrine

orthodoxe les trois personnes sont indispensables l'une à l'autre

pour former la notion de Dieu, de sorte que chacune d'elles

existe par elle-même; pour Gess, le Père seul est Dieu,
seul il vit par lui-même, bien qu'il accorde le nom de Dieu

au Fils et au Saint-Esprit. Il conçoit la Trinité comme une

famille ayant le Père pour chef, mais dont le nombre des

membres peut changer suivant les exigences de l'amour. Le

Père forme tm moi complet en lui-même: le Fils et le Saint-

Esprit n'ont qu'une valeur relative et accidentelle pour la
notion de Dieu déjà réalisée dans le Père. Il n'y a plus entre le

Fils et le Saint-Esprit d'une part et le monde d'une autre

qu'une différence du plus au moins. Le Fils serait donc tout
simplement la plus élevée des créatures.

Telles sont les idées diverses des modernes défenseurs de la

kénose. Malgré les nuances assez nombreuses la tendance

commune est manifeste: il s'agit, tout en conservant les formules

trinitaires concernant le Logos, d'arriver à faire droit
aux exigences de la conscience chrétienne moderne qui
réclame impérieusement que la vraie humanité du Christ soit

complètement sauvegardée. On est bien assez de son temps
pour reconnaître en Jésus, non pas uniquement une nature
humaine abstraite, mais un vrai individu historique et concret;
néanmoins, comme l'on ne se sent pas libre à l'égard des formules
trinitaires sur l'essence de Dieu, on maintient toujours que c'est
bien un être divin, concret et conscient qui s'est incarné dans
la personne de Jésus de Nazareth. Toutefois commela tentative
de réunir ainsi en une seule personne, avec un seul moi, deux
êtres différents, d'ailleurs concrets et conscients, n'avait réussi
ni au moyen âge, ni au XVIe siècle, on essaye d'une autre
méthode : on cherche à diminuer, autant que faire se peut, la



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 197

part de l'être divin concret. C'est ainsi qu'on nous dit que le

Logos divin conscient s'est dépouillé de plusieurs attributs
conscients pour devenir homme et se soumettre aux lois d'un
développement humain concret. Mais comment un être divin,
concret et conscient, peut-il cesser d'être conscient et devenir
homme? Comment peut-on concevoir qu'un être concret et
conscient devienne un autre individu concret et conscient?
Evidemment ce devenir ne peut consister que dans l'adjonction
d'attributs nouveaux venant s'ajouter aux anciens qui
seraient toujours maintenus. Car il ne peut être question d'un
devenir absolu en vertu duquel on cesserait d'être ce que l'on
était auparavant pour devenir autre chose : toute identité ayant
disparu, le second personnage n'aurait rien de commun avec
le premier. Aussi ne comprend-on pas comment Hofmann et
Gess qui entendent ainsi la kénose, peuvent encore parler
d'une divinité de Jésus-Christ. Le Logos s'étant bien complètement

changé en homme (fait que nous avouons d'ailleurs ne
pas comprendre), nous en avons fini avec la divinité; il ne saurait

plus être question de statuer sa présence dans la personne
de Jésus. Comment pourrait-il y être encore en qualité de Dieu
alors que vous avez commencé par le changer en homme

Néanmoins, d'après la plupart des défenseurs de la kénose,
le Logos persiste bien toujours dans l'homme Jésus, seulement

il se réduit à sa plus simple expression. « Le Verbe, dit
M. Godet, n'est plus en Jésus dans l'état de gloire divine, dans
lequel il se trouvait auprès du Père. C'est bien encore le
même sujet, la même personnalité, mais avec un autre mode
d'existence Il a consenti à laisser s'éteindre au dedans de
lui le flambeau de la conscience de lui-même, et par ce seul
acte il s'est privé d'un coup de toutes les facultés divines dont
cette conscience du moi était la condition et le point d'appui.
Il n'en reste pas moins Dieu pour cela, aussi bien que nous
restons hommes en nous endormant1 Le Verbe, afin de

1 Disons un mot en passant de l'analogie du sommeil qui doit expliquer
comment le Logos a pu s'abaisser au point de perdre la conscience de
lui-même et toute volonté. Il serait arrivé au Verbe, ni plus ni moins, ce

qui se passe chez nous toutes les nuits. Nous montrons journellement par



198 J.-F. ASTIÉ

s'incarner, s'est réduit à ce qui fait le fond de toute existence

humaine. Il n'a gardé de sa forme de Dieu que le germe d'une

personnalité consciente et libre ; car c'est précisément là ce

que l'existence divine a de commun avec l'existence humaine ;

c'est le trait par lequel l'une est l'image de l'autre ; c'est le

point où Dieu et l'homme s'entre-rencontrent. Le Verbe

sauve donc ce rayon divin, ce rayon seul, de son dépouillement

volontaire. » (Revue chrétienne, 1858. Pag. 158-161.)
Nous ne réussissons pas à voir comment il peut être

question d'une incarnation du Verbe en Jésus alors qu'il se

réduit à apporter « le germe d'une personnalité consciente et

libre, » c'est-à-dire apparemment ce qui devait se trouver déjà
dans le fils de Marie, car c'est précisément là ce que l'existence

divine a de commun avec l'existence humaine. Nous ne
demanderons pas non plus ce que peut bien être cette «

personnalité simple et nue que Jésus, d'après M. Godet, doit avoir
apportée sur la terre en laissant derrière lui toute la richesse
de son existence antérieure. Il serait en effet hors de propos
de reproduire les objections que l'on n'a cessé de faire aux
défenseurs de la consubstantialion et de la transsubstantiation ;

comment la substance peut-elle être conçue séparée de ses

attributs fondamentaux? En quoi peut consister « une
personnalité simple et nue qui a dépouillé toute la richesse de

son existence antérieure?» Nous ne savons voir en tout ceci

notre exemple que nous pouvons continuer de vivre sans en avoir
conscience et passer de l'un à l'autre de ces deux modes d'existences dans une
cortame mesure par notre propre fait. — Cette alternance du sommeil et
de la veille, d'après Rothe, ne prouverait qu'une chose, savoir que notre
personnalité n'est pas encore arrivée a son parfait développement, que
bien loin d'être entièrement spirituelle, elle est sous la dépendance des
sens. Les fonctions de la vie animale doivent cesser temporairement pour
reprendre des forces nouvelles. Mais cette suspension du moi et de la
conscience pendant le sommeil n'implique nullement que nous nous en soyons
dépouillés. Ils reparaissent en effet au moment du réveil avec tout leur
contenu. C'est la une différence que Gess est obligé de reconnaître. 11 va
sans dire du reste, comme Dorner et Rothe l'ont déjà fait remarquer'
que c'est se mettre en contradiction avec la notion de Dieu que
d'admettre que le Logos ait pu s'abaisser jusqu'au point de perdre la
conscience de lui-même.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 199

qu'un cadre vide, la place déserte de la vie, quelque chose

d'exclusivement formel, mais nullement cet élément réel qui seul

pourrait nous donner le tableau, l'être. Y aurait-il par aventure

derrière toutes ces images accumulées une idée dont les

défenseurs de la kénose ne se rendent pas bien compte D'après
M. Godet, Jésus en s'incarnant aurait laissé tous ses attributs
« en arrière. » Qu'est-ce à dire? On ne peut admettre cependant

une existence des attributs à part de la substance dont
ils sont attributs? Gaupp, plus explicite, nous déclare que « le
Fils aurait déposé pour un temps auprès de son Père sa

majesté, tous les attributs divins. » Si ces images doivent avoir un
sens, d'après les hypothèses trinitaires qui servent de base

aux défenseurs de la kénose, elles ne pourraient signifier
qu'une seule chose : les attributs divins du Verbe seraient restés

près du Père, dans le sein du Père. Nous serions ainsi
revenus à une idée de tout temps familière à la christologie
réformée : il y aurait eu une double existence du Logos : il
aurait été dans l'homme Jésus, tout en continuant d'exister dans
le sein du Père avec tous ses attributs et en remplissant toutes
ses fonctions trinitaires.

Il est inutile d'insister sur ce qu'il y a de peu heureux dans

cette idée d'une double existence du Logos. Il suffira de

remarquer que cette hypothèse irait du reste à rencontre du
but que les défenseurs de la kénose se proposent. Ils tiennent
avant tout à ce que le Verbe éternel se soit incarné, ce qui
n'aurait pas eu lieu s'il était demeuré avec tous ses attributs
dans le sein du Père. Il ne resterait plus qu'une ressource : il
ne faudrait voir dans l'incarnation qu'un simple acte du Verbe,
une révélation du Logos éternel demeuré dans le sein du
Père, et non un nouveau mode d'existence. Le Verbe trinitaire
serait sauvegardé, mais la christologie des partisans de la
kénose tomberait dans le sabellianisme. Or c'est là une
conséquence qu'ils repousseraient. Ils entendent bien montrer
comment le Logos trinitaire, éternel et conscient, s'est uni à

l'homme Jésus; s'ils ont imaginé l'hypothèse delà kénose pour
combler l'abîme, ce n'est nullement dans l'intention de renoncer

à l'incarnation du Verbe conscient.



200 J.-F. ASTIÉ.

Il faut savoir tenir compte aux partisans de la kénose des

nombreux efforts auxquels ils se sont livrés pour donner
satisfaction à une des exigences les plus impérieuses de la
conscience chrétienne de notre époque : le besoin de maintenir à

tous égard la vraie humanité de Christ. Cette dernière tentative

était peut-être indispensable; en tout cas elle n'aura pas
été inutile, si elle amène à reconnaître que la personne historique

de Jésus ne saurait être comprise en partant des prémisses

ontologiques et psychologiques fournies par les anciens
conciles.

Nous nous garderons bien en ce qui nous concerne de

nous placer au point de vue de l'essence divine ou des formules

trinitaires pour comprendre la personne ou la divinité de

Christ. Notre méthode, à la fois plus modeste et plus sûre, nous
interdit absolument de prendre ainsi le problème par en haut,

par le côté ontologique. Nous aspirons à nous former une
conception de la personne de Christ en ne consultant que les seules

données scripturaires éclairées par la conscience chrétienne,
sans nous préoccuper des formules des conciles œcuméniques

que nous n'entendons du reste ni infirmer, ni confirmer. Ne

nous prononçant nullement sur le compte de ces doctrines, nous
partons de l'hypothèse qu'elles doivent être elles-mêmes
subordonnées à l'histoire. Nul ne saurait nous contester le droit de

prendre cette position. Les défenseurs des anciennes formules
en effet, à condition qu'ils soient plus chrétiens qu'idéalistes,
seront les premiers à convenir que ce sont les faits historiques
scripturaires qui ont donné naissance aux formules trinitaires.
En tout cas s'il y a quelque chose à modifier ou à changer
c'est bien la métaphysique chrétienne qui doit céder le pas
aux faits, et non les faits qui doivent être interprétés du point
de vue d'une métaphysique préconçue et née peut-être
dans un milieu intellectuel qui nous est devenu assez étranger.
Commençons donc par consulter les faits sans nous préoccuper

des formules traditionnelles mises en avant pour en rendre
compte.

Dès que le problème est considéré par ce côté-là, on est

agréablement frappé de l'unité de sentiments qui inspire tous



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 201

les théologiens qui ont essayé de le résoudre. On sent bien

que c'est là la grande question contemporaine ; car non-seulement

tout le monde se voit contraint de l'aborder, mais
encore c'est dans la même direction qu'on cherche la solution.
Toutes les Vies de Jésus que notre époque a vues se multiplier,
depuis la plus frivole jusqu'à la plus scientifique, toutes sont
inspirées par le besoin de mettre en lumière la vraie humanité
de Christ. Les partisans les plus décidés de la divinité du

Sauveur, les théologiens qui enseignent la -kénose, sont loin de

troubler ce concert. Un pareil état des esprits ne se rencontre

que rarement, il est du plus heureux augure. D'abord une
base commune est obtenue pour la discussion et de plus on est
certain de faire au moins quelques pas avec ceux qui plus tard
vous laisseront en route.

C'est donc une affaire entendue, le docétisme est décidément
répudié, sinon en fait du moins en droit; tout le monde s'en
défend pour proclamer que Jésus-Christ fut un homme dans

toute la force du terme.
Tandis que les ignorants prêtent parfois à Strauss l'idée que

Jésus n'aurait jamais exislé, ce docteur ne se borne pas à

reconnaître l'existence historique du Sauveur, mais dans un
instant trop court où il se sentait porté à la conciliation, il a

cherché à montrer que, tout en n'étant qu'un simple homme,
Christ n'en aurait pas moins donné satisfaction aux besoins
les plus légitimes de la conscience chrétienne. D'après Strauss,
en vertu de l'union parfaite que Jésus nous a présentée de la

nature divine et de la nature humaine, « jamais en aucun temps
il ne sera possible de s'élever au-dessus de lui en matière de

religion, malgré tous les progrès que, dans d'autres branches
de la vie spirituelle, par exemple dans la philosophie, dans
l'étude et la domination de la nature, etc., etc.,.. on a déjà
faits et fera sans doute encore au-dessus du niveau de son

époque, dont il partage aussi les bornes à l'égard de ces
différentes branches de nos connaissances Tous les développements

ultérieurs de la religion devront se borner davantage
à la forme ; par conséquent, à l'avenir comme jusqu'à nos
jours, les progrès religieux ne pourront plus, même de loin,



202 J.-F. ASTIÉ

porter le caractère d'époque qu'a eu le pas gigantesque que
Jésus a fait faire à l'humanité dans la carrière de son évolution
religieuse »

Strauss reconnaît toutefois que de son point de vue qui ne
lui permet de voir en Jésus qu'un Dieu homme dans le sens

du panthéisme, il lui est impossible de prouver que Jésus ne

sera jamais dépassé dans le domaine de la religion. Il n'en
cherche pas moins à rassurer les chrétiens par les considérations

suivantes : « Dans le fait, on se tourmente ici avec
des songes vains, et l'on se bat avec des ombres, car il s'agit
non d'aucune expérience prise dans la réalité, mais de
possibilités abstraites. La religion n'a pas plus à s'inquiéter de ces

subtilités de l'entendement, qu'un homme raisonnable ne se

laisse effrayer par les calculs de la possibilité d'une rencontre
de la terre avec une comète qui parcourt son orbite dans

l'espace. A la réflexion qui s'inquiète on doit imposer silence

tant qu'elle n'est pas en état de démontrer dans la réalité une

personne qui, à l'endroit de la religion, ait le courage et le

droit de se placer à côté de Jésus. » (Vie de Jésus, traduite par
Littré. 2" vol. Pag. 764-767).

Ne dirait-on pas que le Sauveur a exercé un instant une
espèce de fascination irrésistible sur l'homme même qui s'est
efforcé de réduire sa grandeur aux proportions les plus étroites

Quoi qu'il en soit, cette concession faite par Strauss au
sentiment chrétien est une vraie défaite : le grand critique
est obligé de reconnaître qu'en ne voyant en Jésus qu'un
simple homme il est hors d'état de s'expliquer à lui-même
l'impression qu'il en a reçue. « Evidemment, dit-il, il y a une
difficulté particulière à donner la preuve demandée. »

Les travaux de l'école de Tubingue, destinés à compléter la
démonstration de Strauss, ont également montré à leur façon

que l'humanité de Christ ne saurait tout expliquer. Du moment
où la tentative de rendre compte du christianisme humainement

a échoué, comme nous l'avons montré ailleurs, ce fait
dépose, d'une manière négative tout au moins, en faveur de

la divinité du fondateur. Les explications humaines n'aboutissant

pas, l'esprit humain est forcément contraint d'en cher-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 203

cher d'autres. Hausrath, tout en encadrant les faits évangéliques

dans l'histoire contemporaine, semble reconnaître que
l'explication exclusivement humaine demeure insuffisante.
Après avoir fait voir que la mort de Jésus fut une conséquence
inévitable des circonstances, il fait allusion à d'autres causes :

« Il n'est pas nécessaire d'ajouter que les causes finales de

cet événement appartiennent à un ordre de choses différent
et supérieur. A cette question : pourquoi Jésus a-t-il été
crucifié? notre foi donne une autre réponse plus complète.
L'histoire de l'idéal ne peut en effet jamais être comprise d'une
manière fragmentaire, elle a une plus haute portée que quelques

jours passagers de trouble et de tumulte, une signification

éternelle, un contenu absolu qui appartient, non pas au
récit des faits contemporains, mais à l'humanité ; chacun doit
adorer le mystère de grâce qu'elle lui révèle. » (Revue de

théologie, pag. 69, année 1870.)
Sans admettre d'ailleurs aucun élément surnaturel ou

métaphysique Schwarz maintient contre Strauss que Jésus a

occupé une position tout à fait particulière et incomparable
dans la sphère religieuse. « Ce qui caractérise Jésus ce sont
ses dons, d'une part ; la place qui lui a été fixée, d'autre part,
à un moment décisif de l'histoire de l'humanité : tout son être
en a reçu une empreinte tout à fait particulière. Par ce caractère

unique de Jésus nous entendons cette position centrale
qu'il n'a cessé d'occuper pour l'humanité entière jusqu'à
aujourd'hui. Dans le domaine religieux, il est permis d'établir
une distinction entre une position unique (Einzigkeit) et une
position exclusive (Àlleinigkeit), dans un sens autre que lorsqu'il

est question des héros de l'art ou de ceux de la science.
Keim l'a déjà remarqué, la science et l'art semblent ne pouvoir

jamais s'élever à une hauteur suprême ne devant jamais
être dépassée. D'abord parce que, dans ces domaines, la
synthèse définitive du divin et de l'humain ne s'effectue jamais et
ensuite parce que la notion et la partie technique progressent
sans cesse. Il en est tout autrement en religion; ici il est
possible d'arriver à une grandeur qui ne sera jamais dépassée.
Indépendamment des progrès théoriques et pratiques du monde,



204 J.-F. ASTIÉ

il peut se trouver un maximum d'intensité de vie religieuse et

morale, un maximum de motifs historiques décisifs, un acte
suprême de liberté pénétrant dans les profondeurs infinies de

la divinité et de l'humanité, enfin un maximum d'amour divin

pour une personne humaine ; tout cela paraît possible d'un
point de vue différent du panthéisme. En Christ la simple
possibilité est garantie par le fait qui en montre la réalisation. »

« Ce sont là des vérités qui échappent à l'esprit trop étroit
de Strauss. Il excelle quand il s'agit de se livrer à la critique
de détail, mais il n'a ni coup d'œil historique, ni sens religieux.
On dirait que, grâce à un travail critique incessant, ces
organes-là ont été sinon atrophiés du moins paralysés. » (Pag. 92.)

Voilà jusqu'où peuvent s'élever les hommes impartiaux. Ils
assignent à Jésus une place particulière, incomparable; ils
admettent qu'il a atteint pour l'histoire religieuse de l'humanité

une hauteur qu'il ne sera jamais possible de dépasser,
bien qu'il ne soit cependant jamais arrivé jusqu'au surnaturel.

C'est ici que nous rencontrons les défenseurs de la kénose.
Tout en maintenant le caractère divin du Sauveur ils s'efforcent

de ménager la transition, de peur de compromettre la

parfaite humanité qui ne leur tient pas moins à cœur.
Malheureusement les kénosistes, faute de se sentir suffisamment
libres à l'égard des décisions des anciens conciles, prennent
la question par en haut et non par en bas. Au lieu de partir
de l'humanité pour s'élever jusqu'à la divinité ils descendent
de celle-ci à celle-là, pliant sous le faix d'antiques formules
sur l'essence de Dieu et sur les rapports des trois personnes
de la Trinité. Voilà pourquoi ils compliquent le problème sans
arriver à le résoudre. A quoi bon partir de la notion d'un
Logos personnel et préexistant pour le dépouiller de la
personnalité et de la conscience de lui-même, non-seulement au

moment de l'incarnation, mais encore pendant tout le cours
du ministère de Jésus? C'est ici qu'on voit combien les défenseurs

de la kénose sont empêchés par cette personnalité du

Logos, par cette existence consciente dont ils cherchent à

se débarrasser au moyen des expédients divers que nous
avons signalés ailleurs. Evidemment la personnalité consciente



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 205

du Logos antérieurement à la Venue n'est pas à leur yeux
indispensable à l'incarnation, puisqu'ils ne réussissent à rendre
l'incarnation plausible qu'en dépouillant préalablement le

Logos de la conscience de lui-même et de la personnalité. En

s'incarnant il se dépouille de la conscience de lui-même et des

attributs divins dont il n'a donc que faire pour s'incarner. Ils
ont beau s'en défendre; la personnalité, la préexistence du
Verbe les gêne au premier chef, puisque toute leur entreprise
consiste à s'en débarrasser.

Tout en se gardant bien de partir comme les défenseurs de

la kénose des profondeurs de l'essence divine qui demeurent
un mystère, ne pourrait-on pas accepter leur point d'arrivée?
Pourquoi ne pas faire commencer l'incarnation du Logos avec
ce minimum de divinité que les kénosistes lui laissent après
l'avoir dépouillé de la conscience de lui-même et de tous
les attributs divins? Il n'y aurait eu dans le fœtus encore
renfermé au sein de Marie que ce degré de divinité compatible

avec la phase d'existence que traversait alors celui qui
devait être un jour Jésus de Nazareth. Plus tard, à mesure
qu'il aurait été mieux en état de s'assimiler la divinité,
l'incarnation se serait accusée de plus en plus. On ne
manquera pas de dire que c'est là se faire la part par trop facile ;

on voudra savoir ce que deviennent ces passages de l'Evangile
qui enseignent de la manière la plus claire une préexistence
personnelle de ce Verbe éternel qui devait apparaître un jour
incarné dans Jésus de Nazareth.

Ceci nous conduit à la question scripturaire. La vraie humanité

de Christ est partout supposée dans le Nouveau Testament;
sa divinité est souvent affirmée. Nous ne nous occuperons ni
de l'une ni de l'autre de ces deux doctrines, mais uniquement
de la manière de comprendre les rapports des deux facteurs
de cette personnalité une.

Rien ne confirme l'idée courante en vertu de laquelle la
divinité se serait incarnée tout d'un coup, en une fois, et d'une
manière physique dans l'homme Jésus dès le sein de Marie.
Ce qui le montre déjà c'est le peu d'importance que les apôtres

attribuent à la conception surnaturelle, qui joue au con-



206 J.-F. ASTIÉ

traire un rôle capital dans le système orthodoxe. Nulle part
elle n'est expressément affirmée dans leurs écrits ; tout au plus
peut-on admettre que Paul y fait allusion. Ainsi quand il
présente Jésus comme second Adam, ce qui paraît impliquer
qu'il a été créé immédiatement de Dieu comme le premier.
(1 Cor. XV, 45-49; Rom. V, 14.) Mais de très bonne heure la
conscience chrétienne a admis l'idée de la conception miraculeuse

comme expression adéquate d'un fait pour elle incontestable,

savoir que ie second Adam a été créé immédiatement

par Dieu comme le premier. Toutefois les écrivains qui parlent

de la conception miraculeuse (Math. I, 18-25; Luc I, 26-
57 ; III, 23) ne la présentent jamais comme impliquant l'incarnation

d'une personne divine dans l'homme Jésus, d'une
manière déjà complète et parachevée, dès le sein de la mère.

Non-seulement les écrivains sacrés n'accordent pas cette

portée à la conception miraculeuse, mais encore ils nous
rendent attentifs à certains faits qui nous empêchent de le faire.
Comment, à leur sens, l'incarnation de Dieu en Christ pourrait-
elle être parfaite dès la conception jusqu'au baptême, puis qu'ils
font descendre sur Jésus le Saint-Esprit, quelque chose de
divin apparemment? (Math. III, 16; Marc I, 10-12; Luc III, 21.)
Saint Jean attribue la même portée au baptême. Quand il dit
que le Verbe est devenu chair (I, 14) il ne peut donc avoir
entendu par là une incarnation parfaitement adéquate dès le
moment de la conception miraculeuse dont il ne parle pas
d'ailleurs ; Luc, lui, nous enseigne un fait diamétralement
opposé à la manière générale de concevoir les rapports de la
divinité et de l'humanité en Jésus. Bien loin d'avoir eu lieu
tout d'un coup, d'une manière physique, magique, elle s'est
effectuée lentement, successivement, conformément aux lois de

tout développement moral : Et le petit enfant croissait et se

fortifiait en esprit, étant rempli de sagesse ; et la grâce de Dieu
était sur lui; et Jésus s'avançait en sagesse, et en stature, et

en grâce envers Dieu et envers les hommes. (Il, 40-52.)
Le témoignage de Jésus lui-même confirme cette idée d'une

incarnation successive du Père en sa personne. Il affirme sans

doute son étroite communion avec Dieu, mais il la présente



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 207

comme allant sans cesse en se développant durant les jours
de sa chair, pour n'atteindre son point culminant qu'à la suite
du parfait développement de sa vie humaine. Il est évident
que, avant l'ascension, Jésus n'est pas un avec le Père d'une
manière immédiate ; s'il connaît le Père, ses sentiments, sa

volonté, ce n'est pas sans intermédiaire, mais par les choses qu'il
lui voit faire,... parce que le Père lui montre toutes les choses

qu'il fait. (Jean V, 19-20.) Jésus déclare expressément ne pas
tout savoir ; il ignore l'heure même de son retour qui n'est
connue que de Dieu seul. Math. XIII, 32.) Il déclare aussi

qu'il ne lui appartient pas de distribuer les places dans son

royaume. C'est là une prérogative que le Père s'est réservée à

lui seul. (Math. XX, 23.) Il sait sans doute dès les jours de sa

chair que toutes choses lui ont été accordées par son Père.

(Math. XI, 27.) Mais ce n'est qu'après l'ascension qu'il se
présente comme en ayant pris possession : Toute puissance m'est
donnée dans le ciel et sur la terre. (Math. XXVIII, 18.) Comment

Jésus aurait-il pu avoir conscience de la communion
avec son Père comme parfaite, déjà durant sa carrière terrestre,

alors qu'il parle souvent d'aller vers le Père, et qu'il espère

que ce fait le placera dans une condition supérieure et dans

une communion plus étroite avec lui? Jean VII, 33-34 ; XIV,
28 ; XVI, 5, 16, 17, 28 ; XVII, 5, 11, 13.) Comment sans cela

pourrait-il déclarer son Père plus grand que lui (Jean XIV, 28 ;

X, 29.) Et qui plus est, au moment même où il se présente
comme le plus étroitement uni à lui, comment pourrait-il
l'appeler le seul vrai Dieu et par ce fait le distinguer clairement
de lui-même (Jean XVII, 3.)

Les apôtres ne se bornent pas à signaler ce développement
de Jésus, cette incarnation successive ; ils s'en rendent compte.
Saint Jean fait à cet égard une remarque très significative qui
implique ce point de vue : Or il disait cela de l'Esprit que
devaient recevoir ceux qui croyaient en lui; car le Saint-Esprit
n'était pas encore donné, parce que Jésus n'était pas encore
glorifié. (Jean VII, 39.) Il montre à l'occasion comment la
conscience de la communion avec le Père a été toujours en se

développant jusqu'au terme de la carrière terrestre de Jésus :



208 J.-F. ASTIÉ

et Jésus sachant que le Père lui avait donné toutes choses entre
les mains, et qu'il était venu de Dieu, et s'en allait à Dieu

(Jean XIII, 3.) Paul à son tour déclare, de la manière la plus

positive, que c'est à partir de la résurrection seulement que
l'union du Fils avec le Père a été complète : qu'il a été pleinement

déclaré Fils de Dieu en puissance, par sa résurrection
d'entre les morts. (Bom. I, 4.) L'épître aux Hébreux (I, 5 ;

IV, 6) tient le même langage. La manière dont tous les apôtres

parlent de l'élévation de Jésus en insistant sur le fait
implique que c'est à partir de la résurrection que s'est accomplie,

d'une manière parfaitement adéquate, cette union avec
le Père qui n'avait été jusque-là que progressive et relative.

(Marc XVI, 19 ; Luc XXIV, 51 ; Act. I, 9, 11 ; II, 33 ; III, 21 :

VII, 56; Eph. I, 20; IV, 8-10; Philip. II, 2-9; III, 20; Col. Ill,
1 ; Hébr, I, 3 ; VII, 26 ; IX, 24 ; Vili, 1 ; Pier. Ili, 22.) Ils
présentent cette condition nouvelle dans laquelle il entre comme
« une séance à la droite du Père, » c'est-à-dire une participation

à sa gloire. (Marc XVI, 19 ; Act. VII, 56; Rom. Vili, 34 ;

Eph. I, 20; Col. 111,1 ; Hébr. I, 3; X, 12; XII,2; 1 Pier. Ili, 22.)
Le Nouveau Testament ne se borne pas à nous exposer

cette incarnation du Père dans le Fils comme progressive,
successive, il en détermine plus exactement la nature. Elle
n'a été ni physique, ni mécanique, ni magique, mais le fruit
lent de l'activité morale du Seigneur Jésus lui-même. Dans

son entretien avec Nicodème Jésus se présente comme ayant
personnellement fait l'expérience de cette vie spirituelle à

laquelle il convie son interlocuteur : Ce que nous savons nous
le disons ; et ce que nous avons vu nous le témoignons. (Jean
HT, 11.) C'est par une méthode éminemment morale qu'il
s'élève graduellement jusqu'à la parfaite communion avec le Père.
Son ministère s'ouvre et se ferme par la lutte morale : celle
de la montagne et celle de Gethsémané; la période qui les

sépare paraît avoir été signalée par des faits du même

genre. Si le diable quitte Jésus après la première tentation
ce n'est que pour un temps. (Luc IV, 13.) Le Sauveur semble

faire allusion à des événements de ce genre quand il
dit à ses disciples : Vous êtes ceux qui avez persévéré avec



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 209

moi dans mes tentations. (Luc XXII, 28.) Bien que Jésus

n'ait jamais succombé, il ne semble pas avoir été insensible à

la voix de la tentation, à en juger par la vivacité avec laquelle
il repousse celle que Pierre met imprudemment sous ses pas :

Retire-toi de moi, Satan, tu m'es en scandale. (Math. XVI, 26.)
Cela explique aussi pourquoi dans ces heures d'épreuve le
Sauveur a senti le besoin de s'entourer de la sympathie de ses

plus intimes amis : Mon âme est de toutes parts saisie de tristesse

jusqu'à la mort; demeurez ici et veillez avec moi. (Math.
XXVI, 38 ; Luc XXII, 15.) Pendant tout le cours de sa carrière il
y a chez lui lutte, combat, vie réelle ayant ses moments d'hésitation

(délivre-moi de cette heure; mais c'est pour cela que je
suis venu à cette heure (Jean XII, 27 ; VII, 6) ; ses hauts (en ce

même instant Jésus se réjouit en esprit (Luc X, 21) et ses bas :

Mon âme est de toutes parts saisie de tristesse jusqu'à la mort
(Math. XVI, 38), comme chez nous. Il est tellement vrai qu'aucun

sentiment humain ne lui demeure étranger qu'il doit
avoir connu la colère, que les stoïciens proscrivaient chez leur
sage idéal : alors les regardant de tous côtés avec indignation.
(Marcili, 5; Jean II, 17.) Il paraît avoir également connu la
crainte. (Hébr. V, 7.) Jésus lui-même présente son ministère
comme une lutte bien réelle et bien sérieuse (Jean XIV, 30-31),
réclamant de l'effort, le déploiement de toutes les forces qui
sont en lui. La coupe qu'il doit boire ne lui apparaît pas plus
agréable que le baptême dont il doit être baptisé. (Math. XX,
22-23 ; Luc XII, 30.) A mesure que l'heure de la catastrophe
approche, la lutte devient plus pénible comme nous le voyons
par la scène de Gethsémané qui aboutit à des grumeaux de

sang. (Math. XXVI, 37-41.) Les paroles prononcées surla croix
sont plus caractéristiques encore : Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi

m'as-tu abandonné. (Math. XXVII, 46.)
Aussi dans ces heures solennelles le Seigneur éprouve-t-il le

besoin d'invoquer spécialement le secours de son Père, tout
en étant avec lui dans une communion permanente : S'il est

possible que cette coupe passe loin de moi. C'est ainsi qu'au
moyen de la prière il arrive à mettre sa volonté entièrement
d'accord avec celle du Père : Toutefois non point comme je le

THÉOL. ET PHIL. 1874. 14



210 J.-F. ASTIÉ

veux, mais comme tu le veux. Bien loin d'être tout-puissant,
c'est également au moyen de la prière qu'il obtient la faculté
de faire des miracles : Je sais, dit Marthe, que tout ce que tu
demanderas à Dieu, Dieu te le donnera Père, je te rends

grâce de ce tu m'as exaucé. Sans doute la connaissance qu'il
a déjà de la volonté de Dieu, la communion intime avec le
Père lui donne la certitude que ses demandes seront toujours
entendues (Je savais bien que tu m'exauces toujours); mais

tout cela ne le dispense pas de lui adresser des requêtes. Il
n'ignore pas qu'au besoin il aurait à sa disposition plusieurs
légions d'anges pour le protéger, mais encore faudrait-il qu'il
les demandât : Crois-tu que je ne puisse pas maintenant prier
mon Père, qui me donnerait présentement plus de douze

légions d'anges? (Jean XI, 22, 41, 42; Math. XXVI, 53.)
L'histoire évangélique produit l'impression que pendant sa

carrière terrestre Jésus a dû, lui aussi, marcher par la foi.
Dans l'épître aux Hébreux XII, 2 il est appelé le chef et le
consommateur de la foi. C'est au moyen de la foi qu'il s'est
maintenu dans son unité absolue avec Dieu. Il va sans dire

que plus le terme de sa carrière terrestre avançait, c'est-à-dire
le moment où son union parfaite avec le Père serait complètement

réalisée, plus aussi la foi se changeait en science: Jésus

sachant que le Père lui avait donné toutes choses entre les

mains. (XIII, 3.) Le fait n'éclate nulle part plus vivement que
dans la prière sacerdotale. De même que, déjà dans une
autre circonstance, alors qu'il se contemplait lui-même
comme arrivé au terme de la perfection, au jour du jugement
il s'était désigné non plus comme fils de l'homme, mais comme
Fils de Dieu (V, 25), de même devant le souverain sacrificateur

qui l'interroge solennellement il se sait le Christ, le Fils
de Dieu qui va siéger incontinent à la droite de la puissance
du Père. (Math. XXVI, 63, 64.)

C'est par la méthode morale qu'il est arrivé à sa parfaite
union avec le Père, savoir au moyen d'un amour absolu et

réciproque entre lui et le Père. Du côté de Jésus cet amour
consiste dans une obéissance morale absolue aux commandements

de son Père, au moyen de laquelle il se sanctifie, c'est-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 211

à-dire se qualifie, se rend apte à cette communion de Dieu

avec lui. Cette idée fondamentale se trouve exprimée en sa

totalité avec une clarté particulière, Jean X, 30-36. Dans ce

passage, le Sauveur fonde son union avec Dieu (vers. 30) ou

le fait d'être son Fils (vers. 36) expressément sur la circonstance

qu'il n'a pas reçu de Dieu une parole spéciale, ou une
mission spéciale (vers. 35), mais que, par suite de sa sainteté

absolue, il a été choisi de Dieu d'une manière absolue pour
être l'organe de son activité dans le monde (vers. 36). Toujours
dans le même ordre d'idées, Jésus présente (VIII, 29), comme
cause de sa communion persistante avec Dieu, le fait qu'il
accomplit constamment ce qui lui est agréable : Le Père ne
m'a point laissé seul parce que je fais toujours les choses qui
lui plaisent. Voici d'après Rothe', d'une manière plus positive,
les diverses idées contenues dans ce passage. La manière dont
le Sauveur parle de son perfectionnement dans la communion
du Père est des plus caractéristiques. Il le présente comme
sa glorification (Jean XII, 23-28; XIII, 31-32; XVII, 1, 4,

5, 10, 22, 24; comparez VII, 39; XII, 16), sa gloire, son
élévation (III, 14 ; VIII, 28 ; XII, 32, 33, 34), le fait d'aller
vers le Père. (VII, 33, 34 ; XIV, 28 ; XVI, 5,16, 17, 28 ; XVII, 5,
11, 13.) Tout cela ne peut s'effectuer qu'au moyen de sa
souffrance et de sa mort. De sorte que, pour parler d'une manière

concrète, son départ pour aller vers son Père n'est autre que
sa mort; son élévation, c'est sa crucifixion (Jean III, 14, 15;
VIII, 28 ; XII, 32, 33); sa glorification, c'est sa mort. (Jean XII,
23, 28; XIII, 31, 32; XVII, 1, 4, 5.) Jésus déclare expressément

que c'est à travers les souffrances qu'il doit pénétrer
dans sa gloire. (Luc XXIV, 26 ;1 Pier. 1,11.) Toutefois il ne
considère pas sa mort, comme un simple phénomène naturel,
comme une simple souffrance, comme un accident, mais comme
une œuvre morale. Ce qui le prouve c'est l'insistance avec
laquelle il relève le fait qu'il laisse librement sa vie, que
personne ne la lui ôte, qu'il a la puissance de la laisser et la puis-

Toutes les citations qui suivent sont tirées de la Dogmatique de
Rothe publiée par Schenkel: Dogmatik von Dr. S. Rothe aus dessen

handschriftlichem Nachlasse. Heidelberg, 1870.



212 J.-F. ASTIÉ

sance de la reprendre (Jean X, 11,18; XIV, 30, 31), et que
cette mort est pour lui une lutte morale des plus pénibles.
(Math. XX, 22 ; Luc XII, 50; Jean XII, 23, 28.) La glorification
elle-même, à laquelle il doit arriver par la voie delà souffrance
et de la mort, consiste dans le résultat spécifique du développement

moral, savoir dans le fait qu'il deviendra pur esprit,
que sa chair, tout son organisme physique sera spiritualise.
(Jean VI, 51, 61-63.) C'est par suite de sa mort qu'il procure
le Saint-Esprit (Jean XVI, 7 ; VII, 39), c'est pour cela que le

Saint-Esprit existe à partir de sa résurrection. (Jean XX, 22.)
Aussi dans ses discours d'adieu (Jean XIV, 3, 18, 24, 28 ;

XVI, 16, 23) Jésus laisse-t-il dans l'ombre la circonstance

qu'il les reverra corporellement après la résurrection, pour
insister principalement sur le fait que dorénavant il sera avec
les siens et avec Dieu dans une communion parfaite et illimitée.

C'est bien ainsi que l'auteur de l'épître aux Hébreux a compris

la vie de Jésus. Il accuse fortement l'idée que le Sauveur
a été appelé à lutter et à combattre et qu'il a surmonté tous
les obstacles au moyen de son obéissance ; c'est parce qu'il a

souffert, étant tenté, qu'il est puissant aussi pour secourir ceux
qui sont tentés ;.... quoiqu'il fût le Fils de Dieu, il a pourtant
appris l'obéissance par les choses qu'il a souffertes. Saint Paul
insiste également sur l'obéissance de Jésus comme moyen de

remplir sa mission : Ainsi par Vobéissance d'un seul plusieurs
seront rendus justes Il a été obéissant jusqu'à la mort, à

la mort même de la croix. C'est pourquoi aussi Dieu l'a
souverainement élevé. Pierre et Jacques signalent également
les souffrances que Jésus a dû supporter pendant son ministère:

Christ a souffert pour nous en la chair Noms tenons

pour bienheureux ceux qui ont souffert ; vous avez appris
quelle a été la patience de Job, et vous avez vu la fin du
Seigneur. (Hébr. II, 17, 18; IV, 15; II, 10; V, 8, XTI, 1-3;
Rom. V, 19 ; Philip. II, 7, 8 ; 1 Pier. IV, 1 ; Jacq. V, 10, 11.)

L'épître aux Hébreux insiste tout particulièrement sur l'idée

que Jésus avait besoin d'atteindre à un certain degré de
perfection pour passer de son état de faiblesse dans la gloire du
ciel : Il était convenable...., que Dieu consacrât le Prince de



LE PR0BLÊMK CHRISTOLOGIQUE 213

leur salut par les afflictioìis ; c'est ce Jésus qui durant les

jours de sa chair ayant offert avec de grands cris, et avec

larmes, des prières el des supplications ci celui qui pouvait le

sauver de la mort, et ayant été exaucé de ce qu'il craignait.
L'auteur n'insiste pas seulement sur l'intensité des angoisses,
des souffrances, il dit positivement qu'elles ont été nécessaires

au Sauveur pour lui enseigner l'obéissance et pour le rendre
apte à sa haute mission : Quoiqu'il fût le Fils de Dieu, il a

pourtant appris l'obéissance par les choses qu'il a souffertes.
Dans le cours de son ministère, Jésus était soumis à une
certaine faiblesse résultant de sa chair, comme tout homme
qui doit suivre la voie pénible et lente du perfectionnement
moral. La chair du Sauveur était comme un voile entre Dieu
et lui ; il devait le traverser en déposant la chair au moment
de sa mort. (Hébr. X, 20.) Et, par suite de la faiblesse de la

chair (Math. XXVI, 41), cet apprentissage de l'obéissance était
une tentation au péché : il a souffert étant tenté (Hébr. II, 18) ;

il a été tenté comme nous en toutes choses. (IV, 15.) Arrivé à

la perfection par cette voie difficile, il est au-dessus de toute
faiblesse : La parole du serment qui a été faite après la loi,
ordonne le Fils, qui est consacré pour toujours. (VII, 28.) Les
choses ont dû se passer ainsi, Jésus a dû arriver au but en
suivant cette voie morale, parue que, malgré la liberté absolue
de la volonté toute-puissante de Dieu, c'était là l'unique
méthode digne du Tout-puissant : Car il était convenable que celui
pour qui sont toutes choses, et par qui sont toutes choses, puisqu'il
amenait plusieurs enfants à la gloire, consacrât le Prince de
leur salut par les afflictions. (II, 10.)

Saint Paul attribue aussi à Jésus une certaine faiblesse pendant

les jours de sa chair : il a été crucifié par infirmité. (2 Cor.
XIII, 4.) Et il présente son élévation dans la gloire céleste
comme une récompense pour s'être parfaitement acquitté de
l'œuvre que Dieu lui avait confiée: C'est pourquoi aussi Dieu
l'a souverainement élevé. (Philip. IL 9.) L'Apocalypse présente
les choses de la même manière : Tu es digne de prendre le livre,
et d en ouvrir les sceaux ; car tu as été mis à mort, et tu nous as
rachetés à Dieu par ton sang. (V, 9.)



214 J.-F. ASTIÉ

Saint Paul met avant tout l'accent sur l'obéissance absolue
de Jésus comme moyen de son élévation. (Rom. V, 19 ; Philip.
II, 8.) Il voit essentiellement le moyen d'élévation de Jésus

dans son obéissance absolue au Père qui a atteint son point
culminant par le sacrifice de la croix. (Rom. V, 19; Philip. II,
8.) Mais il conçoit aussi comme un dépouillement de lui-même
cette obéissance dont Jésus a fait preuve envers Dieu, en

accomplissant l'œuvre sainte qui lui avait été confiée: Lequel étant

en forme de Dieu, n'a point regardé comme une usurpation
d'être égal à Dieu. Cependant il s'est anéanti lui-même, ayant
pris la forme de serviteur, fait à la ressemblance des hommes;
et étant trouvé en figure, comme un homme, il s'est abaissé lui-
même, et a été obéissant jusqu'à la mort, à la mort meine de

la croix. (Philip. II, 6, 8.) « Saint Paul montre, dit Rothe, que
Jésus par suite de son caractère religieux et moral tout spécial,
base de sa communion toute particulière avec Dieu, même

pendant son existence terrestre, n'était pas dans les simples
conditions naturelles de l'existence humaine, mais dans celles
d'une existence divine particulière : forme de Dieu. (Voir aussi

Math. XXVI, 53, 54 ; Jean X, 17,18.) Néanmoins il n'a pas voulu
s'emparer de cet état tout particulier et semblable à Dieu

d'une façon extérieure, violente (magique), mais il s'est

proposé de l'acquérir par la méthode morale: il n'a pas cru
devoir s'emparer de l'égalité avec Dieu. Par contre Dieu l'a
souverainement élevé, et lui a donné un nom qui est au-dessus de

tout nom. C'est pourquoi il s'est volontairement dépouillé des

privilèges qui étaient virtuellement en lui : au lieu de se

présenter dans sa carrière terrestre comme un maître, il s'est

donné comme un serviteur, tout à fait comme un homme
ordinaire: ayant pris la forme de serviteur, fait à la ressemblance

des hommes. Il y a plus : pour s'abaisser autant que
faire se pouvait, de toutes les conditions humaines il a librement

pris la plus basse, celle qui implique le plus de peine,
de souffrance, d'opprobre, celle de serviteur mourant, puisqu'il

s'est montré obéissant jusqu'à la mort et à la mort même
de la croix. La même idée se trouve exprimée d'une manière

figurée, 2 Cor. VII, 9 : Etant riche il s'est fait pauvre pour



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 215

nous, et Gai. IV, 4, où Jésus nous est présenté comme sous
la loi, c'est-à-dire dans une économie morale motivée palle

péché et par conséquent nullement obligatoire pour lui. Il
est dit expressément que c'est en vertu d'une volonté
spéciale de Dieu que Jésus a été placé dans cette condition légale:
Dieu a envoyé son Fils, né d'une femme et soumis à la loi.

Jésus présente ses rapports particuliers avec Dieu dans son
état de perfection comme sa gloire,* la gloire que le Père lui a

donnée. Cette gloire à son tour consiste dans le fait que lui et
le Père sont un, absolument un. (Jean XVII, 22, 23.) Il ajoute

que la cause de cette gloire c'est l'amour éternel de Dieu pour
lui : laquelle tu m'as donnée, parce que tu m'as aimé avant la

fondation du monde (Jean XVII, 24). Il résulte aussi de là que
sa parfaite union avec Dieu a sa raison d'être dans l'amour de

Dieu pour lui : Je suis en eux, et toi en moi, afin qu'ils soient
consommés en un, et que le monde connaisse que c'est toi qui
m'as envoyé, et que tu les aimes comme tu m'as aimé. Ce n'est
pas tout: cet amour de Dieu pour Jésus constitue son unité
avec lui, si bien qu'il présente son existence à lui chez les
siens comme la présence en eux de l'amour dont Dieu l'a
aimé lui-même : Afin que l'amour dont tu m'as aimé soit en

eux, et moi en eux. (XVII, 26.) Cet amour de Dieu pour lui
repose à son tour sur le fait que réciproquement Jésus a

toujours persisté dans l'amour de son Père, savoir en lui obéissant,

en gardant ses commandements : Comme j'ai gardé les

commandements de mon Père, et je demeure en son amour
(XV, 10), à cause de ceci le Père m'aime, c'est que je laisse
ma vie. Ce qui achève de faire ressortir la nature de cette
unité du Père avec le Fils, c'est qu'il établit un parallélisme
entre son union avec le Père d'une part, et son union avec les
siens et l'union des fidèles entre eux d'autre part : Vous

connaîtrez que je suis en mon Père, et vous en moi, et moi
en vous (X, 20),.... afin qu'ils soient un, comme nous sommes

un; afin que tous soient un, ainsi que toi, Père, es en moi, et
moi en toi; afin qu'eux aussi soient un en nous afin
quils soient un comme nous sommes un ; je suis en eux, et
toi eii moi, afin qu'ils soient consommés en un. (XVII, 11, 21,



216 J.-F. ASTIÉ

22, 23.) Jésus dit expressément que notre union avec lui est

amenée exactement comme son union avec Dieu: Comme le

Père m'a aimé, ainsi je vous ai aimés ; demeurez en mon amour;
si vous gardez mes commandements, vous demeurez en mon
amour ; comme j'ai gardé les commandements de mon Père, et

je demeure en son amour. (XV, 9, 10.)

Ill

Bien qu'elle n'ait porté que sur quelques points très spéciaux,
cette rapide excursion sur le terrain de la christologie biblique
aura suffi pour établir dans tout son jour un fait fondamental.
Non content d'enseigner l'humanité de Christ, le Nouveau-
Testament la prend tellement au sérieux que, bien loin de
considérer le Sauveur comme passif, il nous le présente comme
s'étant développé d'une manière lente, progressive, conformément

aux lois de tout développement religieux et moral clans

un homme normal. Nous avons donc un point de départ des

plus fermes qui s'impose à nous. Tout en admettant sans

réserve la divinité de Christ, il est interdit de la concevoir de

façon à porter la moindre atteinte à sa parfaite humanité, telle

qu'elle vient d'être esquissée dans ses traits fondamentaux.
Ainsi tombent les assertions de la théologie traditionnelle en

vertu desquelles Dieu se serait uni tout d'un coup, et d'une
façon immédiate, non pas à un homme réel concret, mais à une

nature humaine abstraite qui serait demeurée du reste entièrement

passive. Rothe a montré qu'en lout ceci l'orthodoxie part
d'une anthropologie peu précise, qui se fait des notions fort
obscures de ce qu'il faut entendre par personnalité, nature,
personne. Elle est ainsi conduite à faire unir, d'une manière

abstraite, la nature divine et la nature humaine. Voilà
comment on s'est détourné de la personnalité, du moi, seul agent
au moyen duquel l'union peut s'effectuer, pour chercher une

voie différente qui ne pouvait aboutir. L'union s'effectue tout

naturellement, par un acte de la toute-puissance divine. Elle

n'est pas le produit du développement personnel et par
conséquent moral d'une individualité. Tout s'accomplit au moment



LE PR0KLÈME CHRISTOLOGIQUE 217

de la conception qui évidemment, de la part de l'homme, ne
saurait être un acte personnel.« Mais comment, demande Rothe,
l'union de la divinité et de l'humanité pourrait-elle s'effectuer
ainsi d'une manière impersonnelle? La supposition d'une
union exclusivement physique et non morale, d'une union par
conséquent matérielle, en vertu de laquelle Dieu se serait uni
à autre chose qu'à l'esprit dans la créature, une simple
incarnation est une notion éminemment païenne. Prétendre que le

Logos divin est entré dans la forme d'une âme inconsciente,
c'est ouvrir la porte à des incarnations tout à fait arbitraires de

Dieu, dans le goût de celles des Indous. On ne comprend pas

pourquoi alors le Logos divin n'aurail pas pu aussi bien
s'incarner dans un animal (une âme inconsciente est de fait une
âme d'animal), dans une plante ou dans une pierre. »

Il n'y a de réel, remarque Rothe, que l'homme personnel ;

l'on n'arrive au moi, à la personnalité, qu'à la suite d'un
développement réel de la vie, en se déterminant soi-même sur
certaines bases fournies par la nature. Il n'en saurait être autrement

du Verbe; il ne peut devenir vraiment homme qu'en
s'unissant à un individu humain, à une personnalité, à un moi,
engagé dans le travail de ce développement et par le moyen
de ce travail. Tout celane saurait avoir lieu que d'une manière

successive, en suivant la marche du développement lui-même.
En un mot on ne peut concevoir une vraie incarnalion du
Verbe divin que comme s'effectuant par la méthode morale.
« Toute autre incarnation, pour si massive qu'elle puisse
paraître, dit Rothe, n'est au fond que du docétisme pur et simple:
le Verbe se revêt de la nature humaine sensible comme d'un
vêtement. Mais ce ne saurait être là une incarnation du Verbe.
Un pareil Sauveur n'est en réalité qu'un palladium en forme
humaine tombé du ciel, une sainte machine montée par la
divinité et dans laquelle tous les effets spirituels s'obtiennent au

moyen d'un mécanisme spirituel. »

« L'erreur fondamentale de l'orthodoxie consiste à se représenter

l'union de la divinité et de l'humanité comme s'étant
effectuée en Christ d'une manière physique et non par un
procédé moral. Il en résulte que la personne et l'œuvre du Sau-



218 J.-F. ASTIÉ

veur ne sauraient non plus être conçues moralement. Or du

moment où l'incarnation de Dieu ne communique pas une
valeur morale à l'humanité, on ne saurait voir quel peut être son
but et sa portée. L'homme ne peut avoir que la valeur qu'il
s'est donnée à lui-même ; il est vrai autrement que par ses

propres forces. Le Dieu-homme ne peut être devenu ce qu'il
est que de son propre fait. Alors seulement il acquiert une
valeur morale en devenant le Dieu-homme, et aux yeux de

Dieu et dans ses rapports avec la race humaine. Ce n'est qu'à
cette condition qu'il peut être une grandeur, une puissance

morale, exerçant une influence morale et sur Dieu et sur les

hommes. Alors seulement on peut comprendre qu'il soit le

Sauveur, qu'il accomplisse une œuvre rédemptrice, c'est-à-
dire une œuvre morale ayant des vertus morales pour cause
et pour effet. »

«Pour ce qui est d'une personne spirituelle divine et par
conséquent absolument parfaite comme le Verbe qui s'incarnerait

d'une manière immédiate (et partant exclusivement
extérieure) dans un homme et par lui dans l'humanité, elle ne
saurait avoir aucune mission morale à accomplir. N'est-elle

pas en effet, dès le début, la vertu absolue, par conséquent la

force spirituelle absolue, le pouvoir illimité de faire le bien;
elle n'a rien à apprendre, sachant tout dès le commencement.
Ce qu'elle doit accomplir et souffrir dans la vie humaine ne

saurait être qu'un pur jeu d'enfant. Aussi tout ce qu'elle fait,

et souffre demeure t-il sans importance, sans signification et

sans portée au point de vue moral. Il n'y a que l'apparence
de l'action et de la souffrance, en prenant celle-ci au sens moral.

Une pareille œuvre de rédemption ne serait qu'une pure
fantasmagorie tout à fait indigne de Dieu. Voilà jusqu'à quel

point la doctrine ecclésiastique se fait illusion lorsqu'elle
soutient que, pour que l'œuvre de Christ et ses souffrances aient

une valeur vraiment rédemptrice, il est absolument indispensable

que Dieu soit en Jésus, d'une manière naturelle, immédiate,

et dès le premier instant parfaite. C'est précisément le

contraire qui est vrai : une telle façon de comprendre les

choses enlève toute valeur rédemptrice à l'œuvre de Christ.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 219

Mais précisément notre ancienne théologie ne soupçonne pas

que pour ce qui concerne Dieu les choses qui arrivent seulement

par Dieu ne sauraient avoir aucune valeur rédemptrice,
mais seulement celles qui résultent d'une activité morale1.
Dès l'instant où l'on abandonne cette règle inébranlable, Dieu

peut effectuer la rédemption au moyen du premier corpuscule

venu; il peut l'effectuer magiquement et avec beaucoup
plus de promptitude. Au fond que reste-t-il de l'œuvre de la

rédemption, quand on saisit toutes les conséquences de la
christologie ecclésiastique? Rien, si ce n'est qu'elle est la
révélation du Dieu rédempteur. Mais ce n'est là qu'une pure
fantasmagorie, puisqu'il ne s'agit plus que d'une révélation de

Dieu au moyen d'une vie humaine, qui, en soi, n'est qu'une
simple apparence, n'impliquant aucune action morale. »

On ne réussirait pas à renverser la christologie nouvelle qui
part de l'humanité de Christ, en soutenant que le progrès et
le développement dont il est question en tout ceci ne sauraient
concerner que l'homme Jésus, la nature humaine et non la
nature divine, le Logos. Rothe répondrait que ce nestorianisme,
si largement pratiqué par ceux mêmes qui le répudient en

théorie, n'est plus de mise aujourd'hui. Il ne peut y avoir eu
en Jésus qu'une seule personnalité, un seul moi avec deux
facteurs. Cela étant on ne comprendrait pas comment cette
individualité unique aurait pu aller sans cesse en se développant
quant à la nature humaine, tandis que, quant à la nature
divine, elle aurait été en possession de tous les attributs
supérieurs et serait déjà arrivée au terme même du développement,
si même il avait pu être question pour elle de se développer.
Ces distinctions reposant sur la confusion entre la nature et la

personnalité sont inconnues au Nouveau Testament : lorsqu'il
parle du Sauveur il a en vue l'homme tout entier, le moi
unique, indivisible.

D'autres objecteront sans doute que c'est là réduire l'incarnation

à la mesure d'un phénomène exclusivement moral

In Beziehung auf die Erlcesung für Gott nichts eine Bedeutung
haben kann, was bloss geschieht, was bloss durch Gott geschieht, sondern
allein was gehandelt wird. Pag. 153.



220 J.-F. ASTIÉ

n'ayant rien de métaphysique. L'unité du Christ avec Dieu est

une simple unité de conscience et de volonté, une unité morale
mais non réelle : il n'y a en tout cela rien de physique. —Sans

contredit, répond Rothe. Pour nous faire cette objection il
faut méconnaître la vraie essence de tout développement moral
d'abord et ensuite l'essence de la vie humaine comme évolution

morale. Celui qui s'en est rendu compte sait à merveille

que, même entre Dieu et l'homme, il n'y a pas d'unité
exclusivement morale : la conformité de l'homme avec Dieu, la sainteté,

implique en quelque manière l'union réelle de l'homme
avec Dieu, l'habitation réelle de Dieu dans l'homme. C'est pour
avoir entièrement ignoré ce fait que les interlocuteurs de Jésus

dans saint Jean ne peuvent saisir le sens de ce qu'il dit sur sa

personne et qu'il est lui-même hors d'état de se faire
comprendre.

Toutefois ce n'est pas sans bonne raison ou du moins sans

prétexte que l'orthodoxie nous parle de l'incarnation immédiate,

spontanée, par la voie de la conception et de la naissance
d'une personne divine en Jésus. Que faire des passages où
Jésus se donne comme ayant personnellement existé dans le
ciel auprès du Père, déjà avant sa carrière terrestre?

Rothe observe d'abord que s'il fallait accorder à ces
déclarations le sens qu'on leur donne ordinairement elles se

trouveraient en flagrante contradiction avec d'autres non moins
positives sur lesquelles nous avons déjà insisté. Tous ces passages,
ainsi Jean VIII, 58, n'enseigneraient, d'après lui, aucune préexistence

du sujet humain Jésus, mais simplement de la divinité
réellement une avec lui. Ces déclarations se bornent donc à

enseigner, d'une manière générale, une unité réelle de l'homme
Jésus avec Dieu, mais nullement une réelle union du Fils de

Marie avec une personne divine spéciale: ils conservent donc

leur portée dans la nouvelle christologie comme dans
l'ancienne.

Reste la question de la préexistence personnelle de Christ,
dès avant la fondation de monde (Jean XVII, 5), que Rothe
reconnaît être incompréhensible de son point de vue. Si ce

passage pouvait avoir ce sens nous serions contraints d'ad-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 221

mettre l'idée orthodoxe de l'incarnation d'une personne
divine dans Christ. Adoptant l'explication des sociniens, contre
laquelle, dit-il, la grammaire n'a rien à objecter, Rothe entend

par là l'existence antérieure du Fils dans le décret du Père : Et
maintenant glorifie-moi, toi, Père, auprès de toi de la gloire
que j'ai eue chez toi, c'est-à-dire dans ton décret.

Rothe fait remarquer que les termes bibliques reposent sur
des représentations tout autres que celles de la christologie
ecclésiastique. Quand il est question du pain descendu du ciel
(Jean VI, 58), cela ne saurait pourtant signifier qu'il ait été

réellement dans le ciel? Si le langage de Jésus paraît favoriser
la conception orthodoxe, quand il dit à Nicodème qu'il est
descendu du ciel, ce n'est plus décidément le cas lorsqu'il se

présente comme y étant dans le moment même où il lui parle.
(Jean III, 13.)

Les premiers chrétiens n'avaient pas, ne pouvaient pas avoir
la notion d'une habitation morale de Dieu en Christ. Aussi les

apôtres, en particulier Paul el Jean, cherchent-ils à y suppléer
et à résoudre le problème au moyen de l'idée, alors répandue
dans la théologie juive, d'un esprit du Messie qui aurait préexisté
dans le ciel auprès de Dieu. Rothe n'admet pas qu'il soit possible,
au moyen de cette hypothèse, d'obtenir une vraie habitation
de Dieu dans Jésus. « En effet que peut être cette personne
céleste qui aurait préexisté? Une créature? C'est bien ainsi que
Paul et Jean la présentent : Lequel est l'image de Dieu invisible,
le premier-né de toutes les créatures; le commencement de la
créature de Dieu. (Col. 1,15 ; Apoc. 111,14.) Qu'obtient-on alors

par cette hypothèse? Dieu n'est après tout pas en Christ,
puisqu'une créature, fût-elle la plus élevée, ne saurait être Dieu. Il
est cependant probable que les apôtres n'auraient pas beaucoup
insisté sur cette notion d'une créature personnelle qui aurait
préexisté. Ils préfèrent la représentation d'un engendrement. Ce

Verbe aurait été engendré, serait procédé du Père. Toutefois
un tel engendrement, une pareille procession ne saurait se

comprendre que comme une émanation. Mais l'idée d'une
émanation divine ne peut se concevoir. L'absol u n'a rien à engendrer,
à projeter, à manifester de son essence, sous peine de cesser



222 J.-F. ASTIÉ

par ce fait même d'être l'absolu. Il peut se communiquer lui-
même à d'autres et cela à l'infini, mais il ne peut rien tirer de

son essence, le séparer de lui-même pour le manifester au

dehors: il est indivisible. C'est le manque de lumière sur ce

point qui a permis de considérer la représentation en question
comme plausible. Il n'y a pas de terme moyen entre le Dieu
absolument un et la créature : il n'y a que le Dieu absolu ou
la créature. Mais Dieu peut exister d'une façon absolument
réelle dans les créatures. Si nous voulons que Dieu lui-même
se soit donné à nous, il n'y a qu'un seul moyen : Dieu lui-même
(et non une personne divine particulière, qui impliquerait le

polythéisme ou l'émanatisme) doit avoir habité d'une façon
absolument réelle dans une créature. Or il ne peut l'avoir fait

qu'en développant moralement, en rendant spirituelle, sainte,
une créature qui pour tout cela ne peut être que personnelle.

Le moment est venu de parler de l'opinion du professeur
Beyschlag qui le premier dans ces dernières années a attiré
avec éclat l'attention sur le problème christologique '. Sans

admettre la doctrine orthodoxe il insiste plus que Rothe sur la

préexistence, qu'il entend toutefois à sa façon.
« Ordinairement, dit-il, quoique d'une manière peu claire

(car en réalité on ne peut se faire aucune idée de la chose),
voici comment on se représente la préexistence de Christ. On

place tout simplement la personne historique de Christ dans la

vie éternelle du Père. De sorte que le type préexistant (le Fils

éternel) aurait été une personnalité, exactement dans le même

sens où le Christ historique le fut après la Venue : un moi

distinct de celui du Père, un moi voulant, pensant pour son

1 Beyschlag a attiré l'attention sur le problème christologique déjà
en 1851 aux réunions de l'Alliance évangélique, il Berlin. Plus tard il a

exposé ses vues dans un article des Studien und Kritiken (I860). Mais ce

fut surtout le rapport du même auteur au Kirchentag d'Altenbourg,
en 1864, qui mit la question à l'ordre du jour, grâce aux invectives et

aux insinuations haineuses qu'il provoqua de la part de Hengstenberg et
de ses amis. En réponse à cette polémique, Beyschlag a publiée en 186<>

un ouvrage complet destiné Si .justifier son point de vue: Die Christologie
des Neuen Testaments. Ein biblisch-theologischer Versuch von Willibald
Beyschlag, Doctor der Theologie und ord. Prof. an der Universität Hatte.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 223

propre compte, écoutant le Père, apprenant de lui, se laissant

envoyer par lui, se décidant lui-même à accepter cette mission
et se rappelant ensuite sur la terre toutes ces choses qui se

sont déjà passées dans les cieux. La notion même d'un tel moi

implique ceci: quand il est venu sur la terre il était déjà parfait,
complet et par conséquent ce n'est qu'en apparence qu'il
s'est développé, qu'il a combattu, qu'il a vaincu et s'est
sanctifié. — Telle n'est pas la notion de la préexistence à

laquelle nous arrivons en consultant le témoignage que Jésus

rend de lui-même. Dieu place dans la trame de l'histoire le

type préexistant comme disposition primitive de la personne
de Christ. Ce type doit sans contredit être conçu comme
personnel, en tant qu'il est justement l'image du Dieu personnel
et le type primitif de la créature personnelle. Mais il ne faut pas
se représenter cetle image, ce type, comme une seconde
personnalité à côté de la personnalité absolue de Dieu le Père, car
il est, ce type, un moment essentiel de la personnalité absolue
elle-même. Par conséquent ce type participera essentiellement
à la pensée, à la volonté, à toute la vie personnelle de Dieu le
Père. Mais il ne pourra pas être question de lui attribuer une
pensée, une volonté propre et spéciale qui ne s'accorderaient

que par suite de son consentement avec la pensée et la
volonté de Dieu. La préexistence de ce type sera donc réelle dans
le sens le plus élevé du mot et toutefois, comparée à l'existence
historique du type cette préexistence sera idéelle. Elle sera
réelle, non-seulement parce que tout ce que Dieu veut et pense
a par cela même réalité en lui ; mais encore parce qu'il ne
saurait y avoir rien de plus réel que l'essence divine, telle que
Dieu la pose en face de lui-même pour la distinguer de sa per
sonne, en vue de la révéler au dehors. Et elle sera pourtant
idéelle, cette préexistence, parce que comparée avec la
personne historique de Christ elle ne lui est pas identique, mais
bien son type primitif, son idée, le principe de cette personne
historique, en tant que ce principe est inhérent à Dieu. »

(Pag. 84.)
Le livre de Beyschlag a en partie pour but de montrer que le

témoignage que Jésus se rend à lui-même et les diverses christo-



224 J.-F. ASTIÉ

logiesdu Nouveau Testament n'enseignent qu'une préexistence
inconsciente, comme celle qui vient d'être définie. Nous
donnerons quelques-unes des principales explications propres à

faire connaître l'esprit de cet ouvrage important.
Dans saint Jean, Jésus rattache l'idée de sa préexistence à la

circonstance qu'il est le Fils de l'homme : Que sera-ce donc si
vous voyez le Fils de l'homme monter où il était premièrement?
(VI, 12.) Ce fait est décisif ; il prouve que la conscience qu'il
possède de lui-même a eu son point de départ, non pas dans une
vie antérieure à celle-ci, mais dans sa carrière terrestre, pour
se contempler ensuite dans ses rapports essentiels et éternels
avec le Père. Ce n'est donc pas au moyen d'une réminiscence
des rapports personnels qu'il aurait eus avec le Père dans le

passé que Jésus arrive à posséder le sentiment de sa préexistence,

mais par suite d'une intuition qu'il a eue pendant sa

vie terrestre, et en vertu de laquelle il s'est reconnu comme
la réalisation dans le temps de l'image éternelle de Dieu. Les
choses ne pouvaient se passer autrement. L'idée du Fils de

l'homme exclut en effet toute pensée de réminiscence personnelle.

Car enfin qui oserait prétendre qu'un Fils de l'homme,
c'est-à-dire un être dont la notion implique un aspect humain,
âme et corps, croissance et développement, ait existé avec tous

ces caractères-là dans la vie sans commencement de la Trinité?
Pour si réelle qu'elle ait été, cette préexistence n'en demeure

pas moins idéelle, c'est-à-dire la pure et simple existence d'un

type primitif qui s'est réalisé historiquement dans la personne
de Jésus.

Ce passage jette un jour précieux sur tous les autres où il
est question de la préexistence. Ainsi, avant qu'Abraham fût,
je suis, dit le Seigneur. Il s'agit évidemment de Jésus comme
Messie, puisque le père des croyants s'est réjoui de voir le

jour de sa venue. Rien de plus simple donc que la pensée
suivante : avant qu'Abraham pût venir sur la terre, il fallait que
le Messie fût déjà dans les cieux ; avant que Dieu pût choisir
Abraham pour père du peuple de la promesse, il fallait que
l'objet de la promesse, son contenu, Christ, existât déjà pour
Dieu et en Dieu.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 225

Jésus, dans sa prière sacerdotale, dit qu'il a été objet de

l'amour du Père, déjà avant la création du monde. (XVII, 24.) Du

moment où Jésus s'était reconnu comme réalisant historiquement

le type primitif de l'humanité, quoi de plus naturel qu'à
la veille de sa mort il ait eu le sentiment que c'étaient des

pensées éternelles d'amour qui allaient se réaliser dans sa

glorification devant profiter à l'humanité entière? Que l'on ne
dise pas que cet amour éternel de Dieu réclamait une personne
qui fût son objet, son tu correspondant au je; car les fidèles ont
bien été l'objet de la préconnaissance et de l'élection du Père

(Rom. VIII, 29; Eph. 1,4) sans que personne secroieobligé
d'affirmer leur préexistence personnelle et consciente. Cette gloire
que Jésus possédait avant la création du monde et dans

laquelle il demande d'être rétabli (XVII, 15) ne peut être non plus
qu'une gloire idéelle. En effet, Jésus la demande au Père (et

maintenant glorifie-moi) et il la réclame comme récompense
de la gloire quia rejailli sur le Père parle, fait du Fils qui a

accompli l'œuvre qui lui avait été confiée : Jet'ai glorifié sur la
terre, j'ai achevé l'œuvre que tu m'avais donnée à faire, et

maintenant glorifie-moi, toi, Père. Si le Fils avait possédé en

propre cette gloire, dans la phase de préexistence, comment
pourrait-il la demander à titre de récompense pour la manière
dont il s'est acquitté de ses fonctions terrestres? Ce qu'on reçoit
à titre de récompense on ne peut l'avoir déjà possédé par droit
de naissance, et ce qu'on possède en vertu de son essence, on
ne saurait le demander comme récompense d'un service rendu.

La notion de cette gloire implique également qu'elle doit.

avoir été idéelle. Elle consiste dans le fait que Jésus est devenu
le chef glorifié de l'humanité, le soleil de la vie communiquant
la vie de toutes parts et attirant vers le ciel tous les germes qui
soupirent après la lumière. (Et moi, quand je serai élevé de la
terre, je tirerai tous les hommes à moi. (XII, 32.) Comment est-
il possible que Jésus eût réellement possédé cette gloire-là,
fruit de la rédemption accomplie, et cela avant la création du
monde, avant qu'il y eût même un monde ayant besoin d'être
racheté? « Il faut vraiment, dit Beyschlag, être l'esclave de la
tradition et ne savoir lire le quatrième évangile qu'à travers

THÉOL. ET PHIL. 1874. 15



226 J.-F. ASTIÉ

des préoccupations dogmatiques pour méconnaître l'esprit qui
domine dans la prière sacerdotale. Jésus se présente en
prophète, envoyé comme tous les autres : Celui que tu as envoyé ;
comme tu m'as envoyé... ; et que le monde connaisse que c'est

toi qui m'as envoyé (XVII, 3, 5, 18, 25); les révélations du Père

ne sont pas sa propriété, mais les paroles que le Père lui a

données (vers. 8). Son unité avec le Père est la même que celle
de ses disciples avec lui, le privilège de n'être pas de ce monde,
qu'il réclame pour lui-même, leur est également attribué,
(vers. 22, 23, 24); comme lui ils ont été les objets de l'amour
éternel du Père, dès avant la fondation du monde (vers. 23,

24) ; bien loin de considérer les disciples comme sa propriété
primitive en qualité de Logos, il les désigne comme une
propriété primitive du Père qui lui en a ensuite fait don (vers. 6);

il prie pour ses disciples comme ne pouvant plus les protéger
ainsi qu'il l'a fait jusqu'à présent, ce qui l'oblige à les
recommander au Père. (Vers. 12-15.) « Est-ce ainsi, demande
Beyschlag, que s'exprimerait celui qui aurait conscience d'être la
seconde personne de la divinité qui se rappellerait avoir été,
antérieurement au temps, toul-puissant, partout présent,
omniscient? N'est-ce pas plutôt là le langage d'un vrai homme,
du Fils unique de Dieu, du premier-né entre plusieurs frères

(Rom. IX, 28), du Fils de l'homme en un mot? Sans contredit
celte conscience que Jésus possède de lui-même s'élève dans

un saint élan jusqu'à la vie de la divinité pour contempler là

son origine et sa vraie patrie, mais pour cela il ne perd pas un
seul instant de vue la base humaine générale sur laquelle cette
conscience repose. » Beyschlag n'a pas de peine à montrer que
le Christ du quatrième évangile ne s'altribue aucun attribut
divin: ni toule-science, ni toute-puissance.

Restent les passages plus importants où Jésus paraît bien se

souvenir d'une vie consciente antérieure, quand il parle de ce

qu'il a vu et entendu dans sa carrière antérieure : ce cpie nous

avons vu nous le témoignons ;... non point qu'aucun ait vu le

Père, sinon celui qui est de Dieu, celui-là a vu le Père;... celui

qui m'a envoyé est véritable, et les choses que j'ai ouïes de lui,
je les dis ait monde; je vous dis ce cpie j'ai vu chez mon Père;



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 227

moi qui suis un homme qui vous a dit la vérité, laquelle j'ai
ouïe de mon Père; je vous ai fait connaître tout ce cpie j'ai ouï
de mon Père. (III, 11 ; VI, 46 ; VIII, 26, 38,40, XV, 15.) Prises dans
le sens de l'exégèse traditionnelle ces déclarations mettraient
le Christ du quatrième évangile dans une étrange contradiction
et avec lui-même et avec celui des synoptiques. D'une part il
aurait en effet le souvenir d'une préexistence, dans laquelle il
aurait possédé naturellement la toute-puissance dans le ciel et

sur la terre, et d'autre part il aurait oublié entièrement sa

nature divine pour demander toutes ces choses et pour se présenter

comme les ayant reçues en don.

Mais, bien loin d'impliquer la réminiscence d'une existence

transcendentale, ces passages n'abordent pas même ce
domaine. L'envoi de la part du Père ne peut signifier autre chose

que son envoi comme Messie. Jean Baptiste se dit envoyé de

la même manière (Jean I, 6), sans que personne lui ait jamais
attribué la préexistence. Cette interprétation qui ne voit là

qu'un envoi comme celui des prophètes en général se recommande

d'autant plus que Jésus compare l'envoi qu'il fait de

ses apôtres à celui que son Père a fait de lui. (XIII, 20; XVII, 18;
XX, 21.) Que cet envoi de Jésus doive être entendu de sa venue
dans le monde, ou de son entrée en charge au baptême, il ne
saurait impliquer allusion à une préexistence consciente
antérieure que si celle-ci était prouvée d'ailleurs; sans cela l'envoi
du moindre enfant sur cette terre impliquerait également sa

préexistence. Ce qui prouve en outre qu'il ne faut pas trop
presser les expressions, c'est que Jésus ne présente jamais sa

venue comme le résultat de sa propre décision, ainsi qu'il le
fait pour sa mort. (Jean X, 18.) Son envoi, quand il s'agit de

son entrée dans le monde, ne peut désigner que sa naissance,
cet acte du gouvernement divin en vertu duquel chaque individu
vient prendre dans l'histoire la place qui lui est assignée par
suite de ses capacités. Cela étant, l'intuition et l'audition dont il
est également question ne sauraient non plus impliquer
souvenir d'une existence antérieure et consciente; il faut les
comprendre d'après l'analogie de la vision et de la perception des

prophètes. C'est donc dans sa vie historique que Jésus a vu et



228 J.-F. ASTIÉ

entendu certaines choses. Encore ici il faut se garder de lire
saint Jean à travers les préjugés que la dogmatique a fait naître.
Sans cela comment ne pas conclure à une préexistence
consciente, en entendant une déclaration comme la suivante : Celui

qui est venu d'en haut, est au-dessus de tous... et ce qu'il a vu et

ouï, il le témoigne Et cependant, quelques lignes plus bas,

nous voyons que tout cela est déduit du fait que le Père ne donne

pas au Fils l'esprit par mesure : Celui que Dieu a envoyé annonce
les paroles de Dieu; car Dieu ne lui donne pas l'esprit par
mesure. (Jean III, 31-34.) Ces choses vues et entendues du vers. 32

n'impliquent donc pas des réminiscences d'une préexistence
consciente, mais elles proviennent du fait que l'esprit prophétique

lui est donné sans mesure dans sa carrière terrestre. Bien

loin d'être un antécédent, tout cela est une conséquence du fait

que Jésus est du ciel ; puisque c'est par ce qu'il est du ciel que
le Messie a l'esprit sans mesure, c'est-à-dire qu'il participe
d'une manière absolue à la vision, à la perception des

prophètes. Et il faut bien que pendant la carrière terrestre il soit

possible d'entendre du Père, car sans cela la charge de prophète
serait incompréhensible. Jésus du reste affirme la chose
positivement: Quiconque donc a écouté le Père, et a été instruit
de ses intentions vient à moi. (VI, 45.) Bien qu'il ne puisse y
avoir entre l'audition et la vue qu'une différence formelle, le
fait de voir le Père implique davantage, et Jésus réclame ce

privilège pour lui seul (VI, 46) ; non pas toutefois parce que la
chose ne peut avoir lieu que dans la préexistence, mais parce
qu'il est impossible à un pécheur de voir Dieu. (Math. V, 8.)
En tout cas Jésus déclare avoir vu et entendu le Père pendant
sa carrière terrestre : Je juge conformément à ce que j'entends ;
le Père aime le Fils, et lui montre toutes les choses qu'il fait ;
et il lui montrera de plus grandes œuvres que celle-ci. (V, 30,

20). Pendant la carrière terrestre du Fils, Dieu se révèle donc

progressivement et successivement à lui, par l'audition et

par la vue. Est-il possible d'exclure d'une façon plus positive
l'idée que Jésus aurait eu des réminiscences d'une connaissance

absolue des choses divines qu'il aurait apportée d'une
vie antérieure consciente



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 229

Quant au fait que Jésus a. seul vu le Père, rien n'indique qu'il
doive avoir eu lieu avant le moment où il est du Père; ce peut
être fort bien une conséquence de son origine divine, n'ayant
son effet que dans le temps. (VI, 46.) Ce qui le prouve c'est que
Jésus accorde que d'autres peuvent bien participer à des
révélations relatives, entendre du Père, mais ils n'arrivent pas à le

voir; le fait d'entendre le Père les conduit seulement à croire
au Fils le médiateur, qui seul peut les conduire au Père. Du

reste s'ils avaient le cœur pur, au lieu d'être des pécheurs, ils
pourraient, eux aussi, voir Dieu sans médiateur. L'intuition du
Père n'est accordée qu'à celui qui, au milieu des hommes
pécheurs, est d'origine divine. Ce n'est donc pas dans sa préexistence

que Jésus a vu Dieu, mais c'est parce qu'il est de lui
qu'il l'a vu, dans sa carrière terrestre.

Il est encore un passage qui semble impliquer une vision de

Dieu dans une vie antérieure : Je vous dis ce que j'ai vu chez

mon Père ; et vous aussi vous faites les choses que vous avez

vues chez votre Père (VIII, 38), car enfin Jésus n'a pas été chez

son Père pendant sa vie terrestre. — Les préoccupations
dogmatiques encore ici font oublier que c'est précisément ce dernier

fait que le quatrième évangile ne cesse d'affirmer : Celui
qui m'a envoyé est avec moi... Je ne suis point seul ; mais il y a
et moi et le Père... je suis en mon Père et le Père est en moi
(VIII, 29,16; XIV, 10,11.) Pour parler de la sorte, Jésus ne
doit-il pas avoir eu conscience d'un commerce personnel avec
le Père pendant sa carrière terrestre? On ne prétendra pourtant

pas qu'il puisse être question d'une présence locale auprès
de Dieu qui est esprit?

Ce n'est pas assez d'avoir établi que Jésus peut avoir entendu
et vu le Père pendant sa carrière terrestre Beyschlag prétend
prouver que tous ces phénomènes ne peuvent s'être passés
dans une vie antérieure. Ainsi Jésus dit aux Juifs : Jamais vous
n'ouites sa voix, ni ne vîtes sa face. Et vous n'avez point sa
parole demeurant en vous, puisque vous ne croyez point à celui
qu'il a envoyé. (Jean V, 37, 38.) Pour leur reprocher de n'avoir
ni entendu ni vu Dieu, il faut qu'ils aient pu le faire, que la
chose ait été à la portée des hommes de lui-même, des pro-



230 J.-F. ASTIÉ

phètes dans une certaine mesure. — Personne n'est monté au
ciel, sinon celui qui est descendu du ciel, savoir le Fils de

l'homme qui est au ciel. (lit, 13.) Du moment où Jésus s'attribue
un commerce continu avec le Père, la présence auprès de lui
durant sa carrière terrestre, pourquoi remonter à une vie
antérieure pendant laquelle il aurait entendu et vu le Père? Celui

qui est descendu du ciel n'en est pas moins au ciel, au moment
même où il s'entretient avecNicodème. Nous savons que d'après
l'Ancien Testament (Deut. XXX, 12; Prov. XXX, 4) monter aux
cieux c'est arriver àia connaissance des secrets divins. Si donc
Jésus a pu présenter toute sa vie terrestre comme se passant
dans le ciel, c'est-à-dire dans un voisinage constant de Dieu,
dans une communion non interrompue avec lui, qu'est-ce qui
l'empêche de désigner comme une ascension au ciel ce
moment où pendant son développement terrestre il est arrivé à

la pleine connaissance de Dieu et de ses décrets éternels?

Signalons encore les conséquences absurdes auxquelles on

aboutit en prétendant que c'est dans une existence antérieure

que Jésus a entendu et vu le Père. Est-il possible qu'il ait fait
connaître à ses disciples tout ce qu'il a ouï de son Père, comme
il l'affirme? (XV, 15.) Eh quoi il leur aurait fait part de cette
connaissance divine absolue de toutes choses qu'il aurait
possédée en qualité de Verbe éternel? Le Père n'aurait-il
communiqué au Fils qu'une portion de sa toute-puissance, celle qui
concernait uniquement les rapports religieux de Dieu et du
monde? (Ce qui ne s'accorderait guère avec la notion orthodoxe
sur la divinité de Christ.) Ne serait-il peut-être pas question
d'une science remontant jusqu'à la période de préexistence,
mais de révélations qui auraient été faites au Fils aussi parfaites

que cela était indispensable pour le salut du monde de sorte

qu'au lieu d'être la révélation même de Dieu, le Logos aurait eu
à la considérer, à l'écouter, à l'apprendre exactement comme
une créature? Du moment où l'orthodoxie introduit l'idée d'une
préexistence consciente du Logos dans l'interprétation de saint
Jean, elle aboutit elle-même à l'arianisme. S'il a été « Dieu de

Dieu, lumière de lumière, de même essence que le Père, »

comment le Verbe peut-il avoir eu quelque chose à entendre de



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 231

lui, quelque chose à voir, à apprendre, à se faire donner par
Dieu les paroles qu'il doit prononcer sur la terre? (V, 19 ; VIII,
28; XVII, 8.)

Après avoir essayé d'établir que rien dans le langage du

Seigneur n'implique sa préexistence consciente, Beyschlag entreprend

de montrer que saint Jean ne la lui attribue pas non plus.
Il prétend également que les autres christologies du Nouveau

Testament, celles de Pierre, de l'Apocalypse, de l'épître aux
Hébreux, enfin celle de Paul n'enseignent nullement la
doctrine qui passe pour orthodoxe.

Tandis que l'exégèse suffit à Beyschlag pour établir que la

préexistence consciente du Verbe n'est pas enseignée dans

l'Ecriture, Weizsäcker ' fait intervenir la critique en vue d'arriver

au même but. Sous peine, dit-il, de renoncer au Christ
historique et d'être ainsi privés de toute base sûre pour notre foi,
il faut pouvoir distinguer le témoignage que Jésus se rend à lui-
même des enseignements des écrivains sacrés sur sa personne.
Cette distinction peut se faire même dans le quatrième évangile.

Chacun doit reconnaître, il est vrai, que saint Jean prête
à un haut degré au récit sa manière de penser et de parler, de

sorte que sa couleur particulière se répand sur le texte. Et
toutefois on est frappé de voir avec quel respect et quelle
réserve, dans certains passages principaux, il sait distinguer entre

ses propres idées les plus caractériques et les discours de
Jésus conservés par la tradition. En tout cela il ne peut avoir été

guidé que par le respect de l'histoire. Cet étrange mélange de

liberté et de fidélité à l'histoire nous impose à nous-mêmes le
devoir de rechercher avec toujours plus de soin les traces de
cette distinction entre la doctrine de Jésus et celle de Jean sur
la personne de son Maîlre. Weizsäcker fait voir que les notions
de vie et de lumière ne sont pas les mêmes clans le prologue du
quatrième évangile que clans les discours du Seigneur que l'auteur

nous a conservés. Il en est de même de l'idée du Logos.
Ainsi Jean ne dit pas que Jésus se soit jamais appelé lui-même
le Verbe; il ne lui fait rien dire qui rappelle même de loin son

' Voir son article : Das Seïbstzcugniss des Johanneischen Christus, dans
les Jahrbücher für deutsche Theologie. — Année 1857.



232 J.-F. ASTIÉ

existence antérieure auprès du Père en qualité de Logos. De

même pour la préexistence consciente, saint Jean l'enseignerait
bien, mais Jésus n'y ferait jamais allusion dans le témoignage
qu'il se rend à lui-même. Le Sauveur n'aurait pas le moindre
souvenir d'une vie personnelle consciente antérieurement à la
Venue ; il ne s'élèverait à cette idée de la préexistence que vers
la fin de sa carrière ; il faudrait voir en elle le plus beau fruit de

sa conscience messianique arrivée à l'apogée de son développement.

IV

Tel est le problème christologique. Notre but étant non pas
de le résoudre mais uniquement de le poser, nous pourrions
considérer notre tâche comme terminée. Nous ajouterons
toutefois quelques remarques destinées à signaler la haute importance

de la question dans le moment actuel.
Quoi qu'il faille d'ailleurs penser des diverses solutions

proposées, il est un fait qui s'impose. De toutes parts on éprouve
le besoin de s'éloigner des antiques formules de Chalcédoine

pour tenir compte des nécessilés nouvelles. Les kénosistes

qui ne semblent avoir imaginé leur ingénieuse hypothèse

que pour sauvegarder l'orthodoxie traditionnelle, sont loin
de faire exception à cet égard. Aux yeux de tout homme

compétent, traduire ainsi la doctrine ancienne c'est la trahir.
Quoi d'étonnant que les premières tentatives de résoudre un

problème si difficile, faites dans un milieu religieux philosophique

et ecclésiastique si différent de celui du XIXme siècle, ne

répondent plus à nos besoins? Il faudrait être complètement
étranger aux progrès accomplis depuis la réformation dans les

diverses branches de la théologie et méconnaître entièrement
les droits et les devoirs du chrétien protestant, pour contester
la légitimité d'une pareille révision. Quant à ce qui nous
concerne, nous n'estimons pas nous montrer irrévérencieux à

l'égard de la tradition, ni nous rendre coupable de flatterie
envers nos contemporains en affirmant que les théologiens
d'aujourd'hui sont beaucoup mieux placés pour arriver à la vérité



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 233

sur cet article que les pères de Chalcédoine. Les progrès
incontestables accomplis dans la connaissance de l'essence du
christianisme doivent entraîner un progrès correspondant dans

la manière de concevoir la personne de son fondateur, puisqu'il
est généralement admis que le christianisme c'est Christ.

N'oublions pas de quoi il s'agit. La divinité de Jésus-Christ
n'est pas en cause. L'humanité et la divinité étant d'ailleurs
admises, il faudrait les concevoir d'une manière qui répondît
mieux aux données scripturaires et aux exigences de la raison

éclairée par l'Evangile. Rothe, Weizsäcker et Beyschlag
tiennent à cet égard le langage le plus caractéristique. Après le

Kirchentag d'Àltenbourg, Hengstenberg et ses amis ne
manquèrent pas de présenter cette nouvelle manière de comprendre

les rapports des deux facteurs en Jésus comme une négation

déguisée de sa divinité. Beyschlag avait déjà repoussé cette
calomnie dans le langage le plus rassurant. « En enlevant au
Fils de Dieu sa divinité, avait-il dit, on renverserait les bases
de notre foi et de notre église. Du moment où Christ cesserait,
comme le veulent Strauss et Renan, d'être le vrai trait d'union
entre le ciel et la terre, entre la divinité et l'humanité, celui
en qui Dieu a pris plaisir de faire habiter sa plénitude, celui qui
n'ayant point connu le péché a été fait péché pour nous, afin

que nous fussions justifiés devant Dieu par son moyen alors
on pourrait, à d'autres égards, chanter autant qu'on voudrait
les louanges du christianisme et lui laisser encore un couchant
aussi brillant qu'on voudrait au ciel de l'humanité : son soleil
serait éteint, son cœur serait brisé le monde supérieur dont
Jésus a été le témoin, l'exposant et le médiateur, ne serait plus
qu'un tissu de fables. » (Pag. xxvn.)

Weizsœcker se défend à son tour d'avoir voulu rendre le
problème plus compréhensible en sacrifiant la divinité de Christ
el avec elle la vraie rédemption, pour ne voir dans Jésus qu'un
simple homme auquel sa perfection morale aurait donné toute
son importance. « En effet, dit-il, la perfection morale de la
nature humaine est le résultat d'un effort infini qui ne pourrait
jamais fournir la base d'une vraie paix avec Dieu. Si Jésus

s'était borné, d'une part, à s'identifier toujours plus avec le mes-



234 J.-F. ASTIÉ

sage de salut qu'il avait mission de porter, et, d'autre part, à saisir

la vie divine avec une pureté toujours plus grande, il n'aurait

pas été le Sauveur des hommes... Ce qu'il y a de plus certain

c'est que le Christ du quatrième évangile, dès le début de

son activité publique, a possédé la communauté de vie avec le

Père et qu'il n'a pas eu à la conquérir ; quoique ses relations
avec le Père aient été sans cesse en croissant, cette communauté

de vie a été toujours absolument actuelle et complète.
Si le Christ de saint Jean n'a rien de commun avec le Christ
exclusivement moral du rationalisme, il ne doit pas non plus
être confondu avec celui des nouveaux docteurs. Ceux-ci ne

voient essentiellement en Christ que l'idéal de l'humanité
historiquement réalisé, une personnalité humaine parfaitement pure,
qui a surgi d'elle-même du sein de l'humanité pour réaliser
l'ensemble des meilleures aspirations de celle-ci, sinon dans

tous leurs elfets, toutefois quant à leur force intime. Bien au

contraire toute la grandeur du Christ du quatrième évangile
consiste dans ce qu'il a reçu de Dieu ; elle lui a été donnée, elle

ne s'est pas développée de son humanité. Cette grandeur ne
consiste point en une perfection humaine, mais en lo. présence de

Dieu dans la vie humaine de Jésus. Et cette présence de Dieu
dans la nature humaine n'est pas un fait allant sans dire, naturel.

Elle est la pure révélation de Dieu. Ce que Jésus est, il l'est
au moyen de cette présence, à titre de Fils... » (Pag. 204.)

Rothe n'affirme pas d'une manière moins explicite la parfaite
divinité de Christ. S'il ne voit, il est vrai, dans l'essence de

Dieu qu'un élément exclusivement spirituel, moral, il affirme

catégoriquement que la plénitude de la divinité a habité en

Christ.
Mais pour justifier les nouvelles conceptionschristologiques,

suffirait-il donc de ne sacrifier aucun des deux facteurs? Ne

faudrait-il pas encore arriver à en rendre mieux compte que

par le passé? Les représentants des idées modernes se croient
en mesure de répondre à cette exigence, seule garantie de

tout progrès vraiment positif. Il n'est pas nécessaire d'insister
de nouveau sur les deux grandes objections que soulève la

christologie orthodoxe. On ne comprend absolument pas com-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 235

ment un être personnel conscient, éternel, peut perdre la
conscience de sa personnalité pour devenir chez un homme le
principe d'un développement réel, sérieux, de façon à pouvoir
réellement naître, vivre et mourir. Celte objection psychologique

se complique d'une difficulté ontologique non moins grave,
quand on considère ce Verbe, — et c'est bien là ce que fait
l'orthodoxie, — comme partie intégrante, indispensable de la
conscience que Dieu le Père possède de sa propre existence. Il faut
vraiment toute la naïveté des avocats résolus de la kénose pour
entreprendre de nos jours l'apologie d'une doctrine qui soulève

de pareilles objections.
he problème est au contraire bien simplifié dès qu'on

n'accorde au Verbe qu'une préexistence éternelle, il est vrai, mais

inconsciente. On conçoit en effet que le Logos qui a exislé en
Dieu de toute éternité puisse devenir, à un moment donné de

l'histoire, sans cesser de demeurer en Dieu, le principe d'un
développement normal dans un homme concret. Il suffit de se

rappeler ici que l'humanité n'est pas séparée de Dieu par un abîme

infranchissable, de façon à constituer un être à tous égards
hétérogène. L'Ecriture se plaît à le répéter, nous sommes de la

race de Dieu qui nous a créés à son image. L'idée de l'homme
est une partie intégrante, un moment de l'essence même de

Dieu, ou mieux, pour parler avec l'Ecriture, comme dit
Beyschlag, Dieu porle en lui-même une image de lui-même d'après
laquelle il a créé l'homme : sa propre image essentielle et éternelle

n'est autre que le type même sur lequel il a créé l'humanité.

Il résulte de là que l'idée de Dieu fait à son tour partie
intégrante de l'idée de l'homme. Ce qui fait de l'homme une
personnalité, un homme, c'est l'image de Dieu implantée en lui
comme disposition ; c'est, d'après la Genèse (I, 2, 7), ce souffle
divin qui esl venu animer le corps formé de la terre, grâce
auquel, comme saint Paul le déclare clans son discours d'Athènes,

nous sommes de race divine. Pour comprendre l'incarnation

il suffit donc de se dire que l'idée divine de l'homme se
sera réalisée d'une manière absolue dans un homme parfait,
accompli, réalisant à tous égards son idéal. Quand Dieu fait
naître un homme quelconque sur cette terre, il lui imprime un



236 J.-F. ASTIÉ

certain cachet, il lui donne une physionomie spéciale, une
individualité en vertu de laquelle il doit représenter l'image
primitive d'une manière originale, sous un angle tout particulier.
Avec Christ, le type divin de l'homme nous est donné dans sa

plénitude, reproduit sous toutes ses faces.

Qu'une personne historique accepte ce don suprême dans sa

plénitude, qu'elle réalise cette disposition primitive par une
obéissance absolue, et nous avons l'homme qui peut dire :

Celui qui in'a vu a vu mon Père, moi et le Père sommes un,
l'homme dans lequel a habité la plénitude de la divinité, celui
dans lequel Dieu a traduit en forme humaine sa divine essence;
en un mot, celui en qui Dieu est devenu homme. Dans cette

personnalité vraiment divino-humaine, la divinité et l'humanité,
dit Beyschlag, se pénètrent d'une manière beaucoup plus
intime que dans la doctrine orthodoxe. Il ne peut plus être question

de dire alors, il fait ceci comme Dieu et cela comme
homme, — manière de parler qui aboutit toujours à diviser
Christ en deux facteurs impénétrables l'un à l'autre, — mais

tout ce qu'il fait est à la fois divin et humain.
On arrive ainsi à se rendre compte de la personne de Christ

de manière à respecter les lois de la psychologie et à concilier
les divers enseignements scripturaires. Quand les temps sont

accomplis, Dieu fait naître son Fils d'une femme dans les
circonstances les plus favorables pour son développement normal.

Tandis que chez le fidèle le Saint-Esprit est le principe de

la seconde naissance, chez Jésus il est le principe de la première.
Cette conception surnaturelle a une portée négative ; elle
préserve Jésus des conséquences fâcheuses du péché qui a fait
invasion dans l'histoire de la race humaine; en second lieu elle

introduit par un acte créateur le second Adam dans le développement

historique de la race. Complètement libre à l'égard du

péché, Jésus peut se développer régulièrement, sans subir en

rien les conséquences d'une éducation plus ou moins
défectueuse. Arrivé à l'âge mûr, il se trouve donc dans un état
moral parfaitement normal. A partir de ce moment Jésus est

mis en demeure de commencer, dans les circonstances les plus
favorables, une vie personnelle indépendante, à tous égards ab-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 237

solument normale, religieuse, morale. Cette possibilité est

incontinent transformée par lui en réalité. Ce développement
est continu, relativement parfait, c'est-à-dire qu'il est constamment

ce qu'il doit être dans les circonstances données. Si ce

développement est pleinement normal, c'est parce qu'il devient
sans cesse plus spirituel. La vie entière de Jésus présente le

spectacle d'un organisme qui va sans cesse se perfectionnant
et se spiritualisant, de façon à servir toujours d'organe parfait
à sa personnalité.

Justement parce qu'il va se développant ainsi sans cesse d'une
manière à tous égards normale, le second Adam se dispose lui-
même de telle façon que Dieu puisse habiter toujours plus en

lui. A partir du premier moment de son existence comme
être personnel, Dieu s'unit réellement avec lui ', afin d'arriver un

jour, au moyen du développement parfaitement normal, à être
absolument avec lui d'une manière parfaitement réelle. De sorte

que le degré de développement de la personnalité de Jésus déter -

mine essentiellement l'intensité de l'habitation de Dieu en lui.
Toutefois cette existence étant constamment le résultat d'un
développement personnel, spirituel, saint, le second Adam est
à chaque instant plein de Dieu, uni à lui, de sorte que durant
toute sa vie aucun point de sa personnalité ne se trouve en

dehors de la communion avec Dieu. Mais comme son être,
conformément aux lois de la nature ne peut se développer
que successivement, son union avec Dieu ne doit également
s'effectuer que peu à peu. Bien que successive, cette union n'en
est pas moins constante. Dieu travaille à habiter toujours plus
complètement dans le second Adam, et bien loin de se heurter

1 Ainsi parle Kothe. Il ne paraît attribuer à la conception surnaturelle
qu'un effet exclusivement négatif. Beyschlag, au contraire, attribuant un
plus grand rôle a l'élément ontologique et trinitaire, fait commencer
l'incarnation réelle, positive, avec la conception. Si Rothe objectait que
c'est là de la magie, on pourrait répondre, du point de vue de Beyschlag,
que le Logos inconscient pouvait se trouver virtuellement chez l'enfant
Jésus dès le sein de sa mère, comme toutes les aptitudes natives, soit
générales, soit individuelles, qui constituent chaque individu et qui
s'épanouissent plus tard, se trouvent implicitement en lui des la toute
première phase de son existence.



238 J.-F. ASTIÉ

jamais à la moindre résistance à aucun degré du développement,

il rencontre constamment une réceptivité correspondante.

La pénétration totale et complète du divin et de l'humain
n'arrive ainsi à son apogée que lorsque la personnalité morale
de Jésus a atteint son développement absolu, c'est-à-dire lorsqu'il

est devenu esprit.
La carrière de Jésus se divise ainsi en deux grandes périodes.

Comme chez tout homme, la première est consacrée au
développement de son individualité; il arrive au clair sentiment de

sa vocation particulière et il l'accepte sans réserve. Pendant
la seconde il agit sur le monde pour remplir sa mission. Ces

deux périodes sont séparées par le baptême. C'est alors que
Jésus acquiert la pleine et entière conscience de sa vocation ;

en verlu de la complète habitation de Dieu en lui, de sa parfaite
union avec le Père, il se sent appelé à être le Sauveur du
monde et il accepte cette fonction. A partir de ce moment
décisif la mission morale du second Adam consiste essentiellement

à maintenir le sentiment de son unité avec Dieu et dans

sa conscience et dans son activité. Un acte moral déterminé
est ici indispensable, précisément parce que jusqu'au complet
développement de la personnalité l'unité de Jésus avec Dieu
n'est pas complètement effectuée. D'après Rothe cet acte moral

de la part de Jésus n'est autre qu'un acte de foi (Hébr.
XII, 2), il est vrai, constamment en train de se transformer en

science proprement dite. (Jean XIII, 3.) D'une part cet acte de

foi devient toujours plus facile, à mesure que l'habitation de

Dieu en Jésus se réalise d'une manière toujours plus complète ;

mais d'autre part il devient plus difficile, tragique même, à

mesure que la destinée du Seigneur se déroule comme, en

apparence du moins, contraire à sa vocation de Sauveur.
Le second Adam arrive immédiatement après sa mort à la

perfection morale absolue, c'est-à-dire qu'il devient immédiatement

Saint-Esprit. C'est également alors que se réalise
immédiatement, d'une manière absolue, l'union réelle de Dieu avec
Lui : la réelle incarnation de Dieu en Christ est absolument et

définitivement parachevée. «A partir de ce moment, dit Rothe,
toute différence entre Dieu et Jésus a entièrement disparu, le



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 239

second Adam est absolument Dieu. Il est vraiment Dieu, car
celui qui est en lui et en lequel il est, c'est Dieu lui-même, à

savoir quant à son existence actuelle, c'est-à-dire comme
esprit. De son côté il est entièrement et absolument Dieu, car
son être est pénétré de Dieu d'une manière absolue, aussi bien
extensive qu'intensive. Mais ce n'est pas à dire que
réciproquement Dieu soit entièrement et absolument le second Adam.
En effet, même pour ce qui est de son être actuel comme
esprit, Dieu ne se confond pas entièrement et d'une manière
absolue avec le second Adam; en d'autres termes, il ne s'est pas
incarné en lui d'une manière explicite dans la totalité de ses

attributs particuliers; et de plus il ne s'est pas incarné en lui
d'une façon aussi complète qu'il peut le faire avec son être
actuel, c'est-à-dire comme esprit dans la créature humaine1. »

Rothe remarque que l'incarnation de Dieu dans le second
Adam est essentiellement une incarnation de la personnalité
divine et de la nature divine. Le développement moral de

l'individu humain implique en effet les deux : celui de la personnalité

et celui de l'organisme physique. Dieu justement ue peut
habiter totalement en Christ que lorsque l'organisme physique
du Sauveur, le côté matériel en lui est complètement spiritualise,

c'est-à-dire quand il est devenu Esprit.
Les promoteurs de la nouvelle christologie ne croient pas

seulement répondre mieux aux exigences do l'Ecriture et de la

raison chrétienne, ils estiment avoir trouvé le moyen de

répondre à une des plus graves difficultés soulevées par la criti-
' Denn auch nur nach seinem actuellen Sein oder seinem Sein als

Geist geht Gott nicht schlechthin auf in dem zweiten Adam, oder ist er
vollständig, d. h. in der absoluten Explicirtheit seiner besondern
Bestimmtheiten in ihn eingegangen, auch nicht einmal so vollständig, als er
überhaupt in die irdischpersönliche oder die menschliche Creatur ihrem
Begriff zufolge mit seinem actuellen Sein oder als Geist einzugehen

vermag. — Dans la première partie de cette période, comme ailleurs,
Rothe prend sa précaution contre l'erreur des patripassiens qui
identifient d'une manière absolue le Père et le Fils; dans la seconde, il
semble vouloir dire que Dieu n'est pas encore en Christ comme esprit
d'une manière aussi explicite et extensive qu'il lésera un jour quand la
créature humaine sera, par le moyen du Sauveur, entrée en communion
avec le Père.



240 J.-F. ASTIÉ

que moderne. On le sait, Strauss ne cesse de répéter que le

Christ de l'orthodoxie ne peut avoir vécu, ne peut avoir été un

personnage historique ; il doit être un produit de la réflexion
chrétienne dans une époque déjà suffisamment éloignée du
berceau du christianisme. Si donc le quatrième évangile justifiait

les formules orthodoxes et se plaçait ainsi en désaccord

avec les synoptiques, qui ne nous parlent pas d'une préexistence

consciente et personnelle du Logos, la critique se

trouverait justifiée, en cherchant à placer la composition du
quatrième évangile aussi tard que possible dans le second siècle.
Si au contraire la christologie de saint Jean peut être ramenée
à celle des synoptiques, deux résultats importants sont obtenus:
le caractère historique du quatrième évangile est mis hors de

tout doute, les objections de la critique et de la spéculation
moderne n'ont plus de raison d'être ; il n'y a plus lieu à distinguer

entre le Christ de l'histoire et celui de la foi, dès qu'il est

prouvé que le Christ biblique, lui, a fort bien pu exister.
Pour raisonner de la sorte il faut reconnaître que l'orthodoxie

traditionnelle a prêté le flanc aux attaques modernes et

que tout n'est pas à repousser dans les idées des adversaires.
Beyschlag est très explicite à cet égard. A moins qu'on ne soit

catholique, dit-il, on ne peut soutenir que dans le cours du

développement dogmatique le droit absolu et la vérité absolue
aient toujours été du côté de l'église, tandis que dans les rangs
de l'hérésie il n'y aurait eu qu'erreur absolue, anti-christianisme
conscient. Les hérésies les plus graves renversant le fondement

se sont toujours attaquées à des points faibles de la
doctrine chrétienne qui avaient besoin d'êlre rectifiés. Dans les

attaques de Strauss et Je Renan se trouvent également des

éléments de vérité dont l'église doit faire son profit. Jusqu'à
présent la dogmatique n'a pas su faire à l'humanité de Christ la

part qui lui revient et ce manque d'équilibre a eu pour résultat

d'ébranler la foi en sa divinité dans la conscience des

contemporains. Dès le jour où la théologie a commencé à se

former, au lieu de songer à comprendre la vie de Jésus d'une
manière historique et scientifique, on a sacrifié le fait, l'histoire,
à la formule, au dogme. L'antiquité chrétienne en Orient a sa-



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 241

crifié l'humanité vraie, franche, complète, à la divinité de

Christ qui pour elle allait sans dire. Pour nous Occidentaux
des temps modernes, dit Beyschlag, ce qui va sans dire, ce qui
est hors de tout doute c'est que Jésus a été homme dans toute
l'étendue du terme, et la sainte Ecriture ne confirme pas moins

cette thèse que l'autre. « Si nous arrivons à montrer à notre
peuple que la divinité de Christ est parfaitement compatible
avec sa complète et vraie humanité, il ne refusera pas d'y croire.
Car quant à prétendre que les jours de l'antechrist se sont levés

sur l'Allemagne, c'est là un rêve bizarre qui n'a pu surgir que
dans la tête de ceux qui s'imaginent que le monde va finir,
parce qu'ils sont au bout de leur latin lorsqu'il s'agit de

répondre aux besoins du temps présent. Si nous nous en tenons
au contraire à une christologie dont nous sommes obligés de

convenir qu'elle renferme des thèses impossibles, nous plaçons
sous les pas de notre peuple la plus rude des tentations : nous
le mettons en demeure de faire le plus triste des choix entre la

foi et la pensée, entre la piété et la science devenues deux
choses incompatibles. Il se pourrait bien que même alors une
portion importante du peuple continuât à se prononcer pour la
foi. Mais ceux qui s'y décideraient finiraient à la longue, en
bonne logique, par sentir le besoin d'une autorité qui, dans les
choses de la foi, les dispensât de penser et satisfît cette paresse
d'esprit moins chichement que la Formule de concorde et la
Gazette de Hengstenberg : elle ne se ferait pas longtemps attendre

alors la fière barque chargée de recueillir les naufragés du

protestantisme. » (Pag. 7.)
C'est ainsi que cette théologie allemande, dont on médit avec

d'autant plus de liberté qu'on la connaît moins, se trouve, sur
ce point capital, à la hauteur des exigences du moment. Elle
avait eu soin de raffermir le terrain avant que les âmes timorées

l'eussent senti branler sous leurs pieds. En suivant ses

propres traditions, par une étude indépendante et respectueuse
de l'Ecriture, elle avait préparé une transformation de la
christologie et cela antérieurement à l'apparition de ces nombreuses
Vies de Jésus dont la publication a caractérisé ces dernières
années. Avant même que ces ouvrages décisifs qui devaient une

THÉOL. ET PHIL. 1874. 16



242 J.-F. ASTIÉ

fois pour toutes nous débarrasser de la divinité de Christ eussent

fait leur apparition avec une mise en scène qui à elle seule
autorisait à douter de leur sérieux, le coup se trouvait paré.

Rothe, Weizsäcker, Beyschlag et les kénosistes ne sont en
effet en ceci que les représentants de la théologie contemporaine

tout entière. A l'exception de quelques professeurs de

Bostock, tous les théologiens allemands sont unanimes à

reconnaître que l'ancienne christologie traditionnelle ne saurait
être maintenue. Tholuck et Nitzsch déclarent que dans la question

de la Trinité le mot personne, employé par les anciens

théologiens, ne correspond nullement à ce que nous, modernes,
appelons personnalité. Lé théologien luthérien Philippi, qui,
plus qu'aucun autre, s'efforce de restaurer l'orthodoxie, est

obligé de faire la part du feu sur cet article. Il convient qu'en
Dieu il ne saurait être question de trois consciences, ni de trois
volontés libres. Quant à la christologie, Nitzsch paraît bien
avoir admis ce que nous avons appelé une incarnation successive.

Dans la vie de Jésus, dit-il, la divinisation de l'homme et
l'incarnation de Dieu vont toujours en augmentant. La raison
de ce fait n'est autre que l'homogénéité de Dieu et de l'humanité

: c'est parce que l'homme et la divinité ne sont pas absolument

hétérogènes que l'incarnation est rendue possible.
L'essence de l'homme est conçue comme divino-humaine. Nitzsch
admet la thèse de la spéculation moderne la plus profonde :

« Dieu contient l'humanité en lui comme (facteur, élément)
moment de son être et l'humanité de son côté contient Dieu ;

il est de l'essence de l'homme d'être divin, etil est de l'essence

divine de s'incarner. » Dorner, à son tour, dans son Histoire de

la christologie, déclare que la grande erreur des anciens
conciles consiste à avoir opposé la divinité et l'humanité comme
deux puissances différentes. Ainsi que l'avait déjà soupçonné
Luther, grâce à ce don de divination qui appartient au génie,
Dorner estime que pour résoudre le problème d'une manière

satisfaisante, il faut partir de l'idée d'une communauté d'essence

entre Dieu et l'homme.
Comme nous l'avons déjà dit, il ne s'agit pas dans ce

moment de se prononcer pour l'une plutôt que pour l'autre des



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 243

solutions nouvelles. Nous ne voulions que poser le problème.
Peut-être trouvera-t-on qu'il n'y a de notre part aucune
précipitation', si on veut bien se rappeler que les mêmes causes qui
font réclamer une solution en Allemagne agissent aussi depuis
longtemps chez nous. Les Allemands, dans leur générosité bien

connue, vont même jusqu'à reconnaître que c'est à la frivolité
parisienne que revient l'honneur d'avoir, dans ces dernières
années, ranimé les controverses christologiques qui avaient été

un peu perdues de vue. Aujourd'hui, amis et adversaires
s'accordent sur un point : l'absolue nécessité de prendre au sérieux
l'humanité de Christ dans toute l'étendue du terme. On est sûr
de partir d'un axiome admis par tous en disant que la spéculation

christologique qui prend nécessairement pour point de

départ la base historique, a pour devoir strict de la respecter,
c'est-à-dire de ne rien enseigner qui contredise ce que les

évangiles nous disent de l'humanité de Jésus. Celui-là donc qui
respectant toutes les données aura su concilier la divinité et
l'humanité aura trouvé la christologie de l'avenir.

Signalons une heureuse circonstance qui permet de bien

augurer des controverses actuelles. On est tout heureux de

voir qu'en replaçant la question sur le terrain historique,
empirique, amis et adversaires sont revenus, sans s'en douter,
aux traditions apostoliques les plus authentiques. S'il est un fait
bien manifeste, quoique trop longtemps oublié, c'est que les

écrivains du Nouveau Testament s'accordent pour prendre le

problème, non par en haut, mais par en bas. Ils partent tous
de leurs expériences personnelles ; ils s'appuient sur les effets
salutaires qu'ils ont éprouvés au contact de la riche personnalité
du Sauveur. L'accord remarquable qui règne à cet égard entre
les apôtres suffirait à lui seul pour montrer que l'esprit qui
animait les disciples de Jésus était étranger à cette haute
métaphysique dans laquelle se complaisaient les pères grecs, en

1 Nous sommes même devancés par des pays qui jusqu'il présent ne
se sont pas distingués par la moindre témérité en fait de théologie. L'année

dernière, l'idée d'une incarnation successive de Dieu en Christ a fait
son apparition dans le discours d'ouverture du président de l'assemblée

générale de l'église presbytérienne des Etats- Unis.



244 J.-F. ASTIÉ

vrais fils de Platon et d'Aristote. Saint Paul qui n'avait pas vu
Jésus des yeux du corps, prend cependant un fait historique
pour point de départ de sa christologie: la résurrection de

Jésus par laquelle il a été pleinement déclaré fils de Dieu en

puissance. (Rom. I, 4.) L'apôtre saint Jean, auquel on prête
volontiers des préoccupations spéculatives, est très explicite à cel

égard. Il éprouve le besoin d'insister sur ce qu'il a vu, touché,

entendu, et cela non par l'esprit, mais au moyen des organes des

sens : ce qui était dès le commencement, ce que nous avons ouï,
ce que nous avons vu de nos propres yeux, ce que nous avons

contemplé, et que nos propres mains ont touché de la parole de

vie... cela dis-je, que nous avons vu et ouï, nous vous l'annonçons.

(1 Jean I, 1.)
Assurément ce n'est pas là ce qui préoccupe avant tout les

hommes qui, en défendant les anciennes formules, se croient
les plus fidèles champions des enseignements apostoliques. Il
ne serait pas impossible que ces nouvelles vues christologiques
parussent anti-chrétiennes à bien des personnes; qu'on leur

reprochât de faire disparaître le surnaturel et de rendre
singulièrement compréhensible le mystère de la divinité de Christ.
Il serait aisé de répondre qu'il restera bien toujours assez de

côtés incompréhensibles dans le problème pour satisfaire tout
besoin légitime. Quant à ceux qui éprouveraient des scrupules
à voir un peu plus clair, même quand la psychologie, la raison,
l'Ecriture se réunissent pour dissiper les ténèbres, il faudrait
renoncer à les satisfaire, et ne tenir nul compte de leurs
protestations. S'il est en effet un devoir pressant, dans ces jours où

l'incrédulité et la superstition travaillent à renverser toute
religion spirituelle, c'est de dégager la cause du vrai surnaturel
chrétien, d'un certain besoin de merveilleux, de magie et de

fantaisie inhérent à la nature humaine. Cette tendance ne croit
trouver sa pleine et entière satisfaction que dans l'admission
des thèses les plus contradictoires, les plus impossibles, ne se

doutant pas qu'elles sont parfois comme l'ombre funeste que
la faiblesse humaine a projetée sur des questions souvent plus
simples qu'on ne peut se résigner à l'admettre. On s'imagine
adorer sérieusement, tandis qu'en réalité on demeure àia porte,



LE PROBLÊME CHRISTOLOGIQUE 245

les yeux fermés, prosterné devant le voile qui cache le mystère

et empêche de pénétrer dans le saint des saints.
Les protestants qui estiment faire œuvre méritoire en s'éle-

vant avec force contre la raison chrétienne la plus respectueuse
et la plus soumise, ne se doutent pas qu'ils sont redevables, non
à leurs livres symboliques, mais en bonne partie aux grands
peintres des siècles passés de ces idées christologiques populaires

qu'ils défendent avec tant d'ardeur. « Ne lisez-vous pas
dans ce regard, disait un jour un homme d'esprit en nous
faisant admirer un enfant Jésus, chef-d'œuvre de je ne sais plus
quel artiste, ne lisez-vous pas dans ces yeux que c'est bien là
celui qui a créé le monde et qui le gouverne » Cette remarque
nous frappa beaucoup, car elle sortait de la bouche d'un docteur
hégélien, très orthodoxe d'ailleurs quand il consentait à se mouvoir

dans la sphère de la représentation. Serait-il trop tôt pour
faire comprendre au peuple chrétien, resté enfoncé dans un
docétisme plus commode qu'évangélique, que ces représentations

sont fausses et par conséquent nuisibles à la vraie foi? Tout
en nous élevant avec raison contre la théologie romaine, qui,
après avoir absorbé l'humanité dans la divinité, a été forcément
conduite à imaginer le culte de la Vierge, persisterons-nous
indéfiniment à nous contenter d'un docétisme protestant qui pour
être plus raffiné n'en est pas moins faux La question de l'ante-
christ est de nouveau à l'ordre du jour parmi nous. Serait-il hors
de propos de rappeler que ce titre si mal porté a désigné
primitivement, non pas des hérétiques contestant la préexistence
personnelle et consciente de Christ, mais bien ceux qui insistaient

sur sa divinité au point de méconnaître sa vraie humanité?
Saint Jean dénonce comme antechrist non pas le penseur

qui mettra en doute quelque thèse sur le Logos, mais bien
celui qui contestera la réelle humanité de Christ, tant le fait
concret historique dont il a été témoin lui paraît capital :

Tout esprit qui confesse que Jésus-Christ est venu en chair,
est de Dieu. Et tout esprit qui ne confesse point que Jésus-

Christ est venu en chair, n'est point de Dieu; or tel est l'esprit
de l'antechrist. (1 Jean IV, 2.)


	Le problème christologique
	
	
	
	


