Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 7 (1874)

Artikel: Le probléme christologique

Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379165

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE

PAR

J.-F. ASTIE

De l'avis de Rothe, nous abordons, avec la christologie, un
des chapitres de la dogmatique traditionnelle qui réclament le
plus impérieusernent une rénovation et dont une fausse pru-
dence écarte soigneusement les investigations des savants.
« Les nombreux dogmes, dit-il, qui n’ont pas été retravaillés au
point de vue du principe fondamental de I’église évangélique,
doivent paraitre suspects a priori, car il est contre nature que
dans le sein d’une église spéciale on ait sans autre transporté
les doctrines d’une confession différente. Tout ce qui a passé
du catholicisme dans le protestantisme sans modification au-
cune est donc sujet & révision. Ces dogmes peuvent avoir été
inspirés par un sentiment religieux tout & fait étranger a I'église
évangélique. Et puis, les méthodes scientifiques qui servirent
a les formuler, il y a un millier d’années, comme elles ont
vieilli !.... Les réformateurs n’auraient pas dil se borner a re-
voir tout ce qui concernait le coté subjectif de la foi ; la critique
aurait également di porter sur 'objet de la foi, sur'image tra-
ditionnelle de Christ. Ils se bornérent a4 mettre Christ sur le
premier plan, ce qui était sans doute déja beaucoup, mais ils
nous ont laissé a faire la partie la plus difficile du travail.

... Ce sont justement ces dogmes, non révisés au point de
vue protestant, qui tiennent hors de I'église bon nombre de
nos contemporains. 11 s’agit de revoir le procées que les conciles

THEOL. ET PHIL, 1374. 11



162 J.-F. ASTIE

de Nicée et de Chalcédoine se sont trop hétés de proclamer dé-
finitivement jugé. Refuser de toucher du doigt & ces décisions
tandis qu’on s’occupe a satiété d’autres doctrines, c’est couler le
moucheron et avaler le chameau, et rendre, & juste titre, la théo-
logie méprisable aux yeux des gens du dehors. » (Pag. 17, 18.)

La spéculation philosophique est également intervenue daus
ce domaine, promettant, suivant son habitude, de faire beau-
coup mieux que les théologiens. Mais encore ici elle est fort
loin d’avoir tenu ses belles promesses.

L’apparition de la Vie de Jésus de Strauss a coupé court aux
essais de christologie spéculative et transporté de nouveau le
probléme sur le simple terrain historique. Malheureusement
au lieu, sinon d’abdiquer devant I'histoire, du moins de comp-
ter avec elle, la spéculation a cédé & la tentation de la subor-
ner. Il n’en est pas moins résulté tout un nouveau développe-
ment des études historicjues sur les origines du christianisme.
Il a eu pour effet de faire reparaitre le probléme christologique,
gu’on aurait voulu éluder, et de le placer sur un nouveau ter-
rain.

Tout le monde s’accorde & reconnaitre aujourd’hui que,
malgré ses hautes prétentions au désintéressement et & l'im-
partialité, il n’est rien de moins dépréoccupé que la critique
de Strauss. « La Vie de Jésus, dit Schwarz, a deux points
de départ, l'un spéculatif, l'autre historico-exégélique, qui,
en se soutenant et en se complétant, constituent la force et
I'unité de l'ouvrage. Le point de départ spéculatif est celui
de 'immanence de Dieu dans le monde. Dieau agit dans le
monde d’une maniére intérieure, constante, réguliére, il ne
saurait donc y avoir place pour la moindre {rouée dans ce tissu
aux mailles serrées: le miracle est impossible. C'est cetle né-
gation aprioristique du miracle qui a donné 'impulsion a I’en-
treprise de Strauss et qui la caractérise au plus haut degré.
Sur ce point-la donc on ne peut dire qu’il soit impartial et sans
parti pris. Cette idée fondamentale est présentée dans une au-
tre forme, quand il affirme (ue l'incarnation de Dieu en Jésus,
bien loin d’étre un fait unique et isolé, se reproduit sans cesse
dans chague membre de la famille humaine. »



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 163

« L’idée du mythe est le point de départ historico-critique.
I’église orthodoxe voyait dans la Bible une histoire surnatu-
relle; le rationalisme retranchait 'adjectif; Strausssupprime
substantit et adjectif ; cette prétendue histoire n’est qu’un tissu
de fables. » (Pag. 53, 54.)

Strauss s’était trop pressé, comme il avoue lui-méme: il
avait prétendu prendre la forteresse d'un coup de main. L’ar-
deur avec laquelle il s’était lancé dans cette aventure 'avait
fait tomber dans une méprise étrange. Il avait essaye de faire
une critique de 'histoire évangélique, avant de s’étre livré a
une étude sérieuse et approfondie des sources, des écrits évan-
géliques qui la contenaient. Aussi, bien loin d’atteindre son
but n’avait-il fait que soulever de nouveaux problémes histo-
riques.

C’est & les résoudre et & combler ainsi une grave lacune que
s’applique 1’école de Tubingue. Baur prétend donner une base
objective a la critique de Strauss. Dans ce but il s’entoure de
toutes les ressources de P’art pour soumettre la forteresse a4 un
siége en régle. Il ne s’agit plus de nier simplement I'authenti-
cité des écrits du Nouveau Testament, mais bien d’en rendre
compte d’'une maniére historique. On prétend assigner a4 chaque
livre du canon une place marquée dans la littérature du pre-
mier et du second siécle, et la faire ainsi rentrer dans le grand
courant de 'histoire. D’accord avec Strauss pour nier tout sur-
naturel, se refusant & admettre des procédés frauduleux dans
les livres du Nouveau Testament, le chef de I’école de Tubingue
a cherché & prouver qu’ils ne proviennent pas d’auteurs con-
temporains : qu’il s’est écoulé entre les faits et leur consigna-
tion par écrit un temps suffisant pour donner lieu a la forma-
tion de ces fables inconscientes qui ne compromettent pas le
caractére moral des rédacteurs de nos documents.

Jusqu'ici rien de plus légitime que cette entreprise, dut ’his-
toire entiére du canon étre bouleversée, a la suite de recherches
nouvelles. Malheureusement la spéculation a priori jouait un
trop grand role dans la révision de ce grand procés historique.
Au fond cette révision était entreprise en faveur d'une idée
préconcue (u’il s’agissait d’imposer 4 I’histoire, au lieu d’écou-



164 J.-F. ASTIE

ter docilement les lecons qu’elle pouvait avoir & donner im-
partialement & ceux qui la consulteraient.

¢« Poussant 4 ses derniéres conséquences la méthode cons-
tructive, introduite dans I’histoire par le hégélianisme, Baur ne
tient pas suffisamment compte des personnalités; les événe-
ments particuliers sont trop noyés ou perdus dans la grande
évolution de I'esprit général. » (Pag. 62.)

Cette subordination de I’histoire & la spéculation aboutit &
deux conséquences aussi graves qu’étranges. L’école de Tubin-
gue prétend que le christianisme n’est pas descendu du ciel
comme quelque chose de parfait et d’arrété une fois pour toutes
et qu’il s’est développé peu a peu. Jus(u’ici tout est bien. Mais
quand on demande & l’école d’ou sont venus les porteurs, les
ingrédients de cette longue évolution a laquelle ils tiennent
tant ; pourquoi les adversaires en présence sont des le début
entrés en hostilité absolue pour finir par se réconcilier; ou ils
ont puisé la force, le nerf nécessaire pour activer le développe-
ment : ’école hésite, demeure sans réponse, en tout cas se
divise.

« Tous les travaux de I’école de Tubingue, dit Dorner, n’ont
eu qu’un seul but : justifier I'nypothése historique sur laquelle
reposait la théorie des mythes.... Mais en voulant justifier Uhy-
pothese des mythes sur le terrain historique, on U'a compromise.
A la suite de toutes les opérations critiques de Baur, on s’est
vu en face d’un étrange résultat : le christianisme est apparu
comme un produit anonyme, sans fondateur personnel. On
nous parlait de chrétiens judaisants, de chrétiens sortis du pa-
ganisme. Toute la littérature du Nouveau Testament était pré-
sentée comme un produit de leurs controverses d’abord, et
puis des essais de conciliation qui survinrent quand la lutte eut
perdu de sa vivacité. Mais ici se pose une question importante :
d’ou sortent donc ces judéo-chrétiens et ces chrétiens-paiens?
D’on vient 'impulsion qui les pousse & se combattre avec tant
d’acharnement? Quelle est cette puissance irrésistible qui s'im-
pose aux uns et aux autres, et qui, non contente de prévenir
une rupture définitive, les oblige & finir par se concilier ? Com-
ment se fait-il qu’il se soit formé parmi les juifs un parti qui a



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 165

reconnu en Jésus le Messie et qui, pour le suivre, n’a reculé ni
devant les souffrances, ni devant la mort?

» Comme l’école de Tubingue ne conteste pas ’existence his-
torique du Seigneur, elle est bien obligée d’avouer que les dis-
cours, les ceuvres et le sort de Jésus ont provoqué cette foi des
judéo-chrétiens. Mais ici deux autres questions décisives se
posent: Comment les premiers apdtres peuvent-ils étre demeu-
rés fonciérement juifs, tout en se mettant en directe opposition
avec les idées messianiques régnantes, et en admettant un Mes-
sie humilié, crucifié ? Du moment ol sur l'article du Messie,—
ce point fondamental de la religion juive, — ils se sont mis en
opposition avec la foi de leur peuple, il reste & expliquer com-
ment ils en sont venus & rompre ainsi avec les préjugés natio-
naux.

» Iei il s’agit de se décider: on se trouve en face d’une
énigme historique qui n’admet qu’une solution. Nos évangiles
I'expliquent naturellement, en respectant toutes les exigences
psychologiques. S’il ne s’est pas passé quelque chose comme
les ceuvres et la résurrection du Sauveur pour convertir ces
Juifs dissidents, s’ils n’ont pas été conduits a le reconnaitre
comme Messie par 'impression miraculeuse qu’il leur a faite,
par ses déclarations sur sa haute dignité, leur rupture avec la
foi populaire demeure inexpliquée. Evidemment les premiers
apotres ne sont pas restés purement et simplement des juifs.
Tout en conservant des éléments traditionnels, ils ont admis
certaines vérités en commun avec saint Paul. De sorte qu’il
faut considérer l'accord entre les judéo-chrétiens et les
chrétiens d’entre les paiens non pas comme la résultante de
longues controverses, mais comme un fait primitif. Et cet
accord lui-méme ne s’explique nullement par un procés dia-
lectique de l'idée, conforme aux exigences de la logique hégé-
lienne, mais par limpression décisive que le fondateur du
christianisme, Jésus-Christ, a produite sur les uns et sur les
autres. Ils étaient au fond d’accord parce que leur foi a été
déterminée par 'action que sa personne a exercée sur eux '. »

' Voir Dorner : Histoire de la théologie protestante, Compte rendu, pag. 43
et suivantes, 1™ annéde.



166 J.-F. ASTIE

Ce n’est pas simplement le fait de P'existence des judéo-
chrétiens et des pagano-chrétiens qui oblige & remonter plus
haut pour en trouver en Jésus la raisen d’étre. Ces deux ten-
dances inexpliquées elles-mémes sont impuissantes & rien ex-
pliquer. C’est ici que nous voyons éclater les divisions el les
hésitations dans le sein de ’école de Tubingue.

Il devient absolument impossible de rendre compte du chris-
tianisme historique. Serait-il provenu d’un développement lent
et successif du judéo-christianisme, de 1'ébionitisme? nulle-
ment, car, d’aprés Schwegler, ces premiers chréliens étaient
purement et simplement des juifs; privée de toute capacité de
développement, cette tendance serait demeurée stationnaire
comme le judaisme. Dirons-nous que c’est chez saint Paul que
le judaisme s’est transformé en christianisme? Mais comme
apres des efforts stériles le christianisme, & peine né, doit, par
suite de la mort de son fondateur Paul, avoir été refoulé dans
le judaisme, pour ne triompher que dans le second siécle, le
probléme se trouve déplacé mais non expliqué. Les disciples
de Paul deviennent tout & coup les vrais fondateurs du chris-
tianisme, mais sans qu’on sache pourquoi. Schwegler signale ici
deux causes. 1° I’extension extraordinaire de l'église dans le
monde paien. — Mais comme, d’aprés lui, ces convertis deve-
naient des juifs et rien de plus, cette cause ne saurait avoir été
tres efficace. 2° L’invasion de 'esprit romain. — Cette seconde
cause ne saurait avoir été plus effective, puisqu’on a soin de
nous dire que I’église de Rome était elle-méme judaisante. En
tout cas, le progrés ne saurait étre provenu d'un développe-
ment immanent du judaisme.

Schwegler veut néanmoins que 1’ébionitisme se soit déve-
loppé en christianisme sous 1’action sollicitante du pauli- -
nisme. C’est oublier que, d’aprés le méme auteur, la ten-
dance judéo-chrétienne était tout ce qu’il y avait de ‘plus infé-
cond. Faudrait-il peut-étre partager entre les deux tendances
les matériaux et les forces du développement? Cette hypothése
est inadmissible. Car on ne comprendrait pas comment deux
éléments & ce point hétérogeénes, le paulinisme et I’ébionitisme,
auraient pu concourir & un développement commun. Il ne



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 167

peut y avoir eu que juxtaposition et non pénétration réci-
proque.

Planck concgoit I'ébionitisme comme primitivement moins
juif et moins stérile. La transformation de la religion de la
loi en celle de la liberté aurait eu lieu non pas seulement chez
Paul mais déja en Christ: elle aurait constitué I'essence du
christianisme primitif; de sorte que Je tout premier judéo-
christianisme renfermait un principe nouveau. Jésus se serait
borné a avoir conscience d’'une force vivante et rédemptrice,
mais il n’aurait jamais déclaré que cette force nouvelle aurait
une portée universelle de réconciliation avec Dieu. Paul au con-
traire aurait exprimé, pour la conscience générale, ce qui était
contenu en fait dans le christianisme primitif. L’apdtre des
gentils expose cette phase ol le divin entre en I’homme et s’y
établit. — Ici encore le développement demeure inexpliqué.
Car si les ébionites sont devenus plus chrétiens, ils sont tou-
jours profondément séparés du paulinisme. Si Paul ne prend
plus la place de Christ, comme chez Schwegler, il dépasse 1’é-
bionitisme qui est seul la fidéle image du fondateur et du chris-
tianisme authentique. Si pour le premier de ces docteurs
I’ébionitisme n’était pas encore du christianisme, pour Planck
le paulinisme ne 1'est déja plus.

D’aprés Keestlin, le vrai christianisme ne serait ni ’'ébioni-
tisme, ni le paulinisme, mais autre chose. Paul et les judaisants
représenteraient les deux tendances extrémes du christianisme
des deux premiers siécles, au-dessus desquels aurait plané
la majorité, le centre qui représentait le pur intérét chré-
tien. L'unité se serait donc trouvée dans le christianisme pri-
mitif qui aurait dominé les deux extrémes. — Seulement ce
christianisme primitif n’est guére que la résultante des idées
des deux partis extrémes. L’unité véritable fait donc encore
défaut.

Ritschl croit I’avoir enfin découverte cette unité si désirable
en remontant jusqu’a Christ pour trouver la source des deux
tendances capitales des temps primitifs, et par cela mérne leur
unité et le point de départ de leur développement respectif et
postérieur. Jésus a élargi et perfectionné le point de vue de



168 J.-F. ASTIE

la loi mosaique, mais sans quitter, soit dans le fond, soit
dans la forme, le terrain de 1’Ancien Testament. Le seul
élément nouveau qu’il a apporté consiste dans le fait suivant:
il a réellement accompli lui-méme la justice parfaite qu’il pré-
sentait aux pharisiens comme la condition de 'entrée dans le
royaume des cieux. Les ébionites se seraient attachés exclu-
sivement 4 la doctrine de Jésus enseignant l'obéissance a la
loi mosaique, tandis que Paul aurait insisté sur la personne
de Jésus qui était le fait nouveau, le centre d’'une religion su-
périeure.

Les deux tendances subséquentes auraient donc leur point
de départ, leur point d’attache en Christ. Avons-nous enfin
I'anité ? Il n’y parait pas. En Jésus la doctrine et la personne
ne different pas seulement, elles se contredisent: la doctrine
est julve ; la personne est chrétienne. Le judéo-christianisme
et le paulinisme & leur tour ne sauraient former une unité ; nous
ne sommes pas en présence de deux branches vigoureuses
sortant du méme tronc : si 'un est le christianisme 'autre ne
I’est certainement pas.

Ici encore nous ne comprenons pas davantage la possibilité
d’un développement commun aux deux tendances. Le pauli-
nisme pouvait seul se développer; il devait Inévitablement
refouler le judéo-christianisme, disons-mieux, le judaisme,
aussi certainement qu’en Jésus la personnalité 'emportait sur
I’enseignement.

De guerre lasse, les défauts du paulinisme seraient appelés a
fournir les motifs, les causes du développement. Le principal
défaut aurait consisté dans le besoin de donner au principe
paulinien la forme d’une regle, d’'une discipline morale univer-
selle. L'impopularité de la doctrine de Paul, la difficulté de la
comprendre, et influence de la tradition évangélique remon-
tant & Jésus auraient amené cette transformation. La doctrine
de la justification par la foi disparut toujours plus, pour céder
la place aux ceuvres. Les commandements de Christ prévalant,
la justification par la foi alla s’appauvrissant, 4 mesure qu’on
vit croitre le mérite des ceuvres.

Mais peut-on bien voir 1a un développement du paulinisme?



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 169

n’en est-ce pas plutdt 'abdication et ’'absorption ? On ne peut
dire que le paulinisme s’est développé et a pris la forme d’une
regle morale universelle, car cette régle qui n’est nullement
paulinienne ne saurait étre émanée de la doctrine de Paul.

Au fait, pour Ritschl le nerf réel, effectif du développement
c’est la tradition évangélique ou la doctrine de Jésus. Mais
comme d’aprés ce théologien la doctrine de Jésus est juive
(sa personne seule est chrétienne), cela revient & dire que le
judéo-christianisme s’est insinué dans le paulinisme. D’apreés
Schwegler I’ébionitisme a dii se développer sous l’action sol-
licitante du paulinisme : d’aprés Ritschl, c¢’est au contraire le
paulinisme qui se développe sous l'action de l’ébionitisme.
Nous avons passé d’un extréme a lautre. — L’essentiel, &
notre point de vue, c’est qu’on n’aboutit pas mieux avec une
explication qu’avec Vautre & nous rendre compte du dévelop-
pement du christianisme primitif. Baur a remarqué que le
resultat final est le méme; c’est toujours la juxtaposition ex-
térieure, dans un cas, de la foi et de la charité, dans l'autre,
de la foi et des ceuvres. Ritschl a échoué comme les autres et
pour la méme cause: I'unité fait défaut au point de départ.
N’étant que juxtaposées en Jésus-Christ les deux tendances
conservent cette attitude extérieure et dans le cours de leur
développement et dans leur association finale. Tout en reje-
tant I'idée favorite du hégélianisme qui prétend que ce qui est
le premier en date est toujours inférieur, Ritschl subit I'in-
fluence de cet axiome. Il n’explique le développement du
paulinisme que par des défauts inhérents i cette tendance et
au christianisme lui-méme.

Malgré les efforts de la spéculation, ces tentatives diverses de
la plus savante stratégie ont eu pour résultat de ramener la
latte sur le terrain historique. Pour se rendre compte du judéo-
christianisme et du paulinisme il a fallu remonter jusqu’a l'im-
pression décisive que Jésus-Christ a produite sur les uns et sur
les autres. « Ce premier pas sur le terrain historique en réclamait
un second, remarque Dorner. L’accord foncier des deux gran-
des tendances, compatible d’ailleurs avec d’importantes diffé-
rences, implique Punité du fondateur. C’est ainsi qu’en appro-



170 J.-F. ASTIE

fondissant les questions critiques, la théologie a été forcément
ramenée vers le probléme christologique gqu’elle prenait plaisir
a éluder. On a tenté d’expliquer la formation du christianisme
primitif en la placant longtemps aprés la mort du fondateur, en
faisant provenir nos écrits évangéliques des luttes entre les
judéo-chrétiens et les chrétiens-paiens; mais arrivés la, les
critiques n’ont pu se dispenser de rendre compte de ces deux
grandes écoles. C’est ainsi ue ’attention a été ramenée vers
les vraies sources du christianisme. »

Baur lui-méme & qui on avait reproché avec juste raison de
laisser la personne de Jésus comme un x inconnu, enveloppé
dans les ténebres du passé, pour faire dépendre le développe-
ment de I'église de l'impulsion décisive imprimée par Paul, a
été obligé 4 céder an mouvement général qui a contraint I’école
entiére & remonter enfin jusqu’a Jésus. [l y aurait eu dans le
Seigneur deuxfacteurs, deux éléments. L’un vraiment moral, —
la doctrine de Jésus telle qu’elle nous apparait dans le sermon
sur la montagne, dans les paraboles, dans les enseignements
de Jésus portant sur les conditions d’entrée dans le royaume
de Dieu, — aurait constitué I’essence du christianisme, le cen-
tre vraiment substantiel. Paul se serait attaché a cet élément
vraiment divin, universel, absolu, éternel. A co6té de cela se
serait trouvé un élément temporaire, national, enveloppe iné-
vitable du premier; les ébionites auraient cru devoir faire pré-
dominer cet élément accessoire.

Baur ici n’est plus d’accord avec sa conception bien connue
des premiers dges du christianisme. Ce qui, chez Christ, est
inséparable et se pénétre, —1'élément moral et 'universalisme,
— se brise et se morcelle chez les disciples. Paul fait prévaloir
I'universalisme, les ébionites, I'élément moral substantiel; la
personne de Jésus est laissée a I'arriére-plan par les ébionites;
le paulinisme transforme 'idée messianique et en fait le dogme
de la personne de Christ. Pour saint Paul lui-méme la personne
de Jésus est laissée a l'arriére-plan ; c’est tout au plus l'idée du
retour du Maitre quiacquiert de 'importance. L’essence subs-
tantielle de Christ est laissée de coté, toute I'attention se con-
centre sur des problemes qui, pour Iésus-Christ, n’existaient pas,



LE PROBLEME GHRISTOLOGIQUE 171

ou étalent du moins relégués dans 'ombre. La foi en la résur-
rection de leur Maitre n’a pas pour unique effet de communi-
quer aux apdtres une force inconnue jusque-la, mais apres cet
événement nous ne retrouvons pas le moindre vestige de ce
qui chez Christ lui-méme était I’essentiel. L’universalisme a
disparu sans laisser de trace, la spiritualité de la morale a cédé
la place au zele le plus grossier pour la loi. La foi en la mes-
sianité de Jésus est loin d’étre spirituelle; en dépit de la mort
et de la résurrection on voit toujours prédominer l’ancien
point de vue juif et théocratique.

Cette explicati‘on de Baur, qui reproduit pour 'essentiel le
point de vue de Schwegler, ne saurait aboutir plus que les
autres. En effet si Jésus-Christ a été tel que Baur le dépeint,
s’il a exposé, enseigné le vrai christianisme, il est de toute im-
possibilité que ses disciples immédiats aient été, soient de-
meureés, cesjudaisants opinidtres, étroits et bornés, cristallisés,
que nous décrit sa critique. Réciproquement si les disciples
n‘ont pensé et n’ont agi qu'en judaisants intraitables, il ne se
peut que Jésus ait agi et pensé comme Baur le prétend : 'une
des hypothéses exclut nécessairement I’autre. Au fait, Baur re-
monte bien jusqu’a Christ et & son ceuvre, — c’est un avantage
qu’il a sur son disciple Schwegler, — mais il n’en profite pas,
il n’y a pas en effet de liaison intime, de point de contact vi-
vant entre la vie et le ministére de Jésus, d'une part, et I'acti-
vité de ses apotres et de ses premiers disciples d’autre part.
Car pour Baur, comme pour Schwegler, c’est avec la doctrine
paulinienne que ’élément chrétien proprement dit pénétre
pour la premiére fois dans le judéo-christianisme.

On sent la haute portée de ces tentatives diverses qui ont
toutes échoué. Le probléeme a été pris par tous les bouts sans
qu’on soit arrivé a le résoudre; le protée est demeuré insaisis-
sable, le sphinx a gardé son secret. Le judéo-christianisme et
le paulinisme ne demeurent pas seulement inexpliqués ; a leur
tour ils n’expliquent rien. Si on veut bien se rappeler que le
but supréme de I’école de Tubingue était d’expliquer naturel-
lement le christianisme, on doit reconnaitre qu’elle a échoué
complétement, quel que soit d’ailleurs le mérite incontesta-



172 J.-F. ASTIE

ble de ses travaux a d’autres égards. Tous ces efforts variés et
gigantesques ont abouti & un résultat diamétralement opposé a
celui qu’on se proposait. Comme le christianisme n’en demeure
pas moins un fait incontestable, on est forcément ramené vers
I'explication surnaturelle qui seule peut rendre compte de
tout. On n’aboutit & un développement réel, normal, rationnel
gu’en proclamant que Christ est le point de départ supréme, le
miracle par excellence. Il n’y a qu’un commencement miracu-
leux qui soit ici un commencement réel. De lui seulement peut
jaillir un développement réel.

(Cest 13 un résultat inattendu des travaux de Tubingue dont
on ne parait guére se douter en France ou I'on n’a fait connai-
tre cette école que dans un intérét exclusivement polémique.
En Allemagne cette étrange ironie qui a contraint 1'école de
Tubingue 3 édifier & sa facon, & asseoir sur de solides bases
I’édifice qu’elle avait entrepris de renverser, n’a échappé ni
aux amis ni aux adversaires.

Ce n’est pas a dire qu’on soit revenu a I’explication surnatu-
relle; non, le courant général d’une époque entiére ne se
change pas en si peu de temps. Mais il y a un retour marqué
vers les solutions purement historiques ; on éprouve générale-
ment le besoin d’étudier les faits en.eux-mémes; on réagit
contre les formules aprioristiques nées dans un milieu hostile &
I’histoire mméme qu’elles ont mission de construire. C’est ainsi
que plusieurs des axiomes favoris de Strauss se trouvent avoir
perdu la puissance magique qu’ils ont eue pendant quelques
années. D’aprés le célébre critique, I'idée n’a pas 'habitude de
s’incarner, de s’épuiser dans un seul individu qui deviendrait
Iexposant exclusif et parfaitement adéquat de son essence.
« Sans doute, répond Gass, mais qu’est-ce qui prouve que tout
esprit soit soumis & ce genre de développement ?— Le dévelop-
pement de I'idée devient la norme absolue de I'histoire. —
Mais de quel droit? Christ, par la plénitude infinie de vie spiri-
tuelle dont il a été le foyer, n’a-t-il pas fait éclater ces formules
et ces cadres? Par ce qu’il a été et par ce qu’il a fait, Jésus
s’est élevé au-dessus de toutes les analogies historiques, et
cela avant que Strauss vint déclarer que le fait ne powvait, ne



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 173

devait pas avoir lieu. Est-il plus rationnel de se savoir partie
intégrante d’'une humanité dont tous les membres ont le progrés
a3 infini pour unique perspective, que d’appartenir & une hu-
manité ayant un centre religieux pour servir de base solide asa
foi en la communion avec Dieu, comme but supréme? Le fait
n’est pas établi. Et il serait inutile de prouver qu’il ne saurait
¥ avoir aucun autre centre que Jésus-Christ. » (Pag. 288.)

Ainsi Ullmann prétend & son tour que 'incarnation de Dieu
dans ’humanité entiére ne saurait exclure son incarnation spé-
ciale dans wune personne historique, 4 un degré éminent. La
révélation doit avoir un centre, un chef. Pour étre un organisme
vivant il faut que I'église ait une téte. Les choses ne se passent
pas autrement dans le domaine de 'art. Il surgit de loin en loin
des génies dans lesquels I'idée de la beauté prend un corps. Ii
suffit de citer Homere, Sophocle, Dante, Shakespeare, Raphaél.
Voila des cas ou, malgré 'assertion de Strauss, I'idée se trouve
incarnée dans sa plénitude chez un seul exemplaire de I’espéce
humaine. Cet argument est irrésistible ; il met & nu le défaut
fondamental de la conception hégélienne qui méconnait en-
tierement la valeur historique des individualités puissantes,
pour ne tenir compte que de I'élément général, impersonnel,
de Iidée. Les personnes concrétes ne sont plus que des mas-
ques qui servent d’écho & I'esprit général. L’humanité cesse
d’étre un tout organique, elle devient la somme d’une masse
d’atomes, d’unités égales les unes aux autres. Pour échapper
& l'idée de la divinité de Christ dans le sens spécifique et
exclusif du mot, Strauss est tombé dans l'autre extréme; il a
proclamé une égalité artificielle de tous les hommes. Par peur
de reconnaitre la dignité métaphysique de Jésus, il méconnait
sa grandeur historique et ce qu’il y a en lui d’unique. Jésus ne
se trouve pas seulement & la limite de deux grandes époques.
C’est la profondeur et la puissance incontestable de sa person-
nalité qui ont imprimé Vimpulsion nécessaire pour passer du
monde ancien dans le monde moderne. Aux yeux de Strauss,
Jésus cesse d'étre le fondateur, le centre du christianisme pour
en devenir simplement I'occasion.

« Le célébre critique a cherché plus tard a corriger ce que



174 J.-F. ASTIE

son point de vue avait d’excessif. Dans la troisieme édition de
son ouvrage, il reconnait en Jésus un génie religieux ; comme
fondateur de la religion absolue, il a dépassé de beaucoup tous
les autres fondateurs de religion et ne sera jamais dépassé.
Toutetois Strauss et Ullmann différent encore. Celui-ci ne
voit dans cette idée de génie qu’'une simple analogie qui ne
saurait rendre la plénitude de tout ce qui était en Jésus. Le
Sauveur demeure toujours 'tncomparable, renfermant en lui
d’une facon absolue ce qui ne se trouvait que d’'une maniére
relative chez les héros et les génies de 'humanité. Ici on voit
se creuser de nouveau I'abime qui sépare le Christ de I’histoire
de celui de la dogmatique. » (Pag. 58, 59.) ,

Apres les travaux de 'école de Tubingue, Strauss a son tour
s’est vu obligé d’aborder le terrain historique qu’il avait évite
avec tant de soin. C’est 14 ce qu’il a essayé dans sa nouvelle
Vie de Jésus, mais sans grand succés. « Tout en se proposant
un but positif, dit Schwarz, il n’a su faire usage que de la mé-
thode négative et critique. Nous avons 14 la mesure de son ta-
lent ; il excelle dans I’analyse ; il sait admirablement signaler
les illusicns des orthodoxes, toujours exposés & prendre li
mythologie pour de 'histoire; il est le représentant de la cri-
tique sobre et incorruptible ; sa spécialité est d’analyser et de
répandre la clarté sur tout ce dont il s’occupe. Mais c’est en
vain que vous lui demanderiez autre chose. Il a écrit une Vie
de Jésus « dans les limites de la critique pure. » Le talent in-
Luitif et divinatoire qui constitue V'historien lui manque totale-
ment. Aussi finit-il par nous dire « qu’il est peu de grands
hommes sur le compte desquels nous manquions plus d’infor-
mations que Jésus. »

Strauss se montre également arriéré quand il prétend fixer
les rapports entre les commencements de la vie de Jésus et le
judaisme et I'hellénisme. Les constructions historiques a la
facon du hégélianisme ont passé de mode. Strauss présente,
— et ¢’est ici un point important, — la conscience que Jésus a
de lui-méme comme le centre de sa vie et de son enseigne-
ment. Jésus accomplit un grand progrés en reconnaissant en
Dieu le Pére céleste, plein de bonté pour tous sans exception.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 175

Il a di tirer cet élément-1a de son propre fonds; c’est parce
qu’il était la bonté méme qu’il s’est représenté Dieu comme
éminemment bon. De 14 résulta pour Jésus une sérénité inté-
rieure parfaite qui I’éleva au-dessus des privations, des soucis
et des désirs et constitua son état d’ame harmonieux et per-
manent. Aucune lutle intérieure n’ayant précédé cette phase,
on ne retrouve pas chez Jésus des échos d’'un passé doulou-
reux, comme chez saint Paul, Augustin, Luther. Jésus était une
belle nature qui se développa d’elle-méme et s’accusa toujours
plus sans qu’aucune conversion fit nécessaire. Cette sérénité
parfaite, Jésus I'avait recue de I'hellénisme.

« Strauss nousengage a laisser le Christ historique, fait pro-
blématique, pour nous occuper du Christ idéal. Il entend par
la, avec Kant, cet idéal de I'homme selon le coeur de Dieu qui
se trouve dans la raison humaine et auquel chaque individu
doit s’élever. Le christianisme doit ainsi se transformer en hu-
manitarisme, conformément 4 toutes les nobles aspirations de
notre époque. Sans contredit, s’il n’y avait pas eu de Christ
historique, cet idéal ne serait pas aussi élevé ; Jésus nous en a
fourni des traits nouveaux; il en a relégué dans 'ombre d’au-
tres qui auraient nui & P'effet général ; il y a plus, en concevant
cet idéal d’une maniére religieuse, il lui a donné une consécra-
tion supérieure, en l'incarnant en sa personne il lui a commu-
niqué la chaleur et la vie.

» Malgré tout cela, Strauss ne peut se résigner a nous faire
grace de I'inévitable refrain : 'idéal n’aime pas & se manifester
en sa plénitude dans un seul exemplaire. Pour si haut placé
(ue soit Jésus parmi ceux qui ont contribué a former I'idéal
de 'humanité, il ne saurait étre ni le premier, ni le dernier.
Grice & cette idée, Strauss se trouve renfermé dans un cercle
étroit et stérile dont il ne peut plus sortir. Dans un écrit pré-
cédent (Friedlichen Blwttern) il avait présenté Jésus comme
ayant atteint un idéal religieux qui ne pourrait jamais étre dé-
passé ; il avait déclaré que ’humanité ne pourrait pas plus se
passer de Jésus que de religion. Aujourd’hui revenant en ar-
riere, il reprend son vieux et triste refrain, exclusivement né-
gatif: Jésus n’est ni le premier, nile dernier de ceux qui ont



{76 J.-F. ASTIE

exposé I'idéal de ’humanité, il n’est pas seul et unicue de son
espece. » (Der Alleinige.)

Mais si, — comme nous aurons encore l'occasion de le mon-
trer, — la Nouvelle vie de Jésus n’a pas une grande valeur pour
résoudre le probléme historique, elle a eu le grand mérite de
faire accomplir un pas décisif a la question critique. Nous avons
déja vu que Baur et ses disciples n’avaient eu qu’un seul but:
donner de solides bases historiques a la théorie des mythes.
Strauss, de son coté, en essayant de répondre dans la Nouvelle
vie de Jésus aux exigences de Baur, a renversé les bases sur
lesquelles il voulait fonder sa propre théorie et ’'hypothése des
mythes elle-méme. Voila comment ces deux grands critiques,
en se contrdolant 'un lautre, sont arrivés 4 montrer tout ce
qu’il y avait d’arbitraire dans les données aprioristiques qu’ils
admeltaient en comrun.

C’est 1a un fait capital que Dorner a mis en lumiere. « Baur,
dit-il, avait reproché & Strauss d’avoir, dans son premier ou-
vrage, fait une critique de Ihistoire évangélique, sans toucher
a celle des évangiles ; Strauss, retournant ’objection, reproche
au chefde I’école de Tubingue de s’étre appliqué a une critique
des évangiles, sans avoir abordé celle de I'histoire évangéli-
que. » Strauss est disposé 4 admettre que, parsuite des travaux
de Baur, il convient d’accorder une plus large place a la poésie
consciente et intentionnelle qu’on ne 'avait d’abord cru.

Il est inadmissible que dans une époque si éloignée des évé-
nements on ait fait des récits fabuleux, en indiquant soigneu-
sement le temps, les lieux, les noms propres, et tout celad’une
maniére inconsciente, sans intention aucune. De sorte qu’il ne
reste plus que les deux alternatives signalées par Baur. Si on
ne veut pas accorder des falsifications intentionnelles et con-
scientes, il faut admetire que nos récits évangéliques sont, pour
I'essentiel, dignes de foir. L’explication qui rend compte de
I'origine du christianisme au moyen de la théorie des mythes
est donc en train de se dissoudre. Tous les travaux de la criti-
que ont un étrange résultat : deés qu’on se refuse « reconnaitre
le caractere historique de la littérature du Nouveaw Testament,
tl ne reste plus qida en accuser les auteurs de fraude consciente. »



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 177

« Strauss voudrait échapper a cette derniére alternative, qui
a toujours répugné a la science allemande. Dans ce but, il sup-
pose que nos évangiles n'ont été composés qu’apres I’age apos-
tolique. Mais pour que ce point de vue intermédiaire fit sou-
tenable, il faudrait que le tableau que Strauss nous trace de
la personne de Jésus, répondit aux légitimes exigences de la
science et que I’étude des sources, faite par Baur, résistit a la
contre-épreuve & laquelle son émule la soumet. Sans cela la
critique ne pourra pas s’arréter sur cette pente glissante; elle
sera contrainte de recourir aux accusations des adversaires
les plus vulgaires et les plus superficiels du christianisme. »

Or Schwarz et Dorner, bien qu’appartenant a deux écoles
fort différentes, s’accordent pour reconnaitre que les explica-
tions que Strauss propose de la personne de Jésus d’abord et
ensuile de 'dge apostolique sont loin d’étre satisfaisantes. Le
premier s’éleve contre la prétention de Strauss de faire de la
sérénité, de I’harmonie parfaite d’une belle nature, de I’hellé-
nisme, en un mot, le point central de la conscience de Jésus.
« Cet élément se trouve en Jésus, mais ce n’est que la manifes-
tation de (uelque chose de plus profond encore : il n’est pas
la cause mais uniquement le symptome de cette force appelée
a agiter et vaincre le monde. Cette bonté aimable, cette affabi-
lité était avant tout une conunisération universelle pour '’huma-
nité malheureuse et pécheresse. Et cette commisération s'ex-
plique 4 son tour par la nature profondément religieuse de
Jésus, par son cceur tourné vers Dieu, par son union avec Dieu
qui est la commisération méme. En un mot, ce n’est pas d’es-
thétique qu’il est ici question, mais de religion: au lieu de
I'élément hellénique, il faudrait parler du plus bel héritage du
judaisme, de I’élément théocratique au sens le plus pur et le
plus élevé, tel qu'il se manifeste dans les paraboles du royaume.
Mais Strauss ne sent pas ces vérités religieuses et morales,
aussi éprouve-t-il une répulsion presque maladive & appeler
Jésus le Sauveur, » (Pag. 93.)

Dorner de son coté fait voir que le tableau de la personne
historique de Jésus présenté par Strauss ne saurait satisfaire aux
exigences historicues, ni paraitre méme historiquement possible,

THEOL. ET PHIL. 1574, 12



178 J.-F. ASTIE

quand on cherche & se rendre compte des rapports de I'église
et de son fondateur. « Le fait incontestable du christianisme et
de l'église demeure inexpliqué ; on ne nous donne pas de raison
suffisante qui en rende compte. D’ol vient cette paix, ce senti-
ment du salut qui, de I'avis de tous, caractérise & un si haut
degre I'église, s’ll n’y a eu ni Sauveur, ni Rédempteur? Au
moment meme ol il fait appel a laloi de la causalité pour nier
la possibilité du miracle, Strauss la viole autant qu’il est en lui,
en ne présentant pas une cause suffisunte d’'un fait historique
qui ne saurait étre méconnu. L’église s’est donnée comme l'as-
semblée des rachetés. Ce fait ne pouvant étre nié, on est tenu
d’en rendre compte. Il y a plus. Ce trait caractéristique oblige
d remonter jusqu'au fondateur, jusqu'a 'activité et jusqu’aux
déclarations du fondateur de la religion chrétienne. Comment
I'époque qui suivit celle des apotres aurait-elle pu le considé-
rer,— et toutle monde accorde qu’elle le fait, — comme le mé-
diateur entre Dieu et les hommes, le Sauveur, si cette doctrine
n'avait pas constitué le contenu méme de la prédication aposto-
lique, ainsi qu’on le voit par ’Apccalypse ? D’autre part, com-
ment les apotres auraient-ils pu précher cette doctrine, vivre
et souffrir pour elle, si Jésus ne s’étail pas réellement présenté
a eux comme redempteur, et s’il n’avait réclamé la foi en sa
personne comme un cacte religieux? »

« Dés l'instant ou ces faits-1a sont bien établis, il est supertlu
de chercher, en dépit des témoignages de Uhistoire, & faire
composer les évangiles apres le siécle apostolique. On ne sau-
rait décharger ni les apotres, ni le Maitre, de la part qui leur
revient dans les déclarations destinées a glorifier le fils de Marie.
Strauss reconnait que les espérances eschatologiques, partagées
par les judaisants, reposaient sur des déclarations de Jésus lui-
méme. Il est hors de doute qu’il a parle de son retour dans la
gloire du Pére pour juger le monde entier. En tenant ce lan-
gage, Jésus s’est posé en face de 'humanité comme parfuite-
ment saint ; 1l est, en effet, impossible que celui qui a besoin
d’étre racheté, se donne comme le rédempteur du péché et le
Juge du monde. De deux choses I'une: Jésus en parlant ainsi aura
été un enthousiaste plein d’orgueil spirituel, comme le veut



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 179

M. Renan, ou bien il faut reconnaitre que ces déclarations ont
été expression de son sentiment intime et de la vérité. Or, de
Paveu méme de Strauss, la grandeur morale et religieuse de
Jésus est @ l'abri de tout doute; chacun sait, en outre, que la
connaissance de soi-méme et I’humilité sont la condition abso-
lue de toute vie morale et religieuse vraiment puissante ; la ou
se trouve le péché, 'humilité et le sentiment de la culpabilité
augmentent & mesure que ’homme intérieur se développe. Que
conclure de tout cela? Le tableau que Strauss nous trace de
la personne de Jésus est une contradiction, une wmpossibilité
historique, une monstruosité logique, morale et religieuse. Le
célebre critique veut, en effet, que Jésus ait été un simple
pécheur et qu’il se soit rendu néanmoins le beau témoignage
que nous savons. Du moment ol il était pécheur, il lui suffisait
de posséder le degré le plus ordinaire d’humilité pour I’empé-
cher de s’attribuer la sainteté et de se donner comme le fils
de Dieu. Mais il est incontestable que Jésus s’est rendu a lui-
méme ce magnifique témoignage. Il ne suffit donc pas de lui
attribuer une grandeur religieuse et morale qui n’était pas &
Uabri des faiblesses humaines; il faut aller plus loin encore et
poser deux alternatives: ow bien le témoignage que Jésus se
rend a lui-méme est vrai, ow bien il n'est qu'un misérable,
un criminel qui a prétendu fonder le royauwme de Diew apres
avowr commenceé par en renverser en lui-meéme les fondements
indispensables. La décision a prendre est singuliérement sim-
plifiée : on peut s'en remettre, sans crainte, au verdict que
portera toute conscience vraiment religieuse et morale. »

« C’est ainsi que la fameuse théorie qui prétendait rendre
compte du christianisme évangélique au moyen de fables que
les premiers chrétiens auraient forgées d’une maniére incon-
sciente, ne peut se soutenir un instant sur le terrain histori-
que. Et, chose étrange! aprés tant d’années, aprés tlant de
travaux, apres avoir essayé de toutes les hypotheéses, la critique
négative est obligée de finir par ot elle avait commencé ! 1l faut
én revenir aux fragments de Wolfenbiittel qui attaquent har-
diment le caraclére moral de Jésus et des apdtres. On a essayé
de toutes les méthodes pour éviter de seranger 4 cette explica-



180 J-F. ASTIE

tion de Reimarus. Il semble que la critique ait instinctivement
prévu le danger qu’elle courait elle-méme : contrainte de reve-
nir a cette solution, elle s’est suicidée aux yeux de tous ceux
qui ont conservé le sens des choses religieuses, morales et
historiques *. »

On le voit, un instant on a pu croire que la spéculalion
renversant les bases historigques de tout I’édifice chrétien réus-
sirait en quelque sorte a lui faire perdre terre. Mais on se sent
singuliéerement rassuré en face de toutes les tentatives infruc-
tueuses auxquelles Strausset ’école de Tubingue ont dit se livrer
pour s’acquitter de la portion la plus difficile de leur tache, qui
consistait a trouver des bases nouvelles pour rendre histo-
riquement et rationnellement compte d’un fail incontestable:
I’église et le christianisme historique. Voild comment on a vu
se combler, — et cela aux dépens de la spéculation, — 'abime
que celle-ci prenait plaisir & creuser entre le Christ de ’histoire
et celui de la dogmatique. Soustraite aux régions de I'idée pure
et ramenée sur le terrain historique que Pon prenait tant
de soin a éviter, la christologie, comme Antée en touchant
terre, a recu des forces nouvelles qui promettent de la trans-
former.

Montrons que c’est bien la ce qui ressort clairement des plus
récents travaux sur la vie de Jésus.

A la rigueur nous pourrions nous abstenir de parler de la ten-
tative de M. Renan, car il faut toute l'ignorance dont le public
francais dispose en ces matiéres, pour voir dans cetle Vie de
Jésus un travail historique.

Dorner a montré comment l'écrivain francais, dans son
inexpérience des questions de haute critique, est allé donner
en plein contre I'écueil que la science s’efforcait depuis long-
temps d’éviter. « Il adopte la date qu’on assigne ordinaire-
ment & la composition des synoptiques; il reconnait, en partie
du moins, le quatriéme évangile comme une source historique.
En rapprochant ainsila date de la composition de nos docu-
ments du moment ou les faits se sont passés, il ne réussit a

" Un sait que Strauss est revenu 4 ce point de vue dans son dernier
ouvragu: Lancienne et la nouvelle foi.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 181

se débarrasser du miracle et du surnaturel qu’'aux dépens dua
caractére moral du Maijtre et des apotres. Il faut que Jésus-
Christ, par ses discours, ait provoqué ses disciples a croire &
sa divinité. Cet esprit colossal, d’abord animé des plus pures
intentions, a été poussé, par 'opposition qu’il a rencontrée, a
se faire Dieu et & recourir au mensonge et & la tromperie. »
(Ibid. pag. 45.)

Les savants allemands les moins suspects de complaisance
pour la théologie traditionnelle, ont sévérement appreécié « le
roman » du premier styliste francais. « M. Renan a eu un
grand mérite, dit Schwarz. En lieu et place d’'un Christ abs-
trait, perdu entre ciel et terre, il a fait marcher devant nous
un étre vivant, se mouvant a l'aise sur les montagnes et dans
les vallées de la Palestine dont les scénes variées nous ont été
dépeintes avec un riche coloris et tous les attraits de la cou-
leur locale. Mais ce qui fait le grand mérite de cette Vie de
Jésus, constitue aussi son extréme faiblesse. Le monde exté-
rieur nous est présenté comme exercant une influence déci-
dément trop prépondérante sur la vie intérieure de Jésus. Le
jeune rabbi de la Palestine n’est plus qu'une espéce de harpe
éolienne qui frémit poétiquement au moindre souffle de la na-
ture. Ce n’est pas assez que le paysage absorbe la personnalité;
I'imagination s’en méle aussi pour confondre, avec l'arbitraire
le plus illimité, la vérité et la poésie, I'histoire et le roman.
M. Renan avoue lui-méme sans détour que le point de vue ar-
tistique est le meilleur pour exposer de tels faits; tout est donc
mis & contribution pour produire 'effet, les contrastes qu’atfec-
tionne la poésie moderne en France. Le plus brillant de ces
contrastes est celui entre I'idylle galiléenne du début, et la
tragédie de la fin qui met un terme 4 la vie de 'aimable rabbi
des premiers jours, devenu un sombre et violent thaumaturge,
Nayant d’autre ressource que de se précipiter a la rencontre
de la mort pour se tirer d’embarras. L’aimable et jeune en-
thousiaste qui révait d’abord un idéal, & la vérité irréalisable,
devient un fanatique aigri qui, sentant son impuissance en face
des dures nécessités de la vie, embouche la trompette du
jugement dernier, annonce son retour sur les nuées du ciel,



182 J.-F. ASTIE

se met & tromper malgré lul et & faire des miracles pour
réaliser le programme messianique que ses partisans lul im-
posent. »

On éprouve une vive satisfaction & voir un écrivain allemand
gqui pas plus que M. Renan ne croit au surnaturel, flétrir
comme il convient les libertés que 'auteur francais s’est per-
mises au sujet du Seigneur et de son ccuvre. On sent 14 la mar-
que du vrai libéralisme. « Ce n’est pas assez, poursuit Schwarz,
de ces contrastes qui rappellent le romantisme francais et les
dernieres productions de Victor Hugo. A ces tons criards
s’ajoute un grave relichement moral, de fraiche date aussi;
la figure historique est recouverte des plus tristes souillures.
(Das geschichtliche Bild mit dem hisslichsten Schmutz be-
deckt.)

Ceux qui se rappelleront le milieu dans lequel cet ouvrage
est né, le souffle littéraire de I’époque, et qui auront cherché &
comprendre la personnalité méme de P'artiste francais, ratifie-
ront sans peine le jugement ue porte le docteur allemand sur
I'inspiration qui a produit cet ouvrage. « Ces jugements indul-
gents portés sur le fanalisme el la tromperie, dit Schwarz, cette
manie de plaider pour tout cela les circonstances atlénuantes,
rappelle la morale casuistique des jésuites et l'église catho-
lique, & laquelle M. Renan ne cesse d’appartenir par le fond
de son ame, en dépit de son radicalisme. Que voulez-vous?
On ne peut agir sur le peuple qu’en le trompant un peu et
en favorisant ses illusions. Le seul coupable en tout ceci c¢’est
la pauvre humanité qui voulant étre trompée doit nécessaire-
ment 'étre. »

Quelques amis complaisants, tout en faisant leurs réserves
au sujet du livre de M. Renan, ont cru devoir se réjouir de sa
publication dans la pensée qu’il contribuerait a attirer sar
PEvangile 'attention du grand public. On apprécie autrement
au deld du Rhin la portée de cette ceuvre de haule fantaisie.
« Partant de telles idées morales, continue le méme eritique,
M. Renan n’a pas honte d’assigner & Jésus le role d’'un misé-
rable prestidigitateur qui finit par se préter a la fameuse scene
de la résurrection de Lazare. Voila comment on respire partout



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 183

dans ce livre le nouvel esprit parisien, avec sa profonde cor-
ruption morale. »

Voici encore comment Schwarz fait justice de toute la mise
en scene, a laquelle le public francais enclin & admirer la ba-
gatelle n’a pas manqué de se laisser prendre. « En dépit des
teintes chaudes de I’Orient et de air embaumé de la Palestine,
que nous croyons respirer, nous avons devant nous, non pas
un tableau historique, mais une falsification de Ihistoire,
U'antique évangile travesti 4 la derniére mode de Paris, un ro-
man historique. Le vrai fondateur du christianisme a disparu
pour céder la place & un apdtre démocratique et communiste
de I'école de Saint-Simon. »

Si certaine école maintient qu’en peinture le laid peut élre
d’un aussi bel effet esthétique que le beau, M. Renan accorde
dans le domaine intellectuel les mémes prérogatives & ce qui
esl faux. « Que de phrases vides! quel fard et quelles mi-
gnardises! s’écrie notre savant allemand, quelle religiosité ar-
tificielle! Le toul s’étale sur un fond semi-panthéiste, semi-
naturiste. Quand on connait le point de vue philosophique de
Pauteur, quel sens peut-on attacher & des paroles comme
celles-ci: « Il y eut alors quelques mois, une année peut-étre,
» ou Dieu habita vraiment sur la terre? » Quelle phrase intolé-
rable que la suivante: « le jour ou il prononga cette parole
» (dans I'entretien avec la Samaritaine), il fut vraiment fils de
» de Dieu! » M. Coquerel a déja sérieusement prié son compa-
triote et ami de faire disparaitre le mot d’un mauvais golt
incroyable sur « les belles créatures. » Mais M. Renan recher-
che surtout ce genre d'ornements qui plaisent aux lecleurs
et aux lectrices de romans. »

Toutes ces choses qui aspirent & étre belles, jolies méme,
reposent-elles du moins sur une science de bon aloi? Encore
ici la réputation de M. Renan n’est pas sans recevoir un ac-
croc des plus graves. « C’est au moyen de Parbitraire le plus
violent, dit en finissant Schwarz, que M. Renan est arrivé a
ecrire cette fantastique Vie de Jésus. Les données des quatre
evangiles sont morcelées, puis mélangées, comme un jeu de
cartes, sans le moindre égard 4 la chronologie et au plan des



184 J.-F. ASTIE

évangiles. Cela s’appelle solliciter doucement les textes; une
sentence est violemment arrachée du milieu quiI’explique et la
tempére ; le langage hyperbolique, que Jésus affectionne, est
pris & la lettre pour en faire sortir les plus grands contrastes.
Grice A ces libertés, rien de plus aisé que de faire de Jésus
un exalté , un utopiste, un communiste ennemi de la ri-
chesse, un ascete méprisant les affections de famille.... Non-
seulement M. Renan n’est pas au courant des questions cri-
tiques, mais il tombe dans les plus étranzes méprises. Luc est
a la fois un compagnon de saint Paul et un ébionite exalté. »
(Pag. 87 et suivantes.)

Tandis que M. Renan s’acquérait une facile réputation de
novateur en donnant une seconde édition de bien des idées
abandonnées en Allemagne, les savanis de ce pays s’accor-
daient & réagir contre les prétentions de la spéculation et a
faire prévaloir les droits de 'histoire dans le probléme chris-
tologique.

Schenkel et Keim, d’accord avec toutes les aspirations mo-
dernes, prétendent ne donner qu’une description humaine et
purement historique du caractére de Jésus. Keim est avant
tout historien: la critique, qui chez Strauss dévore tout, n’est
4 ses yeux qu’un simple moyen. Le professeur de Berlin part
de I'idée que le développement de la conscience de Christ a
ea lieu d’une maniéere vraiment et exclusivement humaine, a
travers les luttes et les tentations. L’idée du développement
successif est prise tout & fait au sérieux. « Ce qui caractérise
éminemment Jésus, c’est son sens & la fois admirablement
ouvert et fermé pour le monde, c’est en d’autres termes sa
profonde intimité avec Dieu. Tout en lui gravite autour d’une
intense religiosité, découlant des plus pures sources du ju-
daisme. Jésus est avant tout un héros, un orateur religieux.
A coté de certains traits doux, tendres et mélancoliques rappe-
lant Jérémie, qui ont tant d’attraits pour les malheureux, les
malades, les femmes, se trouve une sérénité idyllique qu’il
tenait de la Galilée sa patrie. — Tout chez lui s’est développé
du dedans aw dehors, il est une nature religieuse éminemment
créatrice. — Jésus n’a rien appris dans les écoles des Juifs ou



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 185

des Grecs. Il a été le plus pur et le dernier produit naturel du
judaisme dé)a en dissolution et en train de devenir la religion
universelle. — Jésus nous fait P'impression d’un homme qui
n’a jamais connu l'aiguillon du péché ; sa sainteté toutefois ne
s’étend qu'a 1’époque de son activité publique : il n’est jamais
tombé dans des péchés de commission. Il y avait en lui une
certaine disposition au mal comme au bien, un aliment (Zun-
der) pour le péché, sans quoi il n’en aurait pas eu une con-
naissance exacte et profonde. Jésus a décliné le titre de bon
au sens absolu; ce n’est que peu a peu qu’il s’est élevé au-
dessus des idées juives pour substituer enfin le royaume de la
croix & celuil du Messie. »

Keim ne voit pas dans les écrits évangéliques discordants
la main d’auteurs différents, mais les phases successives d’un
développement intérieur. « Strauss en établissant un dualisme
absolu entre I'idée et I'histoire, recule jusqu’a Kant et tombe
dans un anachronisme. L’histoire est 14 pour témoigner que
les grands événements relévent non pas de 'impératif catégo-
rique, mais de personnalités puissantes et originales.....» Keim
en appelle & Jésus comme au plus grand des miracles (poten-
zirte Wunder) : il croit & ses apparitions dans un corps glorifié,
pourvu d’une organisation nouvelie; il voit dans les histoires
sur la résurrection des « effets réels du Christ glorifié.»(Pag. 94
et suivantes.)

« Le progrés dans le sens d’une tractation historique vrai-
ment grandiose, remarque Schwarz, est beaucoup plus sensi-
ble encore dans un récent ouvrage de Hausrath. (Neutestament-
liche Zeitgeschichte, 1868.) Rappelant par sa tendance le livre
de Keim, auquel elle est supérieure quant a la forme, cette
Histoire contemporaine du Nouveaw Testwmenl, écrite pour
le grand public, vise & encadrer le récit sacré dans I'histoire
geénérale, de maniére a les compléter et & les éclairer I'une
par 'autre. Elle est fort bien réussie. C’est au moyen de pa-
reils ouvrages, éminemment positifs parce qu'ils ne sont qu'au
service de I'histoire, qu'on arrivera a concilier la science et la
foi d’une maniére qui leur fera honneur a I'une et & l'autre. »
(Pag. 96.)



186 J.-F. ASTIE

On le voit, 'abime entre le Christ de I’histoire et celui de la
dogmatique est en train de se combler. Il est vrai que pour la
plupart des savants qui viennent d’étre cités le rapprochement
se fait aux dépens de tout élément surnaturel. Mais, en partant
de ce point de vue aprioristique, raisonne-t-on encore histo-
riquement ? tout en prétendant ne tenir compte que des faits
seuls ne continue-t-on pas a partir de certaines prémisses meé-
taphysiques qu’on est censé avoir désavouées? Est-il donc bien
certain qu'une étude historique impartiale et vraiment deésin-
téressée aboutisse & une explication exclusivement naturelle
de la personne du Sauveur? Il nous semble qu’en ceci on ne
tient pas suffisamment compte de 1'échec éclatant auquel
I'école de Tubingue a abouti. Du reste les adversaires systé-
matiques du surnaturel tombent dans une étrange contradic-
tion. Ils s’accordent & déclarer que Jésus est un étre unique,
un génie religieux qui ne sera jamais dépassé; n’est-ce pas
reconnaitre la que Jésus est finalement plus qu’un grand
homme? Car d’aucun simple homme, pour si grand qu’il soit,
on n’est autorisé & dire qu’il ne serajamais dépassé. C'est donc
14 un fait qui ne peut étre expliqué que par 'admission de cet
élément surnaturel qu’on s’obstine & répudier. Voild un élé-
ment incontestable de dualisme. Si les études historiques
impartiales ne permettent pas d’admettre les préjugés de
I’ébionitisme le plus extréme qui ne sait voir en Jésus qu’un
simple homme, il faut avoir le courage de surmonter la répul-
sion a 'égard du surnaturel, pour peu que l'on tienne encore
4 sa réputation d’historien désintéressé et impartial. On n’a
jamais répondu a cette exigence parfaitement légitime du ra-
tionalisme chrétien et vraiment indépendant.

i

S'il est nécessaire de dépouiller les préjugés métaphysiques
du XIXe¢ siecle pour arriver 4 une christologie vraiment histo-
rique, il n’est pas moins indispensable d’user de la plus grande
liberté a I’égard des formules qui nous sont venues des siecles
passés. Mais ici il faut s’attendre a la résistance des personnes



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 187

qui, oubliant que la vérité est un fait historique avant d’étre
une doctrine, ont contracté ’habitude de confondre les deux
facteurs. Ce n’est cependant qu’en dégageant les enseigne-
ments évangéliques des conceptions philosophiques des pre-
miers dges qu’on pourra arriver & une christologie de nature
a satisfaire les hommes intelligents de notre époque.

Cette nécessite a été reconnue par plusieurs des défenseurs
modernes de la divinité de Jésus-Christ. Si d’une part, tout
en niant le surnaturel, on a été forcé de s’incliner devant
certains faits qui 'impliquent, de l'autre on s’est montré dis-
posé & rompre avec une conception christologique sacrifiant &
tel point 'humanité que Jésus n’était plus « qu’un Dieu par-
courant la terre incognito; » de part et d’autre on éprouve le
besoin d’éviter les écueils du docétisme et de I'ébionitisme,
entre lesquels la christologie n’a cessé d’osciller pendant des
siecles.

Les études bibliques marchant parallelement avec les tra-
vaux des écoles spéculatives et historiques ont fait sentir de
leur coté le besoin pressant d'un renouvellement de la christo-
logie. Rothe pose le probléeme avec sa hardiesse ordinaire.
« Le tableau que le Nouveau Testament nous présente de la
personne du Sauveur est-il & I'abri de toute erreur? Il ne s’a-
git pas de savoir si, avec les données fournies par le Nouveau
Testament, nous pouvons arriver & nous former de Jésus une
conception historique exacte, libre de toute erreur. Nous
demandons seulement si tout ce qui est dit de son histoire, de
son enfance, de son ceuvre, renferme quelque erreur, en pre-
nant la chose dans le sens que les auteurs y ont attaché. »

Apres avoir rappelé que les quatre évangiles ne peuvent
étre ramenés 4 un parfait accord historique, qu’il se trouve
des inexactitudes dans le récit des discours du Seigneur, qu’il
est évident que les évangélistes ne nous ont pas conservé dans
une intégrité parfaite les enseignements de Jésus sur l'escha-
tologie, Rothe souléve une question plus importante encore:

« N’y a-t-il au moins aucune inexactitude dans tout ce qui
nous est dit sur la personne et sur 'ceavre du Sauveur ? En-
core ici nous demandons & é&tre bien compris. Il ne s’agit pas



188 J.-F. ASTIE

de savoir si, en faisant un usage scientifique de I’ensemble du
Nouveau Testament, nous pouvons arriver & une notion par-
faitement exacte de la personne et de I’ccuvre du Sauveur. Ce
point 1a n’est pas en question. Mais pour peu qu’on veuille y
réfléchir, on reconnaitra qu’il ne peut étre déclaré a prior:
qu'aucune erreur ne s’est glissée dans les renseignements des
auteurs portant sur sa personne et sur son ceuvre. Qui ne sait
que la christologie des synoptiques difféere de celle du qua-
trieme évangile, sans qu'elles se contredisent ou s’excluent?
celle de saint Paul, qui differe des deux autres, parait méme
se modifier d’une épitre a 'autre. Toutes ces christologies se-
raient-elles donc exactes de tout point, ou bien une seule
d’entre elles aurait-elle droit & ce privilége? Il n’y aurait
qu'un seul cas dans lequel il serait permis d’affirmer qu’elles
peuvent étre toutes parfaitement exactes, si elles étaient les
phases diverses d’'une méme conception, allant sans cesse en
se développant et en se complétant. Mais qui donc se charge-
rait d’établir qu’il en est bien réellement ainsi? I.’apologiste de
l'ancienne théologie a beau étre angoissé a la pensée qu’il
puisse se trouver dans le Nouveau Testament des idées chris-~
tologiques demandant rectification, le fidéle naif et simple,
dont V'esprit n’a pas été gaté par les théories des savants, est
a I'abri de ces terreurs. Il sent & merveille que si on pouvait
arriver a une conception parfaitement exacte du Sauveur, au-
trement qu’en pénétrant peu 4 peu et d’'une maniére toujours
constante en sa communion, il ne serait nullement le grand,
le saint personnage sur lequel les yeux de la foi se portent,
et qui vit dans son cceur enflammé d’amour pour lui. Les apo-
tres eux-meémes ont eu le sentiment que la tiche de compren-
dre leur Sauveur était au-dessus de leurs forces. (Jean I, 14;
1 Jean I, 1, 2; 1 Cor. I, 7-43; Eph. III, 18, 19.) Le fait d’avoir
recu des inspirations et d’avoir été conduits en toute vérité
par le Saint-Esprit ne les a pas mis en position de sur-
monter cette difficulté. La circonstance que les inspirations
n’ont pas été accordées a4 un seul mais & plusieurs, place
la question dans tout son jour. Il est évident qu’une multipli-
cite d’auteurs inspirés deviendrait un luxe inexplicable des



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 189

I'instant ol celui qui le serait obtiendrait par cela méme une
conception parfaitement adéquate de la manifestation divine.
De plus, comment expliquer dans cette hypothese les diver-
ses conceptions de la manifestation divine chez Pierre, chez
Jacques, chez Jean et chez Paul? »

« La cause du fait éclate ici dans tout son jour, la manifestation
divine ne pouvant étre comprise d’'une maniéere parfaitement
adéquate par aucun homme isolé, par suite des imperfections
inhérentes a 'individualité d’un chacun. Dieu appelle plusieurs
organes & la méme tache et leur partage ses Inspirations,
pour qu’en se complétant les uns les autres ils arrivent &
nous donner ensemble une conception exacte. Il va sans dire
que ces conceptions diverses ne se complétent pas au moyen
d’une simple juxta-position extérieure et mécanique. Il faut
quil v ait pénétration réciproque et modification pour arriver
4 une résultante qui dépasse chaque conception. »

« Il n’en est pas autrement pour la manifestation divine de
Dieu en Christ. Qui donc aurait pu comprendre le Sauveur
dans sa plénitude et d’une maniére parfaitement adéquate?
Il fallait le concours de plusieurs hommes le comprenant cha-
cun a sa maniére, c’est-a-dire d’une facon relative, approxi-
malive. (est tellement vrai que les douze ne suflisent pas &
la tache; Jésus doit leur adjoindre saint Paul qu’il inspire
comme les autres. On le reconnaitra sans peine, dés qu’une
conception aspirerait & prévaloir & I’exclusion de toutes les
autres elle deviendrait une erreur positive. Ce n’est donc que
la résultante se dégageant de toutes ces conceptions relatives
qui peut nous donner une notion parfaitement exacte du Sau-
veur. »

Il est manifeste que si la christologie biblique elle-méme ne
peut étre que la résultante se dégageant de toutes les concep-
tions relatives que nous présentent les divers écrivains du
Nouvean Testament, on doit se sentir encore plus libre i
égard des formules que la tradition ecclésiastique nous pré-
sente de ce dogme capital.

Ainsi s’explique le travail de révision bien accusé qui carac-
térise notre époque. Une méme préoccupation inspire les étu-



190 J.-F. ASTIE

des des hommes appartenant aux tendances les plus diverses,
savoir : le besoin d’éviter toute apparence de docétisme, en
prenant au sérieux ’humanité de Christ avec toutes ses consé-
quences. Cest ainsi que s’écartant de 'orthodoxie qui enseignait
I’égalité absolue du Fils et du Pére, on ne craint plus de pro-
clamer la subordination du Fils'. Mais cette doctrine ne regle
que les relations du Fils avec le Pére. Il reste toujours la
question plus délicate des rapports de la divinilé et de I'huma-
nité en Jésus. La préexistence consciente du Logos étant
admise, en quoi consistera Pincarnation? Dira-t-on que Dieu
devient homme, c’est-a-dire renonce & toutes ses perfections
divines pour devenir homre, alors il ne peut plus étre ques-
tion de divinité. Prétendra-t-on au contraire que le Logos a
pris 'humanité sans renoncer & ses perfections divines; il
semble qu’il ne peut plus étre question d’une réelle humanité.

Parmi les tentatives faites récemment de dénouer le pro-
bléme en évitant de tomber dans le docétisme ou dans
I’ébionitisme il faut ranger la doctrine de la kénose. Re-
marquons d’abord que ce terme n’a plus de nos jours
exactement la méme signification que dans l'ancienne théo-
logie. Partant de 'axiome que le Verbe est immuable, qu’il ne
peut subir aucun changement, ni se dépouiller d’aucun attri-
but divin, la théologie luthérienne maintenait que l’enfant
Jésus aurait possédé, méme dans le sein de Marie, tous les
attributs divins, ainsi la toute-science et la toute-puissance.
Senlement il se serait abstenu complétement de s’en servir,
de la son anéantissement, son dépouillement, sa kénose?. De
nos jours au contraire, se rapprochant de la conception ré-
formée, on tend a confondre la kénose avec I'incarnation
elle-méme : Jésus se serait dépouillé et anéanti, non pas aprés
Iincarnation, mais dans le fait méme de sincarner; au lieu

' Voir & ce sujet les articles de M. le professeur Godet dans la Revue
chrétienne de 1857: La personne de Jésus-Christ.
* La kénose serait donc postérieure i I'incarnation dont elle demeure-

rait parfaitement distincte.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 191

d’apporter sur cette terre les attributs divins pour s’abstenir
d’en faire usage, il s’en serait dépouillé, en s’'incarnant, en
s’anéantissant.

Une évolution des plus remarquables s’est ainsi accomplie
dans la maniére de résoudre les difficultés qui se rattachent
au délicat probléeme de l'incarnation. Tandis que Pancienne
dogmatique voulait sortir d’embarras en élevant I’homme jus-
qua la majesté divine, beaucoup de théologiens contempo-
rains, tant véformés que luthériens, prétendent que la divinité
se serait abaissée.

Une idée importante de Pancienne dogmatique réformée,
aujourd’hui généralement admise, joue ici un grand role.
Pour que 'humanité de Christ soit bien réelle, il faut qu’il y
ait eu chez lui un vrai, un réel développement: le bon usage
quil a fait des premiéres grices a été pour lui le moyen d'en
obtenir de nouvelles. Or comment le Logos a-t-il pu étre un
avec cet homme Jésus, qui grandissait, croissait en stature et
en sagesse? Il faut de toute nécessité que le Verbe lui-méme
ait renoncé & sa maniére d’étre absolue, quil soit entré dans
le développement, qu’il ait accepté les lois du devenir. Le
Logos s’est done réellement dépouillé de tous les attributs di-
vins pour commencer une carriére terrestre, conformément
aux lois du développement humain. Les plus modérés, comme
Sartorius, aimeraient assez admettre que Jésus ne s’est ainsi
anéanti que pour ce qui tient & la connaissance et a la volonté.
D'autres docteurs plus conséquents (Konig) prétendent que le
Logos serait bien devenu réellement et & tous égards un étre fini.
Il a perdu la claire conscience de Dieu et de lui-méme jusqu’a
ce qu’il les ait reconquises peu a peu par la voie lente du dévelop-
pement humain. D’aprés Gaupp 'incarnation serait une notion
contradictoire, s’il n’y avait pas eu réellement interruption de la
conscience divine chez le Verbe. Au moyen de son anéantisse-
lnent le fils de Dieu s’est constitué esprit hwmain, ime humaine
(bsxh en tant que distincte du melua), cbrps humain, et par
cela méme il est entré dans un développement purement hu-
main. Le Fils aurait donc déposé pour un temps au pied de



192 J.-F. ASTIE

son Pére sa majesté et tous les attributs divins, pour pouvoir
étre vraiment homme, les conquérir de nouveau et les méri-
ter par son développement humain normal.

D’aprés Hofmann (K. Ch.)1ly aurait eu deux anéantissements
de Dieu. Le Fils n’est pour lui que le Pére devenu étre fini
pour créer le monde tini. A P'incarnation, par suite d'un nou-
vel abaissement, le Fils aurait dépouillé les attributs divins
pour revétir les attributs humains: il a cessé d’étre Dieu pour
devenir homme. Malgré cela Hofmann maintient 'identité du
fils et de Jésus : le fils demeure le noyau méme, 'étre de celui
qui sera dorénavant appelé homme. Nous voila de retour au
docétisme : la christologie n’est plus qu’une théophanie '.

Avec Liebner la doctrine de la kénose prend une portée
spéculative. En soi la kénose n’est rien d’autre que 'incarna-
tion. Seulement en vue de la rendre plausible et pour éviter
la métamorphose de Dieu en un étre qui lui serait inférieur,
ce théologien a recours a la base trinitaire. En vertu des rap-
ports d’amour éternel entre les personnes de la Trinité, le Fils
verse éternellement sa plénitude dans le Pére qui, de toute
éternité aussi, la lui redonne. La kénose consiste alors dans le
fait qu'll y a interruption momentanée de ces rapports et cela
de la part du Pere, avec le consentement du Fils, pendant
la durée du développement du Fils devenu homme. Le TFils
devenu homme est appelé au moyen de la religion de I'obéis-
sance, de la liberté, & attirer de nouveau a lui cette plénitude
divine, & en faire profiter son propre corps et par lui 'huma-
nité et la nature.

*Par théophanies nous entendons ces manifestations, révélations, appa-
ritions de Dieu au moyen de formes passagires passives quin’ont en elles-
mémes aucune durée, aucnne consistance (voix, songes, buisson ardent de
Moise, etc.), tandis que nous réservons le mot d'incarnation pour dési-
gner cette manifestation de Dieu en Jésus-Clhrist, personne consciente qui
s’est approprié tous les attributs divins dans la mesurc ot la chose était
possible & un homme. Sans contredit I'incarnation est aussi une théo-
phanie, une manifesiation de Dieu; ce que nous tenons & établir, c’est
qu'il s'agit de deux manifestations d’espece fort différente, qu'il importe
de ne pas confondre.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 193

D’aprés Thomasius, qui a subi I'influence de Liebner, I'in-
carnation a pour présupposition la différence entre I’essence
divine et l'espéce humaine. L’humanité a été prise par le
Logos. Le Fils éternel de Dieu, qui n’est pas nature mais per-
sonne, sans renoncer & sa divinité et sans enlever & I’huma-
nité son caractére créé, est entré avec celle-ci dans un rapport
tel qu’il en est résulté une réelle unité de vie personnelle. Ce
qui a rendu la chose possible c¢’est que l'incarnation n’a pas
exclusivement consisté & prendre la nature humaine et encore
moins un individu humain déterminé. Il a fallu de plus que la
divinité se limitdt et quant & son étre et quant & sa maniére
d’agir. Sans cela le dualisme persisterait; le divin planerait
au-dessus de I’humain comme un cercle au diametre plus
large qui en enveloppe un autre plus étroit, il n’y aurait point
dans la période d’abaissement, coincidence parfaite de I’hu-
main et du divin ; la divinité se trouverait derriére le Christ
historique et planerait au-dessus de lui. Il y aurait donc tou-
jours une double maniére d’éire, une double vie, deux con-
sciences. Dans 'état d’abaissement le Logos continuerait a
posséder quelque chose qui ne se manifesterait pas dans I’ap-
parition historique. Il semble que si I'unité de la conscience
du moi doit étre nécessairement troublée, il n’y a point, pen-
dant la carriére terresire, pénétration parfaite des deux fac-
teurs ; nous cherchons en vain le sujet humain dans lequel la
plénitude de la divinité, telle qu’elle existe dans le Fils, serait
devenue homme.

Mais d’autre part comment évitera-t-on le docétisme si on
maintient que le Fils a communiqué sa plénitude & ’humanité?
Pour parer & ce danger il ne reste plus qu’a soutenir que
Dieu lui-méme a pris part & notre propre maniére d’étre. Le
Fils éternel de Dieu, dit Thomasius, s'est localisé en prenant
la forme humaine finie: il a consenti & mener une existence
limitée dans l'espace: en prenant la nature humaine il s'est
lui-méme limité, c’est-a-dire que la vie absolue, qui constitue
Pessence de la divinité, existe désormais dans les étroites li-
mites d’une vie humaine finie. Le Fils de Dieu n’existe plus
nulle part en dehors de I'homme Jésus. L'amour divin a pris

THEOL. ET PHIL. 1874. 13



194 J.~F, ASTIE

une forme humaine pour se développer & titre de sentiment
humain dans le ceeur d’un homme. Hofmann prétend que le
Logos a cessé d’étre Dieu pour devenir homme, tandis que
d’aprés Thomasius il se serait soumis aux lois du développe-
ment humain sans cesser d’étre Dieu. Mais comment le Logos
peut-il avoir mené la vie inconsciente du foetus dans le sein
de Marie, pour tomber ensuite dans le sommeil pendant le
cours de sa carriere terrestre et passer par la mort ? Thomasius
nous demande simplement de nous plonger dans ce miracle de
Pamour divin exigé par sa théorie.

Gess s’est distingué parmi tous les défenseurs de la kénose
par une logique hardie ¢ui ne lui permet de reculer devant
aucune des conséquences du point de vue. Sentant fort bien
gue toutes les tentatives resteront inutiles aussi longtemps
qu’on laissera subsister en Christ, & coté du Logos, une ame
humaine, il maintient hardiment que le Logos s’est changé,
métamorphosé en 4me humaine. Du moment ou le Logos s’est
transformé en une simple dme humaine, soumise aux lois du
développement, Gess échappe a toutes les subtilités auxquelles’
sont contraints de recourir les autres défenseurs de la kénose.
Comment pourrait-il étre question de maintenir encore la
toute-science, la toute-puissance, I’éternelle sainteté de Jésus
gouvernant le monde déja dés son bas 4ge? Tous ces attributs-
la seraient déplacés chez un enfant. Il ne peut non plus étre
question d’une double existence du Logos, qui, tandis qu’il se
serait développé sur la terre, aurait, toujours identique & lui-
méme, plané au-dessus du développement humain. Tous les
artifices auxquels on a recours pour maintenir la Trinité a I’abri
des conséquences de la kénose sont franchemert répudiées par
Gess. Il avoue hardiment que, par suite de l'incarnation, une
modification profonde s’est effectuée dans le sein de la Trinité
elle-méme: Le Pére a cessé de verser sa plénitude dans le
Fils: le Saint-Esprit a cessé de procéder des deux: le gouver-
nement du monde a cessé d’avoir lieu par lintermédiaire du
Verbe.

Dieu, d’aprés Gess, n’a pas seulement changé d’une maniére
générale; il y a méme eu un changement tout spécial qui a



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 195

porté sur sa sainteté. Dieu a pris une forme d’existence qui
n’exclut pas seulement toute la sainteté actuelle, mais qui im-
plique encore cette possibilité de pécher postulée par une
vraie liberté humaine. D’aprés Gess ’'Homme-Dieu n’était nul-
lement prédéterminé & la sainteté ; celle-ci a été l'effet d’une
action libre et Dieu s’est borné & la prévoir.

Selon Dorner, malgré leur hardiesse et leur logique irré-
prochable, les vues de Gess ne sauraient donner la solution
du probleme christologique. Si d’une part Gess ne craint pas de
soutenir qu’il a été nécessaire pour I'ceuvre du Fils que le
Pére participat a la souffrance, ce n’est pas & dire que la ré-
demption ait pu s’effectuer sans la vraie humanité de Christ
qui était tout aussi indispensable, car c’est par 14 gu’il nous est
devenu essentiellement semblable. Or, chez le fidéle, le Logos
ne s’est évidemment pas transformé en dme humaine. La doc-
trine de la rédemption ne permet pas d’admettre une hypo-
thése qui ne sait pas faire de place pour une humanité diffé-
rente du Logos.

‘Dorner insiste pour appeler la lumiére sur un point encore
obscur de la théorie de Gess. Au fait, cet intrépide défenseur
de la kénose a beau s’en défendre ct prendre empressément
ses précautions, il n’en incline pas moins vers l'arianisme. Il
faut ou bien ne voir dans le Logos qu'une créature divine,
préexistante, semblable & Dieu, ou bien rompre avec un su-
bordinationisme qui seul permet d’admettre une kénose. Voici
en effet ce qui arrive. Le Dieu homme doit avoir une vraie
dme humaine et d’un autre cdté c’est le Logos métamorphosé
qui doit étre cette dme. Gess est alors amené a se représenter
le Logos en lui-méme et dans ses rapports avec le Peére de
telle maniére que le changement qui s’effectue en lui, par
suite de la kénose, affecte le moins possible le Pére et le
Saint-Esprit. C’est & tel point que ces deux personnes demeu-
rent parfaitement intactes et dans leur existence et dans leur
manieére d’étre. En effet durant la kénose le Pére cesse d’en-
gendrer le Fils ; le Saint-Esprit procéde momentanément du
Pére seul; le monde est gouverné sans le concours du Fils.
C’est que, d’apres Gess, le Pére n’est pas déterminé absolu-



196 J.-F. ASTIE

ment par le Fils; si le Pére engendre c’est librement, de
sorte que lorsque l'amour 'exige, il peut suspendre cet en-
gendrement. Le Pére n’a eu nullement besoin du Fils pour
arriver & la conscience de lui-méme, de sorte qu’il continue a
demeurer parfaitement Dieu alors qu’il ne 'engendre plus.

Il importe de signaler la conception générale de la Triniteé
qui sert de point de départ & Gess. Tandis que pour la doctrine
orthodoxe les trois personnes sont indispensables I'une & Pau-
tre pour former la notion de Dieu, de sorte que chacune d’el-
les existe par elle-méme ; pour Gess, le Pére seul est Dieu,
seul il vit par lui-méme, bien qu’il accorde le nom de Dieu
au Fils et au Saint-Esprit. Il concoit la Trinité comme une
famille ayant le Pére pour chef, mais dont le nombre des
membres peut changer suivant les exigences de I'amour. Le
Pére forme un moi complet en lui-méme: le Fils et le Saint-
Esprit n’ont qu’une valeur relative et accidentelle pour la no-
tion de Dieu déja réalisée dans le Pére. Il n’y a plus entre le
Fils et le Saint-Esprit d’'une part et le monde d’une autre
qu’'une différence du plus au moins. Le Fils serait donc tout
simplement la plus élevée des créatures.

Telles sont les idées diverses des modernes défenseurs de la
kénose. Malgré les nuances assez nombreuses la tendance
commune est manifeste: il s’agit, tout en conservant lesformu-
les trinitaires concernant le Logos, d’arriver &4 faire droit
aux exigences de la conscience chrétienne moderne qui ré-
clame impérieusement que la vraie humanité dua Christ soit
complétement sauvegardée. On est bien assez de son temps
pour reconnaitre en Jésus, non pas uniquement une nature
humaine abstraite, mais un vrai individu historique et concret;
néanmoins,comme 'on nese sent pas librea’égard des formules
trinitaires sur 'essence de Dieu, on maintient toujours que c’est
bien un étre divin, concret et conscient qui s’est incarné dans
la personne de Jésus de Nazareth. Toutefois comme la tentative
de réunir ainsi en une seule personne, avec un seul moi, deux
étres différents, d’ailleurs concrets et conscients, n’avait réussi
ni au moyen age, ni au XVIe siécle, on essaye d’'une autre mé-
thode : on cherche 4 diminuer, autant que faire se peut, la



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 197

part de I’étre divin concret. C’est ainsi gqu’on nous dit que le
Logos divin conscient s’est dépouillé de plusieurs attributs con-
scients pour devenir homme et se soumettre aux lois d’un dé-
veloppement humain concret. Mais comment un étre divin,
concret et conscient, peut-il cesser d’étre conscient et devenir
homme ? Comment peut-on concevoir qu'un étre concret et
conscient devienne un autre individu concret et conscient?
Evidemment ce devenir ne peut consister que dans I’adjonction
d’attributs nouveaux venant s’ajouter aux anciens qui
seraient toujours maintenus. Car il ne peut étre question d'un
devenir absolu en vertu duquel on cesserait d’étre ce que l'on
était auparavant pour devenir autre chose : toute identite ayant
disparu, le second personnage n’aurait rien de commun avec
le premier. Aussi ne comprend-on pas comment Hofmann et
Gess qui entendent ainsi la kénose, peuvent encore parler
d’une divinité de Jésus-Christ. Le Logos s’étant bien complé-
lement changé en homme (fait que nous avouons d’ailleurs ne
pas comprendre), nous en avons fini avec la divinité; il ne sau-
rait plus étre question de statuer sa présence dans la personne
de Jésus. Comment pourrait-il y étre encore en qualité de Dieu
alors que vous avez commencé par le changer en homme ?
Néanmoins, d’aprés la plupart des défenseurs de la kénose,
le Logos persiste bien toujours dans ’homme Jésus, seule-
ment il se réduit & sa plus simple expression. « Le Verbe, dit
M. Godet, n’est plus en Jésus dans I'état de gloire divine, dans
lequel il se trouvait auprés du Pere. C’est bien encore le
méme sujet, la méme personnalité, mais avec un autre mode
d’existence..... Il a consenti & laisser s’éteindre au dedans de
lui le flambeau de la conscience de lui-méme, et par ce seul
acte il s’est privé d’'un coup de toutes les facultés divines dont
cette conscience du moi était la condition et le point d’appui.
Il w’en reste pas moins Dieu pour cela, aussi bien que nous
restons hommes en nous endormant’..... Le Verbe, afin de

* Disons un mot en passant de l'analogie du sommeil qui doit expliquer
comment le Logos a pu s'abaisser au point de perdre la conscience de
lui-m&me et toute volonté. Il serait arrivé au Verbe, ni plus ni moins, ce
qui se passe chez nous toutes les nuits. Nous montrons journellement par



198 J.-F. ASTIE

s’incarner, s’est réduit 2 ce qui fait le fond de toute existence
humaine. Il n’a gardé de sa forme de Dieu que le germe d'une
personnalité consciente et libre; car c’est précisément la ce
que existence divine a de commun avec I’existence humaine ;
c’est le trait par lequel 'une est I'image de lautre; c’est le
point ol Dieu et 'homme s’entre-rencontrent. Le Verbe
sauve donc ce rayon divin, ce rayon seul, de son dépouille-
ment volontaire. » (Revue chrétienne, 1858. Pag. 158-161.)
Nous ne réussissons pas a voir comment il peut étre
question d’une incarnation du Verbe en Jésus alors qu’il se
réduit & apporter « le germe d’une personnalité consciente et
libre, » c¢’est-a-dire apparemment ce qui devail se trouver déjd
dans le fils de Marie, car c’est précisément 14 ce que Vexis-
tence divine a de commun avec I'existence humaine. Nous ne
demanderons pas non plus ce que peut bien étre cette « per-
sonnalité simple et nue que Jésus, d’aprés M. Godet, doit avoir
apportée sur la terre en laissant derriére lui toute la richesse
de son existence antérieure. Il serait en effet hors de propos
de reproduire les objections que 'on n’a cessé de faire aux dé-
fenseurs de la consubstantiation et de la transsubstantiation;
comment la substance peut-elle éire congue séparée de ses
attributs fondamentaux? En quoi peut consister « une per-
sonnalité simple et nue qui a dépouillé toute la richesse de
son existence antérieure?» Nous ne savons voir en tout cecl

notre exemple que nous pouvons continuer de vivre sans en avoir con-
science et passer de 'un & 'autre de ces deux modes d’existences dans une
certaine mesure par notre propre fait. — Cette alternance du sommeil et
de la veille, d’aprés Rothe, ne prouverait qu'une chose, savoir que notre
personnalité n’est pas encore arrivée & son parfait développement, que
bien loin d'étre entibrement spirituelle, elle est sous la dépendance des
sens. Les fonctions de la vie animale doivent cesser temporairement pour
reprendre des forces nouvelles. Mais cette suspension du moi et de Ja con-
science pendant le sommeil n’implique nullement que nous nous en soyons
dépouillés. Ils reparaissent en effet au moment du réveil avec tout leur
contenu. C'est la une différence que Gess est obligé de reconnaitre. 11 va
sans dire du reste, comme Dorner et Rothe I'ont déja fait remarquer’
que c'est se mettre en contradiction avec la notion de Dieu que d'ad-
mettre que le Logos ait pu s’abaisser jusquau point de perdre la con-
science de lui-méme.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 199

qu'un cadre vide, la place déserte de la vie, quelque chose
d’exclusivement formel, mais nullement cet élément réel qui seul
pourrait nous donner le tableau, I'étre. Y aurait-il par aven-
ture derriere toutes ces images accumulées une idée dont les
défenseurs de la kénose ne se rendent pas bien compte ? D’apreés
M. Godet, Jésus en s’incarnant aurait laissé tous ses attributs
« en arriere. » Qu’est-ce & dire? On ne peut admettre cepen-
dant une existence des attributs & part de la substance dont
ils sont attributs? Gaupp, plus explicite, nous déclare que « le
Tils aurait déposé pour un temps auprés de son Pére sa ma-
jesté, tous les attributs divins. » Sices images doivent avoir un
sens, d’aprés les hypothéses trinitaires qui servent de base
aux défenseurs de la kénose, elles ne pourraient signifier
gqu’'une seule chose: les attributs divins du Verbe seraient res-
tés pres du Pere, dans le sein du Pére. Nous serions ainsi
revenus a une idée de tout temps familiére & la christologie
réformée : il y aurait eu une double existence du Logos: il au-
rait été dans I'’homme Jésus, tout en continuant d’exister dans
le sein du Pére avec tous ses attributs et en remplissant toutes
ses fonctions trinitaires.

Il est inutile d’insister sur ce qu’il y a de peu heureux dans
cette idée d’'une double existence du Logos. Il suffira de re-
marquer que cette hypothése irait du reste & 'encontre du
but que les défensenrs de la kénose se proposent. Ils tiennent
avant tout 4 ce que le Verbe éternel se soit incarné, ce qui
Naurait pas eu lieu ¢’il était demeuré avec tous ses attributs
dans le sein du Pére. Il ne resterait plus qu’une ressource: il
ne faudrait voir dans I'incarnation qu’un simple acte du Verbe,
une révélation du Logos éternel demeuré dans le sein du
Pére, et non un nouveau mode d’existence. Le Verbe trinitaire
serait sauvegardé, mais la christologie des partisans de la ké-
nose tomberait dans le sabellianisme. Or c’est 12 une consé-
quence qu’ils repousseraient. Ils entendent bien montrer
comment le Logos trinitaire, éternel et conscient, s’est uni a
homme Jésus; s’ils ont imaginé 'hypothése de la kénose pour
combler 'abime, ce n’est nullement dans I'intention de renon-
cer & l'incarnation du Verbe conscient.



200 J.ZF. ASTIE.

Il faut savoir tenir compte aux partisans de la kénose des
nombreux efforts auxquels ils se sont livrés pour donner sa-
tisfaction & une des exigences les plus impérieuses de la con-
science chrétienne de notre époque: le besoin de maintenir a
tous égard la vraie humanité de Christ. Cette derniére tenta-
tive était peut-étre indispensable; en tout cas elle n’aura pas
été inutile, si elle améne & reconnaitre que la personne histo-
rique de Jésus ne saurait étre comprise en partant des prémis-
ses ontologiques et psychologiques fournies par les anciens
conciles.

Nous nous garderons bien en ce qui nous concerne de
nous placer au point de vue de ’essence divine ou des formu-
les trinitaires pour comprendre la personne ou la divinité de
Christ. Notre méthode, a la fois plus modeste et plus sire, nous
interdit absolument de prendre ainsi le probléme par en haut,
par le coté ontologique. Nous aspirons & nous former une con-
ception de la personne de Christ en ne consultant que les seules
données scripturaires éclairées par la conscience chrétienne,
sans nous préoccuper des formules des conciles cecuméniques
que nous n’entendons du reste ni infirmer, ni confirmer. Ne
nous pronon¢ant nullement surle compte de ces doclrines, nous
partons de ’hypothése qu’elles doivent étre elles-mémes subor-
données & l'histoire. Nul ne saurait nous contester le droit de
prendre cette position. Les défenseurs des anciennes formules
en effet, a condition qu’ils soient plus chrétiens gu’idéalistes,
seront les premiers & convenir que ce sont les faits historiques
scripturaires (ui ont donné naissance aux formules trinitaires.
En tout cas s’il y a quelque chose & modifier ou & changer
c’est bien la métaphysique chrétienne qui doit céder le pas
aux faits, et non les faits qui doivent étre interprétés du point
de vue d’unc métaphysique précongue et née peut-étre
dans un milieu intellectuel qui nous est devenu assez étranger.
Commencons donc par consulter les faits sans nous préoccu-
per des formules traditionnelles mises en avant pour en rendre
compte,

Dés que le probléine est considéré par ce coté-la, on est
agréablement frappé de I'unité de sentiments qui inspire tous



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 201

les théologiens (ui ont essayé de le résoudre. On sent bien
que c’est la la grande question contemporaine ; car non-seu-
lement tout le monde se voit contraint de 'aborder, mais en-
core c’est dans la méme directien quon cherche la solution.
Toutes les Vies de Jésus que notre époque a vues se multiplier,
depuis la plus frivole jusqu’a la plus scientifique, toutes sont
inspirées par le besoin de mettre en lumiere la vraie humanité
de Christ. Les partisans les plus décidés de la divinité du Sau-
veur, les théologiens (ui enseignent la kénose, sont loin de
troubler ce concert. Un pareil état des esprits ne se rencon-
tre que rarement, il est du plus heureux augure. D’abord une
base commune est obtenue pour la discussion et de plus on est
certain de faire au moins quelques pas avec ceux qui plus tard
vous laisseront en route.

(’est donc une affaire entendue, le docétisme est décidément
répudié, sinon en fait du moins en droit; tout le monde s’en
défend pour proclamer que Jésus-Christ fut un homme dans
toute la force du terme.

Tandis que les ignorants prétent parfois & Strauss l'idée que
Jésus n’aurait jamais existé, ce docteur ne se borne pas a
reconnaitre I'existence historique du Sauveur, mais dans un
Instant trop court out il se sentait porté & la conciliation, il a
cherché & montrer que, tout en n’étant qu’'un simple homme,
Christ n’en aurait pas moins donné satisfaclion aux besoins
les plus légitimes de la conscience chrétienne. D’apreés Strauss,
en vertu de l'union parfaite (ue Jésus nous a présentée de la
nature divine et de la nature huinaine, « jamais en aucun temps
il ne sera possible de s'¢lever au-dessus de lui en matiére de
religion, malgré tous les progres (ue, dans d’autres branches
de la vie spirituelle, par exemple dans la philosophie, dans
étude et la domination de la nature, etc., etc.,.. on a déja
faits et fera sans doute encore au-dessus du niveau de son
époque, dont il partage aussi les bornes 4 I'égard de ces dif-
férentes branches de nos connaissances..... Tous les dévelop-
pements ultérieurs de la religion devront se borner davantage
& la forme; par conséquent, & lavenir comme jusqu’d nos
jours, les progres religieux ne pourront plus, méme de loin,



202 J~F. ASTIE

porter le caractére d’époque qu’a eu le pas gigantesque que
Jésus a fait faire & ’humanité dans la carriere de son évolution
religieuse..... »

Strauss reconnait toutefois que de son point de vue qui ne
lui permet de voir en Jésus qu'un Dieu homme dans le sens
du panthéisme, il lui est impossible de prouver que Jésus ne
sera jamais dépassé dans le domaine de la religion. Il n’en
cherche pas moins & rassurer les chrétiens par les considéra-
tions suivantes : «..... Dans le fait, on se tourmente ici avec
des songes vains, et I'on se bat avec des ombres, car il s’agit
non d’aucune expérience prise dans la réalité, mais de possi-
bilités abstraites. La religion n’a pas plus a s'inquiéter de ces
subtilités de ’entendement, qu’un homme raisonnable ne se
laisse effrayer par les calculs de la possibilité d’une rencontre
de la terre avec une cométe qui parcourt son orbite dans l'es-
pace. A la réflexion qui s’inquiéte on doit imposer silence
tant qu’elle n’est pas en état de démontrer dans la réalité une
personne qui, & I'endroit de la religion, ait le courage et le
droit de se placer & coté de Jésus. » (Vie de Jésus, traduite par
Littré. 2e vol. Pag. 764-767).

Ne dirait-on pas que le Sauveur a exercé un instant une
espeéce de fascination irrésistible sur ’homme méme qui s’est
efforcé de réduire sa grandeur aux proportions les plus étroi-
tes? Quoi qu’il en soit, cette concession faite par Strauss au
sentiment chrétien est une vraie défaite: le grand critique
est obligé de reconnaitre qu’en ne voyant en Jésus guun
simple homme 11 est hors d’état de s’expliquer & lui-méme
Pimpression qu’il en a recue. « Evidemment, dit-il, il y a une
difficulté particuliére a4 donner la preuve demandée. »

Les travaux de 'école de Tubingue, destinés & compléter la
démonstration de Strauss, ont également montré & leur fagon
que ’humanité de Christ ne saurait tout expliquer. Du moment
ou la tentative de rendre compte du christianisme humaine-
ment a échoué, comme nous 'avons montré -ailleurs, ce fait
dépose, d’'une maniére négative tout au moins, en faveur de
la divinité du fondateur. Les explications humaines n’aboutis-
sant pas, I'esprit humain est forcément contraint d’en cher-



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 203

cher d’autres. Hausrath, tout en encadrant les faits évangéli-
ques dans Phistoire contemporaine, semble reconnaitre que
I'explication exclusivement humaine demeure insuffisante.
Aprés avoir fait voir que la mort de Jésus fut une conséquence
inévitable des circonstances, il fait allusion a d’autres causes :

« Il n’est pas nécessaire d’ajouter que les causes finales de
cet événement appartiennent a4 un ordre de choses différent
et supérieur. A cette question : pourquoi Jésus a-t-il été cru-
cifié ? notre foi donne une autre réponse plus compléte.
L’histoire de I’idéal ne peut en effet jamais étre comprise d’'une
maniére fragmentaire, elle a une plus haute portée que quel-
ques jours passagers de trouble et de tumulte, une significa-
tion éternelle, un contenu absolu qui appartient, non pas au
récit des faits contemporains, mais 4 ’humanité ; chacun doit
adorer le mystére de grice quelle lui révéle. » (Revue de théo-
logie, pag. 69, année 1870.)

Sans admettre d’ailleurs aucun élément surnaturel ou méta-
physique , Schwarz maintient contre Strauss que Jésus a
occupeé une position tout & fait particuliere et incomparable
dans la sphére religieuse. « Ce qui caractérise Jésus ce sont
ses dons, d’une part ; la place qui lui a été tixée, d’autre part,
& un moment décisif de P'histoire de 'humanité : tout son étre
en a regu une empreinte tout a fait particuliére. Par ce carac-
tere unique de Jésus nous entendons cette position centrale
qu’il n’a cessé d’occuper pour ’humanité entiére jusqu’a au-
jourd’hui. Dans le domaine religieux, il est permis d’établir
une distinction entre une position unique (Einzigkeit) et une
position exclusive (Alleinigkeit), dans un sens autre que lors-
quil est question des héros de I'art ou de ceux de la science.
Keim I'a déja remarqué, la science et I’art semblent ne pou-
Voir jamais s’élever 4 une hauteur supréme ne devant jamais
étre dépassée. D'abord parce que, dans ces domaines, la syn-
these définitive du divin et de I’humain ne s’effectue jamais et
ensuite parce que la notion et la partie technique progressent
Sans cesse. Il en est tout autrement en religion; ici il est pos-
sible d’arriver 4 une grandeur qui ne sera jamais dépassée. In-
dépendamment des progres théoriques et pratiques du monde,



204 J.-F. ASTIE

il peut se trouver un maximum d’intensité de vie religieuse et
morale, un maximum de motifs historiques décisifs, un acte
supréme de liberté pénétrant dans les profondeurs infinies de
la divinité el de '’humanité, enfin un maximum d’amour divin
pour une personne humaine ; tout cela parait possible d’un
point de vue différent du panthéisme. En Christ la simple
possibilité est garantie par le fait qui en montre la réalisation.»

« Ce sont la des vérités qui échappent & l'esprit trop étroit
de Strauss. Il excelle quand il s’agit de se livrer & la crilique
de détail, mais il n’a ni coup d’ceil historique, ni sens religieux.
On dirait que, grice & un travail critique incessant, ces orga-
nes-1a ont été sinon atrophiés du moins paralysés. » (Pag. 92.)

Voila jusqu’out peuvent s’élever les hommes impartiaux. Ils
assignent a Jésus une place particuliére, incomparable; ils
admettent qu’il a atteint pour lhistoire religieuse de I'huma-
nité une hauteur qu’il ne sera jamais possible de dépasser,
bien qu’il ne soit cependant jamais arrivé jusqu’au surnatuarel.

C’est ici que nous rencontrons les défenseurs de la kénose.
Tout en maintenant le caractére divin du Sauveur ils s’effor-
cent de ménager la transition, de peur de comprometire la
parfaite humanité qui ne leur tient pas moins a cosur. Malheu-
reusement les kénosistes, faute de se sentir suffisanment
libres & I'égard des décisions des anciens conciles, prennent
la question par en haut et non par en bas. Au lien de partir
de 'humaniteé pour s’élever jusqu’a la divinité ils descendent
de celle-ci & celle-13, pliant sous le faix d’anliques formules
sur I’essence de Dieu et sur les rapports des trois personnes
de la Trinité. Voila pourquoi ils compliquent le probléme sans
arriver & le résoudre. A quoi bon partir de la notion d’un
Logos personnel et préexistant pour le dépouiller de la per-
sonnalité et de la conscience de lui-méme, non-seulement au
moment de l'incarnation, mais encore pendant tout le cours
du ministére de Jésus? C'est ici qu’on voit combien les défen-
seurs de la kénose sont empéchés par cette personnalité du
Logos, par cette existence consciente dont ils cherchent a
se débarrasser au moyen des expédients divers que nous
avons signalés ailleurs. Evidemment la personnalité consciente



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 2056

du Logos antérieurement & la Venue n’est pas & leur yeux in-
dispensable & 'incarnation, puisqu’ils ne réussissent ¢ rendre
Vincarnation plausible qu’en dépoutllant préalablement le
Logos de la conscience de lui-méme et de la personnalité. En
s'incarnant il se dépouille de la conscience de lui-méme et des
attributs divins dont il n’a donc que faire pour s’incarner. Ils
ont beau s’en défendre; la personnalité, la préexistence du
Verbe les géne au premier chef, puisque toute leur entreprise
consiste 4 s’en débarrasser.

Tout en se gardant bien de partir comme les défenseurs de
la kénose des profondeurs de ’essence divine qui demeurent
un mystére, ne pourrait-on pas accepter leur point d’arrivée?
Pourquoi ne pas faire commencer Vincarnation du Logos avec
ce minimum de divinité que les kénosistes lui laissent apres
I'avoir dépouillé de la conscience de lui- méme et de tous
les attributs divins? Il n’y aurait eu dans le feetus encore
renfermé au sein de Marie que ce degré de divinité compa-
tible avec la phase d’existence que traversait alors celui qui
devait étre un jour Jésus de Nazareth. Plus tard, & mesure
qu’il aurait été mieux en état de s’assimiler la divinité,
Pincarnation se serait accusée de plus en plus. On ne man-
quera pas de dire que c’est 1a se faire la part par trop facile;
on voudra savoir ce (que deviennent ces passages de 'Evangile
qui enseignent de la maniere la plus claire une préexistence
personnelle de ce Verbe éternel qui devait apparaitre un jour
incarné dans Jésus de Nazareth.

Ceci nous conduit & la question scripturaire. La vraie huma-
nité de Christ est partout supposée dans le Nouveau Testament;
sa divinité est souvent affirmée. Nous ne nous occuperons ni
de 'une ni de 'autre de ces deux doctrines, mais uniquement
de la maniére de comprendre les rapports des deux facteurs
de cette personnalité une.

Rien ne confirme lidée courante en vertu de laquelle la
divinité se serait incarnée tout d’un coup, en une fois, et d’une
maniére physique dans ’homme Jésus dés le sein de Marie.
Ce qui le montre déja c’est le peu d’importance que les apo-
ires attribuent a4 la conception surnaturelle, qui joue au con-



2086 J.-F. ASTIR

traire un role capital dans le systéme orthodoxe. Nulle part
elle n’est expressément affirmée dans leurs écrits ; tout au plus
peut-on admettre que Paul y fait allusion. Ainsi quand il pré-
sente Jésus comme second Adam, ce qui parait impliquer
qu’il a été créé immeédiatement de Dieu comme le premier.
(1 Cor. XV, 45-49; Rom. V, 14.) Mais de trés bonne heure la
conscience chrétienne a admis 'idée de la conception miracu-
leuse comme expression adéquate d’un fait pour elle incontes-
table, savoir que le second Adam a été créé immédiatement
par Dieu comme le premier. Toutefois les écrivains qui par-
lent de la conception miraculeuse (Math. I, 18-25; Luc I, 26-
57 ; 111, 23) ne la présentent jamais comme impliquant 'incar-
nation d’'une personne divine dans 'homme Jésus, d’une
maniere déja compléte et parachevee, des le sein de la mere.

Non-seulement les écrivains sacrés n’accordent pas cette
portée a la conception miraculeuse, mais encore ils nous ren-
dent attentifs & certains faits qui nous empechent de le faire.
Comment, & leur sens, 'incarnation de Dieu en Christ pourrait-
elle étre parfaite désla conception jusqu’au baptéme, puis qu’ils
font descendre sur Jésus le Saint-Esprit, quelque chose de di-
vin apparemment ? (Math. 1II, 16 ; Marc I, 10-12; Lue 111, 21.)
Saint Jean attribue la méme portée au baptéme. Quand il dit
que le Verbe est devenu chair (I, 14) il ne peut donc avoir
entendu par 12 une incarnation parfaitement adéquate dés le
moment de la conception miraculeuse dont il ne parle pas
d’ailleurs ; Lue, lui, nous enseigne un fait diamétralement op-
posé 4 la maniére genérale de concevoir les rapports de la
divinité et de I'numanité en Jésus. Bien loin d’avoir eu lieu
tout d’'un coup, d’une maniére physique, magique, elle s’est
effectuée lentement, successivement, conformément aux lois de
tout développement moral: Et le petit enfant croissait et se
fortifiait en esprit, étant rempli de sagesse ; et la grace de Dieu
état sur lui; et Jésus savancait en sagesse, et en stature, el
en grice envers Diew et envers les hommes. (11, 40-52.)

Le témoignage de Jésus lui-méme confirme cette idée d’une
incarnation successive du Pere en sa personne. Il affirme sans
doute son étroite communion avec Dieu, mais il la présente



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE ‘ 207

comme allant sans cesse en se développant durant les jours
de sa chair, pour n’atteindre son point culminant qu’a la suite
du parfait développement de sa vie humaine. Il est évident
(que, avant’ascension, Jésus n’est pas un avec le Pére d’une
maniére immédiate ; s’il connait le Pére, ses sentiments, sa vo-
lonté, ce n'est pas sans intermédiaire, mais par les choses qu’il
lui voit faire,... parce que le Pére lui montre toutes les choses
qu’il fait. (Jean V, 19-20.) Jésus déclare expressément ne pas
tout savoir ; il ignore ’heure méme de son retour qui n’est
connue que de Dieu seul. ( Math. XIII, 32.) Il déclare aussi
qu’il ne lul appartient pas de distribuer les places dans son
royaume. C’est la une prérogative que le Pére s’est réservée a
lui seul. (Math. XX, 23.) Il sait sans doute dés les jours de sa
chair que toutes choses lui ont été accordées par son Pére.
(Math. XI, 27.) Mais ce n’est qu’apres 'ascension qu’il se pré-
sente comme en ayant pris possession : Toute puissance m’est
donnée dans le ciel et sur la terre. (Math. XXVIII, 18.) Com-
ment Jésus aurait-il pu avoir conscience de la communion
avec son Pére comme parfaite, déja durant sa carriére terres-
tre, alors qu’il parle souvent d’aller vers le Pére, et qu’il espére
que ce fait le placera dans une condition supérieure et dans
une communion plus étroite avec Iui? ( Jean VII, 33-34 ; XIV,
28; XVI, 5, 16, 17, 28 ; XVII, 5, 11, 13.) Comment sans cela
pourrait-il déclarer son Pére plus grand que lui ? (Jean XIV, 28;
X, 29.) Et qui plus est, au moment méme ol il se présente
comme le plus étroitement unia lui, comment pourrait-il I’ap-
peler le seul vrai Diew et par ce fait le distinguer clairement
de lui-méme ? (Jean XVII, 3.)

Les apotres ne se bornent pas 2 signaler ce développement
de Jésus, cette incarnation successive; ils s'en rendent compte.
Saint Jean fait & cet égard une remarque trés significative qui
implique ce point de vue : Or il disait cela de UEsprit que de-
vaient recevoir ceux qui croyatent en lui; car le Saint- Esprit
wWétait pas encore donné, parce que Jésus n'étail pas encore
glorifié. (Jean VII, 39.) Il montre & l'occasion comment la
conscience de la communion avec le Pére a été toujours en se
développant jusqu’au terme de la carriére terrestre de Jésus:



208 J.-F. ASTIE

et Jésus sachant que le Pére lui avait donné toutes choses entre
les mains, et qu'il était venu de Dieu, et s’en allait a Dieu.....
(Jean XIIL, 3.) Paul & son tour déclare, de la maniére la plus
positive, que c’est a partir de la résurrection seulement que
I'union du Fils avec le Pére a été compléte: qu’il a été pleine-
ment déclaré Fils de Dieu en puissance, par sa résurrection
d’entre les morts. (Rom. I, 4.) L’épitre aux Hébreux (I, 5;
IV, 6) tient le méme langage. La maniére dont tous les apo-
tres parlent de 1'élévation de Jésus en insistant sur le fait im-
plique que c’est a partir de la résurrection que s’est accom-
plie, d’'une maniére parfaitement adéquate, cette union avec
le Pére qui n’avait été jusque-lad que progressive et relative.
(Marc XVI, 19; Luc XXIV, 51; Act. I, 9,11; II, 33; III, 21:
VII, 56 ; Eph. I, 20; IV, 8-10; Philip. II, 2-9; III, 20; Col. III,
1; Hébr, I, 3; VII, 26; IX, 24 ; VIII, 1; Pier. III, 22.) Ils pré-
sentent cette condition nouvelle dans laquelle il entre comme
« une séance & la droite du Pére, » c’est-a-dire une participa-
tion & sa gloire. (Marc XVI, 19; Act. VII, 56; Rom. VIII, 34;
Eph.1, 20; Col. III, 1 ; Hébr. 1, 3; X,12; XII,2; 1 Pier. III, 22.)

Le Nouveau Testament ne se borne pas & nous exposer
cette incarnation du Pére dans le Fils comme progressive,
successive, il en détermine plus exactement la nature. Elle
n’a été ni physique, ni mécanique, ni magique, mais le fruit
lent de Pactivité morale du Seigneur Jésus lui-méme. Dans
son entretien avec Nicodéme Jésus se présente comme ayant
personnellement fait 'expérience de cette vie spirituelle &
laquelle il convie son interlocuteur : Ce que nous savons nous
le disons ; et ce que nous avons vu nous le témoignons. (Jean
IIT, 11.) C’est par une méthode éminemment morale qu’il s'é-
leve graduellement jusqu’ala parfaite communion avec le Pére.
Son ministére s’ouvre et se ferme par la lutte morale : celle
de la montagne et celle de Gethsémané; la période qui les
sépare parait avoir été signalée par des faits du méme
genre. Si le diable quitte Jésus aprés la premiére tentation
ce n’est que pour un temps. (Luc IV, 13.) Le Sauveur sem-
ble faire allusion a4 des événements de ce genre quand il
dit & ses disciples: Vous étes ceux qui avez persévéré avec



ILE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 209

moi dans mes tentations. (Luc XXII, 28.) Bien que Jésus
n’ait jamais succombé, il ne semble pas avoir été insensible &
la voix de la tentation, & en juger par la vivacité avec laquelle
il repousse celle que Pierre met imprudemment sous ses pas:
Retire-toi de moi, Satan, tu m’es en scandale. (Math. XVI, 26.)
Cela explique aussi pourquoi dans ces heures d’épreuve le
Sauveur a senti le besoin de s’entourer de la sympathie de ses
plus intimes amis : Mon dme est de toutes parts suaisie de tris-
tesse jusqu’a la mort ; demeurez ici et veillez avec moi. (Math.
XXVI, 38; Luc XX1I,15.) Pendant tout le cours de sa carriére il
ya chez lui lutte, combat, vie réelle ayant ses moments d’hési-
tation (délivre-moi de cette heure ; mais c’est pour cela que je
suis venu a cette heure (Jean XII, 27; VII, 6); ses hauts (en ce
méme instant Jésus se réjouit en esprit (Luc X, 21) et ses bas:
Mon dame est de toutes parts saisie de tristesse jusqu’a la mort
(Math. XVI, 38), comme chez nous. Il est tellement vrai qu’au-
cun sentiment humain ne lui demeure étranger qu’il doit
avoir connu la colére, que les stoiciens proscrivaient chez leur
sage idéal : alors les regardant de tous cités avec indignation.
(Marc III, 5; Jean II, 17.) Il parait avoir également connu la
crainte. (Hébr. V, 7.) Jésus lui-méme présente son ministére
comme une lutte bien réelle et bien sérieuse (Jean XIV, 30-31),
réclamant de Peffort, le déploiement de toutes les forces qui
sont en lui. La coupe qu’il doit boire ne lui apparait pas plus
agréable que le baptéme dont il doit étre baptisé. (Math. XX,
22-23 ; Luc XII, 30.) A mesure que ’heure de la catastrophe
approche, la lutte devient plus pénible comme nous le voyons
par la scéne de Gethsémané qui aboutit & des grumeaux de
sang. (Math. XXVI, 37-41.) Les paroles prononcées sur la croix
sont plus caractéristiques encore : Mon Dieu, mon Diew, pour-
quot m’as-tu abandonné. (Math. XXVII, 46.)

Aussi dans ces heures solennelles le Seigneur éprouve-t-il le
besoin d’invoquer spécialement le secours de son Pére, tout
en étant avec lui dans une communion permanente: Sl est
possible que cette coupe passe loin de moi. Cest ainsi qu’au
moyen de la priére il arrive & mettre sa volonté entierement
d’accord avec celle du Pére: Toutefois non point comme je le

THEOL, ET PHIL. 1874 14



210 J.-F. ASTIE

veux, mais comme tu le veux. Bien loin d’étre tout-puissant,
c’est également au moyen de la priéere qu’il obtient la faculté
de faire des miracles: Je sais, dit Marthe, que tout ce que tu
demanderas & Dieu, Dieu te le donnera..... Pére, je te rends
grdce de ce tu w’as exaucé. Sans doute la connaissance qu’il
a déja de la volonté de Dieun, la communion intime avec le
Pére lui donne la certitude que ses demandes seront toujours
entendues (Je savais bien que tw m’exauces toujours); mais
tout cela ne le dispense pas de lui adresser des requétes. Il
n’ignore pas qu'au besoin il aurait & sa disposition plusieurs
légions d’anges pour le protéger, mais encore faudrait-il qu’il
les demandat : Crois-tu que je ne puisse pas maintenant prier
mon Pére, qui me donnerait présentement plus de douze lé-
gions d’anges ? (Jean XI, 22, 41, 42; Math. XXVI, 53.)

L’histoire évangélique produit 'impression que pendant sa
carriére terrestre Jésus a dii, lui aussi, marcher parla foi.
Dans I'épitre aux Hébreux XII, 2 il est appelé le chef et le
consommateur de la foi. C’est au moyen de la foi qu’il s’est
maintenu dans son unité absolue avec Dieu. Il va sans dire
que plus le terme de sa carriére terrestre avangait, c’est-a-dire
le moment ol son union parfaite avec le Pére serait compléte-
ment réalisée, plus aussi la foi se changeait en science: Jésus
sachant que le Peére lui avait donné toutes choses entre les
mains. (XIII, 3.) Le fait n’éclate nulle part plus vivement que
dans la priere sacerdotale. De méme que, déja dans une
autre circonstance, alors qu’il se contemplait lui- méme
comme arrivé au terme de la perfection, au jour du jugement ,
il s’était désigné non plus comme fils de 'homme, mais comme
Fils de Dieu (V, 25), de méme devant le souverain sacrifica-
teur qui P'interroge solennellement il se sait le Christ, le Fils
de Dieu qui va siéger incontinent & la droite de la puissance
du Pére. (Math. XXVI, 63, 64.)

(’est par la méthode morale qu’il est arrive & sa parfaite
union avec le Pére, savoir au moyen d’un amour absolu et
réciproque entre lui et le Pére. Du coté de Jésus cet amour
consiste dans une obéissance morale absolue aux commande-
ments de son Pére, au moyen de laquelle il se sanctifie, c’est-



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 211

a-dire se qualifie, se rend apte & cette communion de Dieu
avec lui. Cette idée fondamentale se trouve exprimée en sa
totalité avec une clarté particuliere, Jean X, 30-36. Dans ce
passage, le Sauveur fonde son union avec Dieu (vers. 30) ou
le fait d’étre son Fils (vers. 36) expressément sur la circons-
tance qu’il n’a pas rec¢u de Dieu une parole spéciale, ou une
mission spéciale (vers. 35), mais que, par suite de sa sainteté
absolue, il a été choisi de Dieu d’une maniere absolue pour
étre l'organe de son activité dans le monde (vers. 36). Toujours
dans le méme ordre d’idées, Jésus présente (VIII, 29), comme
cause de sa commmunion persistante avec Dieu, le fait qu’ll
accomplit constamment ce qui lui est agréable: Le Pére ne
m’a point laissé seul parce que je fais toujours les choses qui
lui plaisent. Voici d’aprés Rothe', d’'une maniére plus positive,
les diverses idées contenues dans ce passage. La maniére dont
le Sauveur parle de son perfectionnement dans la communion
du Pére est des plus caractéristiques. Il le présente comme
sa. glorification (Jean XII, 23-28; XIII, 31-32; XVII, 1, 4,
5, 10, 22, 24; comparez VII, 39; XII, 16), sa gloire, son
élévation (III, 14; VIII, 28; XII, 32, 33, 34), le fait d’aller
vers le Pere. (VIL, 33, 34 ; X1V, 28 ; XVI, 5,16, 17, 28 ; XVII, 5,
11, 13.) Tout cela ne peut s’effectuer qu’au moyen de sa souf-
france et de sa mort. De sorte que, pour parler d’'une maniére
concrete, son départ pour aller vers son Pére n’est autre que
sa mort ; son élévation, c’est sa crucifixion (Jean III, 14, 15;
VIII, 28 ; XII, 32, 33); sa glorification, c’est sa mort. (Jean XII,
23, 28; XIII, 31, 32; XVII, 1, 4, 5.) Jésus déclare expressé-
ment que c’est & travers les souffrances qu’il doit pénétrer
dans sa gloire. (Luc XXIV, 26;1 Pier. I, 11.) Toutefois il ne
considére pas sa mort comme un simple phénomeéne naturel,
comme une simple souffrance, comme un accident, mais comme
une ceuvre morale. Ce qui le prouve c’est l'insistance avec
laquelle il reléve le fait qu’il laisse librement sa vie, que per-
sonne ne la lui ote, qu’il a la puissance de lua laisser et la puis-

* Toutes les citations qui suivent sont tirdes de la Dogmatique de
Rothe publiée par Schenkel: Dogmatik von Dr. R. Rothe aus dessen
handschriftlichem Nachlasse. Heidelberg, 1870.



212 J.-F. ASTIE

sance de la reprendre (Jean X, 11, 18; XIV, 30, 31), et que
cette mort est pour lui une lutte morale des plus pénibles.
(Math. XX, 22; Luc XII, 50; Jean XII, 23, 28.) La glorification
elle-méme, & laquelleil doit arriver par la voie de la souffrance
et de la mort, consiste dans le résultat spécifique du dévelop-
pement moral, savoir dans le fait qu’il deviendra pur esprit,
que sa chair, tout son organisme physique sera spiritualisé.
(Jean VI, 51, 61-63.) C’est par suite de sa mort qu’il procure
le Saint-Esprit (Jean XVI, 7; VII, 39), c’est pour cela que le
Saint-Esprit existe & partir de sa résurrection. (Jean XX, 22.)
Aussi dans ses discours d’adieu (Jean XIV, 3, 18, 24, 28;
XVI, 16, 23) Jésus laisse-t-il dans l'ombre la circonstance
qu’il les reverra corporellement aprés la résurrection, pour
insister principalement sur le fait que dorénavant il sera avec
les siens et avec Dieu dans une communion parfaite et illimitée.
C’est bien ainsi que 'auteur de I'épitre aux Hébreux a com-
pris la vie de Jésus. Il accuse fortement I'idée que le Sauveur
a été appelé a lutter et & combattre et qu’il a surmonté tous
les obstacles au moyen de son obéissance ; c’est parce qu’il a
souffert, étant tenté, qu’il est puissant aussi pour secourir ceux
qui sont tentés ;.... quoiqu’il fut le Fils de Dieu, il a pourtant
appris Uobéissance par les choses qu’il a souffertes... Saint Paul
insiste également sur I'obéissance de Jésus comime moyen de
remplir sa mission : Ainst par Uobéissance d’'un seul plusieurs
seront rendus justes..... Il a été obéissant jusquw’a lo mort,
la mort méme de la croix. C’est pourquoi aussi Dieuw la
souverainement élevé. Plerre et Jacques signalent également
les souffrances que Jésus a di supporter pendant son rninis-
tere: Christ a souffert pour nous en la chair..... Nous tenons
pour bienheureux ceux qui ont souffert ; vous avez appris
quelle a été la patience de Job, et vous avez vu la fin du Sei-
gnewr. (Hébr. II, 17, 18; 1V, 15; II, 10; V, 8, XII, 1-3;
Rom. V, 19; Philip. II, 7, 8; 1 Pier. IV, 1; Jacq. V, 10, 11.)
L’épitre aux Hébreux insiste tout particuliérement sur I'idée
que Jésus avait besoin d’atteindre 4 un certain degré de per-
fection pour passer de son état de faiblesse dans la gloire du
ciel : Il était convenable...., que Diew consacrdt le Prince de



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 213

leur salut par les afflictions; c’est ce Jésus qui durant les
jours de sa chair ayant offert avec de grands cris, et avec lar-
mes, des priéres et des supplications a celui qui pouvait le
sauver de la mort, et ayant été exaucé de ce qu’il craignait.
[’auteur n’insiste pas seulement sur l'intensité des angoisses,
des souffrances, il dit positivement qu’elles ont été nécessaires
au Sauveur pour lui enseigner 'obéissance et pour le rendre
apte a sa haute mission: Quoiqu'il fut le Fils de Dieu, il a
pourtant appris Uobéissance par les choses qu’il a souffertes.
Dans le cours de son ministére, Jésus était soumis & une
certaine faiblesse résultant de sa chair, comme tout homme
qui doit suivre la voie pénible et lente du perfectionnement
moral. La chair du Sauveur était comme un voile entre Dieu
et lui; il devait le traverser en déposant la chair au moment
de sa mort. (Hébr. X, 20.) Et, par suite de la faiblesse de la
chair (Math. XXVI, 41), cet apprentissage de I'obéissance était
une tentation au péché : il a souffert étant tenté (Hébr. II, 18);
il a été tenté comme nous en toutes choses. (IV, 15.) Arrivé 2
la perfection par cette voie difficile, il est au-dessus de toute
faiblesse: La parole du serment qui a été faite aprés la loi, or-
donne le Fils, qui est consacré pour toujowrs. (VII, 28.) Les
choses ont dit se passer ainsi, Jésus a d( arriver au but en
suivant cette voie morale, parce que, malgré la liberté absolue
de la volonté toute-puissante de Dieu, c’était 1a 'unique mé-
thode digne du Tout-puissant : Car il était convenable que celui
pour qui sont toutes choses, et par qui sont toutes choses, puisqu’il
amenait plusieurs enfants a la gloire, consacrdt le Prince de
leur salut par les afflictions. (II, 10.)

Saint Paul attribue aussi & Jésus une certaine faiblesse pen-
dant les jours de sa chair: il @ été crucifié par infirmité. (2 Cor.
XIII, 4.) Et il présente son élévation dans la gloire céleste
comme une récompense pour s’étre parfaitement acquitté de
Peeuvre que Dieu lui avait confiée : C’est pourquot ausst Dieu
Va sowverainement éleve, (Philip. TI. 9.) L’Apocalypse présente
les choses de la méme maniére: Tu es digne de prendre le livre,
et d’en ouvrir les sceaux ; car tu as été mis @ mort, et tu nous as
rachetés ¢ Dieu par ton sang. (V, 9.)



214 J.-F. ASTIE

Saint Paul met avant tout Faccent sur P'obéissance absolue
de Jésus comme moyen de son élévation. (Rom. V, 19 ; Philip.
I, 8.) 1l voit essentiellement le moyen d’élévation de Jésus
dans son obéissance absclue au Pére qui a atteint son point
culminant par le sacrifice de la croix. (Rom. V, 19; Philip. II,
8.) Mais il concoit aussi comme un dépouillement de lui-méme
cette obéissance dont Jésus a fuit preuve envers Dieu, en accom-
plissant 'ceavre sainte qui lui avait été confiée: Lequel étant
en forme de Dieu, w'a point regardé comme une usurpation
d’étre égal a Diew. Cependant il s’est anéanti lui-méme, ayant
pris la forme de serviteur, fait a la ressemblance des hommes;
et étant trouvé en figure, comme un homme, il s’est abaissé lui-
méme, et o été obéissant jusquw'a la mort, @ la mort méme de
la croixz. (Philip. 11, 6, 8.) « Saint Paul montre, dit Rothe, que
Jésus par suite de son caractére religieux et moral tout spécial,
base de sa communion toute particuliere avec Dieu, méme
pendant son existence terrestre, n’était pas dans les simples
conditions naturelles de I'existence humaine, mais dans celles
d’une existence divine particuliére : forme de Diew. (Voir aussi
Math. XXVI, 53, 54; Jean X,17,18.) Néanmoins il n’a pas voulu
s'emparer de cet état tout particulier et semblable & Dieu
d’une fagon extérieure, violente (magicque), mais il s’est pro-
posé de 'acquérir par la méthode morale: i1 n’a pas cru de-
voir s’emparer de 'égalité avec Dieu. Par contre Dien I'a sou-
verainement élevé, et lui a donné un nom qui est au-dessus de
tout nom. C’est pourquoi il s’est volontairement dépouillé des
priviléges qui étaient virtuellement en lui: au lieu de se pre-
senter dans sa carriére terrestre comime un maitre, il s’est
donné comme un serviteur, lout & fait comme un homme
ordinaire: ayant pris la forme de servitewr, fait ¢ la ressem-
blance des homimes. 1l y a plus: pour sabaisser autani que
faire se pouvait, de toutes les conditions humaines il a libre-
ment pris la plus basse, cclle qui implique le plus de peine,
de souffrance, d’opprobre, celle de serviteur mourant, puis-
qu’il s’est montré obéissant jusqu’a la mort et & la mort méme
de la croix. La méme idée se trouve exprimée d'une maniére
figurée, 2 Cor. VII, 9: Etant riche il s’est fuit pavwvre pour



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 215

nous, et Gal. IV, 4, ou Jésus nous est présenté comme sous
la loi, c’est-a-dire dans une économie morale motivée par
le péché et par conséquent nullement obligatoire pour lui. Il
est dit expressément que c’est en vertu d'une volonté spé-
ciale de Dieu que Jésus a été placé dans cette condition légale:
Dieu a envoyé son Fils, né d'une femme et soumis a la loi.
Jésus présente ses rapports particuliers avec Dieu dans son
état de perfection comme sa gloire,* la gloire que le Peére lui a
donnée. Cette gloire & son tour consiste dans le fait que lui et
le Pere sont un, absolument un. (Jean XVII, 22, 23.) Il ajoute
que la cause de cette gloire c’est 'amour éternel de Dieu pour
lui: laquelle tu m’as donnée, parce que tu m’as aimé avant la
fondation du monde (Jean XVII, 24). 1l résulte aussi de 12 que
sa parfaite union avec Dieu a sa raison d’étre dans 'amour de
Dieu pour lui: Je suis en eux, et toi en moi, afin qu’ils soient
consominés en un, et que le monde connaisse que c’est toi qui
m’as envoyé, et que tu les aimes comme tu m’as aimé. Ge n’est
pas tout: cet amouar de Dieu pour Jésus constitue son unité
avec lui, si bien qu’il présente son existence & lui chez les
siens comme la présence en eux de l'amour dont Dieu la
aimé lui-méme: Afin que Uamour dont tu m’as aimé soit en
eux, et moi en eux. (XVIL, 26.) Cet amour de Dieu pour lui
repose a son tour sur le fait que réciproquement Jésus a tou-
Jours persisté dans 'amour de son Pére, savoir en lui obéis-
sant, en gardant ses commandements: Comme j'ai gardé les
commandements de mon Pére, et je demeure en son damour
(XV,10), & cause de ceci le Pire m’aime, cest que je luisse
ma vie. Ce qui achéve de faire ressortir la nature de cette
unité du Pére avec le Fils, c’est qu’il établit un parallélisme
entre son union avec le Pére d’une part, et son union avec les
siens et l'union des fidéles entre eux d’autre part : Vous
connaitrez que je suis en mon Pére, et vous en moi, et moi
en vous (X, 20),.... afin qu'ils soient un, comme nous sommes
un; afin que tous sotent un, ainsi que toi, Pere, es en moi, et
moi en toi; afin quweux aussi soient un en NOUS,..... afin
quils soient un comme nous sommes un ;.... je suis en eux, et
toi en moi, afin qu'ils soient consommés en un. (XVII, 11, 24,



216 J.-F. ASTIE

22, 23.) Jésus dit expressément que notre union avec lui est
amenée exactement comme son union avec Dieu: Comme le
Peére wm’a aimé, ainsi je vous ai aimes ; demeurez en mon amour;
si vous gardez mes commandements, vous demeurez en mon
amour ; comme j’ai gardé les commandements de mon Pére, et
je demeure en son amour. (XV, 9, 10.)

111

Bien qu’elle n’ait porté cque sur quelques points trés spéciaux,
cette rapide excursion sur le terrain de la christologie biblique
aura suffi pour établir dans tout son jour un fait fondamental.
Non content d’enseigner ’humanité de Christ, le Nouveau-
Testament la prend tellement au sérieux que, bien loin de con-
sidérer le Sauveur comme passif, il nous le présente comme
s’étant développé d’une maniére lente, progressive, conformé-
ment aux lois de tout développement religieux et moral dans
un homme normal. Nous avons donc un point de départ des
plus fermes qui s'impose & nous. Tout en admetiant sans ré-
serve la divinité de Christ, il est interdit de la concevoir de fa-
con a porter la moindre atteinte & sa parfaite humanité, telle
qu’elle vient d’étre esquissée dans ses traits fondamentaux.

Ainsi tombent les assertions de la théologie traditionnelle en
veriu descuelles Dieu se serait uni tout d’'un coup, et d’une
fagon immédiate, non pas & un homme réel concret, mais & une
nature humaine abstraite (ui serait demeurée du reste entiére-
ment passive. Rothe a montré qu’en lout ceci 'orthodoxie part
d’une anthropologie peu précise, qui se fait des notions fort
obscures de ce qu’il faut entendre par personnalité, nature,
personne. Elle est ainsi conduite & faire unir, d’une maniére
abstraite, la nature divine et la nature humaine. Voilh com-
ment on s’est détourné de la personnalité, du moi, seul agent
au moven ducuel 'union peut s’effectuer, pour chercher une
voie différente qui ne pouvait aboutir. L’union s’effectue tout
naturellement, par un acte de la toute-puissance divine. Elle
n’est pas le produit dn développement personnel et par con-
séquent moral d’une individualité. Tout s’accomplit au moment



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 997

de la conception qui évidemment, de la part de I’homme, ne
saurait étre un acte personnel.« Mais comment, demande Rothe,
I'union de la divinité et de I’humanité pourrait-elle s’effectuer
ainsi d’'une maniére impersonnelle? La supposition d’une
union exclusivement physique et non morale, d’une union par
conséquent matérielle, en vertu de laquelle Dieu se serait uni
4 autre chose qu’a I’esprit dans la créature, une simple incar-
nation est une notion éminemment paienne. Prétendre que le
Logos divin est entré dans la forme d’'une 4me inconsciente,
c’est ouvrir la porte & des incarnations tout & fait arbitraires de
Dieu, dans le gotit de celles des Indous. On ne comprend pas
pourquoi alors le Logos divin n’aurait pas pu aussi bien s'in-
carner dans un animal (une dme inconsciente est de fait une
dme d’animal), dans une plante ou dans une pierre. »

Il n'y a de réel, remarque Rothe, cue I’homme personnel;
'on n’arrive au moi, & la personnalité, qu’a la suite d’'un déve-
loppement réel de la vie, en se déterminant soi-méme sur cer-
taines bases fournies par la nature. Il n’en saurait étre autre-
ment du Verbe; il ne peut devenir vraiment homme qu’en
s’unissant & un individu humain, & une personnalité, & un moi,
engagé dans le travail de ce développement et par le moyen
de ce travail. Tout cela ne saurait avoir lieu que d’une maniére
successive, en suivant la marche du développement lui-méme.
En un mot on ne peut concevoir une vraie incarnation du
Verbe divin que comme seffectuant par la méthode morale.
«Toute autre incarnation, pour si massive qu’elle puisse pa-
raitre, dit Rothe, n’est au fond que du docétisme pur et simple:
le Verbe se revét de la nature humaine sensible comme d’un
vetement. Mais ce ne saurait étre 1a une incarnation du Verbe.
Un pareil Sauveur n’est en réalité qu’un palladium en forme
humaine tombé du ciel, une sainte machine montée par la di-
vinité et dans laquelle tous les effets spirituels s’obtiennent au
moyen d’un mécanisme spirituel. »

« L’erreur fondamentale de Vorthodoxie consiste & se repré-
senter 'union de la divinité et de 'humanité comme s’étant
effectuée en Christ d’'une maniére physique et non par un pro-
cédé moral. Il en résulte que la personne et ceuvre du Sau-



218 J.-F. ASTIE

veur ne sauraient non plus étre conc¢ues moralement. Or du
moment ol I'incarnation de Dieu ne communique pas une va-
leur morale & ’humanité, on ne saurait voir quel peut étre son
but et sa portée. L’homme ne peut avoir que la valeur qu’il
s’est donnée & lui-méme ; il est vrai autrement que par ses
propres forces. Le Dieu-homme ne peut étre devenu ce qu'’il
est que de son propre fait. Alors seulement il acquiert une
valeur morale en devenant le Dieu-homme, et aux yeux de
Dieu et dans ses rapports avec la race humaine. Ce n’est qu’a
cette condition qu’il peut étre une grandeur, une puissance
morale, exergant une influence morale et sur Dieu et sur les
hommes. Alors seulement on peut comprendre qu’il soit le
Sauveur, qu’il accomplisse une ceuvre rédemptrice, c’est-a-
dire une ceuvre morale ayant des vertus morales pour cause
et pour effet. »

« Pour ce qui est d’'une personne spirituelle divine et par
conséquent absolument parfaite comme le Verbe qui s’incar-
nerait d’une maniére immeédiate (et partant exclusivement ex-
térieure) dans un homme et par lui dans ’humanité, elle ne
saurait avoir aucune mission morale 4 accomplir. N’est-elle
pas en effet, dés le début, la vertu absolue, par conséquent la
force spirituelle absolue, le pouvoir illimité de faire le bien,;
elle n’a rien & apprendre, sachant tout dés le commencement.
Ce qu’elle doit accomplir et souffrir dans la vie humaine ne
saurait étre qu'un pur jeu d’enfant. Aussi tout ce qu’elle fait
et souffre demeure t-il sans importance, sans signification et
sans portée au point de vue moral, Il n’y a que P'apparence
de 'action et de la souffrance, en prenant celle-ci au sens mo-
ral. Une pareille ceuvre de rédemption ne serait qu’une pure
fantasmagorie tout & fait indigne de Dieu. Voila jusqu'a quel
point la doctrine ecclésiastique se fait illusion lorsqu’elle sou-
tient que, pour que l'ceuvre de Christ et ses souffrances aient
une valeur vraiment rédemptrice, il est absolument indispen-
sable que Dieu soit en Jésus, d'une maniére naturelle, immeé-
diate, et des le premier instant parfaite. C’est précisément le
conlraire ¢ui est vrai: une telle facon de comprendre les
choses enléve toute valeur rédemptrice & l'ceuvre de Christ.



LY PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 219

Mais précisément notre ancienne théologie ne soupgonne pas
que pour ce qui concerne Dieu les choses qui arrivent seule-
ment par Dieu ne sauralent avoir aucune valeur rédemptrice,
mais seulement celles qui résultent d’une activité morale’.
Dés l'instant olt 'on abandonne cette régle inébranlable, Dieu
peut effectuer la rédemption an moyen du premier corpus-
cule venu; il peut l'effectuer magiquement et avec beaucoup
plus de promptitude. Au fond que reste-t-il de Pceuvre de la
rédemption, quand on saisit toutes les conséquences de la
christologie ecclésiastique ? Rien, si ce n’est qu’elle est la ré-
vélation du Dieu rédempteur. Mais ce n’est 14 qu'une pure
fantasmagorie, puisqu’il ne s’agit plus que d’une révélation de
Dieu au moyen d’une vie humaine, qui, en soi, n’est qu’une
simple apparence, n’impliquant aucune action morale, »

On ne réussirait pas 4 renverser la christologie nouvelle qui
part de 'humanité de Christ, en soutenant que le progrés et
le développement dont il est uestion en tout ceci ne sauraient
concerner gque '’homme Jésus, la nature humaine et non la na-
ture divine, le Logos. Rothe répondrait que ce nestorianisme,
sl largement pratiqué par ceux mémes qui le répudient en
théorie, n’est plus de mise aujourd’hui. Il ne peut y avoir eu
en Jésus qu'une seule personnalité, un seul moi avec deux
facteurs. Cela étant on ne comprendrait pas comment cette in-
dividualité unique aurait pu aller sans cesse en se développant
quant & la nature humaine, tandis que, quant & la nature di-
vine, elle aurait été en possession de tous les attributs supé-
rieurs et serait d4ja arrivée au terme méme du développement,
st méme il avait pu étre question pour elle de se développer.
Ces distinctions reposant sur la confusion entre la nature et la
personnalité sont inconnues au Nouveau Testament: lorsqu’il
parle du Sauveur il a en vue 'homme toul entier, le moi uni-
que, indivisible.

D'autres objecteront sans doute que c’est l1a réduire 'incar-
nation a la mesure d’un phénomeéne exclusivement moral

' In Beziehung auf die Erleesung fiir Gott nichts eine Bedeutung ha-
ben kann, was bloss geschieht, was bloss durch Gott geschieht, sondern
allein was gehandelt wird. Pag. 153.



220 J.-F. ASTIE

n’ayant rien de métaphysique. L’'unité du Christ avec Dieu est
une simple unité de conscience et de volonté, une unité morale
mais non réelle: il n’y a en tout cela rien de physique. — Sans
contredit, répond Rothe. Pour nous faire cette objection il
faut méconnaitre la vraie essence de tout développement moral
d’abord et ensuite l’essence de la vie humaine comme évolu-
tion morale. Celui qui s’en est rendu compte sait & merveille
que, méme entre Dieu et 'homme, il n’y a pas d’unité exclu-
sivement morale : la conformité de I’homme avec Dieu, la sain-
teté, implique en quelque maniére 'union réelle de 'homme
avec Dieu, I’habitation réelle de Dieu dans ’homme. C’est pour
avoir entiérement ignoré ce fait que les interlocuteurs de Jésus
dans saint Jean ne peuvent saisir le sens de ce qu’il dit sur sa
personne et qu’il est lui-méme hors d’état de se faire com-
prendre.

Toutefois ce n’est pas sans bonne raison ou du moins sans
prétexte que l'orthodoxie nous parle de l'incarnation immé-
diate, spontanée, par la voie de la conception et de la naissance
d’une personne divine en Jésus. Que faire des passages ol
Jésus se donne comme ayant personnellement existé dans le
ciel auprés du Pere, déjd avant sa carriére terrestre?

Rothe observe d’abord que s’il fallait accorder a ces décla-
rations le sens qu’on leur donne ordinairement elles se trou-
veraient en flagrante contradiction avec d’autres non moins po-
sitives sur lesquelles nous avons déja insisté. Tous ces passages,
ainsi Jean VIIL, 58, n’enseigneraient, d’apres lui, aucune préexis-
tence du sujet humain Jésus, mais simplement de la divinité
réellement une avec lui. Ces déclarations se bornent donc &
enseigner, d’une maniére générale, une unité réelle de ’homme
Jésus avec Dieu, mais nullement une réelle union du Fils de
Marie avec une personne divine spéciale: ils conservent donc
leur portée dans la nouvelle christologie comme dans’an-
cienne.

Reste la question de la préexistence personnelle de Christ,
dés avant la fondation de monde (Jean XVII, 5), que Rothe
reconnait étre incompréhensible de son point de vue. Sice
passage pouvail avoir ce sens nous serions contraints d’ad-



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 221

mettre I'idée orthodoxe de l'incarnation d’une personne di-
vine dans Christ. Adoptant l'explication des sociniens, contre
laquelle, dit-il, la grammaire n’a rien & objecter, Rothe entend
par 1a I'existence antérieure du Fils dans le décret du Pére : Et
maintenant glorifie-mot, toi, Pére, auprés de toi de la gloire
que j’ai eue chez toi, c’est-a-dire dans ton décret.

Rothe fait remarquer que les termes bibliques reposent sur
des représentations tout autres que celles de la christologie
ecclésiastique. Quand il est question du pain descendu du ciel
(Jean VI, 58), cela ne saurait pourtant signifier qu’il ait été
réellement dans le ciel? Si le langage de Jésus parait favoriser
la conception orthodoxe, quand il dit & Nicodéme qu’il est
descendu du ciel, ce n’est plus décidément le cas lorsqu’il se
présente comme y étant dans le moment méme ol il lui parle.
(Jean III, 13.)

Les premiers chrétiens n’avaient pas, ne pouvaient pas avoir
la notion d’une habitation morale de Dieu en Christ. Aussi les
apdtres, en particulier Paul et Jean, cherchent-ils 4 y suppléer
et & résoudre le probleme au moyen de l'idée, alors répandue
dans la théologie juive,d’un esprit du Messie qui aurait préexisté
dans le ciel auprés de Dieu. Rothe n’admet pas qu’il soit possible,
au moyen de cette hypothése, d’obtenir une vraie habitation
de Dieu dans Jésus. « En effet que peut étre celte personne
celeste qui aurait préexisté? Une créature? Cest bien ainsi que
Paul et Jean la présentent: Lequel est U'image de Diew invisible,
le premier-né de toutes les créatures; le commencement de la
créature de Diew. (Col. 1,15 ; Apoc. I11,14.) Quobtient-on alors
par cette hypothése ? Dieu n’est apres tout pas en Christ puis-
qu'une créature, fat-elle la plus élevée, ne saurait étre Dieu. I
est cependant probable que les apdtres n’auraient pas beaucoup
insisté sur cette notion d’une créature personnelle qui aurait
préexisté. Ils préferent la représentation d’un engendrement. Ce
Verbe aurait été engendré, serait procédé du Peére. Toulefois
un tel engendrement, une pareille procession ne saurait se
comprendre que comme une émanation. Mais I'idée d’'une éma-
nation divine ne peut se concevoir. L’absolu n’a rien & engendrer,
& projeter, & manifester de son essence, sous peine de cesser



222 J.-F. ASTIE

par ce fait méme d’étre I'absolu. Il peut se communiquer lui-
méme A d’autres et cela a I'infini, mais il ne peut rien tirer de
son essence, le séparer de lui-méme pour le manifester au
dehors: il est indivisible. (’est le manque de lumiére sur ce
point qui a permis de considérer la représentation en question
comme plausible. Il n’y a pas de terme moyen entre le Dieu
absolument un et la créature: i1l n’y a que le Dieu absolu ou
la créature. Mais Dieu peut exister d’une fagon absolument
réelle dans les créatures. Si nous voulons que Dieu lui-méme
se soit donné & nous, il n’y aqu’un seul moyen : Dieu lui-méme
(et non une personne divine particuliére, qui impliquerait le
polythéisme ou I’émanatisme) doit avoir habité d’une fagon
absolument réelle dans une créature. Or il ne peut I'avoir fait
yu'en déveluoppant moralement, en rendant spirituelle, sainte,
une créature (ui pour tout cela ne peut étre que personnelle.

Le moment est venu de parler de 'opinion du professeur
Beyschlag qui le premier dans ces derniéres années a attiré
avec éclat attention sur le probléme christologique '. Sans ad-
mettre la doctrine orthodoxe il insiste plus que Rothe sur la
préexistence, qu'il entend toutefois & sa fagon.

« Ordinairement, dit-il, quoique d’'une maniere peu claire
(car en réalité on ne peut se faire aucune idée de la chose),
voici comnment on se représente la préexistence de Christ. On
place tout simplement la personne historique de Christ dans la
vie éternelle du Pere. De sorle que le type préexistant (le Fils
éternel) aurait été une personnalité, exactement dans le méme
sens ou le Christ historique le fut aprés la Venue : un moi
distinct de celui du Pére, un moi voulant, pensant pour son

! Beyschlag a attiré l'attention sur le probleme christologique déjr
en 1851 aux réunions de 1'Alliance évangéligue, ® Berlin. Plus tard il a
exposé ses vues dans un article des Studien wund Kritiken (1860)). Mais ce
fut surtout le rapport du méme auteur au Kirchentag d’Altenbourg,
en 1864, qui mit la question & l'ordre du jour, grice aux invectives et
aux insinuations haineuses qu’il provoqua de la part de Hengstenberg et
de ses amis. En réponse i cette polémique, Beyschlag a publiée en 186
an ouvrage complet destiné i justifier son point de vue: Die Christologie
des Neuen Testaments. Ein biblisch-theologischer Versuch von Willibald
Beyschlay, Doctor der Theologie und ord. Prof. an der Universitit Halle.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 223

propre compte, écoutant le Pére, apprenant de lui, se laissant
envoyer par lui, se décidant lui-méme & accepter cette mission
et se rappelant ensuite sur la terre toutes ces choses qui se
sont déja passées dans les cieux. La notion méme d’un tel moi
implique ceci: quand il est venu sur la terre il était déja parfait,
complet et par conséquent ce n’est qu'en apparence qu'il
s'est développé, qu’il a combattu, qu’il a vaincu et s’est
sanctifié. — Telle n’est pas la notion de la préexistence a
laquelle nous arrivons en consultant le témoignage que Jésus
rend de lui-méme. Dieu place dans la trame de 'histoire le
type préexistant comme disposition primitive de la personne
de Christ. Ce type doit sans contredit étre con¢gu comme per-
sonnel, en tant qu’il est justement l'image du Dieu personnel
et le type primitifde la créature personnelle. Mais il ne faut pas
se représenter cetle image, ce Lype, comme une seconde per-
sonnalité & coté de la personnalité absolue de Dieu le Pére, car
il est, ce type, un moment essentiel de la personnalité absolue
elle-méme. Par conséjuent ce type participera essentiellement
4 la pensée, a la volonté, 4 toute la vie personnelle de Dieu le
Pére. Mais il ne pourra pas étre question de lui attribuer une
pensée, une volonté propre et spéciale qui ne s’accorderaient
que par suite de son consentement avec la pensée et la vo-
lonté de Dieu. La préexistence de ce type sera donc réelle dans
le sens le plus ¢levé du mot et toutefois, comparée a I'existence
historique du type, cette préexistence sera idéelle. Elle sera
réelle, non-seulement parce que tout ce que Dieu veut et pense
a par cela méme réalité en lui; mais encore parce qu’il ne
saurait y avoir rien de plus réel que l'essence divine, telle que
Dieu la pose en face de lni-méme pour la distinguer de sa per
sonne, en vue de la révéler au dehors. Et elle sera pourtant
idéelle, cette préexistence, parce que comparée avec la per-
sonne historique de Christ elle ne lui est pas identique, mais
bien son type primitif, son idée, le principe de cette personne
historique, en tant que ce principe est inhérent & Dieu. »
(Pag. 84.)

Le livre de Beyschlag a en partie pour but de montrer que le
témoignage que Jésus se rend a lui-méme et le§ diverses christo-



24 J.-F. ASTIE

logies du Nouveau Testament n’enseignent qu’une préexistence
inconsciente, comme celle qui vient d’étre définie. Nous don-
nerons quelques-unes des principales explications propres &
faire connaitre 'esprit de cet ouvrage important.

Dans saint Jean, Jésus ratlache I'idée de sa préexistence a la
circonstance qu’il est le Fils de ’homme : Que sera-ce donc si
vous voyez le Fils de U'homme monter ot il était premierement?
(VI,12.) Ce faitestdécisif ; il prouve que la conscience qu’il pos-
séde de lui-méme a eu son point de départ, non pas dans une
vie antérieure a celle-ci, mais dans sa carriére terrestre, pour
se contempler ensuite dans ses rapports essentiels et éternels
avec le Pére. Ce n’est donc pas au moyen d’une réminiscence
des rapports personnels qu’il aurait eus avec le Pére dans le
passé que Jésus arrive & posséder le sentiment de sa préexis-
tence, mais par suile d’'une intuition qu’il a eue pendant sa
vie terrestre, et en vertu de laquelle il s’est reconnu comme
la réalisation dans le temps de I'image éternelle de Dieu. Les
choses ne pouvaient se passer autrement. L’idée du Fils de
I’homme exclut en effet toute pensée de réminiscence person-
nelle. Car enfin qui oserait prétendre qu’un Fils de ’homme,
c’est-a-dire un étre dont la notion implique un aspect humain,
adme et corps, croissance et développement, ait existé avec tous
ces caractéres-1a dans la vie sans commencement de la Trinité ?
Pour si réelle qu’elle ait été, cette préexistence n’en demeure
pas moins idéelle, c’est-a-dire la pure et simple existence d’un
type primitif qui s’est réalisé historiquement dans la personne
de Jésus.

Ce passage jette un jour précieux sur tous les autres ou il
est question de la préexistence. Ainsi, avant qu’ Abraham fut,
je suis, dit le Seigneur. Il s’agit évidemment de Jésus comme
Messie, puisque le pére des croyants s’est réjoui de voir le
jour de sa venue. Rien de plus simple donc que la pensée sui-
vante : avant qu’Abraham pat venir sur la terre, il fallait que
le Messie fit déja dans les cieux; avant que Dieu pat choisir
Abraham pour pére du peuple de la promesse, il fallait que
I'objet de la promesse, son contenu, Christ, existat déjd pour
Dieu et en Dieu.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 295

Jésus, dans sa priére sacerdotale, dit qu’il a été objet de I’a-
mour du Pére, déja avant la création du monde. (XVII, 24.) Du
moment ol Jésus s’était reconnu comme réalisant historique-
ment le type primitif de I’humanité, quoi de plus naturel qu’a
la veille de sa mort il ait eu le sentiment que c’étaient des
pensées éternelles d’amour qui allaient se réaliser dans sa glo-
rification devant profiter & 1’humanité entiere? Que P'on ne
dise pas que cet amour éternel de Dieu réclamait une personne
qui fit son objet, son tu correspondant au je; carles fidéles ont
bien été 'objet de la préconnaissance et de 'élection du Pére
(Rom. VIII, 29 ; Eph. I, 4) sans que personne secroie obligé d’af-
firmer leur préexistence personnelle et consciente. Cette gloire
que Jésus possédait avant la création du monde et dans la-
quelle il demande d’étre rétabli (XVII, 15) ne peut étre non plus
qu'une gloire idéelle. En effet, Jésus la demande au Pere (et
maintenant glorifie-moi) et il la réclame comme récompense
de la gloire quia rejailli sur le Pére par le fait du Fils qui a ac-
compli eeavre qui lui avait été confiée : Jet'ai glorifié sur la
terre, y’ai achevé Uwcuvre que tu m’avais donnée @ faire, et
maintenant glorifie-moi, toi, Pére. Si le Fils avait possédé en
propve cette gloire dans la phase de préexistence, comment
pourrait-il la demander & titre de récompense pour la maniére
dont il s’est acquitté de ses fonctions terrestres? Ce qu’on regoit
a titre de récompense on ne peut Pavoir déja possédé par droit
de naissance, et ce qu’'on posséde en vertu de son essence, on
ne saurait le demander comme récompense d’un service rendu.

La notion de celte gloire implique également qu’elle doit
avoir été idéelle. Elle consiste dans le fait que Jésus est devenu
le chef glorifié de ’humanité, le soleil de la vie communiquant
la vie de toutes parts et attirant vers le ciel tous les germes qui
soupirent aprés la lumieére. (Et moi, quand je serai élevé de la
terre, je tirerai tous les hommes @ moi. (XJ1, 32.) Comment est-
il possible que Jésus et réellement possédé cette gloire-la,
fruit de la rédemption accomplie, et cela avant la création du
monde, avant qu’il y efit méme un monde ayant besoin d’étre
racheté ? « Il faut vraiment, dit Beyschlag, étre 'esclave de la
tradition et ne savoir lire le quatriéme évangile qu'a travers

THEOL. ET PHIL. 1874 15



226 J.-F. ASTIE

des préoccupations dogmatiques pour meéconnaitre Iesprit qui
domine dans la priére sacerdotale. Jésus se présente en pro-
phéte, envoyé comme tous les autres: Celui que tu as envoyé ;
comme tu m’as envoyé... ; et que le monde connaisse que c’est
toi qui m’as envoyé (XVII, 3, 5, 18, 25} ; les révélations du Peére
ne sonl pas sa propriété, mais les paroles que le Pére lui a
données (vers. 8). Son unité avec le Pére est laméme que celle
de ses disciples avec lui, le privilége de n’étre pas de ce monde,
qu’il réclame pour lui-méme, leur est également attribué,
(vers, 22, 23, 24); comme lui ils ont été les objets de 'amour
éternel du Pére, dés avant la fondation du monde (vers. 23,
24) ; bien loin de considérer les disciples comme sa propriété
primitive en qualité de Logos, il les désigne comme une pro-
priété primitive du Pére qui lui en a ensuite fait don (vers. 6);
il prie pour ses disciples comme ne pouvant plus les protéger
ainsi (u’il I’a fait jusqu’a présent, ce qui 'oblige a les recom-
mander au Pére. (Vers. 12-15.) « Est-ce ainsi, demande Bey-
schlag, que s’exprimerait celul ¢qui aurait conscience d’étre la
seconde personne de la divinité ? quise rappellerait avoir été,
antérieurement au temps, tout-puissant, partout présent, om-
niscient? N’est-ce pas plutot 1a le langage d’un vrai homme,
du Fils unique de Dieu, du premier-né entre plusieurs fréeres
(Rom. IX, 28), du Fils de I'homme en un mot ? Sans contredit
celte conscience que Jésus posséde de lui-méme s’éléeve dans
un saint élan jusqu’a la vie de la divinité pour contempler la
son origine et sa vraie patrie, mais pour cela il ne perd pas un
seul instant de vue la base humaine générale sur laquelle cette
conscience repose. » Beyschlag n’a pas de peine & montrer que
le Christ du quatriéme évangile ne s’attribue aucun attribut
divin: ni toule-science, ni toute-puissance.

Restent les passages plus importants olt Jésus parait bien se
souvenir d’une vie consciente antérieure, quand il parle de ce
qu’il a vu et entendu dans sa carriére antérieure: ce que nous
avons vu nous le témoignons ;... non point qu'aucun ait vu le
Peye, sinon celui qui est de Diew, celui-li a vu le Pere ;... celut
gui m’u envoyé est véritable, et les choses que jaiouies de hu,
je les dis aw monde ; je vous dis ce que j'ai vu ches mon Pere;



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE RPA

moi qui suts un homme qui vous a dit la vérité, laquelle jaj
ouie de mon Peére; je vous ai fait connaitre tout ce que j'ai out
de mon Pére. (111,11 ; VI, 46 ; VIII, 26, 38,40, XV, 15.) Prises dans
le sens de 'exégése traditionnelle ces déclarations mettraient
le Christ du quatrieme évangile dans une étrange contradiction
et avec lui-méme et avec celui des synoptiques. D’une part il
aurait en effet le souvenir d’une préexistence, dans laquelle il
aurait possédé naturellement la toute-puissance dans le ciel et
sur la terre, et d’autre part il aurait oublié entiérement sa na-
ture divine pour demander toutes ces choses et pour se présen-
ter comme les ayant recues en don.

Mais, bien loin d’impliquer la réminiscence d’une ecxistence
transcendentale, ces passages n’abordent pas méme ce do-
maine. L’envoi de la part du Pére ne peut signifier autre chose
que son envoi comme Messie. Jean Baptiste se dit envoyé de
la méme rnaniére (Jean I, 6), sans que personne lui ait jamais
attribué la préexistence. Cette interprétation qui ne voit la
(qu’un envoi comme celul des prophétes en général se recom-
mande d’autant plus que Jésus compare l'envoi qu’il fait de
ses apOtres & celui que son Pére a fait de lui. (XIII,20 ; XVII, 18,
XX, 21.) Que cet envoi de Jésus doive étre entendude sa venue
dans le monde, ou de son entrée en charge au baptéme, il ne
saurait impliquer allusion & une préexistence consciente anté-
rieure que si celle-ci était prouvée d’ailleurs; sans cela I’envoi
du moindre enfant sur cette terre impliquerait également sa
préexistence. Ce cui prouve en outre qu’il ne faut pas trop
presser les expressions, c’est que Jésus ne présente jamais sa
venue comme le résultat de sa propre décision, ainsi qu’il le
fait pour sa mort. (Jean X, 18.) Son envoi, quand il s’agit de
son entrée dans le monde, ne peut désigner que sa naissance,
cet acte du gouvernement divin en vertu duguel chaque individu
vient prendre dans Phistoire la place qui lui est assignée par
suite de ses capacités. Cela étant, intuition et I'audition dont il
est également question ne sauraient non plus impliquer sou-
venir d’'une existence antérieure et consciente; il faut les com-
prendre d’aprés I'analogie de la vision et de la perception des
prophétes. C’est donc dans sa vie historique que Jésus a vu et



228 J.-F. ASTIE

entendu certaines choses. Encore ici il faut se garder de lire
saint Jean a travers les préjugés que la dogmatique a fait naitre.
Sans cela comment ne pas conclure & une préexistence cons-
ciente, en entendant une déclaration comme la suivante: Celui
qui est venu d’en haut, est au-dessus de tous... et ce qu’il a vu et
out, il le témoigne ? Et cependant, quelques lignes plus bas,
nous voyons que tout cela est déduit du fait que le Pére ne donne
pas au Fils ’esprit par mesure: Celui que Diew a envoyé annonce
les paroles de Dieu; car Dieu ne lui donne pas Uesprit par me-
sure. (Jean III, 31-34.) Ces choses vues et entendues du vers. 32
n’impliquent donc pas des réminiscences d’une préexistence
consciente, mais elles proviennent du fait que ’esprit prophé-
tique lui est donné sans mesure dans sa carriere terrestre. Bien
loin d’étre un antécédent, tout cela est une conséquence du fait
que Jésus est du ciel ; puisque c¢’est par ce qu’il est du ciel que
le Messie a I'esprit sans mesure, c’est-a-dire qu’il participe
d’une maniére absolue & la vision, & la perception des pro-
phétes. Et il faut bien que pendant la carriére terrestre il soit
possible d’entendre du Pére, car sans cela la charge de prophéte
serait incompréhensible. Jésus du reste affirme la chose posi-
tivement: Quiconque donc a écouté le Pere, et a été instruit
de ses intentions vient a moi. (VI, 45.) Bien qu’il ne puisse y
avoir entre 'audition et la vue qu’une différence formelle, le
fait de voir le Pére implique davantage, et Jésus réclame ce
privilége pour lui seul (VI, 46) ; non pas toutefoiz parce que la
chose ne peut avoir lieu que dans la préexistence, mais parce
qu’il est impossible & un pécheur de voir Dieu. (Math. V, 8.)
En tout cas Jésus déclare avoir vu et entendu le Pére pendant
sa carriére terrestre : Je juge conformément ¢ ce que j'entends ;
le Pére aime le Fils, et lui montre toutes les choses qu’il fait ;
et il lui montrera de plus grandes ceuvres que celle-ci. (V, 30,
20). Pendant la carriére terrestre du Fils, Dieu se révéle donc
progressivement et successivement a lui, par laudition et
par la vue. Est-il possible d’exclure d’'une fagon plus positive
I'idée que Jésus aurait eu des réminiscences d’une connais-
sance absolue des choses divines qu’il aurait apportée d’une
vie antérieure consciente ?



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 229

Quant au fait que Jésus a seul vu le Péere, rien n’indique qu’il
doive avoir eu lieu avant le moment ou il est du Pére; ce peut
étre fort bien une conséquence de son origine divine, n’ayant
son effet que dans le temps. (VI, 46.) Ce qui le prouve c’est que
Jésus accorde que d’autres peuvent bien participer 4 des révé-
lations relatives, entendre du Pére, mais ils n’arrivent pas a le
voir; le fait d’entendre le Pére les conduit seulement & croire
au Fils le médiateur , qui seul peut les conduire au Pére. Du
reste s’ils avaient le cceur pur, au lieu d’étre des pécheurs, ils
pourraient, eux aussi, voir Dieu sans médiateur. L’intuition du
Pére n’est accordée qu’a celui qui, au milieu des hommes pé-
cheurs, est d’origine divine. Ce n’est donc pas dans sa préexis-
tence que Jésus a vu Dieu, mais c’est parce qu’il est de lui
quil 'a vu, dans sa carriére terrestre.

Il est encore un passage qui semble impliquer une vision de
Dieu dans une vie antérieure: Je vous dis ce que j'ai vu chez
mon Peére; et vous aussi vous faites les choses que vous avez
vues chez votre Pére (VIII, 38), car enfin Jésus n’a pas été chez
son Pére pendant sa vie terrestre. — Les préoccupations dog-
matiques encore ici font oublier que c’est précisément ce der-
nier fait que le quatrieme évangile ne cesse d’affirmer : Celui
qui m’a envoyé est avec moi... Je ne suis point seul ; maisil y a
et moi et le Pére... je suis en mon Pére et le Pere est en mot....
(VIII, 29,16 ; XIV, 10,11.) Pour parler de la sorte, Jésus ne
doit-il pas avoir eu conscience d’un commerce personnel avec
le Pére pendant sa carriére terrestre? On ne prétendra pour-
tant pas qu’il puisse étre question d’une présence locale aupres
de Dieu qui est esprit?

Ce n’est pas assez d’avoir établi que Jésus peut avoir entendu
et vu le Pére pendant sa carriére terrestre , Beyschlag prétend
prouver que tous ces phénoménes ne peuvent s'étre passés
dans une vie antérieure. Ainsi Jésus dit aux Juifs : Jamais vous
" ouites sa voix, ni ne vites sa face. Et vous w’avez point sa pa-
role demeurant en vous, puisque vous ne croyez point o celui
qu'il a envoyé. (Jean V, 37, 38.) Pour leur reprocher de n’avoir
ni entendu, ni vu Dieu, il faut qu'ils aient pu le faire, que la
chose ait été & la portée des hommes , de lui-méme, des pro-



230 J.-F. ASTIE

phétes dans une certaine mesure, — Personne n’est monté au
ciel, sinon celui qui est descendu du ciel, savoir le Fils de
homme qui est au ciel. (111, 13.) Du moment ou Jésus s’attribue
un commerce continu avec le Pére, la présence aupres de lui
durant sa carriére terresire, pourquol remonter & une vie an-
térieure pendant laquelle il aurait entendu et vu le Pére? Celui
qui est descendu du ciel n’en est pas moins au ciel, au moment
méme ol il s’entretient avec Nicodeme. Nous savons que d’aprés
I’Ancien Testament (Deut. XXX, 12; Prov. XXX, 4) monter aux
cieux c’est arriver & la connaissance des secrets divins. Si donc
Jésus a pu présenter toute sa vie terrestre comme se passant
dans le ciel, c’est-a-dire dans un voisinage constant de Dieu,
dans une communion non interrompue avec lui, qu’est-ce qui
I'empéche de désigner comme une ascension au ciel ce mo-
ment ol pendant son développement terrestre 1l est arrivé &
la pleine connaissance de Dieu et de ses décrets éternels ?
Signalons encore les conséquences absurdes auxquelles on
aboutit en prétendant que c’est dans une existence antérieure
que Jésus a entendu et vu le Pére. Est-il pussible qu’il ait fait
connaitre & ses disciples tout ce qu’il a oui de son Pére, comme
il 'affirme? (XV, 15.) Eh quoi! il leur aurait fait part de cette
connaissance divine absolue de toutes choses qu’il aurait pos-
sédée en qualité de Verbe éternel? Le Pére n’aurait-il com-
muniqaé au Fils qu’une portion de sa toute- puissance, celle qui
concernait uniquement les rapports religieux de Dieu et du
monde? (Ce qui ne s’accorderait guére avec la notion orthodoxe
sur la divinité de Christ.) Ne serait-il peut-étre pas question
d’une science remontant jusqu’a la pcriode de préexistence,
mais de révélations qui auraient été faites au Fils aussi parfaites
(ue cela était indispensable pour le salut du monde ? de sorte
qu’au lieu d’étre la révélation méme de Dieu, le Logos aurait eu
a la considérer, a ’écouter, 2 'apprendre exactement comme
une créature? Du moment o1 'orthodoxie introduit I'idée d’'une
préexistence consciente du Logos dans I'interprétation de saint
Jean, elle aboutit elle-méme & P'arianisme. S’il a été « Dieu de
Dieu, lumiére de lumiére, de méme essence que le Pére,» com-

-

ment le Verbe peut-il avoir eu quelque chose 4 entendre de



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 231

lui, quelque chose & voir, & apprendre, & se faire donner par
Dieu les paroles qu’il doit prononcer sur la terre ? (V, 19 ; VIII,
28; XVII, 8.)

Aprés avoir essayé d’établir que rien dans le langage du Sei-
gneur n’implique sa préexistence consciente, Beyschlag entre-
prend de montrer que saint Jean ne la lul attribue pas non plus.
Il prétend également que les autres christologies du Nouveau
Testament, celles de Pierre, de ’Apocalypse, de ’épitre aux
Hébreux, enfin celle de Paul n’enseignent nullement la doc-
trine (ui passe pour orthodoxe.

Tandis que 'exégese suffit & Beyschlag pour établir que la
preéexistence conscienle du Verbe n’est pas enseignée dans 'E-
criture, Weizsaecker ' fuit intervenir la critique en vue d’arri-
ver au méme but, Sous peine, dit-il, de renoncer au Ghrist his-
torique et d’étre ainsi privés de toute base siire pour notre foi,
1l faut pouvoir distinguer le témoignage que Jésus se rend a lui-
méme des enseignements des écrivains sacrés sur sa personne.
Cette distinction peut se faire méme dans le quatriéme évan-
gile. Chacun doit reconnaitre, il est vrai, que saint Jean préte
& un haut degré au récit sa maniére de penser et de parler, de
sorte que sa couleur particuliere se répand sur le texte. Et
toutefois on est frappé de voir avec quel respect et quelle ré-
serve, dans certains passages principauy, il sait distinguer en-
tre ses propres idées les plus caractériques et les discours de
Jésus conservés par la tradition. En tout cela il ne peut avoir été
guidé que par le respect de Ihistoire. Cet étrange mélange de
libert¢ et de fidélité & Uhistoire nous impose & nous-mémes le
devoir de rechercher avec toujours plus de soin les traces de
celle distinction entre la doctrine de Jésus et celle de Jean sur
la personne de son Maitre. Weizswecker fait voir que les nolions
de vie et de lumiére ne sont pas les mémes dans le prologue du
quatrieme évangile que dans les discours du Seigneur que 'au-
teur nous a conservés. Il en est de méme de l'idée du Logos.
Ainsi Jean ne dit pas que Jésus se soit jamais appelé lui-méme
le Verbe ; il ne lui fait rien dire qui rappelle méme de loin son

' Voir son article: Das Selbstzeugniss des Johanneischen Christus, dans
les Juhrbiicher fiir deutsche Theologie. — Annéde 1857,



232 J.-F. ASTIE

existence antérieure auprés du Pére en qualité de Logos. De
méme pour la préexistence consciente, saint Jean I’enseignerait
bien, mais Jésus n’y ferait jamais allusion dans le témoignage
gu’il se rend & lui-méme. Le Sauveur n’aurait pas le moindre
souvenir d’une vie personnelle consciente antérieurement a la
Venue; il ne s’éléverait a cette idée de la préexistence que vers
lafin de sa carriére; il faudrait voir en elle le plus beau fruit de
sa conscience messianique arrivée a ’apogée de son dévelop-
pement.

IV

Tel est le probléeme christologique. Notre but étant non pas
de le résoudre mais uniquement de le poser, nous pourrions
considérer notre tiche comme terminée. Nous ajouterons tou-
tefois quelques remarques destinées a signaler la haute impor-
tance de la question dans le moment actuel.

Quoi qu’il faille d’ailleurs penser des diverses solutions pro-
posées, il est un fait qui s'impose. De toutes parts on éprouve
le besoin de s’éloigner des antiques formules de Chalcéduine
pour tenir compte des nécessités nouvelles. Les kénosistes
qui ne semblent avoir imaginé leur ingénieuse hypothése
que pour sauvegarder l'orthodoxie traditionnelle, sont loin
de faire exception & cet égard. Aux yeux de tout homme
compétent, traduire ainsi la doctrine ancienne c’est la trahir.
Quoi d’étonnant que les premiéres tentatives de résoudre un
probléme si difficile, faites duns un milieu religieux, philoso-
phique et ecclésiastique si différent de celui du XIXmesiécle, ne
réepondent plus & nos besoins? Il faudrait étre complétement
étranger aux progreés accomplis depuis la réformation dans les
diverses branches de la théologie et méconnaitre entierement
les droits et les devoirs du chrétien protestant, pour contester
la légitimité d’une pareille révision. Quant 4 ce qui nous con-
cerne, nous n’estimons pas nous tontrer irrévérencieux a
I'égard de la tradition, ni nous rendre coupable de flatterie en-
vers nos contemporains en affirmant que les théologiens d’au-
jourd’hui sont beaucoup mieux placés pour arriver 4 la vérité



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 233

suar cet article que les péres de Chalcédoine. Les progrés in-
contestables accomplis dans la connaissance de ’essence du
christianisme doivent entrainer un progrés correspondant dans
la maniére de concevoir la personne de son fondateur, puisqu’il
est généralement admis que le christianisme c’est Christ.

N’oublions pas de quoi il s’agit. La divinité de Jésus-Christ
n’est pas en cause. L’humanité et la divinité étant d’ailleurs
admises, il raudrait les concevoir d’une maniere qui répondit
mieux aux données scripluraires et aux exigences de la rai-
son éclairée par I’Evangile. Rothe, Weizseecker et Beyschlag
tiennent & cet égard le langage le plus caractéristique. Aprés le
Kirchentag d’Altenbourg, Hengstenberg et ses amis ne man-
querent pas de présenter cette nouvelle maniere de compren-
dre les rapports des deux facteurs en Jésus comme une néga-
tion déguisée de sa divinité. Beyschlag avait déja repoussé cette
calomnie dans le langage le plus rassurant. « kn enlevant au
Fils de Dieu sa divinité, avait-il dit, on renverserait les bases
de notre foi et de notre église. Du moment ol Christ cesserait,
comme le veulent Strauss et Renan, d’étre le vrai trait d’'union
entre le ciel et la terre, entre la divinité et '’humanité, celui
en qui Dieu a pris plaisir de faire habiter sa plénitude, celui qui
n’ayant point connu le péché a été fait péché pour nous, afin
que nous fussions justifiés devant Dieu par son moyen , alors
on pourrait, & d’autres égards, chanter autant gu’on voudrait
les louanges du christianisme et lui laisser encore un couchant
aussi brillant qu’on voudrait au ciel de 'humanité : son soleil
serait éteint, son cceur serait brisé, le monde supérieur dont
Jésus a été le témoin, exposant et le médiateur, ne serait plus
qu'un tissu de fables. » (Pag. xxvit.)

Weizsecker se défend & son tour d’avoir voulu rendre le
probléeme plus compréhensible en sacrifiant la divinité de Christ
el avec elle la vraie rédemption, pour ne voir dans Jésus qu’un
simple homme auquel sa perfection morale aurait donné toute
son importance. « En effet, dit-il, la perfecltion morale de la
nature humaine est le résultat d’un effort infini qui ne pourrait
Jamais fournir la base d’une vraie paix avec Dieu. Si Jésus
s'elait borné, d’une part, A s’identifier toujours plus avec le mes-



234 J.-F, ASTIE

sage de salut qu’il avait mission de porter, et, d’autre part, & sai-
sir la vie divine avec une pureté toujours plus grande, il n’au-
rait pas été le Sauveur des hommes.., Ce qu’il y a de plus cer-
tain c¢’est (que le Christ du quatriéme évangile, dés le début de
son activité publique, a possédé la communauté de vie avec le
Pére et qu’il n’a pas eu & la conquérir; quoigue ses relalions
avec le Pére aient été sans cesse en croissant, celte commu-
nauté de vie a été toujours absolument actuelle et compléte.
Si le Christ de saint Jean n’a rien de commun avec le Christ
exclusivement moral du rationalisme, il ne doit pas non plus
étre confondu avec celui des nouveaux docteurs. Ceux-ci ne
voient essentiellement en Christ que I'idéal de ’humanité histo-
riquement réalisé, une personnalité humaine parfaitement pure,
qui a surgi d’elle-méme du sein de I'numanité pour réaliser
’ensemble des meilleures aspirations de celle-ci, sinon dans
tous leurs effets, toutefois quant a lear force intime. Bien au
contraire toute la grandeur du Christ du quatrieme évangile
consiste dans ce qu’il a regu de Dieu; elle lui a été donnée, elle
ne s’est pas développcée de son humanité. Cette grandeir ne con-
siste point en une perfection humaine, mais en la présence de
Diew dans la vie humaine de Jésus. Et celte présence de Dieu
dans la nature humaine n’est pas un fait allant sans dire, natu-
rel. Elle est la pure révélation de Dieu. Ce que Jésus est, il Uest
au moyen de cette présence, a titre de Fils... » (Pag. 204.)

Rothe n’affirme pas d’une maniére moins explicite la parfaite
divinité de Christ. S’il ne voit, il est vrai, dans 'essence de
Dieu gqu’un élément exclusivement spirituel , moral, il affirme
catégoriquement que la plénitude de la divinité a habité en
Christ.

Mais pour justifier les nouvelles conceptions christologicues,
suffirait-il donc de ne sacrifier aucun des deux facteurs? Ne
faudrait-il pas encore arriver a4 en rendre mieux compte que
par le passé? Les représentants des idées modernes se croient
en mesure de répondre & cetle exigence, seule garantie de
tout progres vraiment positif. Il n’est pas nécessaire d’insister
de nouveau sur les deux grandes objections que souléve la
christologie orthodoxe. On ne comprend absolument pas com-



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 235

ment un étre personnel conscient, éternel, peut perdre la con-
science ce sa personnalité pour devenir chez un homme le
principe d’un développement réel, sérienx, de fagon & pouvoir
réellement naitre, vivre et mourir. Celte objection psychologi-
que se complique d’une difficulté ontologique non moins grave,
quand on considéere ce Verbe, — et c¢’est bien 14 ce que fait 'or-
thodoxie, — comme partie intégrante, indispensable de la con-
science que Dieu le Pere posséde de sa propre existence. Il faut
vraiment toute la naiveté des avocats résolus de la kénose pour
entreprendre de nos jours l'apologie d’une doctrine qui sou-
leve de pareilles objections.

Le probléme est au contraire bien simplifié dés qu’on n’ac-
corde au Verbe qu’une préexistence éternelle, il est vrai, mais
nconsciente. On congoit en effet que le Logos gui a existé en
Dieu de toute élernité puisse devenir, & un moment donné de
Uhistoire, sans cesser de demeurer en Dieu, le principe d’un dé-
veloppement normal dans un homme coneret. Il suffit de se rap-
peler ici que 'humanité n’est pas séparée de Dieu par un abime
infranchissable, de fagon & constituer un étre a tous égards
hétérogene. L'Ecriture se plait a le répéter, nous sommes de la
race de Dieu qui nous a créés 4 son image. L’idée de 'homme
est une partie intégrante, un moment de l'essence méme de
Dieun, ou mieux, pour parler avec I'Ecriture, comme dit Bey-
schlag, Dieu porte en lui-méme une image de lui-méme d’apreés
laquelle il a créé 'homme : sa propre image essentielle et éter-
nelle n'est autre que le type méme sur lequel il a créé 'huma-
nite. Il résulte de 1a que I'idée de Dieu fait & son tour partie in-
tégrante de l'idée de I'homme. Ce qui fait de 'homme une
personnalité, un homme, c’est I'image de Dieu implantée en lui
comme disposilion ; c’est, d’aprés la Genese (I, 2, 7), ce souffle
divin qui est venu animer le corps formé de la terre, grice
auquel, comme saint Paul le déclare dans son discours d’Atha-
nes, nous sommes de race divine. Pour comprendre incarna-
tion il suffit done de se dire que l'idée divine de 'homme se
sera réalisée d’une maniére absolue dans un homme parfait,
accompli, réalisant & tous égards son idéal. Quand Dieu fait
naitre un homme quelconque sur cette terre, il lui imprime un



236 J.-F. ASTIE

certain cachet, il lui donne une physionomie spéciale, une in-
dividualité en vertu de laquelle il doit représenter I'image pri-
mitive d’une maniére originale, sous un angle tout particulier.
Avec Christ, le type divin de ’homme nous est donné dans sa
plénitude, reproduit sous toutes ses faces.

Qu’une personne historique accepte ce don supréme dans sa
plénitude, gu’elle réalise cette disposition primitive par une
obéissance absolue, et nous avons 'homme qui peut dire:
Celui qui m’a vu a vu mon Peére, moi et le Pére sommes un,
I'homme dans lequel a habité la plénitude de la divinité, celul
dans lequel Dieu a traduit en forme humaine sa divine essence;
en un mot, celui en qui Dieu est devenu homme. Dans cette
personnalité vraiment divino-humaine, la divinité et ’humanite,
dit Beyschlag, se pénétrent d’'une maniére beaucoup plus in-
time que dans la doctrine orthodoxe. Il ne peut plus étre ques-
tion de dire alors, il fait ceci comme Dieu et cela comme
homme, — maniére de parler qui aboutit toujours & diviser
Christ en deux facteurs impénétrables I'un & l'autre , — mais
tout ce qu’il fait est & la fois divin et humain.

On arrive ainsi & se rendre compte de la personne de Christ
de maniére & respecter les lois de la psychologie et a concilier
les divers enseignements scripturaires. Quand les temps sont
accomplis, Dieu fait naitre son Fils d’une femme dans les cir-
constances les plus favorables pour son développement nor-
mal. Tandis que chez le fidéle le Saint-Esprit est le principe de
la seconde naissance, chez Jésus il est le principe de la premieére.
Cette conception surnaturelle a une portée négative ; elle pré-
serve Jésus des conséquences facheuses du péché qui a fail in-
vasion dans l'histoire de la race hurnaine; en second lieu elle
introduit par un acte créateur le second Adam dans le dévelop-
pement historique de la race. Complétement libre & I’égard du
péché, Jésus peut se développer régulierement , sans subir en
rien les conséquences d’une éducation plus ou moins défec-
tueuse. Arrivé & I'dge mar, il se trouve donc dans un état
moral parfaitement normal. A partir de ce moment Jésus est
mis en demeure de commencer, dans les circonstances les plus
favorables, une vie personnelle indépendante, 4 tous égards ab-



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 237

solument normale, religieuse, morale. Cette possibilité est
incontinent transformée par lui en réalité. Ce développement
est continu, relativement parfait, c’est-a-dire qu'’il est constam-
ment ce qu’il doit étre dans les circonstances données. Si ce
développement est pleinement normal, c’est parce qi’il devient
sans cesse plus spirituel. La vie entiére de Jésus présente le
spectacle d’un orgarisme qui va sans cesse se perfectionuant
et se spiritualisant, de fagon & servir toujours d’organe parfait
a sa personnalité.

Justement parce qu’il va se développant ainsi sans cesse d’'une
maniére a tous égards normale, le second Adam se dispose lui-
méme de telle fagcon que Dieu puisse habiter toujours plus en
lui. A partir du premier moment de son existence comme
étre personnel, Dieu s’unit réellement avec lui ', afin d’arriver un
jour, au moyen du développement parfaitement normal, & étre
absolument avec lui d’une maniére parfaitement réelle. De sorte
que le degré de développement de la personnalité de Jésus déter -
mine essentiellement Uintensité de U'habitation de Dieu en lui.
Toutefois celle existence étant constaminent le résultat d’un
développement personnel, spirituel, saint, le second Adam est
a chaque instant plein de Dieu, uni i lui, de sorte que durant
toute sa vie aucun point de sa personnalité ne se trouve en
dehors de la communion avec Dieu. Mais comme son étre,
conformément aux lois de la nature, ne peut se développer
que successivement, son union avec Dieu ne doit également
s’effectuer que peu & peu. Bien que successive, cette union n’en
est pas moins constante. Dieu travaille & habiter toujours plus
complétement dans le second Adam, et bien loin de se heurter

! Ainsi parle Rothe. I1 ne parait attribuer & la conception surnaturelle
qu’un effet exclusivement négatif. Beyschlag, au contraire, attribuant un
plus grand rdle & I'élément ontologique et trinitaire, fait commencer
incarnation réelle, positive, avec la conception. Si Rothe objectait que
c’est 14 de la magie, on pourrait répondre, du point de vue de Beyschlag,
que le Logos énconscient pouvait se trouver virtuellement chez I'enfant
Jésus des le sein de sa mere, comme toutes les aptitudes natives, soit
générales, soit individuelles, qui constituent chaque individu et qui
g'épanouissent plus tard, se trouvent implicitement en lui deés la toute
premibre phase de son existence,



238 J.-F. ASTIE

jamais & la moindre résistance & aucun degré du dévelop-
pement, il rencontre constamment une réceptivité correspon-
dante. La pénétration totale et corapléte du divin et de 'humain
n’arrive ainsi & son apogée que lorsque la personnalité morale
de Jésus a atteint son développement absolu, c’est-a-dire lors-
qu’il est devenu esprit.

La carriére de Jésus se divise ainsi en deux grandes périodes.
Comme chez tout homme, la premiére est consacrée au déve-
loppement de son individualité; il arrive au clair sentiment de
sa. vocation particuliére et il accepte sans réserve. Pendant
la seconde il agit sur le monde pour remplir sa mission. Ces
deux périodes sont séparées par le baptéme. C’est alors que
Jésus acquiert la pleine et entiere conscience de sa vocation;
en vertu de la compléte habitation de Dieu enlui, de sa parfaite
union avec le Pére, il se sent appelé & étre le Sauveur du
monde et il accepte cette fonction. A partir de ce moment dé-
cisif la mission morale du second Adam consiste essentielle-
ment & maintenir le sentiment de son unité avec Dieu et dans
sa conscience et dans son activité. Un acte moral déterminé
est ici indispensable, précisément parce que jusqu’au complet
développement de la personnalité 'unité de Jésus avec Dieu
n’est pas complétement effectuée. D’aprés Rothe cet acte mo-
ral de la part de Jésus n’est autre qu'un acte de foi (Hébr.
XII, 2), il est vrai, constamment en train de se transformer en
science proprement dite. (Jean XIII, 3.) D’'une part cet acte de
foi devient toujours plus facile, & mesure que I’habitation de
Dieu en Jésus se réalise d’une maniére toujours plus compleéte;
mais d’autre part il devient plus difficile, tragique méme, &
mesure que la destinée du Seigneur se déroule comme, en
apparence du moins, contraire & sa vocation de Sauveur.

Le second Adam arrive immédiatement aprés sa mort & la
perfection morale absolue, ¢’est-a-dire qu'’il devient immeédiate-
ment Saint-Esprit. (Vest également alors que se réalise immé-
diatement, d’une maniére absolue, I'union réelle de Dieu avec
Lui : la réelle incarnation de Dieu en Christ est absolument et
definitivement parachevée. «A partir de ce moment, dit Rothe,
toute différence entre Dieu et Jésus a entiérement disparu, le



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 239

second Adam est absolument Dieu. Il est vraiment Dieu, car
celui qui est en lui et en lequel il est, c’est Dieu lui-méme, &
savoir quant & son existence actuelle, c’est-4-dire comme
esprit. De son coté 1l est entierement et absolument Dieu, car
son étre est pénétré de Dieu d’une maniére absolue, aussi bien
extensive qu’intensive. Mais ce n’est pas & dire que vécipro-
Juement Dieu soit entiérement et absolument le second Adam.
En effet, méme pour ce qui est de son étre actuel comme es-
prit, Dieu ne se confond pas entiérement et d’une maniére ab-
solue avec le second Adam; en d’autres termes, il ne s’est pas
incarné en lui d’une maniére explicite dans la totalité de ses
attributs particuliers; et de plus il ne s’est pas incarné en lui
d’une facon aussi compléte qu’il peut le faire avec son étre ac-
tuel, c’est-a-dire comme esprit dans la créature humaine®. »

Rothe remarque que l'incarnation de Dieu dans le second
Adam est essentiellement une incarnation de la personnalité
divine et de la nature divine. Le développement moral de 'in-
dividu humain implique en effet les deux : celui de la person-
nalité et celui de I'organisme physique. Dieu justement ne peut
habiter totalement en Christ que lorsque 'organisme physique
du Sauveur, le coté matériel en lui est complétement spiritua-
lisé, c’est-a-dire quand il est devenu Esprit.

Les promoteurs de la nouvelle christologie ne croient pas
seulement répondre mieux aux exigences de 'Ecriture et de la
raison chrétienne; ils estiment avoir trouvé le moyen de ré-
pondre & une des plus graves difficultés soulevées par la criti-

* Denn auch nur nach seinem actuellen Sein oder seinem Sein als
(reist geht Gott nicht schlechthin auf in dem zweiten Adam, oder ist er
vollstiindig, d. h. in der absoluten Explicirtheit seiner besondern Be-
stimmtheiten inihn eingegangen, auch nicht einmal so vollstiindig, als er
tiberhaupt in die irdischpersénliche oder die menschliche Creatur ihrem
Begriff zufolge mit seinem actuellen Sein oder als Geist einzugehen
vermag. — Dans la premiere partie de cette période, comme ailleurs,
Rothe prend sa précaution contre l'erreur des patripassiens qui iden-
tifient d'une maniere absolue le Pere et le Fils; dans la seconde, il
semble vouloir dire que Dieu n'est pas encore en Christ comme esprit
d’'une manidre aussi explicite et extensive qu'il lesera un jour quand la

créature humaine sera, par le moyen du Sauveur, entrée en communion
avec le Pere.



240 J.-F. ASTIE

que moderne. On le sait, Strauss ne cesse de répéter que le
Christ de I'orthodoxie ne peut avoir vécu, ne peut avoir été un
personnage historique ; il doit étre un produit de la réflexion
chrétienne dans une époque déja suffisamment éloignée du
berceau du christianisme. Si donc le (uatriéme évangile justi-
fiait les formules orthodoxes et se plagait ainsi en désaccord
avec les synoptiques, qui ne nous parlent pas d’une preéexis-
tence consciente et personnelle du Logos, la critique se trou-
verait justifiée, en cherchant & placer la composition du qua-
trieme évangile aussi tard que possible dans le second siécle.
Si au contraire la christclogie de saint Jean peut étre ramenée
a celle des synoptiques, deux résultats importants sont obtenus:
le caractére historique du quatrieme évangile est mis hors de
tout doute, les objections de la critique et de la spéculation
moderne n’ont plus de raison d’étre ; il n’y a plus lieu a distin-
guer entre le Christ de 'histoire et celui de la foi, dés qu’il est
prouvé que le Christ biblique, lui, a fort bien pu exister.

Pour raisonner de la sorte il faut reconnaitre que I'ortho-
doxie traditionnelle a prété le flanc aux attaques modernes et
gue tout n’est pas 4 repousser dans les idées des adversaires.
Beyschlag est trés explicite & cet égard. A moins qu’on ne soit
catholique, dit-il, on ne peut soutenir que dans le cours du
développement dogmaticque le droit absolu et la vérité absolue
aient toujours été du coté de I'église, tandis que dans les rangs
de I’hérésie il n’y aurait eu qu’erreur absolue, anti-christianisme
conscient. Les hérésies les plus graves renversant le fonde-
ment se sont toujours attaquées i des points faibles de la doc-
trine chrétienne qui avaient besoin d’étre rectifiés. Dans les
attaques de Strauss et de Renan se trouvent également des
éléments de vérité dont I'église doit faire son profit. Jusqu’a
présent la dogmaticue n’a pas su faire & I'humanité de Christ la
part qui lui revient et ce manque d’équilibre a eu ponr résul-
tat d’ébranler la foi en sa divinité dans la conscience des con-
temporains. Deés le jour ou la théologie a commencé & se for-
mer, au lieu de songer & comprendre la vie de Jésus d’une
maniére historicque et scientifique, on a sacrifié le fait, I’histoire,
i la formule, au dogme. L’antiquité chrétienne en Orient a sa-



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 241
crifié 'humanité vraie, franche, compléte, & la divinité de
Christ qui pour elle allait sans dire. Pour nous Occidentaux
des temps modernes, dit Beyschlag, ce qui va sans dire, ce qui
est hors de tout doute c’est que Jésus a été homme dans toute
I’étendue du terme, et la sainte Ecriture ne confirme pas moins
cette thése que l'autre. « Si nous arrivons & montrer 4 notre
peuple que la divinité de Christ est parfaitement compatible
avec sa compléte et vraie humanité, il ne refusera pas d’y croire.
Car quant a prétendre que les jours de I'antechrist se sont levés
sur ’Allemagne, c’est 14 un réve bizarre qui n’a pu surgir que
dans la téte de ceux qui s’imaginent que le monde va finir,
parce qu’ils sont au bout de leur latin lorsqu’il s’agit de ré-
pondre aux besoins du temps présent. Si nous nous en tenons
au contraire & une christologie dont nous sommes obligés de
convenir qu’elle renferme des théses impossibles, nous plagons
sous les pas de notre peuple la plus rude des tentations: nous
le mettons en demeure de faire le plus triste des choix entre la
foi et la pensée, entre la piété et la science devenues deux
choses incompatibles. Il se pourrait bien que méme alors une
portion importante du peuple continuat & se prononcer pour la
foi. Mais ceux qui s’y décideraient finiraient 4 la longue, en
bonne logique, par sentir le besoin d’une autorité qui, dans les
choses de la foi, les dispensat de penser et satisfit cette paresse
d’esprit moins chichement que la Formule de concorde et la
Gazette de Hengstenberg : elle ne se ferait pas longtemps atten-
dre alors la fiere barque chargée de recueillir les naufragés du
protestantisme. » (Pag. 7.)

(Pest ainsi que cette théologie allemande, dont on médit avec
d’autant plus de liberté qu’on la conunait moins, se trouve, sur
ce point capital, & la hauteur des exigences du moment. Elle
avait eu soin de raffermir le terrain avant que les Ames timo-
rees I'eussent senti branler sous leurs pieds. En suivant ses
propres traditions, par une étude indépendante et respectueuse
de I'Ecriture, elle avait préparé une transformation de la chris-
tologie et cela antérieurement a I’apparition de ces nombreuses
Vies de Jésus dont la publication a caractérisé ces derniéres
années. Avant méme que ces ouvrages décisifs qui devaient une

THEOL. ET PHIL. 1874, 16



Q42 J.-F. ASTIE

fois pour toutes nous débarrasser de la divinité de Christ eus-
sent fait leur apparition avec une mise en scéne qui a elle seule
autorisait & douter de leur sérieux, le coup se trouvait paré.

Rothe, Weizsaecker, Beyschlag et les kénosistes ne sont en
effet en ceci que les représentants de la théologie contempo-
raine tout entiere. A I’exception de quelques professeurs de
Rostock, tous les théologiens allemands sont unanimes & re-
connaitre que l'ancienne christologie traditionnelle ne saurait
étre maintenue. Tholiick et Nitzsch déclarent que dans la ques-
tion de la Trinité le mot personne, employé par les anciens
théologiens, ne correspond nullement & ce que nous, modernes,
appelons personnalité. Le théologien luthérien Philippi, qui,
plus qu’aucun autre, s’efforce de restaurer I’orthodoxie, est
obligé de faire la part du feu sur cet article. Il convient qu’en
Dieu il ne saurait é&tre question de trois consciences, ni de trois
volontés libres. Quant & la christologie, Nitzsch parait bien
avoir admis ce que nous avons appelé une incarnation succes-
sive. Dans la vie de Jésus, dit-il, la divinisation de ’'homme et
P’incarnation de Dieu vont toujours en augmentant. La raison
de ce fait n’est autre que ’homogénéité de Dieu et de I'’huma-
nité: c’est parce que 'homme et la divinité ne sont pas absolu-
ment hétérogénes que l'incarnation est rendue possible. L’es-
sence de 'homme est concue comme divino-humaine. Nitzsch
admet la thése de la spéculation moderne la plus profonde:
« Dieu contient ’humanité en lui comme (facteur, élément)
moment de son étre et I'humanité de son cdté contient Dieu;
il est de I'essence de ’homme d’étre divin, et il est de I'’essence
divine de s’incarner.» Dorner, 4 son tour, dans son Histoire de
la christologie, déclare que la grande erreur des anciens con-
ciles consiste & avoir opposé la divinité et '’humanité comme
deux puissances différentes. Ainsi que l'avait déjad soupconne
Luther, grace & ce don de divination qui appartient au génie,
Dorner estime que pour résoudre le probléme d’'une maniére
satisfaisante, il faut partir de I'idée d’une communauté d’essence
entre Dieu et I’homme.

Comme nous ’avons déja dit, il ne s’agit pas dans ce mo-
ment de se prononcer pour 'une plutdt que pour l'autre des



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 243

solutions nouvelles. Nous ne voulions que poser le probléeme.
Peut-étre trouvera-t-on qu’il n’y a de notre part aucune pré-
cipitation ', si on veut bien se rappeler que les mémes causes qui
font réclamer une solution en Allemagne agissent aussi depuis
longtemps chez nous. Les Allemands, dans leur générosité bien
connue, vont méme jusqu’a reconnaitre que c’est a la frivolité
parisienne que revient I’honneur d’avoir, dans ces derniéres
années, ranime les controverses christologiques qui avaient été
un peu perdues de vue. Aujourd’hui, amis et adversaires s’ac-
cordent sur un point: ’absolue nécessité de prendre au sérieux
Ihumanité de Christ dans toute ’étendue du terme. On est siir
de partir d’un axiome admis par tous en disant que la spécu-
lation christologique qui prend nécessairement pour point de
départ la base historique, a pour devoir strict de la respecter,
c’est-a-dire de ne rien enseigner qui contredise ce que les
évangiles nous disent de I’hurnanité de Jésus. Celui-1a donc qui
respectant toutes les données aura su concilier la divinité et
I’humanité aura trouvé la christologie de I'avenir.

Signalons une heureuse circonstance qui permet de bien
augurer des controverses actuelles. On est tout heureux de
voir qu’en replagant la question sur le terrain historique, em-
pirique, amis et adversaires sont revenus, sans s’en douter,
aux traditions apostoliques les plus authentiques. S’il est un fait
bien manifeste, quoique trop longtemps oublié, c’est que les
écrivains du Nouveau Testament s’accordent pour prendre le
probléme, non par en haut, mais par en bas. Ils partent tous
de leurs expériences personnelles ; ils s’appuient sur les effets
salutaires qu’ils ont éprouveés au contact de la riche personnalité
du Sauveur. L'accord remarquable qui réegne & cet égard entre
les apotres suffirait 4 lui seul pour montrer que Iesprit qu:
animait les disciples de Jésus était étranger & cette haule mé-
taphysique dans laquelle se complaisaient les péres grecs, en

* Nous sommes méme devancés par des pays qui jusqu@ présent ne
se sont pas distingués par la moindre témérité en fait de théologie. L’an-
née derniere, I'idée d'une incarnation successive de Dieu en Chnst a fait
son apparition dans le discours d’ouverture du président de 1'assemblée
générale de Véglise presbytérienne des Etats- Unis.



44 J.~-F. ASTIE

vrais fils de Platon et d’Aristole. Saint Paul qui n’avait pas vu
Jésus des yeux du corps, prend cependant un fait historique
pour point de départ de sa christologie: la résurrection de
Jésus par laquelle il a été pleinement déclaré fils de Diew en
puissance. (Rom. I, 4.) L’apotre saint Jean, auquel on préte vo-
lontiers des préoccupations spéculatives, est trés explicite a cel
égard. Il éprouve le besoin d’insister sur ce qu’il a vu, touché,
entendu, et cela non par I'esprit, mais au moyen des organes des
sens : ce qui était dés le commencement, ce que nous avons oui,
ce que nous aVons Vi de Nos Propres yeuxr, ce que nous QUons
contemplé, et que nos propres mains ont touché de la parole de
vie... cela dis-je, que nous avons vu et oui, nous vous l'annon-
cons. (1 Jean I,1.)

Assurément ce n’est pas la ce qui préoccupe avant toul les
hommes qui, en défendant les anciennes formules, se croient
les plus fidéles champions des enseignements apostoliques. Il
ne serait pas impossible que ces nouvelles vues christologiques
parussent anti-chrétiennes & bien des personmes; qu’on leur
reprochat de faire disparaitre le surnaturel et de rendre sin-
gulierement compréhensible le mystére de la divinité de Christ.
Il serait aisé de répondre gu’il restera bien toujours assez de
cotés incompréhensibles dans le probleme pour satisfaire tout
besoin légitime. Quant a ceux qui éprouveraient des scrupules
4 voir un peu plus clair, méme quand la psychologie, Ja raison,
PEcriture se réunissent pour dissiper les ténebres, il faudrait
renoncer a les satisfaire, et ne tenir nul compte de leurs pro-
testations. S’il est en effet un devoir pressant, dans ces jours ou
Iincrédulité et 1a superstition travaillent & renverser toute reli-
gion spirituelle, c’est de dégager la cause du vrai surnaturel
chrétien, d’un certain besoin de merveilleux, de magie et de
fantaisie inhérent a la nature humaine. Cette tendance ne croit
trouver sa pleine et entiére satisfaction que dans I’admission
des theses les plus contradictoires, les plus impossibles, ne se
doutant pas qu’elles sont parfois comme 'ombre funeste que
la faiblesse humaine a projetée sur des questions souvent plus
simples qu’on ne peut se résigner 2 'admettre. On s’imagine
adorer sérieusement, tandis qu’en réalité on demeure ala porte,



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE U5

les yeux fermés, prosterné devant le voile qui cache le mys-
tere et empéche de pénétrer dans le saint des saints.

Les protestants qui estiment faire ceuvre méritoire en s’éle-
vant avec force contre la raison chrétienne la plus respectueuse
et la plus soumise, ne se doutent pas qu’ils sont redevables, non
a leurs livres symboliques, mais en bonne partie aux grands
peintres des siécles passés de ces idées christologiyues populai-
res qu’ils défendent avec tant d’ardeur. « Ne lisez-vous pas
dans ce regard, disait un jour un homme d’esprit en nous fai-
sant admirer un enfant Jésus, chef-d’ceuvre de je ne sais plus
quel artiste, ne lisez-vous pas dans ces yeux que c¢’est bien 1a
celui qui a créé le monde et quile gouverne ? » Cette remarque
nous frappa beaucoup, car elle sortait de la bouche d’un docteur
hégélien, trésorthodoxe d’ailleurs quand il consentait 4 se mou-
voir dans la sphére de la représentation. Serait-il trop tot pour
faire comprendre au peuple chrétien, resté enfoncé dans un
docétisme plus commode qu’évangélique, que ces représenta-
tions sont fausses et par conséquent nuisibles a la vraie foi? Tout
en nous élevant avec raison contre la théologie romaine, qui,
apres avoir absorbé I’humanité dans la divinité, a été forcément
conduite 4 imaginer le culte de la Vierge, persisterons-nous in-
définiment & nous contenter d’un docétisme protestant qui pour
étre plus raffiné n’en est pas moins faux ? La question de ’ante-
christ est de nouveau a4 l’ordre du jour parmi nous. Serait-il hors
de propos de rappeler que ce titre si mal porté a désigné primi-
tivement, non pas des hérétiques contestant la préexistence per-
sonnelle et consciente de Christ, mais bien ceux qui insistaient
sur sa divinité au point de méconnaitre sa vraie humanité?

Saint Jean dénonce comme antechrist non pas le penseur
qui mettra en doute quelque thése sur le Logos, mais bien
celui qui contestera la réelle humanité de Christ, tant le fait
concret historique dont il a été témoin lui parait capital:
Tout esprit qui confesse que Jésus-Christ est venu en chair,
est de Dieu. Et tout esprit qui ne confesse point que Jésus-
Christ est venu en chair, n'est point de Dieu; or tel est Uesprit
de Uantechrist. (1 Jean 1V, 2.)



	Le problème christologique
	
	
	
	


