
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: Dogmatique chrétienne manuel pour l'enseignement académique et
pour les études particulières

Autor: Valeton, J.-J.-P. / Oosterzee, J.-J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOGMATIQUE CHRÉTIENNE

MANUEL POUR L'ENSEIGNEMENT ACADÉMIQUE

ET POUR LES ÉTUDES PARTICULIÈRES

PAR

Dr J.-J. van OOSTERZEE

Vers la fin de l'année dernière a paru le troisième et dernier
volume de la Dogmatique chrétienne de M. le prof, van Ooster-

zee. C'est sur ce livre que nous voulons fixer l'attention de nos
lecteurs. Ouvrage d'une étendue vraiment considérable, il mérite

d'être connu, d'autant plus que de nos jours l'apparition
d'une dogmatique chrétienne n'est pas chose fréquente. Destiné

cependant avant tout à servir de guide à l'enseignement oral du

professeur, ce livre, quant à la forme et au contenu, a le caractère

d'un manuel, nom que du reste il porle en titre, plutôt que
d'une exposition complète et vraiment scientifique de la
dogmatique chrétienne, à l'étude indépendante, approfondie et suivie

de laquelle il veut exciter le lecteur. Enfin ce n'est pas une
dogmatique dans le sens rigoureux du mot, à savoir une exposition

systématique de la doctrine autorisée et reconnue de

l'église que l'auteur veut donner; c'est plutôt sa foi individuelle,
basée sur l'autorité de la Bible et des symboles ecclésiastiques,
qui nous est proposée sous ce nom. Ce n'est donc qu'en tenant

' Christeljke Dogmatiek, Handboek voor academisch onderiwjs en eigen
oefening, door J. J. van Oosterzee. Utrecht, Kemink enZoon, 1870-7A Deux
tomes en trois volumes. Le premier tome est de 30G pages en gr. in-8,
le second en deux volumes de 936 pages. L'auteur est professeur en théologie

a l'université d'Utrecht.



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 97

compte de ces deux faits que l'on peut juger équitablement
cette œuvre vraiment remarquable.

Nous nous bornons à en donner le résumé. Et tout d'abord

nous dirons peu de chose de la forme ; il suffit de rappeler que
c'est l'orateur van Oosterzee qui en est l'auteur ; c'est dire que
la lucidité et la facilité, la beauté et l'élégance qui appartiennent

au style de cet eminent professeur n'y font pas défaut.

Pour la disposition, M. van Oosterzee s'est tenu à la méthode
suivie pour la première fois dans sa Théologie biblique, livre qui
a précédé de quelques années la Dogmatique chrétienne. Chaque

paragraphe commence donc par un résumé succinct ou

quelques lignes du sujet qui y est traité ; viennent ensuite dans
des annotations abondantes les développements spéciaux. Enfin

chaque paragraphe est suivi d'une enumeration détaillée de

la littérature respective et d'un nombre plus ou moins grand
de questions auxquelles l'enseignement oral du professeur doit
donner la réponse.

L'idée mère qui a présidé à ce travail est celle du royaume
des cieux. Après une première partie, la partie formelle, qui
forme le fondement apologétique et qui roule sur la religion, la
révélation et les saintes Ecritures, l'auteur construit, dans la
seconde partie, la partie matérielle, l'édifice dogmatique. Or
c'est là qu'il traite en sept chapitres de Dieu, le roi du

royaume ; de l'homme, sujet du royaume ; de Christ, son fondateur

; de la rédemption, son salut ; de la voie du salut, sa
constitution ; de l'église, sa pépinière ; des choses à venir, son
accomplissement.

Le tout est précédé d'une Introduction dans laquelle sont
exposés dans quatre chapitres et une vingtaine de paragraphes:
le caractère, les sources, l'histoire et la prétention de la
dogmatique chrétienne.

Science historien-philosophique, distincte de la théologie
biblique aussi bien que de la philosophie spéculative, la
dogmatique chrétienne est cette discipline qui s'occupe à examiner
et à développer systématiquement le contenu et la base du
dogme, c'est-à-dire de la vérité religieuse telle qu'elle est
professée par l'église en général ou par une de ses communautés

THÉOr.. ET PHIL. 1874. 7



98 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

en particulier. (§ 1.) — Cet examen est rendu possible, d'un côté

par le fait qu'il existe un monde spirituel et une vérité éternelle,
de l'autre par l'aptitude que possède l'homme de s'élever des

choses visibles aux choses invisibles. (§ 2.) — Ce monde spirituel

cependant n'étant reconnu que par la foi, cette science est

une science de la foi, ayant son principe et sa méthode à elle.
Née de la foi, elle veut en pénétrer le contenu et le principe, el
ne parvient donc qu'à un certain degré de certitude qui cependant
lui suffit pleinement. (§ 3.) — Dans l'encyclopédie théologique,
elle a sa place à la tête de la théologie systématique ; quoique
à peine separable de la morale chrétienne, elle doit néanmoins
en être distinguée ; recevant des services considérables de la

théologie exégétique et historique, elle en rend à son tour d'autres

non moins considérables à toute la théologie pratique.
(§ 4.) — Comme aucun développement de la doctrine du salut

ne saurait être l'expression parfaitement adéquate de la vérité
chrétienne, la valeur de la dogmatique est toujours relative.
Elle n'en est pas moins réelle pour tout chrétien, encore plus

pour tout théologien, et surtout pour tout ministre du saint

Evangile. (§ 5.)
Le second chapitre de l'Introduction maintient la distinction

courante entre source primaire, la Bible, et source secondaire,
1rs écrits symboliques. L'une et l'autre sont subordonnées à la

source principale qui est le Christ, tandis que la conscience
chrétienne occupe la dernière place parmi les sources de la

dogmatique chrétienne. (§6.)— Christ étant la plus haule
révélation de la vérité dans le domaine religieux, il est nécessairement

le centre de toute vraie dogmatique. Tout ce que celle-ci
enseigne de Dieu, de l'homme, etc., doit être considéré à la

clarté qui découle de lui, et rien de ce qui est en contradiction
avec lui ne saurait être reconnu comme vrai. (§ 7.) — La Bible
étant sinon le seul moyen, du moins le moyen le plus sûr de

connaître Christ, elle est par cela même la source primaire, en

même temps que la pierre de touche de toute vérité religieuse.
La valeur différente qu'il faut attribuer pour l'usage dogmatique
aux différents livres de la Bible, dépend de leurs rapports plus
ou moins directs avec la personne et l'œuvre de Christ. (§ 8.)



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 99

— Les écrits symboliques, contenant les témoignages de la foi

que professe soit toute l'église chrétienne (le symbole dit des

apôtres, le symbole de Nicée, le symbole quicunque, dit d'A-
thanase), soit l'église réformée (la confession néerlandaise
rédigée par Guido de Brèz avec l'aide de Saravia, de Model et

d'autres, le catéchisme d'Heidelberg, les canons de Dordrecht,
on peut y ajouter les quatre questions faites avant la célébration
de la sainte cène), sont d'un plus grand intérêt pour la partie
historique que pour la partie philosophique de l'étude dogmatique.

La dogmatique, tout en se gardant de méconnaître la
continuité de la foi de l'église, ne saurait se laisser entraver par la
lettre des écrits symboliques. (§ 9.) — La vérité objective ne
devenant la propriété spirituelle de l'homme qu'autant qu'elle
trouve en lui un point de contact subjectif, la conscience
chrétienne rend à la vérité chrétienne un témoignage qui a une
haute valeur. Par conscience chrétienne, il faut entendre ce

que le chrétien sait en lui-même des choses spirituelles par
suite de l'expérience intime et de la contemplation de soi. La
doctrine du salut cependant ne pouvant être déduite ni de la
raison, ni du sentiment, ni de la conscience elle-même, mais
seulement des faits que donne la Bible, la conscience
chrétienne ne fait en réalité qu'en sceller la vérité, et tout en méritant

d'être considérée comme source interne, elle n'est en aucune
manière la source principale de la dogmatique. (§ 10).

C'est au chapitre troisième de l'Introduction que l'auteur
trace à grands traits l'histoire de la dogmatique chrétienne. Il
y voit cinq périodes. D'abord celle de l'épanouissement. L'église
des sept premiers siècles n'a fait que fort peu pour la dogmatique

dans son ensemble ; elle se borne à l'apologie du
christianisme et au développement de quelques-uns des dogmes les

plus importants ; développement qui porte en Orient un caractère

théologique, en Occident un caractère anthropologique.
On s'occupe plus de la christologie et de l'amartologie que des

questions qui traitent de la sotériologie et de l'eschatologie.
(§ 11.) — La seconde période est celle du développement. Les

représentants les plus nobles du scolasticisme et du mysticisme
s'efforçant au moyen âge soit de rassembler, de définir et de



100 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

démontrer la doctrine traditionnelle, soit de la compléter et de

la défendre, la dogmatique commence depuis le VIIIe siècle à

se développer sous l'influence de Platon et d'Aristote, mais

elle le fait dans un sens qui rend une épuration toujours plus
nécessaire. (§ 12.) — Celle-ci a lieu dans la troisième période
depuis le XVIe siècle, d'une manière aussi riche que bienfaisante.

Les fondateurs des églises luthérienne et réformée sont

en même temps les premiers dogmaticiens. On s'occupe davantage

et mieux de la dogmatique, mais ce développement est

bientôt entravé par les nombreuses divisions des protestants et

par la décadence de l'esprit de la réformation. (§ 13.) — Suit

une période de dégénération ; aux XVIIe et XVIIIe siècles

reparaît l'influence d'abord du scolasticisme, plus tard du

rationalisme, parfois aussi du mysticisme. C'est le dogmatisme
théologique qui entrave l'examen de la doctrine du salut, plus tard
le criticisme philosophique qui l'égaré ; mais on voit surgir
cependant de temps à autre des esprits supérieurs et réformateurs.

(§ 14.) — La dernière période est celle du renouvellement

; une conception plus juste et plus féconde de la vérité
vient remplacer le rationalisme et le supranaturalisme
antérieurs. Partant de l'Allemagne (Schleiermacher) et faisant sentir

son influence sur les différentes églises des autres pays, cette
tendance prend pour thème la vie divine, révélée historiquement

en Christ, et connue à la lumière des saintes Ecritures
seules par la voie d'une expérience spirituelle. (§ 15.)

C'est enfin au quatrième et dernier chapitre de l'Introduction
que l'auteur se prononce sur la prétention de la dogmatique
chrétienne. Et tout d'abord le point de départ de la dogmatique
ne pouvant pas être en contradiction avec son caractère, ne
saurait être ni un scepticisme effréné, ni un dogmatisme
inflexible, mais seulement la foi personnelle fondée sur la Bible
et sur l'expérience, et garantie par une apologétique rigoureuse.
C'est ce principe qui décide du rapport de la dogmatique avec
les sciences non théologiques, et trace en même temps les
limites de son propre domaine. (§ 16.) — Ce n'est donc que
l'intuition et que la réflexion sur ce que l'œil de la foi a contemplé

qui conduit ici à la science. Tout dogme doit être tiré de la



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 101

source principale, puis, après examen critique, être rattaché aux
autres dogmes d'une manière analytico-syn thétique, de sorte que
chaque partie reçoive sa lumière et sa valeur de sa liaison avec
l'ensemble. La preuve dogmatique ne réussit qu'auprès de celui

qui accepte, tout au moins dans une certaine mesure, le même

principe. Elle est déterminée du reste par la nature de chacun
des dogmes, et a atteint son but quand elle a démontré que la
foi est raisonnable et que l'incrédulité ne l'est pas. Le critérium
de la vérité de chaque thèse réside dans son accord tout ensemble

avec la parole de Dieu et avec le témoignage de l'expérience
spirituelle. (§ 17.) — La division de la dogmatique doit ressortir
de l'idée principale de la révélation chrétienne, et, en plaçant
toutes les parlies dans leur juste rapport, servir à faire bien
apprécier tout l'ensemble. D'après M. van Oosterzee, c'est la
division se fondant sur l'idée du royaume des cieux qui satisfait
le mieux à cette prétention de la dogmatique. (§ 18.)— Or la foi

ne pouvant saisir son objet que par approximation, on ne saurait

mettre en question la perfectibilité de la dogmatique
chrétienne, bien distincte de celle de la révélation elle-même. Il
faut distinguer cependant entre l'évolution et la révolution. Le

vrai progrès consiste ici à bâtir toujours plus sur le fondement
inébranlable, c'est-à-dire à décrire, à justifier, à développer età
appliquer d'une manière toujours plus satisfaisante et universelle

le contenu de la doctrine du salut, en ayant égard aux
besoins du temps. (§ 19.) — Le but final de la dogmatique
chrétienne est l'avancement du royaume des cieux et partant la

glorification de Dieu. Tout doit concourir à ce but, les facultés
intellectuelles et morales de son adepte aussi bien que la
manière de l'étudier et de l'exposer. (§ 20.)

Nous passons à la partie formelle, intitulée le fondement
apologétique. C'est là que la question de la religion réclame un
premier chapitre. L'examen de la nature et du caractère de la
religion en général, se place nécessairement à la base de la
dogmatique chrétienne. La religion étant la vie de l'homrne en
communion personnelle avec Dieu, ce mot de religion désigne
subjectivement une certaine tendance de la vie spirituelle
de l'homme, objectivement le culte que produit cette ten-



102 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

dance. (§ 21.)— Fondée dans la nature de l'homme, la religion
est la conséquence de la relation primitive de l'humanité avec
Dieu, telle que Dieu même l'a voulue. Le sentiment religieux est

donc la notion toujours plus claire de cette relation. Tout
homme a donc un droit irrévocable à la religion, de même que
la religion a droit sur lui. Le reniement de toute foi religieuse
doit être considéré comme un crime de lèse-humanité. (§ 22.)

— La religion a son siège dans le sanctuaire le plus intime du

cœur, non pas dans une faculté prise à part, soit intelligence,
soit volonté, soit sentiment, soit conscience au sens courant de

ce mot ; mais dans la conscience entendue au sens de Vinet,
comme l'ensemble des besoins et des idées qui constituent toute
la nature supérieure de l'homme. De ce foyer elle pénètre toute
la vie intérieure et extérieure de l'homme vraiment religieux.
C'est là le secret de sa puissance, la cause de sa lutte incessante,
le gage de sa durée et de son triomphe avenir. (§ 23.) — Le but
delà religion sera différemment conçu, selon le degré de

développement que l'on aura atteint. L'homme vraiment religieux
n'aura pour but ni de rendre service à Dieu, ni de tirer de lui un

profit personnel, mais seulement d'entrer dans cette union
personnelle avec Dieu par laquelle Dieu est glorifié et le cœur de

l'homme entièrement satisfait. Ce but suppose le point de vue
théiste. (§ 24.) — Les formes différentes de la vie religieuse de

l'humanité témoignent toutes d'une même origine et d'un même
besoin. Quoique la forme la plus défectueuse soit respectable et

que la forme la plus excellente soit inférieure à l'idéal de la

religion parfaite, leur valeur n'est pourtant nullement égale, et

surtout la différence entre celles qui sont monothéistes et celles

qui ne le sont pas est trop grande pour n'être qu'une
différence de degré. Parmi les premières, le christianisme a une
supériorité incontestable. Les religions païennes pourraient
être nommées les religions d'un désespoir impuissant, la
religion d'Israël celle de l'espérance croissante du salut, le
christianisme celle de la satisfaction spirituelle ; le mahométisme
celle de la sensualité flattée. (§ 25.) —- L'altération de la religion

résulte de la domination exclusive d'une seule faculté
sur un principe qui est appelé à vivifier l'homme tout entier.



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 103

C'est de là que proviennent les sectes qui engendrent toujours
de nouvelles maladies, et celles-ci, lorsqu'elles se développent
sans obstacle, peuvent être mortelles et faire dégénérer la

religion en impiété. De l'influence exclusive de l'intelligence naît
Y intellectualisme, puis le doctrinarisme soit rationaliste, soit

supranaturaliste; de l'influence du sentiment naît un mysticisme

nébuleux et maladif, puis un fanatisme effréné qui se

manifeste par le zélotisme; de l'influence de la volonté le moralisme,

ou le légalisme, dont l'apogée est dans le pharisaïsme ou
dans le piétisme; de l'influence de la conscience l'ascétisme et
l'individualisme. (§ 26.) — Le culte de Dieu devant être volontaire,

mais non arbitraire, le vie religieuse a besoin d'une autre
règle que celle qu'offrent la sagacité et le caprice humains. C'est

de Dieu même que l'homme doit apprendre de quelle manière
il doit être servi ; point de religion sans une révélation primitive;

point de religion pure sans une révélation spéciale et

continuelle. (§ 27.)
La question de la révélation est abordée dans le second

chapitre. Il faut entendre par révélation l'acte du Dieu vivant par
lequel il communique à l'homme les mystères de sa nature et de

sa volonté. On peut établir une distinction entre révélation
extérieure et intérieure, entre révélation générale et spéciale, entre
révélation de faits et de mots, mais non entre révélation médiate
et immédiate. Ces différentes sortes de révélation cependant ne
sauraient se contredire, elles doivent se compléter les unes les
autres. (§ 28.) — La révélation en général, c'est-à-dire celle qui
est primordialement donnée à tous dans la nature, l'histoire et
l'homme, proclame hautement et avec une autorité irrécusable

la certitude de l'existence de Dieu, la majesté de son être,
et la saintelé de sa volonté. La sublimité en est reconnue par
les esprits les plus nobles, son obscurcissement s'explique par
la domination du péché, et tandis qu'il est fort important, surtout

au point de vue chrétien et réformé, d'en maintenir la réalité,

on peut dire d'autre part qu'elle a atteint sa destination
pour l'humanité quand elle a réveillé dans l'homme l'aptitude
à recevoir la révélation spéciale, en même temps que le désir de
l'obtenir. (§29.) — La nécessité de la révélation spéciale, c'est-



104 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

à-dire de celle qui renferme les faits destinés à tous, il est vrai,
mais non pas encore communiqués à tous, découle de la triste
condition dans laquelle la domination de l'erreur, du péché, de

la misère et de la mort a plongé l'humanité tout entière, et est
confirmée par l'histoire de la religion et de la philosophie. Ne

pouvant êtredémontrée à quiconque nie la puissance du péché et
le besoin de rédemption, elle ne saurait être révoquée en doute

par quiconque veut reconnaître ces faits. (§30.) — La possibilité
de la révélation spéciale, contestée tour à tour au nom de la
spéculation et de l'expérience, n'offre de difficultés insolubles ni
logiques, ni métaphysiques, ni psychologiques, et n'est
contraire ni à la majesté ou à l'immutabilité ni à la sagesse ou à

la bonté de Dieu. Le grand nombre des prétendues révélations
n'infirme nullement l'existence d'une révélation authentique,
et le fait qu'elle ne se reproduit plus de nos jours ne prouve
pas qu'elle n'ait jamais eu lieu. (§ 31.) — La réalité de la
révélation du salut est maintenue par l'église chrétienne de tous les

siècles. Son apologie est d'abord un caractère pratico-juridique,
puis philosophique, puis ecclésiastique, puis historico-biblique,
tandis que de nos jours c'est de Christ surtout qu'elle fait le

centre de sa démonstration. Cette réalité est rendue manifeste à

quiconque possède les conditions morales nécessaires, les ayant
reçues d'elle-même. Elle se base sur des preuves externes et
internes. Les premières sont : la fondation du christianisme par
un Nazaréen crucifié ; sa préparation séculaire parmi les juifs
et parmi les gentils ; son heureuse extension sa conservation
rigoureuse, et son maintien puissant; ses effets bienfaisants; les

miracles et les prophéties, les prophéties faites par Jésus lui-
même, et les miracles dont il a été soit l'auteur, soit l'objet ; le
siècle apostolique, et, pour l'ancienne alliance, le monothéisme,
la théocratie, l'existence permanente et le sort d'Israël. Or les

miracles et les prophéties demandent un développement plus
spécial. Ce ne sont pas des preuves appliquées du dehors à la

révélation, mais les éléments mêmes de la révélation qui témoignent

chacun à sa manière de la divinité de son origine et de

son contenu. Voici la notion du miracle: un fait du domaine
naturel ou spirituel extraordinaire, inexplicable par le cours



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 105

naturel des choses, et partout causé nécessairement par un
acte immédiat de la volonté toute-puissante de Dieu. Voici la
notion de la prophétie : l'annonce de faits à venir, se rapportant
à la révélation, impossibles à calculer par l'esprit naturel
et partant communiqués nécessairement par l'intermédiaire
divin.

Les preuves internes sont : l'impression que fait sur nous le
plan de Jésus d'établir sur la terre le royaume des cieux
universel, spirituel, éternel, comprenant les cieux et la terre,
fondé par des forces morales; le témoignage que Christ s'est
rendu à lui-même; la personnalité du Seigneur; le contenu
religieux et moral de la révélation du salut, et l'influence qu'exerce
le christianisme sur le cœur de l'homme pour l'éclairer, le
consoler, le sanctifier. Or s'il est préférable de commencer par
l'argumentation historique, la révélation étant avant tout un
fait historique, et de l'appuyer ensuite par les arguments
moraux, la vraie force de l'apologie ne se trouve que dans l'union
des preuves externes et internes. La foi, cependant, étant le
résultat moins d'un travail logique que d'un travail psychologique,

ces preuves en sont l'appui et la justification plutôt que la

source réelle. Enfin c'est le témoignage du Saint-Esprit qui
imprime un sceau infaillible à la certitude acquise de cette
manière. Rendant témoignage moins à la Bible comme livre qu'à
son contenu religieux et surtout sotériologique, il produit la

certitude intérieure, donnée par Dieu lui-même, concernant la

révélation du salut en Christ, telle qu'elle est enseignée dans
les saintes Ecritures. Ce n'est pas un argument pour celui qui
ne croit pas, mais une confirmation de la foi pour celui qui la
possède ; on ne le reconnaît qu'à sa propre force. (§ 32.) — La
haute sublimité de la révélation du salut en Christ ressort : 1° de

ses rapports avec la révélation générale qu'elle confirme et

complète ; 2° de son contenu sotériologique et de la réponse
qu'elle fournit aux besoins spirituels de l'homme; 3° delà
comparaison avec tout ce qui en dehors d'elle s'est nommé révélation

spéciale. On ne saurait donc croire à la perfectibilité de la
révélation chrétienne, tandis au contraire que celle de la
conception que les hommes s'en font ne saurait être révoquée en



106 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

doute. (§ 32.) — La révélation surnaturelle, en tant qu'elle est

le fruit d'une action libre de Dieu, s'adresse surtout à la raison

humaine, savoir à l'organe par lequel l'homme parvient à la
notion de l'absolu et de l'infini. D'un côté donc la séparation
absolue de la raison et de la foi est contraire à la psychologie, à

la religion, au christianisme, au protestantisme, et de l'autre
côté la raison ne saurait prononcer d'une manière absolue sur
des choses qu'elle ne connaît que par suite d'une révélation
du dehors. La raison, après avoir reconnu la réalité de la
révélation et partant son droit de parler avec autorité, doit en

accepter sur parole le contenu, en tâchant d'y pénétrer toujours
davantage. (§ 34.)

C'est dans un troisième chapitre sur les saintes Ecritures que
l'auteur achève de poser le fondement apologétique. Distinguées
de la révélation elle-même, les saintes Ecritures forment dans

leur ensemble le document authentique et indispensable de la

révélation du salut, c'est-à-dire de ce que Dieu a fait, fait et

fera pour fonder son royaume sur la terre. C'est cette idée du

royaume des cieux qui d'un côté forme l'unité de la Bible, et qui
de l'autre détermine la valeur de ses différentes parties. (§ 35.)

— Quoique le contenu de la Bible soit éminemment divin, l'histoire

de l'origine des saintes Ecritures composées en différents

temps par des hommes, pour des hommes, et d'une manière
essentiellement humaine, nous donne le droit de parler d'un
côté humain de la Bible. Les livres canoniques sont ceux
dont le contenu a été considéré par l'église comme règle de

foi et de vie. Ce n'est que la science, que la critique qui peut
prononcer sur la canonicité d'un livre quelconque ; la foi
cependant reconnaîtra toujours dans l'histoire de la Bible les
traits du soin particulier de Dieu pour les intérêts de l'humanité.

(§ 36.) — Les livres apocryphes, tout en ayant leur importance

historique et apologétique, sont inférieurs aux livres
canoniques sous les rapports historiques, religieux et moraux. Le
protestantisme ne s'en sert qu'en seconde ligne et seulement

pour autant qu'ils sont d'accord avec les livres canoniques; or
cetle attitude du protestantisme vis-à-vis de la littérature
apocryphe est justifiée et par l'histoire et par la nature des choses.



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 107

(§ 37.) — Le caractère des saintes Ecritures étant éminemment
historique, la crédibilité de l'histoire sainte, manifeste à un
sérieux examen historico-critique, est une question de vie ou
de mort pour la foi chrétienne. Pour la maintenir il faut
commencer par le Nouveau Testament, puis remonter à l'Ancien,
enfin juger chaque partie dans ses rapports avec l'ensemble.
(§ 38.) — La crédibilité des témoignages historiques autorise la

foi à l'origine divine des saintes Ecritures. Les auteurs étant

remplis du Saint-Esprit plus que d'autres personnes, et chacun
dans sa mesure particulière, leur témoignage sur la vérité du
salut possède le caractère d'un témoignage infaillible de Dieu.

L'inspiration des saintes Ecritures dans leur ensemble en est

la conséquence naturelle, toute notion mécanique de l'inspiration

étant rejetée; on doit l'admettre de manière à faire droit au
caractère divin comme au caractère humain de la Bible, à

distinguer d'un côté entre les deux idées de sainte Ecriture et
de Parole de Dieu, à maintenir de l'autre leur unité et leurs
justes rapports. On peut alléguer comme témoignages
historiques : celui du Seigneur sur ses premiers apôtres, celui des

apôtres sur eux-mêmes et sur leurs écrits, celui du Seigneur et
de ses apôtres sur l'Ancien Testament, celui de l'Ancien
Testament sur lui-même, celui de l'église chrétienne sur toute la

Bible. Voici les thèses dans lesquelles peuvent se résumer les

définitions dogmatiques de M. v. Oosterzee. L'inspiration de la

Bible est la conséquence naturelle de celle des auteurs. Cette

inspiration est intérieure et dynamique, non extérieure et

mécanique. Les notions d'inspiration et de révélation, quoique
bien distinctes, sont étroitement liées l'une à l'autre. Les
auteurs sacrés étaient les organes du Saint-Esprit dans une
mesure spéciale, mais inégale. L'inspiration avait lieu non aux
dépens, mais au profit de leur individualité. Elle doit être considérée

non comme un secours momentané, mais comme une
conséquence naturelle du fait qu'ils étaient dirigés continuellement
par le Saint-Esprit. Elle a ses limites tracées de même que ses

degrés divers. Elle a progressé graduellement. Elle s'étend
aussi aux choses relativement petites. Elle se rapporte non-
seulement aux choses, mais aussi aux mots, même à toute la



108 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

langue de la Bible. L'inspiration des auteurs de l'Ancien
Testament a un caractère quelque peu différent de celle des
auteurs du Nouveau Testament. La question de l'inspiration doit
être bien distinguée de celle de la canonicité. Il n'y a pas la
moindre donnée dans les saintes Ecritures qui soit absolument
contraire à cette notion de l'inspiration. Par suite de l'inspiration

la Bible peut être nommée la Parole de Dieu, puisqu'elle
renferme la parole de Dieu. (§ 39.) — La valeur de la Bible consiste

en ceci qu'elle est indispensable à la connaissance de la
révélation du salut, parfaitement suffisante pour ce but, assez

claire en elle-même, et revêtue sur le terrain religieux d'une
autorité irrécusable. Elle a donc une importance qu'on ne saurait

attribuer ni à la tradition ecclésiastique, ni à n'importe
quelle autre parole ou écriture humaine. C'est la tâche de

l'église et de la théologie protestante de maintenir cette importance

contre les objections du catholicisme, du rationalisme et

du mysticisme. (§40.) — Le libre examen appliqué à la Bible
est pour tout homme qui cherche la vérité, spécialement pour
le chrétien réformé, un droit, un devoir, un privilège. Pour

l'usage dogmatique, la Bible doit être bien sondée, expliquée
d'après de justes règles, éclaircie, élaborée, développée à l'aide
de la confession de l'église, et consultée comme guide dans

l'examen philosophique de la vérité. Ce n'est que d'un usage
semblable de la Bible, dirigé et fécondé par le Saint-Esprit,
que l'on peut attendre une apologie suffisante de la foi à la
révélation chrétienne. (§ 41.)

Le fondement apologétique ainsi posé, l'auteur construit dans

la seconde partie de son travail l'édifice dogmatique ; nous en

avons indiqué les sept chapitres. Voici d'abord un chapitre sur
Dieu, renfermant la théologie proprement dite. Cette étude

se divise en deux parties ; elle traite d'abord de la nature de

Dieu, puis de ses œuvres. (§ 42.)
Première partie. Il faut distinguer entre une connaissance de

Dieu suffisamment pure, qui reste possible malgré l'incompré-
hensibilité de Dieu, et une connaissance de Dieu parfaitement
adéquate, qui ne l'est pas. Dieu ne saurait être connu que par
l'œil de la foi et que par l'effet de sa propre révélation. (§ 43.)



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 109

— Or la foi en Dieu a sa base non dans des raisonnements
abstraits mais dans la nature même de l'homme. La dogmatique
ne saurait donc fournir des preuves pour l'existence de Dieu ;

elle ne fait qu'assurer la profession de sa foi en l'appuyant de

préférence par des arguments de son propre ressort ; donc
surtout par le fait de la révélation du salut. (§ 44.) — C'est de ce

fait que se déduit la notion de Dieu. Du point de vue chrétien,
Dieu est l'être de tous les êtres, l'esprit infini, personnellement
distinct de la création, infiniment supérieur à elle (la transcendance),

mais ayant avec elle des rapports étroits, continuels et

directs (l'immanence). La vérité et la valeur de cette notion de

Dieu étant au-dessus de toute objection raisonnable, le déisme

et le panthéisme doivent être récusés au nom de la religion
comme de la science chrétienne. (§ 45.) — L'unité de Dieu se

déduit d'elle-même de la notion chrétienne de Dieu; le
monothéisme est indispensable à la religion et à la morale. (§46.) —
La nature de Dieu se montre à nous dans ses différents attributs

qui nous donnent le droit de le nommer l'être parfaitement

absolu. On ne saurait parler de ces attributs sans plus ou
moins y mêler l'anthropomorphisme, etl'anthropopathisme. La
division des attributs peut se faire de plusieurs manières. L'auteur
préfère la suivante: attributs qui se rapportent au mode d'existence

de Dieu, attributs qui se rapportent à sa manière d'agir.
(§ 47.) Quant aux premiers, Dieu possède la vie en soi; il est

indépendant, éternel, invariable, partout présent, incommensurable,

invisible, impénétrable, sublime et bienheureux. (§ 48.)
— Les seconds sont : d'abord ceux qui se rapportent à sa pensée

: la toute-science et la toute-sagesse ; puis ceux qui se

rapportent à sa volonté: la toute-puissance, la pleine liberté, la
sainteté, lajustice, la miséricorde, la vérité (fidélité). (§ 49.) —
L'unité de tous ces attributs se trouve dans l'amour. Dieu est

amour, voilà le meilleur sommaire de la notion chrétienne de
Dieu. (§ 50.) — Dieu en tant qu'amour est créateur et père de
tout ce qui existe. Plus l'objet de son amour est susceptible de
sa faveur et de sa communion, plus cette relation paternelle
doit être intime. Or l'objet parfaitement adéquat de cet amour
ne saurait être ni une créature, ni toute la création ; il doit



110 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

être le Fils éternel. On peut donc parler d'une relation naturelle

avec toute la création, d'une relation spirituelle et morale
avec les êtres spirituels, d'une relation métaphysique avec le
Fils. (§ 51.) — Le Fils de Dieu, personnellement distinct du
Père, est si étroitement lié à lui, que l'un ne saurait être pensé
sans l'autre. Le Père est la cause, l'origine, le commencement
de toutes les choses visibles et invisibles ; le Fils est la parole,
la sagesse, l'image du Père. Autre que le Père, mais participant

entièrement à la même nature, le Fils a le principe de son
existence dans le Père; depuis toute éternité il y a une
communion de vie et d'amour entre le Père et le Fils dans laquelle
Dieu se révèle parfaitement. (§ 52.) — Le Saint-Esprit, autre

que le Père et le Fils, force personnelle et participant à la
nature divine, est le principe personnel par lequel Dieu se connaît
et se pénètre soi-même et par lequel la plénitude de la vie
divine révélée dans le Fils est communiquée à la créature. (§53.)
— C'est dans ce triple nom de Père, Fils et Saint-Esprit que se

dévoile toute la richesse de la notion chrétienne de Dieu, en

même temps que l'incompréhensibilité de l'être divin. La
profession de ce mystère, logiquement nécessaire, et qui ne se

base ni sur des arguments philosophiques, ni surla conscience

chrétienne, ni même sur toute la Bible, mais spécialement sur
l'évangile du Nouveau Testament, est le rempart du théisme

chrétien, et pour le chrétien même une source inépuisable de

lumière, de consolation, et de sanctification. (§ 54.) — La
notion de Dieu développée, nous arrivons nécessairement à l'idée
d'un plan divin, se dévoilant dans le temps, mais dont la clef ne
se trouve que dans les documents de la révélation du salut.
Ce plan infini, moral, indépendant et éternel, se réalisant à la

gloire de Dieu dans toutes ses œuvres, a pour but la fondation
du royaume de Dieu. Le chef de ce royaume est l'Homme-Dieu,
en qui tous les membres s'unissent étroitement entre eux et

avec Dieu. (§ 55.)
Tout cela nous mène à la seconde partie qui traite des œuvres

de Dieu. Dieu, cause libre, non-seulement delà forme actuelle,
mais aussi de la matière primitive de tout ce qui existe, a créé
les choses visibles et invisibles par la parole de sa puissance.



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 111

Il faut donc rejeter l'idée d'une création éternelle, le
matérialisme, le hylozoïsme, la théorie de l'émanation, celle de

l'évolution ou de la transmutation, comme faisant tort à la foi au
Dieu vivant, qui est la cause indépendante de tout. (§56.)

La doctrine qu'il existe des anges n'est en aucune manière
contraire à la raison. Elle a une importance religieuse, et quand
on la préserve de tout embellissement fantastique en dehors
de la Bible, elle éclaircit nos regards pour voir d'autant plus
la gloire de Dieu et de son royaume. Il faut reconnaître cependant

qu'à cet égard le nombre des questions auxquelles on ne
saurait donner une réponse dépasse de beaucoup celui des

questions auxquelles on peut le faire avec quelque raison. (§57.-)

— Quant à la terre, la foi en Dieu comme créateur du monde

ne dépend pas de l'interprétation des documents mosaïques.
Ceux-ci cependant considérés d'un œil impartial, et comparés
avec les cosmogonies des autres peuples et les découvertes des

sciences naturelles, doivent nous convaincre de plus en plus
de la vérité incontestable de leur contenu essentiel qui
provient d'une révélation divine. Considéré a cette lumière, le

monde piimordialement bon nous donne le spectacle de la

toute-puissance, de la sagesse et de la bonté de Dieu. (§58.) —
L'existence d'une providence infinie, multiple dans ses

manifestations, souvent au-dessus de l'intelligence humaine dans

son mode d'agir, poursuivant la réalisation du plan divin, a pour
la pensée théologique comme pour la vie spirituelle une
importance qui ne saurait être révoquée en doute. Il faut distinguer

entre la conservation et le gouvernement de toutes
choses par Dieu, sans qu'il soit nécessaire de s'arrêter encore
spécialement à la théorie du concours divin prêté aux causes
secondaires. (§ 59.) — La conservation de toutes choses est cet
acte de Dieu par lequel il conserve l'organisme de la création
dans son ensemble, et dans ses parties spéciales, aussi
longtemps que cela lui plaît. La nécessité de cet acte est fondée
sur la nature des choses finies, et il nous est garanti par la
notion chrétienne de Dieu. (§ 60.) — Le gouvernement de toutes
choses est cet acte de Dieu par lequel il fait servir à ses intentions

tout l'organisme de la création dans son ensemble et dans



112 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

ses parties spéciales. Ce gouvernement étant la manifestation
de la plus haute liberté occupée à maintenir un ordre éternel,
on ne saurait y voir ni une inflexible fatalité, ni un hasard, ni
un caprice. C'est ici que la possibilité du miracle et de
l'exaucement de la prière, trouve d'un côté son fondement inébranlable,

et de l'autre sa limite naturelle. (§ 61.) — Le gouvernement

de Dieu a spécialement pour objet la vie, le sort et les

actions des hommes. Voulus ou tolérés par Dieu, ils sont en
tout cas admis par lui comme les anneaux de son plan
admirable. Dieu ayant compté sur la libre activité de l'homme, l'histoire

de l'humanité devient l'œuvre de Dieu, sans que la liberté
de l'individu soit anéantie. La science de la foi rejette toute
théorie qui ferait tort à l'un des deux facteurs, de manière à

renier soit le sentiment religieux soit le sentiment moral. (§ 62.)
— Puisque le problème du monde ne trouvera sa solution que
lors de la réalisation du plan divin, une théodicée parfaitement
satisfaisante n'est ni possible, ni même absolument nécessaire.

Cependant pour réussir tant soit peu, la théodicée doit prendre
pour point de départ la foi à la révélation du salut, puis traiter
des questions suivantes : le gouvernement de Dieu, en regard
du mal moral, du mal physique, de la destinée humaine, de

l'obligation de l'homme d'agir lui-même, du perfectionnement
moral de l'humanité, des problèmes de la Providence. (§ 63.)
— L'harmonie entre la nature et les œuvres de Dieu est si

incontestable, que sous ce rapport du moins l'incrédulité se

condamne elle-même. (§ 64.)

Après Dieu vient l'homme, sujet de son royaume ; c'est donc
dans un second chapitre que l'auteur traite de l'anthropologie,
dont la Bible est à son avis la meilleure source. Ici encore on

peut distinguer deux parties : la nature primitive de l'homme
et son état actuel moral. (§ 65.)

Première partie. L'homme doit sa naissance à un acte créateur

de Dieu, et n'est en aucune manière le produit naturel des

classes inférieures de créatures. La doctrine de l'unité du genre
humain, prêchée par la Bible et maintenue par la science
moderne contre les objections de tout genre, a une importance
non-seulement morale, mais religieuse. (§ 66.) — L'homme



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 113

être sensible en même temps que spirituel, apparenté par le

corps à la poussière, par l'esprit à Dieu, est une personnalité
destinée, d'après toute l'organisation de sa nature, à une vie en
communion avec Dieu. L'anthropologie chrétienne doit rejeter
et le spiritualisme et le matérialisme. (§ 67.) — C'est dans la
destination infinie de l'homme, qui est de chercher et de glorifier

Dieu et de lui devenir toujours plus conforme, que se

trouve la garantie de son immortalité personnelle. La doctrine
de l'immortalité ne saurait être prouvée d'une manière absolue;
elle est le fruit naturel de la foi au Dieu vivant et de la
conscience qu'on a d'être dans une communion spirituelle avec lui.
(§ 68.) — L'excellence particulière de l'homme est signalée par
l'expression biblique : créé à l'image et selon la ressemblance
de Dieu. Cette image consiste dans la liberté et la conscience
de soi-même; elle appartient essentiellement à la nature de

l'homme et n'est pas absolument effacée par le péché. (§ 69.)
— Tant que l'image de Dieu restait sans souillure, l'homme
connaissait Dieu, l'aimait et jouissait dans sa communion de la

plus parfaite béatitude, sans être soumis à la mort. De plus il
était dans un état qui renfermait la possibilité d'un développement

normal, et la nécessité d'un développement continuel.
(§ 70.) — La possibilité du péché se base pour l'anthropologie
sur la liberté de choix que possède l'homme en même temps
qu'une nature sensible, et pour la théologie sur le fait que
Dieu ne veut le bien moral que par la voie d'une obéissance
morale. La conscience religieuse et la conscience morale,
cependant, nient le plus fortement possible la nécessité inévitable
du péché. Le péché n'est pas la conséquence d'une causalité
divine, il n'est ni voulu, ni ordonné de Dieu. (§ 71.)

Nous en venons à la seconde partie qui traite de l'état actuel
de l'homme. C'est ici que la généralité absolue du péché et de

la misère, qui est un fait proclamé par l'évangile et affirmé par
l'histoire et par la conscience, nous frappe avant tout. Or pour
connaître et pour déplorer véritablement le péché, il faut le

considérer à la lumière de la conscience, de l'évangile et de

l'expérience spirituelle. (§ 72.) — Tout ce qui, soit en principe
soit en fait, est contraire à la loi morale, est péché. Dieu de-

THÉOL. ET PHIL. 1874. 8



H4 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

mandant avant tout l'amour, le péché revêt le caractère d'é-
goïsme puis d'hostilité; or cette définition renferme déjà sa

condamnation absolue. Il ne consiste non en ce que nous ne

sommes pas encore ce que nous devons devenir, mais en ce que
nous sommes le contraire de ce que nous devons être. (§ 73.)

— Le péché au dedans de l'homme n'est la conséquence ni de

l'organisation primitive de sa nature, ni du caractère invariable

du bien, ni de son entourage, ni de rien en dehors de lui-
même ; mais de la mauvaise disposition, fruit de la corruption
morale, qui a son siège dans le cœur et qui s'étend de là dans

toutes les directions de la vie. (§ 74.) — H y a un rapport
direct entre la chute du premier homme et la corruption morale
de toute la nature humaine, rapport qui cherche sa juste
expression dans la doctrine du péché originel. C'est donc l'histoire
du premier homme, qui, malgré toutes les questions soulevées
à cet endroit, nous donne la clef du problème du péché, en
même temps qu'elle nous renvoie à une puissance du mal
antérieure aux premiers hommes. (§ 75.) — Le premier péché
humain est le fruit d'une séduction dont l'auteur doit être cherché

parmi les anges déchus. La raison n'a pas le droit de nier
la possibilité de l'existence et de la puissance d'un monde d'esprits

déchus, affirmées expressément par les saintes Ecritures.
La science de la foi, cependant, trouve des limites infranchissables

dans ses efforts pour expliquer la dernière cause du mal
moral. (§ 76.) — Le péché, en conservant toujours le même

caractère, celui de transgression de la loi, se manifeste sous
les formes les plus différentes. On peut les diviser en péchés
contre Dieu, contre le prochain, contre soi-même; péchés de

commission et d'omission ; péchés de pensée, de parole, d'action

; péchés, d'un côté, de précipitation d'ignorance et de

faiblesse, de l'autre, d'intention ; enfin en péchés rémissibles
et péchés irrémissibles ; c'est cette dernière division que
préfère l'auteur. Le péché reste toujours une puissance
funeste qui pénètre et domine toute ia vie de l'homme et de

l'humanité, et qui conduit ainsi l'homme à une condition
toujours plus déplorable, pour en faire enfin sa victime. C'est

d'abord l'état de discorde, puis de servitude, puis de fausse



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 115

assurance, puis de dissimulation, enfin d'endurcissement.
(§ 77.) — La damnabilité du péché résulte de la culpabilité de

l'homme. Elle est fondée sur la nature de Dieu, de l'homme,
de leur rapport mutuel, méconnu et violé par le péché. Tous
les péchés sont damnables en tant qu'ils sont commis contre
la plus haute majesté et le plus grand amour, mais tous ne le

sont pas au même degré. (§ 78.) — Il y a un rapport direct et
mutuel entre le péché et la misère. Le pécheur trouve déjà
pendant cette vie dans tout ce qui lui manque, ce qui le souille,
ce qui lui arrive et ce qui l'attend, une partie de sa juste
rémunération ; le jugement de Dieu paraît dans toute l'histoire,
et même dans la nature. Il n'est cependant consommé que de

l'autre côté de la tombe, où une misère éternelle attend le
pécheur obstiné. (§ 79.) — La possibilité d'être délivré du jugement

de Dieu, résulte du fait que le pécheur reste toujours
homme. Elle ne peut se réaliser cependant que par une
intervention spéciale de Dieu. (§ 80.)

C'est de cette intervention divine que traitent les chapitresIII
et IV. C'est Ja rédemption, opérée par la révélation de la vérité
et de la grâce de Dieu en Jésus-Christ; c'est donc le couronnement

et la fin des œuvres de la création et de la Providence.
Elle ne s'explique que par la richesse de l'amour infini de Dieu.
Avant de parler de l'œuvre de la rédemption, il faut s'arrêter
d'abord à la personne du Rédempteur. C'est donc de la christologie

que traite le troisième chapitre; deux parties représentent
ici le décret de la rédemption et la personnalité de Christ. (§81.)

Première partie. Le plan divin du salut projeté avant la
fondation du monde, exécuté dans le cours des siècles, ayant
Christ pour centre, veut le salut éternel de tous ceux qui
marchent dans la voie ordonnée de Dieu. Or le salut ne dépen dant
que de la grâce de Dieu en Jésus-Christ, et non d'un mérite
quelconque, la doctrine consolante d'une prédestination
personnelle à salut est professée à juste titre par l'église chrétienne ;

mais reconnaissant son impuissance à sonder ces profondeurs,
la science de la foi cherche à connaître le décret de la rédemption

à la lumière de l'histoire et de l'expérience spirituelle.
(§ 82.) — Le plan du salut est révélé par degrés et après une



116 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

préparation soigneuse. Les premières traces s'en montrent dans

un rapport direct avec l'histoire la plus ancienne de l'humanité,
avec Adam, Sem, et la postérité d'Abraham, d'Isaac et de

Jacob. (§ 83.) — Le mosaïsme, fruit d'une révélation spéciale, a

préparé de plusieurs manières le développement du plan du
salut. Ce n'est pas seulement la loi, c'est toute la religion et la
théocratie fondée par Moïse qui a été l'instituteur conduisant à

Christ. (§ 84.) — La royauté en Israël n'est en aucune manière
la fin de la théocratie, mais le commencement et le point de

départ d'une nouvelle révélation. La dynastie de David est
isolée dans la tribu de Juda. Dès lors l'attente d'un Messie,
dont les souffrances et la gloire deviennent le sujet de descriptions

poétiques et prophétiques, se développe toujours davantage.

Plus l'éclat de la royauté diminue, plus on désire le
Messie. Enfin la chute de la royauté et la disparition de la

théocratie frayent le chemin à l'apparition du royaume de Dieu.
(§ 85.) — C'est encore la prophétie, spécialement les prophéties
messianiques qui ont annoncé et préparé le jour du salut. Elles

esquissent d'un côté la personne du Messie, de l'autre le
caractère de son œuvre et l'éclat de son royaume, et forment
l'intermédiaire entre le particularisme de l'ancienne alliance, et
l'universalisme delà nouvelle. (§ 86.) — La préparation historique

de la révélation du Christ se termine en Israël par l'apparition

et l'activité de Jean-Baptiste. C'est en elles aussi qu'est
symbolisée la préparation continuelle de la révélation
chrétienne dans le monde et dans le cœur. (§ 87.) — La préparation
du Rédempteur dans le monde païen ne doit être ni méconnue,
ni égalée avec celle en Israël. Opérée en partie par Israël lui-
même, en partie par d'autres organes, elle montre de la manière
la plus incontestable que Dieu n'est pas seulement un Dieu des

juifs, mais aussi des gentils.(§88.)—Le monde païen, aussi bien

que le monde juif, sent au commencement de l'ère chrétienne
le besoin et le désir d'une rédemption que maintenant il est
mis en état de recevoir. C'est là un fait qui a une valeur non-
seulement historique, mais aussi apologétique et dogmatique.

(§ 89.)
Seconde partie. La personnalité du Rédempteur forme le



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 117

centre de l'étude dogmatique. Pour la connaître, il faut puiser
à des sources indirectes et directes : les premières sont les

témoignages des auteurs juifs et païens : Fl. Jos. A. J. id. 3, 3

(passage probablement interpolé); Tacite, Ann. XV, 44; Suétone

(Claud.) c. 25; Lucien, De morte peregr., c. 11-13. Les secondes,

qu'on peut distinguer en sources du premier et du second

rang, sont 1° les quatre évangiles, appuyés par l'histoire de

l'église et par la conscience chrétienne, 2° les Actes des apôtres,
les épîtres, l'Apocalypse, et quelquefois les évangiles apocryphes.

(§90.)—Toute conception de l'histoire de Jésus qui
n'explique pas son influence puissante sur la vie religieuse et
morale, ne saurait être vraie. Or pour fournir cette explication, il
ne faut pas se placer à un point de vue naturaliste ou mystique,
ou purement philosophique, mais vraiment chrétien et historique

(surnaturel). (§ 91.) — D'après le Nouveau Testament, la
vie de Jésus est une vie essentiellement humaine. Le docétisme,
quelle que soit du reste la forme sous laquelle il se présente,
manque donc de tout fondement historique; dans son principe,
comme dans sa tendance, il est mortel pour la foi et pour la
science chrétienne. (§ 92.) — Bien qu'essentiellement homme,
Jésus est resté pur de tout mauvais penchant, comme de toute
souillure morale. (Objections historiques et philosophiques.)
C'est donc avec raison que l'église de tous les siècles l'a reconnu
comme l'homme saint et parfait, l'idéal de l'humanité. Fait
d'une importance péremptoire, la pureté immaculée de Jésus

ne saurait être reconnue que par ceux qui admettent la possibilité

du miracle, et qui voient en Jésus quelque chose de plus
qu'un homme. (§ 93.)— Jésus lui-même affirme, de même que
ses premiers témoins, que primordialement il a été infiniment
plus qu'homme. Nous le nommons donc le Fils de Dieu, non-
seulement dans le sens moral ou théocratique, mais dans le sens

métaphysique du mot, et nous affirmons ainsi que, à côté de sa

nature essentiellement humaine et immaculée, Jésus participe
à la nature divine. Par là il est lui-même le plus grand miracle
de toute l'histoire. (§ 94.)—Les deux natures, divine et humaine,
dans la personne de Christ, ne sont pas juxtaposées seulement,
elles sont si étroitement unies que cette personnalité n'est ni



118 D' J.-J. VAN OOSTERZEE

simplement humaine, ni simplement divine, mais réellement
et éternellement homme-Dieu. Le mode de cette union ne saurait

être pénétré par notre intelligence ; elle se laisse justifier
cependant soit devant la théologie, soit devant l'anthropologie.
La réalité de cette union est suffisamment garantie, et son

importance pour la foi de la vie chrétienne est si grande, que
sans elle la juste appréciation de la personne et de l'œuvre du

Seigneur devient absolument impossible. (§ 95.) — La
conception ecclésiastique de la personnalité de l'homme-Dieu
devait varier selon les temps. L'histoire de ce dogme, cependant,
nous montre une certaine évolution ascensionnelle d'après une
nécessité logique. Première période jusqu'à 451 : lutte
continuelle sur chacune des natures de Christ, puis sur le mode de

leur union. Seconde période jusqu'à la réformation: la nature
divine accentuée au-dessus de la nature humaine, même aux
dépens de celle-ci. Troisième période jusqu'à 1800: la nature
humaine relevée, on commence à méconnaître, puis à nier la
nature divine. Quatrième période depuis le commencement du

siècle : efforts pour faire droit à la nature humaine de Christ et

pour en maintenir l'union avec la divine. (§ 96.) — De l'avis de

tous les chrétiens Jésus a réalisé l'idéal messianique non pas en

ce qu'il s'est senti et déclaré le Messie, mais en ce qu'il a été

envoyé, manifesté, fortifié comme tel par Dieu lui-même. Cette

vérité se base avant tout sur le fait qu'il a accompli l'œuvre du
Messie, rempli l'attente de l'antiquité et satisfait les besoins de

l'humanité. L'affirmation que Jésus est le Christ a donc un sens
non-seulement historique, mais religieux et moral. (§97.) — Le
Christ est destiné à être le Sauveur du monde, et le roi d'un

royaume spirituel, dans lequel le plan du salut est parfaitement
réalisé. C'est en vertu de son caractère d'homme-Dieu qu'il
est capable d'accomplir cette destination. (§ 98.)

C'est dans un quatrième chapitre que sont exposés d'abord
l'œuvre du Rédempteur, puis les bienfaits de la rédemption.
(§ 99.)

Première partie. On peut distinguer trois états traversés par
le Christ : l'état de la préexistence, celui de l'humiliation, celui
de la glorification. Déjà avant son incarnation, le verbe avait été



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 119

la source de la lumière et de la vie, aussi bien, quoique dans une
toute autre mesure, pour le monde païen que pour les juifs.
(§ 100.) — L'incarnation est selon nous l'acte du Fils de Dieu

par lequel il a revêtu la nature humaine par le moyen de la

vierge Marie et par l'efficace du Saint-Esprit. Le caractère de

ce fait ne saurait être décrit que très imparfaitement ; sa réalité

historique cependant est suffisamment affirmée ; son importance

pour la sotériologie est au-dessus de toute objection.
{§ 101.) — La vie sainte du Rédempteur nous montre le
rapport direct avec l'œuvre de la rédemption, d'une humiliation
toujours plus profonde, d'une lutte toujours plus croissante,
d'une obéissance toujours plus parfaite. (§ 102.) — Cette obéissance

parfaite du Seigneur atteint son apogée dans la mort
qu'il a subie volontairement et innocemment, d'après la volonté
du Père, avec une pleine conscience, et dans le but arrêté que
cette mort soit la vie du monde. (§ 103.) — L'ensevelissement
-du Fils de Dieu, terme de son humiliation, est le passage à

l'état de glorification. Crucifié selon la chair, vivant selon
l'esprit, il a vécu avec conscience pendant l'état intermédiaire, et
est allé montrer au monde des esprits qu'il était le roi du

royaume de Dieu, le Sauveur des pécheurs. (§ 104.) — Le
troisième jour Jésus est ressuscité corporellement, a été vu des

siens; témoins en sont: saint Paul, saint Jean (évangile et
Apocalypse), les évangiles synoptiques, le Seigneur lui-même. D'ailleurs

il faut compter avec les fait suivants : le tombeau vide, la
foi des disciples, la contenance des ennemis, la fondation du
christianisme. Pour la sotériologie la résurrection de Jésus est
d'une importance capitale ; elle est dans un rapport direct avec
la justification du pécheur, avec un renouvellement dans la

communion de Christ, avec la glorification des siens. (§ 105.) —
La glorification du Seigneur dans le ciel a été la conséquence
nécessaire de sa résurrection, et ne peut-être jugée à sa juste
valeur que considérée dans ses relations avec son humiliation
précédente et sa gloire future. Par suite de ce fait, Jésus est

corporellement éloigné de la terre, mais revêtu, selon sa nature
d'homme-dieu, d'une puissance dans le ciel et sur la terre,
signalée par l'expression figurée : assis à la droite de Dieu. (§ 106.)



120 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

— Par la foi à la parousie du Seigneur nous entendons l'espoir
qu'il manifestera toujours plus l'éclat de son règne et reparaîtra
un jour comme roi de l'église et juge du monde pour mettre
fin à l'économie présente et pour achever le royaume de Dieu

que lui-même a fondé. (§ 107.)
Seconde partie. Pour bien connaître les faits du salut, il faut

distinguer entre le triple office de Christ, prophète, souverain

sacrificateur, et roi. (§ 108.) — Jésus est le plus haut prophète
en tant que par lui et en lui nous est parvenue une révélation
du plan et de la volonté de Dieu à salut, qui est supérieure à

toutes les autres, et qui pendant cette économie ne sera pas
remplacée par une révélation plus parfaite : supériorité d'origine
de contenu, de forme, d'autorité, de tendance, d'influence, de

valeur. C'est ainsi que Jésus-Christ est devenu pour nous

sagesse de la part de Dieu. (§ 109.) — Justice de la part de Dieu il
est notre seul souverain sacrificateur en tant que lui seul a

satisfait les besoins les plus intimes de l'humanité, et que par
son sacrifice ila rétabli la communion avec Dieu. Or cet office
sacerdotal s'étend sur son séjour terrestre et sur sa vie glorieuse
dans le ciel. (§ 110.) — Sur la terre Jésus a offert le sacrifice
expiatoire par sort obéissance parfaite, ayant accompli volontairement

la loi de Dieu, et subi le coup de sa sainte colère contre

les péchés du monde. C'est ainsi qu'il a satisfait le droit de

la plus haute majesté et qu'il a expié pour tous ceux qui croient
en lui la coulpe du péché, en anéantissant par ce fait même en

principe sa puissance et sa domination. Il y a donc entre notre
rédemption et le sacrifice de la croix un rapport direct, rapport

qui fait éclater toutes les perfections de Dieu avec une
splendeur jusque-là inconnue. (§111.) — Cette doctrine de la
rédemption M. van Oosterzee la développe dans un certain nombre

de thèses dont voici le contenu essentiel. Le premier
besoin de l'humanité est la réconciliation avec Dieu. Une véritable
réconciliation ne peut être que le fruit d'une véritable expiation.

La réconciliation et l'expiation ne peuvent dériver que de
Dieu. Dieu même ne saurait les effectuer que d'une manière
conforme à sa majesté. Dieu l'a fait par l'intermédiaire de son
Fils humilié et glorifié. Nous ne pouvons connaître le vrai ca"



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 121

ractère de ce fait que d'après l'évangile de l'Ancien et du Nouveau

Testament lu à la clarté de la conscience el par l'expérience

chrétienne. D'après le plan éternel de Dieu, Jésus a dû
mourir non-seulement par le péché mais pour le péché. La
mort de Christ, non moins que toute sa vie, porte le caractère
du sacrifice de la plus parfaite obéissance. C'est ainsi qu'il a

parfaitement accompli la loi, et qu'il a porté en son propre
corps le poids de la colère de Dieu contre les péchés de tout
le genre humain. En face de la désobéissance de tous, ce sacrifice

a une vertu expiatoire en tant qu'il est offert par le Fils de

Dieu, qui, second Adam, représente toute l'humanité et la
remplace devant Dieu. C'est par ce sacrifice que le droit de la
majesté souveraine est parfaitement maintenu. Eu égard à ce

sacrifice, Dieu a fait grâce en Christ à l'humanité en général,
tandis que chaque croyant, en particulier, est absous de la
coulpe et de la peine du péché. Avec la coulpe, la puissance et
la domination du péché sont supprimées en principe dans le
pécheur, et c'est ainsi que le but moral de la rédemption en Christ
est atteint. L'efficacité de la réconciliation s'étend non-seulement
sur le présent, mais aussi sur le passé et sur l'avenir, sur le ciel
et sur la terre ; elle est parfaitement complète, de sorte que rien
ne peut y être ajouté. Résultat de l'office sacerdotal de Jésus

sur la terre, cette réconciliation est la plus haute révélation
de toutes les perfections de Dieu dans leur unité harmonique.
C'est à la doctrine évangélique de la réconciliation que le
développement historique de ce dogme doit être mesuré. Cette
doctrine évangélique doit se maintenir continuellement contre toutes
sortes d'objections exégétiques et historiques, critiques et
philosophiques. — Jésus-Christ accomplit dans le ciel son office
sacerdotal en tant qu'il intercède continuellement pour tous les
siens et que, du haut de son sanctuaire, il leur accorde sans cesse
sa bénédiction. C'est là le couronnement de son activité terrestre.
(§112.) —Jésus-Christ est le roi éternel, en tant qu'il est établi
par Dieu chef du royaume, et que comme tel il assemble,
gouverne, protège et perfectionne son église, renouvelle les cœurs
et conquiert le monde. C'est donc parla royauté de Christ que
le but de son œuvre prophétique et sacerdotale est atteint, et



122 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

qu'il nous est devenu sanctification de la part de Dieu. (§ 113.)—
En-tant que prophète, souverain sacrificateur et roi, Jésus nous
est devenu rédemption de la part de Dieu. En lui et par lui,
une nouvelle humanité, justifiée, sanctifiée, glorifiée en principe,

se présente devant Dieu. C'est ainsi qu'il est le seul et

parfait médiateur entre Dieu et les hommes, le véritable roi du

royaume, digue de tous les hommages. (§ 114.) — Après cette

exposition de la sotériologie objective, la sotériologie subjective,
en d'autres termes la voie du salut ou la constitution du royaume,

forme le'sujet d'un cinquième chapitre. Deux questions se

présentent: quelles sont les obligations imposées au pécheur?
Comment peut-il parvenir à remplir ces obligations? (§ 115.)

La première partie du chapitre traite des exigences de

l'évangile. L'évangile de la grâce doit trouver un point de contact

dans l'intérieur de l'homme. Ce point de contact ne saurait

être autre que le désir personnel de délivrance, désir qui
se manifeste sous toutes les formes possibles, mais qui ne
trouve sa satisfaction qu'en Christ. (§ 116.) — On ne saurait
participer à la rédemption qu'en acceptant le salut par la foi.
L'auteur développe donc ici la nécessité, la notion, l'objet, la

nature, la base, l'activité, la prétention de la foi, puis son rapport

avec le salut. (§117.) — Avec la foi, la conversion est

absolument nécessaire pour quiconque veut entrer dans le

royaume de Dieu. Inséparable de la foi, la conversion comprend
la tristesse selon Dieu, l'aversion du péché, le don de soi au

Seigneur, l'effort pour glorifier Dieu. Ainsi naît l'homme
nouveau dans lequel revit l'image de Dieu qu'avait obscurcie
le péché. (§ 118.) — C'est par les bonnes œuvres que se
manifestent la sincérité de la foi et la véritable conversion. Fruits
de la reconnaissance, elles en sont inséparables, mais ne sont
en aucune manière la cause méritoire du salut. (§ 119.) — La
sanctification chrétienne est la continuation de la foi et de la
conversion. Elle consiste dans le renouvellement continuel de

la vie intérieure et extérieure, non aux dépens mais au profit
du caractère individuel, et avec l'effort dominant pour accomplir

volontairement la volonté de Dieu, et pour reproduire
l'image de Christ. Les degrés en sont successifs, mais ici-bas elle



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 123

ne parvient jamais à la perfection. (§ 120.) — Tous ceux qui
croient, doivent persévérer jusqu'à la fin dans cette voie d'une
nouvelle obéissance. Cette persévérance, quelque difficile
qu'elle soit, n'est en aucune manière impossible au vrai fidèle.
La fidélité de Dieu nous garantit au contraire de la possibilité
de la défection du vrai chrétien. (§ 121.)

Seconde partie. D'après le témoignage de la Bible et de

l'expérience, c'est le Saint-Esprit qui est la cause et l'auteur de

toute vie spirituelle. La nécessité de cette grâce divine résulte
de la condition dans laquelle l'homme se trouve de nature ; elle
a été reconnue de tout temps par tous ceux qui avaient fait le
plus de progrès dans la connaissance de soi-même et de l'évangile

et surtout de nos jours elle doit être maintenue contre les
malentendus et les objections de tout genre. (§ 122.) — La

grâce divine s'étend sur toute la vie extérieure et intérieure de
l'homme ; on peut distinguer entre la grâce prévenante qui
explique le commencement de la vie spirituelle (la vocation), la
grâce rédemptrice qui en hâte le progrès (éclairernent, justification

et sanctification) et la grâce préservatrice qui en garantit
l'achèvement (confirmation, assurance, glorification). (§ 123.)
— Le mode d'action de la grâce divine a, par sa nature même,
quelque chose de mystérieux. Il est cependant conforme d'un
côté à la haute majesté de Dieu, de l'autre à la nature, aux
besoins et à la destination de l'homme. (§ 124.) — Pendant tous
les siècles on a réfléchi sur le problème du rapport de la grâce
divine avec la liberté humaine, mais toujours on a fait tort à

l'un ou à l'autre de ces deux facteurs, et encore aujourd'hui
on n'a pas réussi à trouver une solution vraiment suffisante.
(§ 125.) — L'antinomie de la grâce et de la liberté, non résolue
dans la pensée chrétienne et philosophique, trouve dans une
certaine mesure son dénoûment dans la sphère de l'expérience
spirituelle. Elle nous fait voir sans cesse que les deux facteurs
se rencontrent sans que jamais l'un des deux soit supprimé. Il
faut donc maintenir la doctrine de la grâce non moins que celle
de la responsabilité individuelle ; elle est d'une influence
prépondérante sur tout notre système théologique comme sur
toute notre vie chrétienne. (§ 126.)



124 Dr J.-J. VAN OOSTERZEE

Ce n'est pas seulement l'individu, c'est aussi la communauté

qui doit marcher dans la voie du salut et jouir de ses bénédictions.

Question de l'église, ou de la pépinière du royaume de

Dieu, qui occupe un sixième chapitre. Il faut s'occuper d'abord
de l'église chrétienne, puis des moyens de grâce, c'est-à-dire
des sacrements. (§ 127.)

Première partie. Le royaume de Dieu doit revêtir une forme
visible. L'église, se manifestant plus tard dans des communau.
tés multiples, est née de l'union des cœurs par le Saint-Esprit.
Préparée par toute la théocratie de l'Ancien Testament et
surtout par l'apparition et l'activité de Jésus-Christ, l'église date de

la première Pentecôte chrétienne et est ainsi une œuvre du

Saint-Esprit. (§ 128.) — Il faut distinguer dans la notion de

l'église entre l'idéal et la réalité, entre la nature intime et la forme
extérieure, entre l'église all-gemeinde et l'église all-kirche. En

tant que société religieuse et morale, l'église comprend tous
ceux qui se nomment du nom de chrétiens ; en tant que corps
spirituel l'église est l'union de tous ceux qui sont unis
personnellement à Christ par une foi vivante, qu'ils appartiennent à

l'église militante, ou à l'église triomphante. Il faut donc maintenir
la distinction entre l'église visible et l'église invisible, et ce n'est

qu'en opposant arbitrairement ces deux idées l'une à l'autre
que l'on retombe dans le sectarianisme. (§ 129.) — Les attributs

d'unité, de sainteté, de catholicité, d'apostolicité, donnés de

tout temps à l'église chrétienne, ne sont pas l'expression de ce
qu'elle est, mais de ce qu'elle doit devenir. Ils ne conviennent
qu'à l'église vivante du Seigneur, répandue dans toutes les
communautés. C'est elle aussi qui, gouvernée et purifiée par le
Saint-Esprit, est en même temps infaillible, indispensable au
salut, et éternelle. (§ 130.) — En tant que société visible, l'église
est l'institutrice de l'homme et de l'humanité et le prépare pour
la bourgeoisie du royaume de Dieu- En tant que corps spirituel
elle est le lien qui unit tous les fidèles entre eux et avec Christ.
(§ 131.) — Le critérium de la vraie église se trouve dans sa

conformité avec la parole et l'esprit de Christ. Une église est
d'autant meilleure qu'elle professe, pratique, et propage davantage

la vérité, qu'elle veut mieux l'union de tous les fidèles, sa



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 125

propre réformation, et son propre perfectionnement. (§ 132.)
— Le gouvernement suprême de l'église n'appartient qu'à
Christ. Celui-ci n'ayant pas besoin d'un vicaire visible sur la

terre mais voulant que toute chose se fasse avec bienséance et

ordre, travaille à l'édification de l'église par ses ministres. Donc
la tendance hiérarchique et la tendance anarchique sont également

récusées par l'esprit de l'évangile. (§ 133.) — L'église doit
exercer son influence religieuse et morale sur le monde, sans
se laisser dominer par lui. Il faut pour celaque le rapport entre
l'église et l'état soit un rapport d'équilibre et d'union. Un
rapport semblable est bien préférable soit à un état ecclésiastique
soit à une église d'état. L'église doit être considérée par l'état
comme un corps moral et indépendant ; l'église libre dans l'état
libre. L'observation des droits et des devoirs mutuels doit être
bien garantie. (§ 134.)

Seconde partie. C'est par les moyens de grâce que le Saint-
Esprit fortifie la vie intime de la foi. Or la prière au nom de
Jésus est la grande condition à laquelle l'usage béni de tous les

moyens de grâce est lié. En insistant sur la nécessité de la
prière, l'évangile combat d'un côté une assurance orgueilleuse
et de l'autre une inactivité indolente. (§ 135.) — La prédication
de la Parole de Dieu, loi et évangile, est le grand moyen qu'a
ordonné Jésus lui-même, par lequel le Saint-Esprit opère la foi
dans le cœur du pécheur. Le rapport entre l'efficacité de la
Parole et le Saint-Esprit est nécessairement mystérieux, mais
incontestable, et peut être expliqué, du moins dans une certaine
mesure. Il faut donc se garder soit de déprimer la parole de

Dieu comme moyen de grâce, soit de la croire suffisante en elle
même indépendamment de la vertu du Saint-Esprit. (§ 136.) —
La foi est fortifiée par les signes visibles et les gages des
promesses de l'évangile ; signes et gages institués par Christ lui-
même et désignés d'ordinaire sous le nom de sacrements. Les
fonctions que l'église romaine comprend sous ce nom en dehors
du baptême et de la sainte cène diffèrent trop par l'origine, le
caractère et la tendance de ces deux actes, pour qu'elles puissent
être mises sur le même rang. Du reste toute la notion du sacrement

doit être révisée avant d'être la juste expression de l'es-



126 Dv J.-J. VAN OOSTERZEE

prit du Nouveau Testament. Il faut se garder d'une surtaxe
matérialiste aussi bien que d'une dépréciation spiritualiste de la
vertu des sacrements ; ils ne peuvent avoir une influence
bienfaisante que là où ils sont administrés et acceptés dans l'esprit
et selon la volonté de Jésus-Christ. (§137.) — Le saint baptême,
ordonné par le Seigneur lui-même comme moyen d'introduction

dans son église, est le signe et le gage de la rémission et de
la purification des péchés, que l'évangile prometà tout fidèle.
Comme tel il est d'une importance réelle; mais rien ne nous
oblige àie croire indispensable au salut, ni à l'administrer
seulement aux adultes. (§ 138.) — La sainte cène, instituée par Christ
en mémoire de sa mort propitiatoire, est le moyen de fortifier la

communion de la foi et de. l'amour avec lui et avec tous les
siens. C'est l'église réformée qui, fort supérieure en cela à

l'église romaine et à l'église luthérienne, la considère et la célèbre

dans cet esprit. (§ 139.) — L'usage de tous ces moyens de

grâce doit tirer toute sa valeur de la vie commune des chrétiens.

Plus cette communion des fidèles est étroite, plus la
surveillance fraternelle répond à son but, plus aussi la prédication

et les sacrements du Nouveau Testament seront bénis. La

discipline ecclésiastique peut donc prendre une place honorable

parmi les moyens de grâce. (§ 140.)
Le dernier chapitre traite des choses à venir ou de

l'accomplissement du royaume de Dieu. La vie de la foi et de l'amour
est aussi une vie de l'espérance. Cette espérance se base sur la
Parole de Dieu, et concerne d'un côté la condition de l'individu
au delà de la tombe, de l'autre la consommation de toutes
choses pour l'église et pour le monde. (§ 141.)

La. première partie de ce chapitre a donc pour sujet la
condition future de l'individu. Après la mort du corps, l'esprit se

trouve dans un état que l'évangile nous décrit comme un état

qui n'est ni de sommeil sans connaissance, ni d'entière béatitude,

ni d'entière damnation. Il faut admettre dans cet état un
commencement de rémunération, mais en même temps un

passage progressif à la détermination finale. C'est un monde
différent du nôtre, où le bonheur ou la misère dépend avant
tout de la disposition intérieure. (§142.) — L'évangile nous fait



DOGMATIQUE CHRÉTIENNE 127

espérer une restauration de l'homme tout entier, mais dans un
autre mode d'existence. La nature de cette restauration, qui
s'étend aussi au corps, ne saurait se comprendre ; la possibilité
cependant nous en est garantie par la foi au Dieu vivant. La
certitude de cette restauration repose sur le rapport indissoluble

entre le Christ et les siens ; la nécessité morale enfin, sur le

rapport avec la doctrine d'une juste rémunération. (§ 143.) —
La décision finale place l'homme dans un état soit de béatitude,
soit de damnation. Cet état que la Bible nous décrit sous toute
sorte d'images sera parfaitement juste, et par cela même fort
diversifié, et absolument irrévocable. D'après l'enseignement
du Seigneur et de ses apôtres cette décision finale n'aura lieu
qu'au dernier jour, quand l'avènement glorieux du Seigneur
mettra fin à l'économie présente. (§ 144.)

Seconde partie. La Bible nous fait attendre un accomplissement

de toutes choses. Cette heure décisive sera précédée par
les derniers temps dans lesquels le bien et le mal se développeront

jusqu'à leur intensité prédestinée. C'est alors que des

augures infaillibles, soit saisissants, soit réjouissants, annonceront

el prépareront la parousie du Seigneur. (§ 145.) — Lors de

l'avènement du Seigneur, son église fidèle obtiendra une
glorification terrestre, qui sera la révélation de son développement
intérieur. (Première résurrection.) Sans être entièrement vaincu
l'antechrist sera lié pour quelque temps (millennium), jusqu'à
ce qu'une lutte dernière aboutisse à sa ruine totale, à

l'anéantissement du dernier ennemi. (§ 146.) — Le triomphe du

royaume de Dieu est en même temps l'accomplissement du jugement

dernier. C'est le Christ glorifié qui prononcera ce jugement

à la face du ciel et de la terre, en citant tous les peuples
devant son trône, et en décidant leur sort d'après les rapports
qu'ils auront soutenus avec lui. (§ 147.) — La forme du monde

changera à la fin du monde. Un nouveau ciel et une nouvelle
terre, destinés à être pendant toute l'éternité le siège d'un
royaume de Dieu bienheureux et parfait, remplaceront le monde
actuel. (L'auteur ne parle que du monde et non de l'univers.)
Christ, tout en rendant la royauté accomplie à Dieu le Père, ne

cessera pas d'être toujours le centre de la communion de tous



128 Dv J.-J. VAN OOSTERZEE

les siens. (§ 148.) — Que faut-il admettre? une restauration finale
de toute chose, l'anéantissement du mal, ou les peines
éternelles L'auteur reconnaît que la première de ces solutions est
la plus attrayante et que la seconde lui conviendrait le mieux,
s'il voulait laisser le dernier mot à sa propre intelligence.
L'autorité de la Bible, cependant, le force d'admettre l'idée
terrible, et que jamais on ne saurait comprendre entièrement,
l'idée des peines éternelles. (§ 149.) — La fin de tout est
l'accomplissement parfait du plan divin de la création et de la
rédemption : Soli Deo gloria (§ 150.)

Dr J.-J.-P. VALETONfils.

Varik, janv. 187S.


	Dogmatique chrétienne manuel pour l'enseignement académique et pour les études particulières

