
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: Jean de Wiclef et les tentatives réformatrices antérieures à la
réformation

Autor: Huc Mazelet, A. / Lechler, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JEAN DE WICLEF

TENTATIVES RÉFORMATRICES ANTÉRIEURES A LA RÉFORMATION

G. LECHLER

M. le docteur Lechler, professeur de théologie et superintendant

à Leipzig, vient de publier une Histoire de Jean de Wi-
clef et des essais de reformation antérieurs ci la Réforme. Le

premier livre de son ouvrage est une introduction sur l'état
moral et religieux de l'Europe au XIVme siècle. Nous en
détachons deux morceaux dont nous présentons la traduction à nos
lecteurs.

La mésintelligence survenue entre le pape Boniface VIII et

Philippe le Bel entraîna à sa suite des conséquences bien plus
grandes que n'en avaient eu les conflits entre Grégoire VII et
Henri IV, ou entre les papes et les empereurs de la maison de

Hohenstauffen. La papauté était ressortie victorieuse des luttes
précédentes ; elle fut vaincue dans sa lutte avec la royauté
française. Dans ses différends avec l'empire, le saint-siége avait
affermi, augmenté même son prestige dans l'opinion publique et
sa prépondérance sur le pouvoir civil. Par contre, sous Boniface,
son autorité essuie un échec irréparable; l'indépendance et
l'autonomie de l'état remplacent la suprématie papale.

D'où vient cette diversité si frappante dans les résultats
d'événements au fond parfaitement semblables? Tout simplement de

1 Johann von Wiclef und die Vorgeschichte der Reformation, von Gotthard
Lechler, der Theologie Doctor und ordentlichem Professor, Superintendenten

in Leipzig. — 2 vol. in-8, 1873.



74 G. LECHLER

la différence de situation des partis en présence. Autrefois, en

face de la papauté se trouvait l'empire revendiquant l'exercice
de droits très étendus, en particulier sur l'Italie, mais ne disposant

pour réaliser ses prétentions que de moyens fort insuffisants.

Au XIVme siècle, le saint-père va se heurter à une royauté
nationale sans "prétention à l'empire universel, mais pleine de

force et de vigueur. La papauté, elle aussi, était bien changée.
Sous Grégoire VII, une tendance idéale l'animait encore. Un

esprit loyal, quoique confus, travaillait à relever l'église en

l'émancipant des liens de la féodalité. Tout pour l'église de Christ
était encore la sincère devise des souverains pontifes. Le pouvoir

n'était qu'un moyen, l'église restait le but.
A l'époque qui nous occupe ce noble idéal a disparu. Avec

Boniface Vili la papauté devient son propre but. Le bien de

l'église est un masque dont s'affuble le désir de pouvoir et de

domination ; mais le vrai mobile est l'égoïsme du saint-siége
ou même de la personne du pape. Ses contemporains s'en sont
bien aperçus. Non-seulement un adversaire politique, Dante,
appelle Boniface le Seigneur el le chef des nouveaux pharisiens

; mais encore un ami du saint-siége, le dominicain
Ptolémée de Lucques nous dépeint ce pontife comme un homme
présomptueux, arrogant et plein de mépris pour les autres.
Aussi Boniface n'est-il point soutenu dans son œuvre par cette
conscience du devoir accompli qui fortifiait si puissamment
Grégoire VII au milieu de ses malheurs. Remarquons en outre une
circonstance importante. Il n'existe à la vérité aucune différence
essentielle entre les théories de Boniface et celles de

Grégoire VII et d'Innocent III sur les rapports de la papauté avec
l'église et l'état; mais la manière dont Boniface comprend ses
idées et s'efforce de les réaliser, trahit un tout autre esprit que
celui de ses prédécesseurs. Ce qu'Innocent envisageait surtout
sous son côté moral, Boniface le saisit d'un point de vue purement

légal. Il réclame des hommes comme un droit ce qui
pour Innocent était l'accomplissement d'un devoir. Il remplace
l'esprit par la lettre, la liberté morale par la contrainte, et,
autant qu'il dépend de lui, transforme l'église, société autonome,
en une pure institution juridique.



JEAN DE WICLEF 75

La carrière antérieure de Boniface peut nous expliquer sa
manière strictement juridique d'envisager les affaires ecclésiastiques.

D'abord avocat auprès de la curie, il fut, depuis sa
promotion au cardinalat, employé àia rédaction de documents qui
exigeaient une connaissance particulière du droit. Par ce côté
de son caractère, ce pontife se rattache aussi au siècle dans

lequel il vécut. De sa nature la forme romaine du christianisme
est empreinte de légalisme; mais c'est à la fin du XIIImo siècle

que cette tendance arrive à sa plus haute expression. Jusqu'alors
.e développement de l'église avait été, du moins dans une
certaine mesure, libre et organique. Maintenant il ne s'effectue

plus que sous la forme de préceptes légalement sanctionnés, de

formules de droit stéréotypées. Ce qui devait décider la
soumission de l'individu à un dogme ecclésiastique ou à certaines
formes du culte ne dépend plus d'une nécessité intérieure et

rationnelle, mais simplement de l'autorité d'une loi positive.
Cette tendance devait rencontrer de l'opposition ; car une
législation ecclésiastique de jour en jour plus minutieuse et
compliquée enserrait la liberté individuelle dans des limites
excessivement étroites.

Philippe IV de France, représentant de l'état opposé à la
papauté, se trouvait dans une position on ne peut plus favorable.
Dans les siècles précédents, les papes avaient non-seulement

ménagé mais encore protégé la royauté française, dans l'idée
de s'en faire un appui. La couronne de France exerçait alors

sur l'Europe une influence non-seulement matérielle, mais
morale. Le roi très chrétien, grâce à l'histoire et aux traditions de

sa maison, était renommé pour sa fidélité à l'église. Lorsque
BonifaceVIII, intervenant dans les affaires de France, transforma
brusquement un débat diplomatique en une question financière,
le roi, malgré son absolutisme, fut assez heureux pour rallier à

sa cause toute l'église de France et les états du royaume, assurant

ainsi la victoire à la couronne. Les vivacités passionnées
auxquelles Boniface se laissa entraîner ne purent qu'aggraver sa

défaite. Cette entente du peuple français avec son roi, cette
union de un pour tous et de tous pour un est un signe des

temps, l'apparition d'un nouvel esprit résultant de l'essor



76 G. LECHLER

pris par.le sentiment national dans les divers pays de

l'Europe.
Considérons maintenant l'effet produit sur les contemporains

par cette lutte entre l'église et l'état.
Déjà à la fin du onzième et au commencement du douzième

siècle, lors de la querelle des investitures, des hommes distingués

avaient débattu la question des rapports entre sacerdocium

et imperium. Ainsi Volfram, évêque de Naumbourg, avait composé

deux écrits sur ce sujet : son Apologia pro Henrico IV
imperatore ou De imitate ecclesiae conservanda (1093) et un Trac-
tus de investitura episcoporum. (1109.) Mentionnons encore,
avec éloge, l'Epìstola Leodiensium adversus Paschalem II,
écrite en 1103 au nom du clergé du diocèse de Liège,
probablement par Sigebert de Gembloux. Cet ouvrage contient une

critique adroite et mordante d'une lettre de Pascal au comte de

Flandre.
Le conflit entre Philippe le Bel et Boniface excita bien plus

vivement encore l'esprit d'investigation qui, se donnant pour
tâche d'examiner la question des vrais rapports entre l'église et

l'état, fut nécessairement conduit à s'occuper de l'essence et de

l'origine de ces deux organismes. Cette violente collision entre
les pouvoirs civil et religieux a donné naissance à des vérités

qui ne devaient plus tomber dans l'oubli. En effet les théories

sur la nature de l'église et de l'état et leurs rapports réciproques
qui surgissent sous le roi d'Allemagne, Henri VII, et plus encore
sous Louis de Bavière, sont évidemment le contre-coup de

l'ébranlement excité par la France au commencement du XIVe
siècle. On voit alors apparaître une notion de l'état en opposition

avec les empiétements de la curie et les idées absolutistes
de ses jurisconsultes. L'état y est présenté comme un tout
indépendant, autonome en politique, subsistant par lui-même à côté
de l'église, et institué de Dieu au même titre qu'elle.

Ce n'est pas sans étonnement que nous voyons au premier
rang des défenseurs de ces idées vraiment modernes deux
religieux des ordres mendiants, un franciscain et un dominicain,
membres tous deux, il est vrai, de l'université de Paris. Le
premier est le célèbre Guillaume Occam, le second Jean Quidort,



JEAN DE WICLEF 77

mort en 1306, bien connu de ses contemporains sous le nom de

frère Jean de Paris. Occam écrivit un dialogue sur le pouvoir
des prélats et des princes; Jean de Paris, un traité sur la
puissance des rois et du pape. Nos deux auteurs envisagent leur
sujet principalement sous son côté financier, ce qui s'explique
aisément par les circonstances de la lutte entre Philippe et
Boniface. En effet l'intervention de ce dernier dans les affaires de

France avait pour prétexte une question diplomatique, la paix
ou la guerre avec l'Angleterre ; mais elle devint bientôt une pure
affaire d'argent.

L'écrit d'Occam est un petit dialogue entre un clerc et un
chevalier. Le premier représente l'église, le second l'état. C'est

un véritable débat entre deux personnages d'une individualité
bien marquée ; le ton en est vif et animé. Le chevalier, attaquant
le clerc avec un air de bonhomie qui n'exclut point la malice,
oppose à son adversaire une vive résistance et réussit à

présenter les prétentions de l'église sous un aspect comique.
L'entretien roule principalement sur l'exemption d'impôt à laquelle
prétend le clergé, en d'autres termes, sur le droit du roi
d'imposer, suivant les besoins de son état, les temporalia, c'est-à-
dire les hommes et les biens d'église. L'auteur étaye son opinion
d'anecdotes et d'exemples tirés de l'Ancien et du Nouveau
Testament et bien appropriés au but qu'il se propose.

Le travail du savant dominicain, Jean de Paris, est plus
étendu. Il porte le cachet de l'école et suit une marche
rigoureusement méthodique. Son premier chapitre traite de la
nature et de l'origine de l'état, le second de la nature et de l'origine

de l'église. En même temps l'auteur montre pourquoi
l'église forme une corporation réunie sous la direction d'un chef
(primauté du pape) ; enfin, dans le chapitre troisième, il arrive à

son sujet proprement dit, c'est-à-dire aux rapports réciproques
de l'église et de l'état, rapports qu'il établit de la manière
suivante. Historiquement l'état précède le sacerdoce (église),
puisque celui-ci ne commence véritablement qu'avec Christ.
Cependant, si l'on considère la dignité de l'office, le sacerdoce
a le pas sur la royauté, le premier se proposant le but le plus
élevé, savoir la vie éternelle. Le savant dominicain combat tou-



78 G. LECHLER

tefois avec vigueur et netteté l'opinion qui voit dans la royauté
une émanation de la prêtrise et subordonne la première à la
seconde. Il pose au contraire les propositions suivantes : 1° La

royauté est voulue de Dieu au même titre que le sacerdoce

(ou pour parler le langage moderne, l'état est voulu de Dieu au

même titre que l'église.) 2° En bien des points, surtout en ce

qui concerne le droit de possession et de propriété, le roi est au-
dessus du prêtre.

Notre auteur aborde ensuite la question vitale pour l'époque,
savoir la question d'argent, et lui consacre la plus grande partie
de son livre. (Chap. VI-XXII.) Il passe en revue les arguments
et les sophismes sur lesquels se fondait la curie pour réclamer
l'exemption d'impôts en faveur des clercs. Son opinion, ainsi

que le fait déjà pressentir la préface de son livre, tient le
milieu entre les partis extrêmes. D'un côté les Vaudois soutiennent

que les successeurs des apôtres, c'est-à-dire le pape et
les prélats, ne doivent absolument rien posséder ; de l'autre
quelques modernes, tombant dans l'excès contraire, prétendent
que le pape, représentant de Christ sur la terre, possède, en
vertu des pouvoirs qu'il tient de Dieu, le droit de disposer
souverainement (dominium et cognitionem seu jurisdictionem)
des biens des princes et des barons, ceux-ci n'en ayant reçu
que l'administration. La vérité est entre ces deux extrêmes.
Le droit des prélats de posséder des biens temporels n'est ni
absolument inconciliable, ni nécessairement lié avec leur qualité
de successeurs de Christ et des apôtres, mais ils l'obtiennent
en vertu d'un octroi et concession des princes.

Tandis que les ouvrages dont nous venons de parler sont
inspirés par le conflit entre Philippe le Bel et Boniface, les
écrits d'un grand poëte et penseur de l'époque nous
rappellent le voyage à Rome du roi d'Allemagne, Henri VII de

Luxembourg, en 1310 et 1311. Lorsque ce prince reprit sur
l'Italie les plans qui avaient échoué sous les Hohenstauffen,
Dante Alighieri, en sa qualité de patriote gibelin, salua ce
dessein avec une vive espérance et un joyeux enthousiasme
La puissance et la gloire de l'empire étaient à ses yeux et à

ceux de son parti inséparables de la gloire et de la puissance



JEAN DE WICLEF 79

de l'Italie. Le pouvoir impérial reprenant autorité dans la

péninsule, c'était un réveil de Rome et de la patrie tout entière.
Tels étaient les sentiments qui inspiraient Dante en écrivant,
probablement dans les années 1310 et suivantes, son livre de

Monarchia.
Cet ouvrage est dans son genre aussi original que la Divine

comédie. Son but est de prouver que l'empire comme monarchie

universelle est voulu et inspiré de Dieu pour le bien de

l'humanité. Cette idée d'empire universel est intimement unie
dans la pensée de l'auteur à celle de Rome et du peuple romain.
Elle est un produit de l'imagination du moyen âge, et l'histoire
prouve que cet idéal ne s'est jamais réalisé. Cependant ceux qui,
s'appuyant sur ce fait, regarderaient l'œuvre de Dante comme
sans valeur pour notre époque, montreraient seulement qu'ils
n'ont rien compris aux leçons de l'histoire. On le sait, Dante,

par la révolution qu'il opéra dans la langue italienne, appartient

à l'époque moderne. Sa Monarchia contient aussi des

idées que l'on dirait datées d'aujourd'hui et qui ont d'autant
plus de poids qu'elles sont émises avec plus d'indépendance
et de hardiesse. L'auteur avait du reste parfaitement la
conscience de la valeur de son œuvre. Dès le début, il donne à

entendre qu'il ouvre une voie nouvelle et travaille dans
l'intérêt de l'humanité et des âges futurs, en mettant en lumière
une vérité jusqu'alors laissée dans l'ombre, l'idée d'une
monarchie universelle. Il sait bien que ses efforts en faveur de

l'indépendance de l'empire tourneront à la confusion de
certaines personnes et soulèveront contre lui une grande animo-
sité. Il s'en console toutefois par la promesse que Dieu a faite
aux défenseurs de la vérilé, et, avec l'aide de celui qui nous a

rachetés par son précieux sang de la puissance des ténèbres,
il espère confondre les menteurs impies.

La forme de ce petit ouvrage de Dante n'est pas sans valeur.
Il porte à la vérité le cachet de l'époque, sa manière d'argumenter

est celle de la logique et de la dialectique scolastiques.
On y trouve çà et là, pourtant, des traits d'une pureté et d'une
simplicité classiques qui rendent sa méthode bien supérieure
à celle des autres produits de la scolastique. Pourquoi, du reste,



80 G. LECHLER

s'en étonner? Dante n'appartient pas aux corporations universitaires

de son temps, et même son latin se distingue de celui
de ses contemporains par une pureté remarquable, une
simplicité vraiment antique. On voit que notre auteur a pensé en

Romain, et s'est imprégné de l'esprit des anciens. Le latin de

sa Monarchia est en son genre aussi parfait que l'italien de sa

Divine comédie et de ses poèmes lyriques. Sous ce rapport il

est, en quelque manière un prophète. Non-seulement ses

idées devancent son époque, mais encore son latin donne un

avant-goût de celui de la renaissance. Les espérances de cette
âme à la fois gibeline et romaine, les caractères distinctifs de

son style sont puisés à la même source : son amour pour
l'antiquité. Celle-ci lui apparaît comme le glorieux passé de son

peuple. Il rêve le retour de ce passé, et salue dans l'empire
rajeuni l'instrument qui réalisera ses vœux.

L'ouvrage est divisé en trois livres. Le premier établit la
nécessité d'une monarchie universelle ; le second, le droit du

peuple romain à posséder ce souverain pouvoir. Le troisième
démontre que la dignité impériale romaine dépend de Dieu
seul et non du pape. Voici comment Dante prouve la nécessité

d'une monarchie universelle. La tâche essentielle de
l'humanité est d'agir dans le monde de la pensée ; mais pour
accomplir ce devoir, elle a besoin de paix. Le meilleur moyen
d'atteindre le bonheur, c'est la paix universelle dont le maintien

suppose nécessairement l'unité de pouvoir. Dante envisage
l'ensemble de l'humanité d'une manière grandiose et conforme
à l'esprit du christianisme. La monarchie comprend à la fois
les nations du nord et celles du sud, Scythes et Garamantes.
Chaque peuple est régi par ses propres lois, adaptées à son
caractère particulier; mais l'ensemble de ces pays est gouverné
par une législation uniforme sous la direction d'un chef unique,
monarque ou empereur. Ce n'est qu'ainsi que les hommes

jouiront de la paisible possession de leurs biens. L'ordre, la
justice, la liberté, la concorde, réclament et présupposent une
telle monarchie. Il va de soi que la personne du monarque
doit être douée de toutes les qualités possibles.

Le livre IIe, évidemment le plus faible de l'ouvrage, prouve



JEAN DE WICLEF 81

que la monarchie universelle appartient de droit, c'est-à-dire
en vertu d'une dispensation divine, au peuple romain. Les

peuples se sont disputé l'empire du monde, les Romains sont
sortis vainqueurs de la lutte. Cette victoire est un jugement de

Dieu qui s'est prononcé en faveur du droit. Ici Dante s'appuie
sur l'histoire de la Rome antique, car pour lui l'identité de

l'ancienne Rome avec celle du moyen âge ne fait pas question.
Il ne parle même pas de la restauration de l'empire d'Occident

par Charlemagne. Une fois cependant, il semble avoir eu le

sentiment de l'importance de la lutte qui se passait sous ses

yeux. A la vue des résistances que les prétentions impériales
trouvaient en Italie, il s'écrie avec le psaume II : « Pourquoi se

mutinent les nations et pourquoi les peuples projettent-ils des

choses vaines? Les rois de la terre se trouvent en personne et
les princes consultent ensemble contre l'Eternel et contre son
oint? » c'est-à-dire pourquoi les nations se révoltent-elles contre

la suprématie du peuple romain et contre l'oint du Seigneur,
l'empereur? Puis il reprend : « Rompons leurs liens et jetons
loin de nous leur joug, » ce qui signifie qu'en établissant le
droit de Rome à l'empire, l'auteur se propose de briser les
liens de l'ignorance qui enlacent les peuples et le joug dont
les princes les oppriment, et de rendre l'humanité libre à

l'ombre du sceptre impérial.
Le livre III fait dériver la dignité impériale directement de

Dieu, non du pape. C'est, à nos yeux, en ce point que Dante

proclame un principe nouveau et se trouve en affinité avec la
réformation. Autant son langage est modéré, autant il insiste
avec force sur les idées qu'il met en avant. Unissant à la piété
pour Christ un religieux respect pour l'église, il convient que
l'empereur romain est soumis au pontife romain en certaines
matières et doit lui témoigner la soumission d'un fils respectueux

pour son père. Mais il distingue aussi entre les deux
lumières du monde, entre sacerdocium etimperium. Enumérant
les divers arguments invoqués par la cour de Rome pour établir

la subordination de l'empereur au pape, Dante s'efforce de
les réfuter et d'établir l'origine divine et la parfaite indépendance

de l'autorité impériale. Il ne se contente pas cependant
THÉOL. ET PHIL. 1874. 6



82 G. LECHLER

de traiter cette question au point de vue social, mais descendant

sur le terrain ecclésiastique, il remonte aux sources de

la vérité chrétienne, et touche au point qui sépare la

conception romaine de la conception évangélique ou, dans le bon

sens du mot catholique, de la vérité chrétienne. «Nous devons,

dit-il, au pape non ce qui appartient à Christ, mais seulement
ce qui appartient à saint Pierre. » Il condamne aussi de la
manière la plus formelle les faiseurs de décrétales qui, dans leur
ignorance de la théologie et de la philosophie, font de la
tradition ecclésiastique la base de la foi. Voici son jugement sur
l'opinion qui voit dans le droit ecclésiastique papal la norme
de la foi et de la vie et prétend tout régler à l'aide de formules

juridiques. « Les décrétales sont en soi, dit-il, des lois respectables

mais subordonnées aux décisions des conciles et aux
écrits des Pères ; elles sont aussi inférieures à l'Ecriture qui,
d'après Matthieu V, 3, reste la règle suprême. L'église ne tire

pas son autorité de la tradition ; c'est bien plutôt la tradition
qui tire son autorité de l'église. »

Voilà certes des idées dont Dante était loin de soupçonner
toute la valeur et qui portent bien le cachet de la vérité
évangélique.

En 1313, l'empereur Henri VII mourut subitement ; sa

chevaleresque personne, sur laquelle on fondait de si grandes
espérances, disparut comme un brillant météore, mais non toutefois
sans laisser de traces. Louis IV de Bavière, prenant son
prédécesseur pour modèle, suivit la même conduite à l'égard du pape
et de l'Italie, et les idées de Dante continuèrent à faire leur
chemin. Parmi les écrivains qui les partagèrent deux surtout
méritent d'être cités: Marsiglio de Padoue, mort après 1342, et
ce même Guillaume Occam dont nous avons parlé plus haut.

Marsiglio était non-seulement un écrivain voué à la cause de

l'empire, mais encore un conseiller intime de l'empereur.
En 1324 il compose, en collaboration avec Jean de Jardun (ainsi
nommé d'un village de Champagne près de Mézières) son Defensor

pacis, qu'on pourrait appeler aussi plaidoyer pour l'empire
ou écrit polémique en faveur de Louis de Bavière. Toutefois ce
n'est point sans raison que cet ouvrage porte un titre objectif,



JEAN DE WICLEF 83

rappelant l'idée de Dante que l'unité et la paix sont les biens
suprêmes de l'humanité et de l'état. L'ennemi de la paix publique,
signalé ici par des allusions d'abord voilées puis de plus en plus
claires, est la papauté et ses empiétements sur les droits des

empereurs et de l'état. On voit que nos auteurs ont présente à

l'esprit l'histoire des dernières années, les persécutions
arrogantes de Boniface VIII à l'égard de Philippe de France, la lutte
de Clément V contre l'empereur Henri, enfin les procédés du

pape régnant, Jean XXII, contre Louis de Bavière. Il faut

promptement opposer une digue au pouvoir papal et empêcher
son accroissement. Afin de couper le mal par la racine, il faut
mettre à nu les théories sur lesquelles il s'étaye ; cela fait, on

pourra prendre à parti les auteurs et les défenseurs de ces théories.

Le but que se proposent nos écrivains justifie l'ordonnance
de leur ouvrage qui est divisé en trois livres (dictionesj, ou, à

proprement parler, seulement en deux, le troisième n'étant
qu'un résumé, en forme de thèses, du contenu des précédents.

Le premier livre, s'appuyant sur l'autorité d'Aristote,
s'occupe de l'état envisagé dans son essence, son but, son origine,
puis sa constitution politique, qui doit procurer aux hommes le

bonheur social, c'est-à-dire la paix et le repos. Le second livre,
le plus étendu et le plus important, traite des rapports de

l'église et de l'état. Le style, d'abord purement didactique, prend
bientôt une allure polémisante et rappelle par sa vivacité le ton
de nos brochures modernes. On voit clairement que les
prétentions de la papauté soulèvent une vive résistance. Plus les

exigences de la curie augmentent, plus l'opposition est conduite
à scruter les principes sur lesquels reposent les institutions
ecclésiastiques. Les deux mouvements parallèles croissent d'une
manière égale. Les prétentions du saint-siége, auxquelles
Marsiglio revient sans cesse, savoir que le salut du croyant dépend
de la soumission au pontife romain, et que Christ a donné à

Pierre et à ses successeurs un pouvoir supérieur à l'empire,
n'ont eu pour effet que d'aiguillonner la verve des penseurs
indépendants. Tout lecteur attentif éprouvera cette impression.

Non-seulement Marsiglio soumet les maximes papales à une
sévère critique, mais en outre il développe ses propres idées



84 G. LECHLER

sur la puissance ecclésiastique, la suprématie papale, les
relations du civil et du religieux. De plus il s'efforce d'asseoir son

système à la fois sur la raison, l'Ecriture, la tradition, le droit
canon et l'histoire. En voici les traits principaux.

I. L'exercice de l'autorité temporelle ou d'un pouvoir de co-
action (jurisdictio coactiva) n'appartient à aucun prêtre, évêque
ou pape. Tout clerc, à l'exemple de Christ lui-même, est soumis

de sa personne à l'autorité temporelle. Christ donne en

outre aux prêtres le conseil (consilium, par opposition à prœ-
ceptum) de vivre dans la pauvreté et le renoncement. Les fonctions

d'un prêtre, d'un évêque et d'un pape se bornent à

administrer la parole et les sacrements. Son influence purement
spirituelle et morale s'exerce par la persuasion, l'avertissement,
la censure.

IL Tous les prêtres, quel que soit leur titre, sont au fond

égaux en pouvoir et en dignité. D'après le témoignage de

Jérôme, l'âge apostolique ne distinguait point entre ancien et

évêque. Les apôtres aussi étaient égaux entre eux. La primauté
de Pierre est inconnue au Nouveau Testament.

III. La distinction de puissance et d'honneur entre prêtres et

évêques est purement extérieure, non essentielle, d'institution
humaine et fondée sur les besoins du moment. La primauté
d'un diocèse et de son évêque peut être utile à l'église, mais
seulement à titre de mesure d'ordre. Les pouvoirs du primat
doivent être soigneusement limités et définis. Marsiglio considère

toutes les différences hiérarchiques comme un fait de jure
humano et non point de jure divino. Ces expressions ne se

rencontrent pas, il est vrai, sous sa plume. Mais, si le mot manque,
la chose y est. Cette différence de rang entre les serviteurs de
la parole est la même que celle qu'établit l'église luthérienne.
Quant à la primauté du pape, Mélanchthon, en son nom personnel,

a émis une théorie tout à fait semblable à celle de Marsiglio.
IV. D'après l'Ecriture, il n'existe qu'un seul chef de l'église

et un seul fondement de la foi, directement posé de Dieu. Ce

chef c'est Christ et non point un apôtre, un évêque ou un prêtre
quelconque, d'après 1 Cor. III, 44.

V. La souveraine autorité dans l'église n'appartient à aucun



JEAN DE WICLEF 85

prêtre, à aucun évêque, pas même à celui de Rome, mais au
concile général, dans lequel peuvent siéger non-seulement des

ecclésiastiques mais encore des laïques pieux et versés dans les
saintes Ecritures. Marsiglio développe ici, avec une grande
clarté, les principes adoptés cent ans plus tard par les grands
conciles du XVe siècle.

VI. Le droit de contrainte appartient non à l'église mais à l'état.
(Pour plus de brièveté et de clarté nous employons ces expressions

modernes que notre auteur remplace par celles plus
concrètes de prince, principaux, ou plus volontiers encore par
legislator superiore carens, souverain législateur.) Infliger une
peine civile à l'hérétique est l'affaire exclusive du juge temporel
qui condamne d'après les règles tirées de la loi laïque. Le droit
de convoquer le concile général et de donner force de loi à ses

décisions appartient au prince pieux, lui seul et non l'évêque
ou le pape possédant le droit de contrainte. Le pape ne saurait
posséder le droit de convocation, car alors il pourrait arriver
que des fautes graves, soit du saint-père soit des cardinaux,
rendissent urgente la réunion d'un concile général et qu'au
grand détriment de la chrétienté le pape refusât de le convoquer.

L'autorité temporelle possède en outre la haute surveillance

des biens d'église, dont elle peut disposer pour la
défense et la conservation de l'état.

VIL La Bible en main, Marsiglio réduit à néant les prétentions
de la curie romaine sur la valeur des décisions papales. Il pose
en fait qu'aucun écrit ne mérite de créance absolue à l'exception

des livres canoniques et de ce qui en dérive directement.
Cette dernière réserve a pour but de donner, dans les questions
contestées, autorité aux décisions des conciles généraux. Jésus

a promis d'être avec son église tous les jours jusqu'à la fin du

monde; les conciles généraux sont l'organe et la représentation
de l'église (vicem universitatis fidelium représentantes).
Marsiglio pense donc que les questions d'interprétation de l'Ecriture

et de doctrine doivent être résolues par un concile et

non point par les décrets ou décrétales d'un pape assisté de ses

cardinaux.
Toutes les assertions de notre auteur sont inspirées par les



86 G. LECHLER

faits dont il était témoin, notamment par la lutte entre Jean XXII
et l'empereur Louis. Son ouvrage porte souvent des traces de

la vive irritation qui travaillait alors les esprits ; ainsi il pense

que la bulle Unam sanctam de Boniface VIII et certains décrets
de Jean XXII contre Louis IV doivent paraître à tous les gens
sensés entachés de folie. Au premier abord, certaines
déclarations du pape Jean sont soi-disant apostoliques ; mais vues de

près elles sont diaboliques.
Il est impossible de méconnaître dans l'œuvre de Marsiglio

et de Jean de Jardun nombre de pensées d'un caractère tout à

fait évangélique, et qui sont comme les pressentiments
prophétiques des vérités mises en lumière par la réformation.

Dans les luttes entre l'église et l'état, la discussion roule
surtout sur la notion d'état; au contraire, dans les débats que nous
allons raconter, celle d'église occupe le premier rang. Aussi les

préoccupations des penseurs se concentrent-elles de plus en

plus sur le point vital de là question.
Le mouvement, commencé dans les vingt premières années

du XIV0 siècle, se continue maintenant à l'occasion d'une
controverse entre les franciscains et les dominicains. Une décision
de Jean XXII en faveur de ces derniers allume une guerre dans

laquelle les principaux représentants de l'ordre de Saint-François

prennent résolument parti contre le pape lui-même. Une
aventure arrivée à un inquisiteur déchaîna la tempête qui alla
bientôt s'étendant au loin.

En 4321, l'inquisition avait eu l'heureuse chance de mettre la
main àNarbonne sur un béguin qui professait, entre autres idées,

l'opinion que ni le Christ ni les apôtres n'avaient possédé de

propriété soit individuellement soit en commun. L'inculpé était
sans doute un de ces fraticelli qui, après leur rupture avec
l'ordre de Saint-François, s'étaient rattachés à l'association des

béguins. L'inquisiteur était, comme d'ordinaire, un dominicain.
Dans le cours de l'enquête, il avait mandé auprès de sa
personne les chefs et les plus savants membres des communautés
religieuses de la ville. Mais quelle ne fut pas sa surprise de voir



JEAN DE WICLEF 87

le minorité Bérenger Faloni se porter défenseur des opinions
incriminées et les déclarer parfaitement orthodoxes. L'inquisiteur

exige naturellement une rétractation immédiate, mais le

franciscain, bien loin d'y consentir, en appelle au saint-siége.
Il n'était point seul de son avis, car bientôt, à la stupéfaction
générale, les organes officiels de l'ordre des minorités se

déclarent solidaires des opinions mises en cause par l'inquisiteur.
Deux chapitres généraux des franciscains, tenus à Pérouse en

juin et juillet 1322, se prononcent dans le même sens.

Jusqu'alors la question, ne concernant que les deux ordres
mendiants, paraissait simplement devoir augmenter encore
leurs nombreux sujets de mésintelligence. Mais vu l'appel au

saint-siége, la cause étant portée à Avignon, tout dépendit
désormais de la décision du pape.

A la vérité Jean XXII (1316-1334) ne pouvait guère s'éprendre
d'enthousiasme pour l'opinion qui soutenait que ni le Christ ni
les apôtres n'avaient possédé de biens, soit individuellement soit
en commun. En effet, si jamais pape fut suspect de cupidité, ce
fut bien lui. La plus grande partie de ses décrets avaient pour
objet des questions de finance, et le fait qu'à sa mort on trouva
dans le trésor pontifical vingt-cinq mille florins d'or, soit en
argent comptant soit en joyaux, nous montre bien que ses efforts
n'étaient pas demeurés infructueux. Comment donc aurait-il pu
reconnaître dans la pauvreté une condition de la perfection
chrétienne? Aussi se garda-t-il bien de le faire. A la vérité il
eût bien voulu pouvoir se dispenser de prendre une décision,
et se montra, au début, disposé à accepter une transaction
proposée par Hubert de Casai. Mais malheureusement les partis en

présence ne se laissèrent point apaiser. Il fallut donner une
réponse claire et nette par oui ou par non.

Une des principales armes dont les minorités faisaient usage
n'était rien moins qu'une bulle pontificale. En 1279, à l'occasion
des différends qui partageaient l'ordre des franciscains, Nicolas

III avait publié, comme explication authentique de la règle
de l'ordre de Saint-François, la bulle Exiit qui seminai (un
semeur sortit pour semer, Matth. XIII). Ce document avait établi

que les vœux de l'ordre interdisaient, soit à l'individu, soit à la



88 G. LECHLBR

communauté, tout droit de possession et ne leur permettaient
qu'un simple usufruit. Cependant cette notion d'usufruit était

conçue de telle façon qu'on revenait à la propriété par une

porte de derrière. Ainsi l'on soutenait hypocritement que le droit
de possession appartenait, non aux moines, mais au saint-siége.
Les membres de l'ordre, composant le parti des spirituels,
avaient protesté contre la bulle, s'appuyant sur le vague dans

lequel elle laissait la notion d'usufruit. Sous Jean XXII, cette
bulle de Nicolas III devint le rempart des minorités et le point
de mire des attaques de leurs adversaires, les dominicains. A
vrai dire, la discussion n'était point permise, car la bulle de

Nicolas interdisait, sous peine d'excommunication, d'agiter les

points en litige, décision qui coupait naturellement court à tout
débat et à toute critique. Pour permettre à l'opinion des
dominicains de se faire jour, force était donc de lever l'interdiction
statuée par Nicolas. En conséquence Jean XXII ouvrit la série
de ces débats sur les affaires des franciscains par l'abrogation
de la bulle de son prédécesseur, « afin,» disait-il, « d'ouvrir les

voies à la vérité.» Cette décision, prise dans la constitution Quia
non nunquam, est de l'an 1322. Puis le pape fit sans retard un
nouveau pas et, le 8 décembre de la même année, la bulle Ad
conditorem canonum renonce, au nom de l'église de Rome, à

tout droit de propriété sur les biens de l'ordre.
Le pape avait la raison pour lui, car le débat reposait des

deux parts sur une idée illusoire. Toutefois l'ordre tenait à ses

illusions. Le chapitre général des minorités chargea le frère
Bonagratia, de Bergame, d'en appeler verbalement contre la
dernière constitution pontificale, ce qu'il fit en présence des

cardinaux, le 14 juin 1323. Après cela il n'était plus possible
d'ajourner la solution de la question principale. En 1323 le

pape publia sa troisième constitution Cum inter nonnullos.
Elle déclarait contraire à l'Ecriture et erronée la proposition
que le Rédempteur et ses apôtres ne possédaient rien, ni
individuellement, ni en commun, et qu'ils n'avaient que l'usufruit
et non la propriété des choses dont ils se servaient. Tout
homme persistant à professer pareille doctrine devait en
conséquence être tenu pour hérétique.



JEAN DE WICLEF 89

Ces mesures n'arrêtant point l'opposition de certaines
notabilités de l'ordre, Jean XXIly ajouta encore le 13 novembre 1334

une quatrième constitution, Quia quorundam, qui condamnait
cette résistance, frappait les opposants d'interdit et faisait l'apologie

de ses précédentes décisions. Enfin une quatrième bulle,
Quia vir reprobus, fut spécialement lancée à l'adresse de Michel
de Cesène, ex-général de l'ordre. Ce dernier document n'était
autre chose que la critique et la réfutation d'un mémoire composé

par Cesène pour protester contre les décrets pontificaux.

L'opposition au sein de l'ordre est maintenant anéantie. Ses

principaux chefs quittent Avignon et se réfugient auprès de

Louis de Bavière. Michel de Cesène, général depuis 1316,
Guillaume Occam, provincial d'Angleterre, Bonagratia de Bergame,
mentionné plus haut, s'attachent à Pise, en 1328, àia personne
de Louis de Bavière et font désormais partie de son entourage.
Mais la majorité des franciscains se soumet et choisit en 1329

un nouveau général. On en revient à l'idée, déjà émise un siècle

auparavant, que les biens dont l'ordre a la jouissance
appartiennent à leur donateur. Cette fiction ne valait au reste pas
mieux que celle condamnée par le pape et attribuant à l'église
de Rome la possession des biens dont la communauté avait
l'usufruit.

Ce conflit entre la curie et les minorités donna naissance à

des idées d'une immense influence sur les âges suivants. Les
dominicains se constituèrent -champions de la décision papale ;

mais les mémoires justificatifs publiés par les franciscains bannis

et expulsés de leur ordre, Michel de Cesène et Guillaume
Occam, sont sous tous les rapports bien plus importants que
ceux de leurs adversaires. Les ouvrages d'Occam surtout se font

remarquer par leur richesse de pensées. Cesène se borne
trop à une simple défense et à des attaques personnelles
contre Jean XXII. Occam, en revanche, ouvre des perspectives
qui dépassent les horizons de son temps. Le général des
franciscains est plus homme d'action que de pensée ; c'est un
caractère résolu, ferme et indomptable. Occam, lui, unit au
caractère une science solide, un esprit hardi et étendu. Ses œuvres



90 G. LECHLER

polémiques ne sont point écrites immédiatement après la

catastrophe, mais seulement quelques années plus tard; circonstance

qui, selon nous, et abstraction faite de la personnalité de

l'auteur, explique la richesse et la profondeur de ses ouvrages.
L'excitation passionnée du premier moment s'est quelque peu
refroidie, les événements etles questions sont considérés d'une
manière plus calme, plus objective. Le point de vue est plus
libre, le jugement plus réfléchi. Les ouvrages de notre auteur
parurent sous le pontificat de Benoît XIII, c'est-à-dire au plus
tôt en 1335, car l'élévation au trône dece pontife est du 20
décembre 1334.

Les ouvrages d'Occam sont, d'après leur forme et leur
contenu, un plaidoyer en faveur de l'auteur et, en partie, des écrits
polémiques contre Jean XXII, bien qu'ils n'aient été composés
qu'après la mort de ce pontife ; cela se voit d'après leurs titres,
par exemple : Compendium errorum Johannis papœ. Au
premier abord ils paraissent seulement mettre en lumière les
erreurs émises par ce pape dans ses bulles contre les franciscains.
Mais cette impression change aussitôt qu'on les examine de

près et qu'on pèse les idées qu'ils renferment. Ses explications
sur les règles de saint François et sur le vœu de pauvreté,
considéré comme une des conditions de la perfection évangélique,
ses recherches sur le genre de vie de Jésus et de ses apôtres,
plus encore ses idées sur la nature et l'usage de la propriété
ont une valeur et une portée qui sont loin d'être purement
éphémères et transitoires.

Cette discussion, vue à la distance de plus de cinq siècles,
produit à la vérité sur un lecteur protestant une impression
singulière. On ne peut en effet se dissimuler que notre
franciscain, en se reportant au temps de Jésus et des apôtres, ne
voie involontairement le Bédempteur et ses disciples au travers
de ses préjugés de moine mendiant et ne se les représente sous
les traits de religieux adonnés à l'ascétisme. Jean XXII n'avait
donc pas tort de condamner cette manière de voir ; mais il
tombe à son tour dans une faute bien plus grave. Ses adversaires

prêtaient à leur insu les idées de leur temps au christianisme

primitif, mais Jean, le sachant et le voulant, se laissa di-



JEAN DE WICLEF 91

riger par son propre intérêt et chercha à justifier, par l'exemple
du Bédempteur et par la pratique des apôtres, toute la hiérarchie
de son temps avec ses richesses et sa mondanité, et même les

possessions temporelles du saint-siége et ses trésors richement
garnis. En ce point il a tort, Occam a raison contre lui.

Le vrai motif pour lequel la curie combattit avec si peu de

ménagements les franciscains, c'est qu'au fond les principes de

renoncement qu'ils professaient étaient un blâme tacite de la
conduite des papes. Ceux-ci le sentaient bien et poursuivirent
leurs adversaires avec toute la haine qu'inspire une mauvaise
conscience. Mais la persécution eut précisément pour effet de

faire surgir et arriver à maturité des pensées restées à l'état
latent dans la conscience des hommes d'opposition et ne se

trahissant jusqu'alors que par de fugitives lueurs.
L'idée que le royaume de Christ n'est pas terrestre, mais

céleste et éternel, l'idée que Christ, en tant que Dieu, està la vérité
roi et Seigneur de toutes choses, mais qu'en tant que Homme-
Dieu, il n'est roi que des croyants et non point le chef d'un
pouvoir temporel et civil, cette idée, disons-nous, est une
critique indirecte, mais fondée sur la Bible, de la hiérarchie du

moyen âge, une protestation évangélique, bien qu'inconsciente,
contre la papauté telle qu'elle était constituée depuis Grégoire
VIL De son côté la protestation d'Occam contre l'absolutisme
pontifical et ses prétentions à un pouvoir illimité, plenitudo
potestatis, est parfaitement consciente et réfléchie. A ses yeux
c'est une aberration et une hérésie dangereuse pour les âmes
de prétendre que le pape possède, en vertu de l'autorité que
Christ lui a conférée, le souverain pouvoir temporel et spirituel.
Si tel était en effet le cas, le saint-père pourrait déposer les
souverains selon son bon plaisir et disposer arbitrairement de
la fortune et des biens d'un chacun. Nous serions tous ses

esclaves, car il procéderait de la même façon dans les choses

spirituelles. La loi de Christ deviendrait ainsi une servitude
pire que celle de l'Ancien Testament; tandis que, comparé à

l'ancienne alliance, l'Evangile est une loi de liberté. Occam
combat aussi avec la plus grande vigueur l'opinion de certains
flatteurs de la curie soutenant que le pape peut promulguer un



92 G. LECHLER

article de foi, qu'il est infaillible et ne peut ni errer ni tomber
dans la simonie.

Le point de départ du système d'Occam est l'idée que toute
la hiérarchie ecclésiastique, y compris la primauté du pape, est

un fait d'institution humaine et non divine. Il exprime même

une fois la pensée hardie qu'il serait plus avantageux d'instituer

un certain nombre de primats ou souverains pontifes (sum-
mi pontifices). Selon lui, l'unité de l'église n'est point liée à

l'existence d'un summus pontifex unique. Au contraire, s'il n'y
a qu'un seul chef et qu'il soit corrompu, son influence sera

plus funeste que s'il y en avait plusieurs. Un pape devient-
il hérétique, tout le monde doit pouvoir le juger; mais son juge
régulier est l'empereur. Cependant le droit de condamner un

pape hérétique appartient aussi au concile général comme
représentant de l'église universelle. S'ils le jugent nécessaire,
les évêques peuvent même déposer un pape. On le voit, la question

qui devait agiter l'église au siècle suivant se présente déjà
à l'esprit d'Occam qui la résout précisément comme elle devait
l'être soixante ans plus tard.

Passant ensuite à la question de savoir si un concile peut
s'assembler sans convocation du pape, Occam développe à

cette occasion une théorie qui ressemble de la manière la plus
frappante au système collégial. « Chaque communauté ou
corporation (communitas), dit-il, se donne ses propres lois et
choisit des personnes qui représentent l'ensemble (vicem
gerunl). D'après Rom. XII, 5, tous les croyants formant un corps
et étant membres les uns des autres, ont donc le droit d'élire
des personnes pour représenter l'ensemble des fidèles. La
réunion de ces personnes forme le concile général, c'est-à-dire
l'assemblée des députés de toute la chrétienté. Pour constituer
cette assemblée, chaque paroisse devrait envoyer un ou
plusieurs délégués au synode diocésain ou au parlement du prince.
Ces synodes ou ces parlements choisiraient à leur tour des

députés dont la réunion formerait le concile général. On le voit,
il ne s'agit point ici d'un synode placé sous la main du pape,
ni même d'un concile ne représentant que la hiérarchie
ecclésiastique, mais bien d'une assemblée fondée sur le principe de



JEAN DE WICLEF 93

l'intervention des troupeaux dans la vie de l'église. Toutefois
Occam ne transporte point simplement le pouvoir souverain
du pape aux conciles. « Christ a promis à l'église qu'elle ne
tomberait pas dans des erreurs contraires à la foi ; mais cette

promesse est faite à l'église entière. Or le concile n'est jamais
qu'une porlion de l'église; il pourrait donc arriver que tous les

membres d'un concile tombassent dans l'erreur, sans que l'on
dût toutefois désespérer de voir Dieu révéler sa vérité aux en -

fants, d'après Matth. XI, 25, ou leur inspirer de défendre la
vérité déjà connue. Une pareille circonstance tournerait à l'honneur

de Dieu en démontrant que notre foi ne provient point de

la sagesse des hommes réunis en concile général, mais bien
de la puissance divine qui a choisi les choses folles de ce monde

pour confondre les sages. » (1 Cor. I, 27.) Plus loin Occam

exprime la pensée qu'il serait possible que tous les hommes, tant
clercs que laïques, s'écartassent de la vraie foi, et que celle-ci
ne se conservât que chez de pieuses femmes.

On voit clairement ce que tout cela signifie. Pour Occam,
Christ le Seigneur est bien au-dessus du pape et de l'Eglise,
«La tête et le fondement de l'église sont une même personne,
savoir Christ, et Christ seul. » Notre auteur a la conviction de

combattre pour Christ et pour la foi en sa personne.
Michel de Cesène, de son côté, ne croit pas s'être séparé de la

communion de l'église malgré sa rupture avec le pape Jean

XXII. La justification que le général des franciscains nous
présente de sa conduite ne peut être lue sans émotion et inspire du

respect pour sa personne. Quelques docteurs en théologie de
Paris et d'autres universités, membres de l'ordre des minorités,
avaient écrit à Cesène pour l'inviter à se soumettre et à rentrer
dans le giron de l'église et delà communauté monastique dont
il s'était séparé. Voici sa réponse : « Je ne me suis séparé ni de
la communion de l'église ni de mon ordre et suis bien déterminé

à ne le faire jamais. Je pense bien plutôt à demeurer
toujours, avec l'aide de Dieu, attaché à la sainte église romaine et
à la fidèle observation des règlements de notre ordre. » Puis
Cesène passe à une exposition des circonstances du débat. Il
rappelle que lorsque Jean XXII émit dans ses bulles des idées



94 G. LECHLER

contraires à la doctrine de l'église et aux vœux de l'ordre des

minorités, lui, Cesène, acrudevoir lui résister d'homme àhomme,
comme autrefois Paul résista à Pierre lorsqu'il judaïsait et

s'écartait de la vérité évangélique. Là-dessus le pape l'a fait arrêter.

Alors Michel, après mûre réflexion, étant encore à

Avignon, en a appelé, tant en son nom personnel qu'au nom des

frères qui partageaient sa manière de voir, du pape Jean XXII
à la sainte église universelle, apostolique et romaine. Il s'est à

la vérité ainsi détaché de l'obédience et de la communion de

Jean. Puis le pape le persécutant, lui et ses amis, il a fui dans

une autre ville conformément au précepte du Christ, et s'est

rendu à Pise. Là publiant son appel à l'église il l'a expédié au

saint-père; maintenant c'est au concile général à juger sa

conduite, puisque le pape est en matière de foi soumis aux décisions

de cette assemblée.

L'allusion aux tendances judaïsantes de Pierre est chez
Cesène le résultat d'une opinion bien arrêtée, car il y revient
dans un autre de ses écrits et accuse le pape et son parti de

tendances analogues. Autrefois les juifs expliquaient d'une
manière charnelle les prophéties qui se rapportent au royaume
de Dieu; aujourd'hui le pape tombe dans la même erreur en
se représentant le royaume de Christ comme un royaume
terrestre, et le Christ-homme comme un Seigneur et un roi
temporel. Cette observation, bien qu'exprimée avec peu de clarté,
n'en est pas moins profondément vraie.

Occam lui aussi a fait des aveux qui révèlent l'état de son
âme et qu'on ne peut lire sans émotion : « La prophétie de

l'apôtre (2 Tim. IV, 3), dit-il, s'accomplit aujourd'hui. Souverain

sacrificateur, anciens, scribes et pharisiens agissent maintenant

comme lorsqu'ils ont crucifié Jésus. Ils nous ont bannis à

Patmos, moi et plusieurs autres adorateurs de Christ, mais nous
ne sommes pas sans espérance, car le bras du Seigneur n'est
point raccourci. Nous vivons dans la confiance au Très-Haut,
nous attendant à revenir un jour avec honneur à Ephèse; et si

Dieu cependant ne le permettait pas, je sais que ni la mort,
ni la vie, ni aucune créature ne peuvent me séparer de l'amour
de Dieu et de la profession de la foi chrétienne. »



JEAN DE WICLEF 95

En regard de ces témoignages de joyeuse et pieuse confiance
en Dieu, nous citerons encore le jugement d'Occam sur ses

propres travaux et leur valeur pour l'avenir. Il se trouve dans

un dialogue servant d'introduction à une sorte de philosophie
de l'état. Là, un écolier qui tient le haut bout de la conversation

dit à son maître: « Quoique nous ne soyons pas en état de

publier aujourd'hui un ouvrage achevé, personne à ma
connaissance n'ayant écrit sur ce sujet, il ne sera pas sans utilité
que nous élevions la voix pour encourager ceux qui ont sous
la main les livres nécessaires à achever l'œuvre que nous
avons commencée. J'estime en effet que notre travail est de

nature à attirer l'attention des futurs zélateurs de la vérité, de

la justice et du bien public sur des choses qui, au grand
dommage de tous, ont échappé jusqu'à présent à ceux qui
gouvernent, qui conseillent et qui enseignent. » Cette assertion
n'était au reste point exagérée, car Occam et le petit groupe de

penseurs indépendants qui partageaient ses vues, représentent
un mouvement qui est loin d'avoir passé comme une fugitive
apparition. Une simple question concernant un ordre monastique

a ouvert de nouveaux horizons à la vie spirituelle. Au
travers d'une conception monacale et ascétique de la vie, souj
l'attachement à une règle réputée sacrée, perce l'opposition à

la papauté comme pouvoir temporel et absolu, et les chefs
de cette opposition en viennent à considérer Christ comme
l'unique chef de l'église. Du choc des opinions amenées par
ce conflit surgissent des idées vraiment évangéliques et une
conception de l'état qui annonce des temps nouveaux. Les
générations suivantes vont en tirer parti et préparer ainsi le terrain
au grand mouvement réformateur du seizième siècle.

Aug. Hue Mazelet.


	Jean de Wiclef et les tentatives réformatrices antérieures à la réformation

