Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: Jean de Wiclef et les tentatives réformatrices antérieures a la
réformation

Autor: Huc Mazelet, A. / Lechler, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN DE WICLEF

ET LES

TENTATIVES REPORMATRICES ANTERIEURES A LA REFORMATION

PAR

G. LECHLER

M. le docteur Lechler, professeur de théologie et superin-
tendant & Leipzig, vient de publier une Histoire de Jean de Wi-
clef et des essais de réformation antérieurs & la Réforme. Le
premier livre de son ouvrage est une introduction sur l’état
moral et religieux de 'Europe au XIVme siecle. Nous en déta-
chons deux morceaux dont nous présentons la traduction & nos
lecteurs.

La mésintelligence survenue entre le pape Boniface VIII et
Philippe le Bel entraina & sa suite des conséquences bien plus
grandes que n’en avaient eu les conflits entre Grégoire VII et
Henri IV, ou entre les papes et les empereurs de la maison de
Hohenstauffen. La papauté était ressortie victorieuse des luttes
précédentes; elle fut vaincue dans sa lutte avec la royauté fran-
caise. Dans ses différends avec ’empire, le saint-siége avait af-
fermi, augmenté méme son prestige dans Popinion publique et
sa prépondérance sur le pouvoir civil. Par contre, sous Boniface,
son autorité essuie un échec irréparable; l'indépendance et
l'autonomie de I'état remplacent la suprématie papale.

D’oli vient cette diversité si frappante dans les résultats d’évé-
nements au fond parfaitement semblables? Tout simplement de

' .Johamz von Wiclef und die Vorgeschichte der Reformation, von Gotthard
Lechler, der Theologie Doctor und ordentlichem Professor, Superinten-
denten in Leipzig. — 2 vol. in-8, 873,



T4 G. LECHLER

la différence de situation des partis en présence. Autrefois, en
face de la papauté se trouvait ’empire revendiquant I’exercice
de droits trés étendus, en particulier sur I'Italie, mais ne dispo-
sant pour réaliser ses prétentions que de moyens fort insuffi-
sants. Au XIV®e siécle, le saint-pére va se heurter & une royauté
nationale sans prétention & ’empire universel, mais pleine de
force et de vigueur. La papauté, elle aussi, était bien changée.
Sous Grégoire VII, une tendance idéale 1’animait encere. Un
esprit loyal, quoique confus, travaillait & relever 'église en
I’émancipant des liens de la féodglité. Tout pour Uéglise de Christ
était encore la sincére devise des souverains pontifes. Le pou-
voir n’était (qu’un moyen, I'église restait le but.

A I’époque qui nous occupe ce noble idéal a disparu. Avec
Boniface VIIl la papauté devient son propre but. Le bien de
I’église est un masque dont s’affuble le désir de pouvoir et de
domination ; mais le vrai mobile est 'égoisme du saint-siége
ou méme de la personne du pape. Ses contemporains s’en sont
bien apercus. Non-seulement un adversaire politique, Dante,
appelle Boniface le Seigneur et le chef des nowveaux phari-
siens ; mais encore un ami du saint-siége, le dominicain Pto-
lémée de Lucques nous dépeint ce pontife comme un homme
présomptueux, arrogant et plein de mépris pour les autres.
Aussi Boniface n’est-il point soutenu dans son ceuvre par cette
conscience du devoir accompli qui fortifiait si puissamment Gré-
goire VII au milieu de ses malheurs. Remarquons en outre une
circonstance importante. Il n’existe a la vérité aucune différence
essentielle entre les théories de Boniface et celles de Gré-
goire VII et d’Innocent III sur les rapports de la papauté avec
Péglise et I’état ; mais la maniére dont Boniface comprend ses
idées et s’efforce de les réaliser, trahit un tout autre esprit que
celui de ses prédécesseurs. Ce qu'Innocent envisageait surtout
sous son coté moral, Boniface le saisit d’'un point de vue pure-
ment légal. Il réclame des hommes comme un droit ce qui
pour Innocent était 'accomplissement d’un devoir. Il remplace
'esprit par la lettre, la liberté morale par la contrainte, et, au-
tant qu’il dépend de lui, transforme 1’église, société autonome,
en une pure institution juridique.



JEAN DE WICLEF 75

La carriére antérieure de Boniface peut nous expliquer sa
maniére strictement juridique d’envisager les affaires ecclésias-
tiques. D’abord avocat auprés de la curie, il fut, depuis sa pro-
motion au cardinalat, employé ala rédaction.de documents qui
exigeaient une connaissance particuliere du droit. Par ce coté
de son caractére, ce pontife se rattache aussi au siecle dans le-
quel il vécut. De sa nature la forme romaine du christianisme
est empreinte de légalisme; mais c’est & la fin du XIII™e siecle
que cette tendancearrive & sa plus haute expression. Jusqu’alors
.e développement de ’église avait été, du moins dans une cer-
taine mesure, libre et organique. Maintenant il ne s’effectue
plus que sous la forme de préceptes légalement sanctionnés, de
formules de droit stéréotypées. Ce qui devait décider la sou-
mission de 'individu & un dogme ecclésiastique ou & certaines
formes du culte ne dépend plus d’'une nécessité intérieure et
rationnelle, mais simplement de l'autorité d’une loi positive.
Cette tendance devait rencontrer de ’opposition ; car une légis-
lation ecclésiastique de jour en jour plus minutieuse et com-
pliquée enserrait la liberté individuelle dans des limites exces-
sivement étroites.

Philippe IV de France, représentant de I’état opposé a la pa-
pauté, se trouvait dans une position on ne peut plus favorable.
Dans les siécles précédents, les papes avaient non-seulement
ménagé mais encore protégé la royauté francaise, dans I'idée
de s’en faire un appui. La couronne de France exercait alors
sur ’Europe une influence non-seulement matérielle, mais mo-
rale. Le roi trés chrétien, grice a Phistoire et aux traditions de
sa maison, était renommé pour sa fidélité & I'église. Lorsque
Boniface VIII, intervenant dans les affaires de France, transforma
brusquement un débat diplomatique en une question financiére,
le roi, malgré son absolutisme, fut assez heureux pour rallier &
sa cause toute 1’église de France et les états du royaume, assu-
rant ainsi la victoire a la couronne. Les vivacités passionnées
auxquelles Boniface se laissa entrainer ne purent qu'aggraver sa
défaite. Cette entente du peuple frangais avec son roi, cette
union de un pour tous et de tous pour un est un signe des
temps, l'apparition d’un nouvel esprit résultant de l'essor



76 G. LECHLER

pris par.le sentiment national dans les divers pays de
I'Europe.

Considérons maintenant ’effet produit sar les contemporains
par cette lutte entre 1'église et I’état.

Déja a la fin du onziéme et au commencement du douzieme
siecle, lors de la querelle des investilures, des hommes distin-
gués avaient débattu la question des rapports entre sacerdocium
et imperium. Ainsi Volfram, évéque de Naumbourg, avait com-
posé deux écrits sur ce sujet: son Apologia pro Henrico IV im-
peratore ou De unitate ecclesice conservanda (1093) et un Trac-
tus de investitura episcoporum. (1109.) Mentionnons encore,
avec éloge, U'Epistola Leodiensium adversus Paschalem I,
éerite en 1103 au nom du clergé du diocése de Liége, proba-
blement par Sigebert de Gembloux. Cet ouvrage contient une
critique adroite et mordante d’une lettre de Pascal au comte de
Flandre. ,

Le conflit entre Philippe le Bel et Boniface excita bien plus
vivement encore l'esprit d’investigation cui, se donnant pour
tache d’examiner la question des vrais rapports entre ’église et
I’état, fut nécessairement conduit & s’occuper de 'essence et de
I'origine de ces deux organismes. Cette violente collision entre
les pouvoirs civil et religieux a donné naissance & des vérités
qui ne devaient plus tomber dans I'oubli. En effet les théories
sur la nature de 'église et de I’état et leurs rapports réciproques
qui surgissent sous le roi d’Allemagne, Henri VII, et plus encore
sous Louis de Baviére, sont évidemment le contre-coup de
I’ébranlement excité par la France au commencement du XIVe
siécle. On voit alors apparaitre une notion de l’état en oppo-
sition avec les empiétements de la curie et les idées absolutistes
de ses jurisconsultes. L’état y est présenté comme un tout inde-
pendant, autonome en politique, subsistant par lui-méme a coté
de I’église, et institué de Dieu au méme titre qu’elle.

Ce n’est pas sans étonnement que nous voyons au premier
rang des défenseurs de ces idées vraiment modernes deux re-
ligieux des ordres mendiants, un franciscain et un dominicain,
membres tous deux, il est vrai, de 'université de Paris. Le pre-
mier est le célebre Guillaume Occam, le second Jean Quidort,



JEAN DE WICLEF 7

mort en 1306, bien connu de ses contemporains sous le nom de
frére Jean de Paris. Occam écrivit un dialogue sur le pouvoir
des prélats et des princes; Jean de Paris, un traité sur la puis-
sance des rois et du pape. Nos deux auteurs envisagent leur
sujet principalement sous son co6té financier, ce qui s’explique
aisément par les circonstances de la lutte entre Philippe et Bo-
niface. En effet I'intervention de ce dernier dans les affaires de
France avait pour prétexte une question diplomatique, la paix
ou la guerre avec ’Angleterre ; mais elle devint bientot une pure
affaire d’argent.

L’écrit d’Occam est un petit dialogue entre un clerc et un
chevalier. Le premier représente I’église, le second I'état. C’est
un véritable débat entre deux personnages d’une individualité
bien marquée; le ton en est vif et animé. Le chevalier, attaquant
le clerc avec un air de bonhomie qui n’exclut point la malice,
oppose a son adversaire une vive résistance et réussit & pré-
senter les prétentions de 1'église sous un aspect comique. L’en-
tretien roule principalement sur ’exemption d’impot & laquelle
prétend le clergé, en d’autres termes, sur le droit du roi d’im-
poser, suivant les besoins de son état, les temporalia, c’est-a-
dire les hommes et les biens d’église. L’auteur étaye son opinion
d’anecdotes et d’exemples tirés de ’Ancien et du Nouveau Tes-
tament et bien appropriés au but qu’il se propose.

Le travail du savant dominicain, Jean de Paris, est plus
étendu. Il porte le cachet de 1’école et suit une marche rigou-
reusement méthodique. Son premier chapitre traite de la na-
lure et de l'origine de V'état, le second de la nature et de I'ori-
gine de I'église. En méme temps lauteur montre pourquoi
I'église forme une corporation réunie sous la direction d’un chef
(primauté du pape); enfin, dans le chapitre troisiéme, il arrive a
son sujet proprement dit, c’est-a-dire aux rapports réciproques
de léglise et de I'état, rapports qu’il établit de la maniére
suivante. Historiquement I’état précéde le sacerdoce (église),
puisque celui-ci ne commence véritablement qu’avec Christ.
Cependant, si ’on considére la dignité de l'office, le sacerdoce
a le pas sur la royauté, le premier se proposant le but le plus
€levé, savoir la vie éternelle. Le savant dominicain combat tou-



78 G. LECHLER

tefois avec vigueur et netteté I’opinion qui voit dans la royauté
une émanation de la prétrise et subordonne la premiere & la
seconde. [l pose au contraire les propositions suivantes: 1° La
royauté est voulue de Dieu au méme titre que le sacerdoce
(ou pour parler le langage moderne, ’état est voulu de Diea au
méme titre que l'église.) 20 En bien des points, surtout en ce
qui concerne le droit de possession et de propriété, le roi est au-
dessus du prétre.

Nolre auteur aborde ensuite la question vitale pour I’époque,
savoirla question d’argent, et lui consacre la plus grande partie
de son livre. (Chap. VI-XXII.) Il passe en revue les arguments
et les sophismes sur lesrjuels se fondait la curie pour réclamer
Pexemption d’impoéts en faveur des clercs. Son opinion, ainsi
que le fait déja pressentir la préface de son livre, tient le mi-
lieu entre les partis extrémes. D’un coté les Vaudois soutien-
nent que les successeurs des apodtres, c’est-a-dire le pape et
les prélats, ne doivent absolument rien posséder; de l'autre
quelques modernes, tombant dans I’excés contraire, prétendent
que le pape, représentant de Christ sur la terre, posséde, en
vertu des pouvoirs qu’il tient de Dieu, le droit de disposer sou-
verainement (dominium et cognitionem seu jurisdictionem)
des biens des princes et des barons, ceux-ci n’en ayant regu
que l'administration. La vérité est entre ces deux extrémes.
Le droit des prélats de posséder des biens temporels n’est ni
absolument inconciliable, ni nécessairement lié avec leur qualité
de successeurs de Christ et des apoOtres, mais ils Pobtiennent
en vertu d’un octroi et concession des princes.

Tandis que les ouvrages dont nous venons de parler sont
inspirés par le conflit entre Philippe le Bel et Boniface, les
écrits d’'un grand poéte et penseur de I’époque nous rap-
pellent le voyage & Rome du roi d’Allemagne, Henri VII de
Luxembourg, en 41310 et 1311. Lorsque ce prince reprit sur
I'Italie les plans qui avaient échoué sous les Hohenstauffen,
Dante Alighieri, en sa qualité de patriote gibelin, salua ce
dessein avec une vive espérance et un joyeux enthousiasme
La puissance et la gloire de ’empire étaient & ses yeux et a
ceux de son parti inséparables de la gloire et de la puissance



JEAN DE WICLEF 79

de I'ltalie. Le pouvoir impérial reprenant autorité dans la
péninsule, c’était un réveil de Rome et de la patrie tout entiére.
Tels étaient les sentiments qui inspiraient Dante en écrivant,
probablement dans les années 1310 et suivantes, son livre de
Monarchia.

Cet ouvrage est dans son genre aussi original que la Divine
comédie. Son but est de prouver que ’empire comme monar-
chie universelle est voulu et inspiré de Dieu pour le bien de
Phumanité. Cette idée d’empire universel est intimement unie
dans la pensée de I'auteur & celle de Rome et du peuple romain.
Elle est un produit de I'imagination du moyen 4ge, et I'histoire
prouve que cet idéal ne s’est jamais réalisé. Cependant ceux qui,
s’appuyant sur ce fait, regarderaient I’ceuvre de Dante comme
sans valeur pour notre époque, montreraient seulement qu’ils
n’ont rien compris aux legons de Uhistoire. On le sait, Dante,
par la révolution qu’il opéra dans la langue italienne, appar-
tient & I'’époque moderne. Sa Monarchia contient aussi des
idées que l'on dirait datées d’aujourd’hui et qui ont d’autant
plus de poids qu’elles sont émises avec plus d’indépendance
et de hardiesse. L’auteur avait du reste parfaitement la con-
science de la valeur de son oceuvre. Dés le débat, il donne a
entendre qu’il ouvre une voie nouvelle et travaille dans I'in-
térét de I’humanité et des ages futurs, en mettant en lumiére
une vérité jusqu’alors laissée dans 'ombre, I'idée d’une mo-
narchie universelle. Il sait bien que ses efforts en faveur de
Iindépendance de I'empire tourneront & la confusion de cer-
taines personnes et souléveront contre lui une grande animo-
sité. Il s’en console toutefois par la promesse que Dieu a faite
aux défenseurs de la vérité, et, avec I’aide de celui qui nous a
rachetés par son précieux sang de la puissance des ténébres,
il espére confondre les menteurs impies.

La forme de ce petit ouvrage de Dante n’est pas sans valeur.
Il porte & la vérité le cachet de I'époque, sa maniére d’argu-
menter est celle de la logique et de la dialectique scolastiques.
On y trouve ¢i et 13, pourtant, des traits d’'une pureté et d’'une
simplicité classiques qui rendent sa méthode bien supérieure
a celle des autres produits de la scolastique. Pourquoi, du reste,



80 G. LEGHLER

s'en étonner? Dante n’appartient pas aux corporations univer-
sitaires de son temps, et méme son latin se distingue de celui
de ses contemporains par une pureté remarquable, une sim-
plicité vraiment antique. On voit que notre auteur a pensé en
Romain, et s’est imprégné de I'esprit des anciens. Le latin de
sa Monarchia est en son genre aussi parfait que l'italien de sa
Divine comédie et de ses poémes lyriques. Sous ce rapport il
est, en quelque maniére, un prophéte. Non-seulement ses
idées devancent son époque, mais encore son latin donne un
avant-golt de celui de la renaissance. Les espérances de cette
dme 2 la fois gibeline et romaine, les caractéres distinctifs de
son style sont puisés & la méme source : son amour pour l'an-
tiquité. Celle-ci lul apparait comme le glorieux passé de son
peuple. Il réve le retour de ce passé, et salue dans I'empire
rajeuni 'instrument qui réalisera ses voeux.

L’ouvrage est divisé en trois livres. Le premier établit la
nécessité a’une monarchie universelle ; le second, le droit du
peuple romain & posséder ce souverain pouvoir. Le troisieme
démontre que la dignité impériale romaine dépend de Dieu
seul et non du pape. Voici comment Daute prouve la néces-
sité d’'une monarchie universelle. La tiche essentielle de ’hu-
manité est d’agir dans le monde de la pensée; mais pour ac-
complir ce devoir, elle a besoin de paix. Le meilleur moyen
d’atteindre le bonheur, c’est la paix universelle dont le main-
tien suppose nécessairement 'unité de pouvoir. Dante envisage
Iensemble de I’humanité d’une maniere grandiose et conforme
a 'esprit du christianisme. La monarchie comprend & la fois
les nations du nord et celles du sud, Scythes et Garamantes.
Chaque peuple est régi par ses propres lois, adaptées & son
caractere particulier; mais ’ensemble de ces pays est gouverné
par une législation uniforme sous la direction d’un chef unique,
monarque ou empereur. Ce n’est qu'ainsi que les hommes
jouiront de la paisible possession de leurs biens. L’ordre, la
justice, la liberté, la concorde, réclament et présupposent une
telle monarchie. Il va de soi que la personne du monarque
doit étre douée de toutes les qualités possibles.

Le livre II¢, évidemment le plus faible de 'ouvrage, prouve



JEAN DE WICLEF 81

que la monarchie universelle appartient de droit, c’est-a-dire
en vertu d’une dispensation divine, au peuple romain. Les
peuples se sont disputé I’empire du monde, les Romains sont
sortis vainqueurs de la lutte. Cette victoire est un jugement de
Dieu qui s’est prononcé en faveur du droit. Ici Dante s’appuie
sur l'histoire de la Rome antique, car pour lui l'identité de
I'ancienne Rome avec celle du moyen age ne fait pas question.
Il ne parle méme pas de la restauration de '’empire d’Occident
par Charlemagne. Une fois cependant, il semble avoir eu le
sentiment de l'importance de la lutte qui se passait sous ses
veux. A la vue des résistances que les prétentions impériales
trouvalient en Italie, il s’écrie avec le psaume Il : « Pourquoi se
mutinent les nations et pourquoi les peuples projettent-ils des
choses vaines ? Les rois de la terre se trouvent en personne et
les princes consultent ensemble contre I’Eternel et contre son
oint? » c’est-a-dire pourquoi les nations se révoltent-elles con-
tre la suprématie du peuple romain et contre I'oint du Seigneur,
Iempereur ? Puis il reprend : « Rompons leurs liens et jetons
loin de nous leur joug, » ce qui signifie qu’en établissant le
droit de Rome & l’empire, auteur se propose de briser les
liens de l'ignorance qui enlacent les peuples et le joug dont
les princes les oppriment, et de rendre ’humanité libre a
I'ombre du sceptre impérial.

Le livre 1lI fait dériver la dignité impériale directement de
Dieu, non du pape. C’est, & nos yeux, en ce point que Dante
proclame un principe nouveau et se trouve en affinité avec la
réformation. Autant son langage est modéré, autant il insiste
avec force sur les idées qu’il met en avant. Unissant a la piété
pour Christ un religieux respect pour I'église, il convient que
I'empereur romain est soumis au pontife romain en certaines
matiéres et doit lui témoigner la soumission d’un fils respec-
tueux pour son pére. Mais il distingue aussi entre les deux lu-
miéres du monde, entre sacerdocium et imperium. Enumérant
les divers arguments invoqués par la cour de Rome pour éta-
blir la subordination de ’empereur au pape, Dante s’efforce de
les réfuter et d’établir l'origine divine et la parfaite indépen-
dance de lautorité impériale. Il ne se contente pas cepcndant

THEOL. ET PHIL. 1874. 6



82 G. LECHLER

de traiter cette question au point de vue social, mais descen-
dant sur le terrain ecclésiastique, il remonte aux sources de
la vérité chrétienne, et touche au point qui sépare la con-
ception romaine de la conception évangélique ou, dans le bon
sens du mot catholique, de la vérité chrétienne. « Nous devons,
dit-il, au pape non ce qui appartient & Christ, mais seulement
ce qui appartient a saint Pierre. » Il condamne aussi de la ma-
niere la plus formelle les faiseurs de décrétales qui, dans leur
ignorance de la théologie et de la philosophie, font de la tra-
dition ecclésiastique la base de la foi. Voici son jugement sur
Popinion qui voit dans le droit ecclésiastique papal la norme
de la foi et de la vie et prétend tout régler a I’aide de formules
juridigues. « Les décrétales sont en soi, dit-1l, des lois respec-
tables mais subordonnées aux décisions des conciles et aux
écrits des Péres; elles sont aussi inférieures & 'Ecriture qui,
d’aprés Matthieu V, 3, reste la régle supréme. [’église ne tire
pas son autorité de la tradition; ¢’est bien plutdt la tradition
qui tire son autorité de I'église. »

Voila certes des idées dont Dante était loin de soupgonner
toute la valeur et qui portent bien le cachet de la vérité évan-
gélique.

En 1313, 'empereur Henri VII mourut subitement ; sa cheva-
leresque personne, sur laquelle on fondait de si grandes espé-
rances, disparut comme un brillant météore, mais non toutefois
sans laisser de traces. Louis IV de Baviére, prenant son prédé-
cesseur pour modele, suivitla méme conduite 4 I'égard du pape
et de !'ltalie, et les idées de Dante continuérent a faire leur
chemin. Parmi les écrivains qui les partagerent deux surtout
méritent d’étre cités: Marsiglio de Padoue, mort apreés 1342, et
ce méme Guillaume Occam dont nous avons parlé plus haut.

Marsiglio était non-seulement un écrivain voué i la cause de
Iempire, mais encore un conseiller intime de lempereur.
En 1324 1l compose, en collaboration avec Jean de Jardun (ainsi
nommeé d’un village de Champagne prés de Méziéres) son Defen-
sor pacis, qu’on pourrait appeler aussi plaidoyer pour Uempire
ou écrit polémique en faveur de Louis de Baviére. Toutefois ce
n’est point sans raison que cet ouvrage porte un titre objectit,



JEAN DE WICLEF 83

rappelant I'idée de Dante que I'unité et la paix sont les biens su-
prémes de ’humanité et de '’état. L’ennemi de la paix publique,
signalé ici par des allusions d’abord voilées puis de plus en plus
claires, est la papauté et ses empiétements sur les droits des
empereurs et de ’état. On voit que nos auteurs ont présente a
Iesprit I’histoire des derniéres années, les persécutions arro-
gantes de Boniface VIII & I’égard de Philippe de France, la lutte
de Clément V contre ’empereur Henri, enfin les procédés du
pape régnant, Jean XXII, contre Louis de Baviére. Il faut
promptement opposer une digue au pouvoir papal et empécher
son accroissement. Afin de couper le mal par la racine, il faut
mettre & nu les théories sur lesquelles il s’étaye ; cela fait, on
pourra prendre & parti les auteurs et les défenseurs de ces théo-
ries. Le but que se proposent nos écrivains justifie ’ordonnance
de leur ouvrage qui est divisé en trois livres (dictiones), ou, &
proprement parler, seulement en deux, le troisieme n’étant
gqu’un résumé, en forme de théses, du contenu des précédents.

Le premier livre, s’appuyant sur 'autorité d’Aristote, s’oc-
cupe de I’état envisagé dans son essence, son but, son origine,
puis sa constitution politique, qui doit procurer aux hommes le
bonheur social, ¢’est-a-dire la paix et le repos. Le second livre,
le plus étendu et le plus important, traite des rapports de
Iéglise et de I’état. Le style, d’abord purement didactique, prend
bientot une allure polémisante et rappelle par sa vivacité le ton
de nos brochures modernes. On voit clairement que les pré-
tenticns de la papauté soulevent une vive résistance. Plus les
exigences de la curie augmentent, plus 'opposition est conduite
a scruter les principes sur lesquels reposent les institutions ec-
clésiastiques. Les deux mouvements paralléles croissent d’'une
maniére égale. Les prétentions du saint-siége, auxquelles Mar-
siglio revient sans cesse, savoir que le salut du croyant dépend
de la soumission au pontife romain, et que Christ a donné a
Pierre et & ses successeurs un pouvoir supérieur a I’empire,
n’ont eu pour effet que d’aiguillonner la verve des penseurs
indépendants. Tout lecteur attentif éprouvera cette impression.

Non-seulement Marsiglio soumet les maximes papales & une
sévere critique, mais en outre il développe ses propres idées



84 G. LEGHLER

sur la puissance ecclésiastique, la suprématie papale, les rela-
tions du civil et du religieux. De plus il s’efforce d’asseoir son
systéme & la fois sur la raison, I'Ecriture, la tradition, le droit
canon et I'histoire. En voici les traits principaux.

I. L’exercice de l'autorité temporelle ou d’un pouvoir de co-
action (jurisdictio coactiva) n’appartient & aucun prétre, évéque
ou pape. Tout clerc, & I’exemple de Christ lui-méme, est sou-
mis de sa personne a 'autorité temporelle. Christ donne en
outre aux prétres le conseil (consilium, par opposition & pree-
ceptum) de vivre dans la pauvreté et le renoncement. Les fonc-
tions d’un prétre, d’un évéque et d’un pape se bornent & ad-
ministrer la parole et les sacrements. Son influence purement
spirituelle et morale s’exerce par la persuasion, 'avertissement,
la censure.

II. Tous les prétres, quel que soit leur titre, sont au fond
égaux en pouvoir et en dignité. D’aprés le témoignage de Jé-
rome, ’dge apostolique ne distinguait point entre ancien et
évéque. Les apdlres aussi étaient égaux entre eux. La primauté
de Pierre est inconnue au Nouveau Testament.

IMI. La distinction de puissance et d’honneur entre prétres et
évéques est purement extérieure, non essentielle, d’institution
humaine et fondée sur les besoins du moment. La primauté
d’un diocese et de son évéque peut étre utile & 1'église, mais
seulement & titre de mesure d’ordre. Les pouvoirs du primat
doivent étre soigneusement limités et définis. Marsiglio consi-
dére toutes les différences hiérarchiques comme un fait de jure
humano et non point de jure divino. Ces expressions ne se ren-
contrent pas, il est vrai, sous sa plume. Mais, sile mot manque,
la chose y est. Cette différence de rang entre les serviteurs de
la parole est la méme que celle qu’établit 1’église luthérienne.
Quant 4 la primauté du pape, Mélanchthon, en son nom person-
nel, a émis une théorie tout & fait semblable & celle de Marsiglio.

IV. D’apres I’Ecriture, il n’existe qu'un seul chef de I'église
et un seul fondement de la foi, directement posé de Dieu. Ce
chef c’est Christ et non point un apotre, un évéque ou-un prétre
quelconque, d’apres 1 Cor. 111, 11.

V. La souveraine autorité dans I'église n’appartient & aucun



JEAN DE WICLEF 85

prétre, & aucun évéque, pas méme & celui de Rome, mais au
concile général, dans lequel peuvent siéger non-seulement des
ecclésiastiques mais encore des laiques pieux et versés dans les
saintes Ecritures. Marsiglio développe ici, avec une grande
clarté, les principes adoptés cent ans plus tard par les grands
conciles du XVe siécle.

VI. Le droit de contrainte appartient non a I’église mais & I’état.
(Pour plus de briéveté et de clarté nous employons ces expres-
sions modernes que notre auteur remplace par celles plus con-
crétes de prince, principaux, ou plus volontiers encore par le-
gislator superiore carens, souverain législateur.) Infliger une
peine civile a ’hérétique est I’affaire exclusive du juge temporel
qui condamne d’aprés les regles tirées de la loi laique. Le droit
de convoquer le concile général et de donner force de loi & ses
décisions appartient au prince pieux, lui seul et non 'évéque
ou le pape possédant le droit de contrainte. Le pape ne saurait
posséder le droit de convocation, car alors il pourrait arriver
que des fautes graves, soit du saint-pere soit des cardinaux,
rendissent urgente la réunion d’un concile général et qu’au
grand détriment de la chrétienté le pape refusit de le convo-
quer. L’autorité temporelle posséde en outre la haute surveil-
lance des biens d’église, dont elle peut disposer pour la dé-
fense et la conservation de I’état.

VII. La Bible en main, Marsiglio réduit & néant les prétentions
de la curie romaine sur la valeur des décisions papales. Il pose
en fait qu’aucun écrit ne mérite de créance absolue & I’excep-
tion des livres canoniques et de ce qui en dérive directement.
Cette derniére réserve a pour but de donner, dans les questions
contestées, autorité aux décisions des conciles généraux. Jésus
a promis d’étre avec son église tous les jours jusqu’a la fin du
monde; les conciles généraux sont 'organe et la représentation
de I'église (vicem wuniversitatis fidelium repreesentantes). Mar-
siglio pense donc que les questions d’interprétation de I'Ecri-
ture et de doctrine doivent étre résolues par un concile et
non point par les décrets ou décrétales d’un pape assisté de ses
cardinaux.

Toutes les assertions de notre auteur sont inspirées par les



86 G. LECHLER

faits dont il était témoin, notamment par la lutte entre Jean XXII
et ’empereur Louis. Son ouvrage porte souvent des traces de
la vive irritation qui travaillait alors les esprits ; ainsi il pense
que la bulle Unam sanctam de Boniface VIII et certains décrets
de Jean XXII contre Louis IV doivent paraitre 4 tous les gens
sensés entachés de folie. Au premier abord, certaines décla-
rations du pape Jean sont soi-disant apostoliques ; mais vues de
prés elles sont diaboliques.

Il est impossible de méconnaitre dans I’ceuvre de Marsiglio
et de Jean de Jardun nombre de pensées d’un caractére tout a
fait évangélique, et qui sont comme les pressentiments pro-
phétiques des vérités mises en lumiére par la réformation.

Dans les luites entre I’église et ’état, la discussion roule sur-
tout sur la notion d’état; au contraire, dans les débats que nous
allons raconter, celle d’église occupe le premier rang. Aussiles
préoccupations des penseurs se concentrent-elles de plus en
plus sur le point vital de la question.

Le mouvement, commencé dans les vingt premiéres années
du XIVe siecle, se continue maintenant 4 ’occasion d’'une con-
troverse entre les franciscains et les dominicains. Une décision
de Jean XXII en faveur de ces derniers allume une guerre dans
laquelle les principaux représentants de I’ordre de Saint-Fran-
¢ois prennent résoliment parti contre le pape lui-méme. Une
aventure arrivée & un inquisiteur déchaina la tempéte qui alla
bientdt s’étendant au loin.

En 1321, linquisition avait eu ’heureuse chance de mettre la
main aNarbonne sur un béguin qui professait, entreautres idées,
Popinion que ni le Christ ni les apdtres n’avaient possédé de
propriété soit individuellement soit en commun. L’'inculpé était
sans doute un de ces fraticelli qui, aprés leur rupture avec
Pordre de Saint-Frangois, s’étaient rattachés & I'association des
béguins. L’inquisiteur était, comme d’ordinaire, un dominicain.
Dans le cours de Venquéte, il avait mandé auprés de sa per-
sonne les chefs et les plus savants membres des communautés
religieuses de la ville. Mais quelle ne fut pas sa surprise de voir



JEAN DE WICLEF 87

le minorite Bérenger Faloni se porter défenseur des opinions
incriminées et les déclarer parfaitement orthodoxes. L’inquisi-
teur exige naturellement une rétractation immeédiate, mais le
franciscain, bien loin d’y consentir, en appelle au saint-siége.
Il n’était point seul de son avis, car bientdt, & la stupéfaction
générale, les organes officiels de 'ordre des minorites se dé-
clarent solidaires des opinions mises en cause par l'inquisiteur.
Deux chapitres généraux des franciscains, tenus a Pérouse en
juin et juillet 1322, se prononcent dans le méme sens.

Jusqu’alors la question, ne concernant que les deux ordres
mendiants, paraissait simplement devoir augmenter encore
leurs nombreux sujets de mésintelligence. Mais vu 1'appel aa
saint-siége, la cause étant portée & Avignon, tout dépendit
désormais de la décision du pape.

A la vérité Jean XXII (1316-1334) ne pouvait guére s’éprendre
d’enthousiasme pour I'opinion qui soutenait que ni le Christ ni
les apoOtres n’avaient possédé de biens, soit individuellement soit
en commun. En effet, sijamais pape fut suspect de cupidité, ce
fut bien lui. La plus grande partie de ses décrets avaient pour
objet des questions de finance, et le fait qu’a sa mort on trouva
dans le trésor pontifical vingt-cing mille florins d’or, soit en ar-
gent comptant soit en joyaux, nous montre bien que ses efforts
n’étaient pas demeurés infructueux. Comment donc aurait-il pu
reconnaitre dans la pauvreté une condition de la perfection
chrétienne? Aussi se garda-t-il bien de le faire. A la vérité il
eat bien voulu pouvoir se dispenser de prendre une décision,
et se montra, au début, disposé & accepter une transaction pro-
posée par Hubert de Casal. Mais malheureusement les partis en
présence ne se laisserent point apaiser. Il fallut donner une
réponse claire et nette par oui ou par non.,

Une des principales armes dont les minorites faisaient usage
n’était rien moins qu’une bulle pontificale. En 1279, & 'occasion
des différends qui partageaient l'ordre des franciscains, Nico-
las IIT avait publié, comme explication authentique de la régle
de ordre de Saint-Francois, la bulle Exiit qui seminat (un se-
meur sortit pour semer, Matth. XIII). Ce document avait établi
que les vceux de I'ordre interdisaient, soit & I'individu, soit & la



88 G. LECHLER

communauté, tout droit de possession et ne leur permettaient
qu'un simple usufruit. Cependant cette notion d’usufruit était
concue de telle facon qu’on revenait a la propriété par une
portede derriére. Ainsi ’on soutenait hypocritement que le droit
de possession appartenait, non aux moines, mais au saint-siége.
Les membres de l'ordre, composant le parti des spirituels,
avaient protesté contre la bulle, s’appuyant sur le vague dans le-
quel elle laissait la notion d’usufruit. Sous Jean XXII, cette
bulle de Nicolas III devint le rempart-des minorites et le point
de mire des attaques de lears adversaires, les dominicains. A
vrai dire, la discussion n’était point permise, car la bulle de
Nicolas interdisait, sous peine d’excommunication, d’agiter les
points en litige, décision qui coupait naturellement court a tout
débat et a toute critique. Pour permettre & I’opinion des domi-
nicains de se faire jour, force était donc de lever l'interdiction
statuée par Nicolas. En conséquence Jean XXII ouvrit la série
de ces débats sur les affaires des franciscains par I’abrogation
de la bulle de son prédécesseur, « afin, » disait-il, « d’ouvrir les
voies 4 la vérité.» Cette décision, prise dans la constitution Quia
non nunquam, est de 'an 1322, Puis le pape fit sans retard un
nouveau pas et, le 8 décembre de la méme année, la bulle Ad
conditorem canonum renonce, au nom de 'église de Rome, &
tout droit de propriété sur les biens de Pordre.

Le pape avait la raison pour lui, car le débat reposait des
deux parts sur une idée illusoire. Toutefois I'ordre tenait & ses
illusions. Le chapitre général des minorites chargea le frére
Bonagratia, de Bergame, d’en appeler verbalement contre la
derniére constitution pontificale, ce qu’il fit en présence des
cardinaux, le 14 juin 1323. Aprés cela il n’était plus possible
d’ajourner la solution de la question principale. En 1323 le
pape publia sa troisiétme constitution Gum inter nonnullos.
Elle déclarait contraire a4 I'Ecriture et erronée la proposition
que le Redempteur et ses apotres ne possédaient rien, ni indi-
viduellement, ni en commun, et gu’ils n’avaient que l'usufruit
et non la propriété des choses dont ils se servaient. Tout
homme persistant & professer pareille doctrine devait en con-
sequence étre tenu pour hérétique.



JEAN DE WICLEF 89

Ces mesures n’arrétant point 'opposition de certaines nota-
bilités de ordre, Jean XXI1y ajouta encore le 13 novembre 1334
une quatriéme constitution, Quia quorundam, qui condamnait
cette résistance, frappait les opposants d’interdit et faisait ’apo-
logie de ses précédentes décisions. Enfin une quatrieme bulle,
Quia vir reprobus, fut spécialement lancée 4 Padresse de Michel
de Céséne, ex-général de l'ordre. Ce dernier document n’était
autre chose (ue la critique et la réfutation d’'un mémoire com-
posé par Césene pour protester contre les décrets pontifi-
caux.

L’opposition au sein de I'ordre est maintenant anéantie. Ses
principaux chefs quittent Avignon et se réfugient aupres de
Louis de Baviére. Michel de Céséne, général depuis 1316, Guil-
laume Occam, provincial d’Angleterre, Bonagratia de Bergame,
mentionné plus haut, s’attachent a Pise, en 1328, 41a personne
de Louis de Baviére et font désormais partie de son entourage.
Mais la majorité des franciscains se soumet et choisit en 1329
un nouveau général. On enrevient a 'idée, déja émise un siécle
auparavant, que les biens dont Vordre a la jouissance appar-
tiennent a leur donateur. Cette fiction ne valait au reste pas
mieux que celle condamnée par le pape et attribuant a I'église
de Rome la possession des biens dont la communauté avait
Pusufruit. |

Ce conflit entre la curie et les minorites donna naissance a
des idées d'une immense influence sur les 4ges suivants. Les
dominicains se constituérent champions de la décision papale ;
mais les mémoires justificatifs publiés par les franeciscains ban-
nis et expulsés de leur ordre, Michel de Céséne et Guillaume
Occam, sont sous tous les rapports bien plus importants que
ceux de leurs adversaires. Les ouvrages d’Occam surtout se font
remarquer par leur richesse de pensées. Céséne se borne
trop & une simple défense et & des attaques personnelles
contre Jean XXII. Occam, en revanche, ouvre des perspectives
qui dépassent les horizons de son temps. Le général des fran-
ciscains est plus homme d’action que de pensée; c’est un ca-
ractére résolu, ferme et indomptable. Occam, lui, unit au ca-
ractére une science solide, un esprit hardi et étendu. Ses ceuvres



90 G. LECHLER

polémiques ne sont point écrites immediatement apreés la cata-
strophe, mais seulement quelques années plus tard; circons-
tance qui, selon nous, et abstraction faite de la personnalité de
Pauteur, explique la richesse et la profondeur de ses ouvrages.
I excitation passionnée du premier moment s’est quelque peu
refroidie, les événements etles questions sont considérés d’une
maniére plus calme, plus objective. Le point de vue est plus
libre, le jugement plus réfléchi. Les ouvrages de notre auteur
parurent sous le pontificat de Benoit XIII, c’est-a-dire au plus
tot en 1335, car I'élévation au trone de ce pontife est du 20 dé-
cembre 1334. |

Les ouvrages d’Occam sont, d’apres leur forme et leur con-
tenu, un plaidoyer en faveur de I’auteur et, en partie, des écrits
polémigues contre Jean XXII, bien qu’ils n’aient été composés
quwaprés la mort de ce pontife ; cela se voit d’aprés leurs titres,
par exemple : Compendium errorum Johannis papce. Au pre-
mier abord ils paraissent seulement mettre en lumiére les er-
reurs émises par ce pape dans ses bulles contre les franciscains.
Mais cette impression change aussitot qu’on les examine de
prés et qu’on pese les idées qu'’ils renferment. Ses explications
sur les régles de saint Francois et sur le veeu de pauvreté, con-
sidéré comme une des conditions dela perfection évangélique,
ses recherches sur le genre de vie de Jésus et de ses apotres,
plus encore ses idées sur la nature et 1’'usage de la propriété
ont une valeur et une portée qui sont loin d’étre purement éphé-
meres et transitoires.

Cette discussion, vue a la distance de plus de cing siécles,
produit & la vérité sur un lecteur protestant une impression
singuliere. On ne peut en effet se dissimuler que notre fran-
ciscain, en se reportant au temps de Jésus et des apdtres, ne
voie involontairement le Rédempteur et ses disciples au travers
de ses préjugés de moine mendiant et ne se les représente sous
les traits de religieux adonnés a l'ascétisme. Jean XXII n’avait
donc pas tort de condamner cette maniére de voir; mais il
tombe & son tour dans une faute bien plus grave. Ses adver-
saires prétaient & leur insu les idées de leur temps au christia-
nisme primitif, mais Jean, le sachant et le voulant, se laissa di-



JEAN DE WICLEF 91

riger par son propre intérét et chercha a justifier, par '’exemple
du Rédempteur et par la pratique des apotres, toute la hiérarchie
de son temps avec ses richesses et sa mondanité, et méme les
possessions temporelles du saint-siége et ses trésors richement
garnis. En ce point il a tort, Occam a raison contre lui.

Le vrai motif pour lequel la curie combattit avec si peu de
ménagements les franciscains, ¢’est qu’au fond les principes de
renoncement qu’ils professaient étaient un blame tacite de la
conduite des papes. Ceux-ci le sentaient bien et poursuivirent
leurs adversaires avec toute la haine qu’inspire une mauvaise
conscience. Mais la persécution eut précisément pour effet de
faire surgir et arriver & maturité des pensées restées a I’état
latent dans la conscience des hommes d’opposition et ne se
trahissant jusqu’alors que par de fugitives lueurs.

L’idée que le royaume de Christ n’est pas terrestre, mais cé-
leste et éternel, Iidée que Christ, en tant que Dieu, est & la vérité
roi et Seigneur de toutes choses, mais qu’en tant que Homme-
Dieu, il n’est roi que des croyants et non point le chef d’'un
pouvoir temporel et civil, cette idée, disons-nous, est une cri-
tique indirecte, mais fondée sur la Bible, de la hiérarchie du
moyen 4ge, une protestation évangélique, bien gu’inconsciente,
contre la papauté telle qu’elle était constituée depuis Grégoire
VII. De son coté la protestation d’Occam contre ’absolutisme
pontifical et ses prétentions & un pouvoir illimité, plenitudo
potestatis, est parfaitement consciente et réfléchie. A ses yeux
c’est une aberration et une hérésie dangereuse pour les idmes
de prétendre que le pape posséde, en vertu de l'autorité que
Christ lui a conférée, le souverain pouvoir temporel et spirituel.
Si tel était en effet le cas, le saint-pére pourrait déposer les
souverains selon son bon plaisir et disposer arbitrairement de
la fortune et des biens d’'un chacun. Nous serions tous ses es-
claves, car il procéderait de la méme facon dans les choses
spirituelles. La loi de Christ deviendrait ainsi une servitude
pire que celle de ’Ancien Testament; tandis que, comparé &
Pancienne alliance, 'Evangile est une loi de liberté. Occam
combat aussi avec la plus grande vigueur I'opinion de certains
flatteurs de la curie soutenant que le pape peut promulguer un



92 G. LECHLER

article de foi, qu’il est infaillible et ne peut ni errer ni tomber
dans la simonie. | |

Le point de déepart du systéme d’Occam est I'idée que toute
la hiérarchie ecclésiastique, y compris la primauté du pape, est
un fait d'institution humaine et non divine. Il exprime méme
une fois la pensée hardie qu’il serait plus avantageux d’insti-
tuer un certain nombre de primats ou souverains pontifes (sum-
mi pontifices). Selon lui, I'unité de l'église n’est point liée a
Pexistence d’un summus pontifex unique. Au contraire, s’il n’y
a qu'un seul chef et qu’il soit corrompu, son influence sera
plus funeste que s’il y en avai't plusieurs. Un pape devient-
il hérétique, tout le monde doit pouvoir le juger; mais son juge
régulier est 'empereur. Cependant le droit de condamner un
pape hérétique appartient aussi au concile général comme re-
présentant de l'église universelle. S’ils le jugent nécessaire,
les évéques peuvent méme déposer un pape. On le voit, la ques-
tion qui devait agiter I’église au siécle suivant se présente déja
a Pesprit d’Occam qui la résout précisément comme elle devait
I’étre soixante ans plus tard. ‘

Passant ensuite & la question de savoir si un concile peut
g’assembler sans convocation du pape, Occam développe &
cette occasion une théorie qui ressemble de la maniére la plus
frappante au systéme collégial. « Chaque communauté ou cor-
poration (communitas), dit-il, se donne ses propres lois et
choisit des personnes qui représentent I’ensemble (vicem
gerunt). D’apres Rom. XII, 5, tous les croyants formant un corps
et étant membres les uns des autres, ont donc le droit d’élire
des personnes pour représenter ’ensemble des fidéles. La réu-
nion de ces personnes forme le concile général, c’est-a-dire
I’assemblée des députés de toute la chrétienté. Pour constituer
cette assemblée, chaque paroisse devrait envoyer un ou plu-
sieurs délégués au synode diocésain ou au parlement du prince.
Ces synodes ou ces parlements choisiraient a leur tour des dé-
putés dont la réunion formerait le concile général. On le voit,
il ne s’agit point ici d’'un synode placé sous la main du pa.pe;
ni méme d’un concile ne représentant que la hiérarchie ecclé-
siastique, mais bien d’'une assemblée fondée sur le principe de



JEAN DE WICLEF 93

I'intervention des troupeaux dans la vie de 'église. Toutefois
Occam ne transporte point simplement le pouvoir souverain
du pape aux conciles. « Christ a promis a ’église qu’elle ne
tomberait pas dans des erreurs contraires a la foi; mais cette
promesse est faite & I’église entiére. Or le concile n’est jamais
gu’'une portion de I’église; il pourrait donc arriver que tous les
membres d’un concile tombassent dans I'erreur, sans que I'on
dat toutefois désespérer de voir Dieu révéler sa vérité aux en-
fants, d’apres Matth. XI, 25, ou leur inspirer de défendrela vé-
rité déja connue. Une pareille circonstance tournerait 4 1’hon-
neur de Dieu en démontrant que notre fol ne provient point de
la sagesse des hommes réunis en concile général, mais bien
de la puissance divine qui a choisi les choses folles de ce monde
pour confondre les sages.» (1 Cor. I, 27.) Plus loin Occam ex-
prime la pensée qu’il serait possible que tous les hommes, tant
clercs que laiques, s’écartassent de la vraie foi, et que celle-ci
ne se conserviat que chez de pieuses femmes.

On voit clairement ce que tout cela signifie. Pour Occam,
Christ le Seigneur est bien au-dessus du pape et de I'Eglise,
«La téte et le fondement de 'église sont une méme personne,
savolr Christ, et Christ seul. » Notre auteur a la conviction de
combattre pour Christ et pour la foi en sa personne.

Michel de Céséne, de son cOté, ne croit pas s’étre séparé de la
communion de I’église malgré sa rupture avec le pape Jean
XXII. La justification que le général des franciscains nous pré-
sente de sa conduite ne peut étre lue sans émotion et inspire du
respect pour sa personne. Quelques docteurs en théologie de
Paris et d’autres universités, membres de ’ordre des minorites,
avaient écrit & Céséne pour l'inviter 4 se soumettre et a rentrer
dans le giron de I'église et de la communauté monastique dont
1l s’était séparé. Voici sa réponse : « Je ne me suis séparé ni de
la communion de l'église ni de mon ordre et suis bien déter-
miné 4 ne le faire jamais. Je pense bien plutdot & demeurer tou-
jours, avec l’aide de Dieu, attaché a la sainte église romaine et
a la fidele observation des réglements de notre ordre. » Puis
Césene passe 4 .une exposition des circonstances du débat. Il
rappelle que lorsque Jean XXII émit dans ses bulles des idées



94 G. LECHLER

contraires & la doctrine de I'église et aux veeux de 'ordre des
minorites, lui, Céséne,acrudevoir luirésister d’homme d homme,
comme autrefois Paul résista & Pierre lorsqu’il judaisait et s’é-
cartait de la vérité évangélique. La-dessus le pape I'a fait arré-
ter. Alors Michel, aprés muire réflexion, étant encore & Avi-
gnon, en a appelé, tant en son nom personnel guau nom des
fréres qui partageaient sa maniére de voir, du pape Jean XXII
i la sainte église universelle, apostolique et romaine. Il s’est a
la vérité ainsi détaché de l'obédience et de la communion de
Jean. Puis le pape le persécutant, lui et ses amis, il a fui dans
une autre ville conformément au précepte du Christ, et s’est
rendu 3 Pise. La publiant son appel & I'église il V’a expédié au
saint-pére; maintenant ¢’est au concile général 4 juger sa con-
duite, puisque le pape est en matiere de fol soumis aux déci-
sions de cette assemblée.

L’allusion aux tendances judaisantes de Pierre est chez Cé-
séne le résultat d’'une opinion bien arrétée, car il y revient
dans un autre de ses écrits et accuse le pape et son parti de
tendances analogues. Autrefois les juifs expliquaient d’une
maniére charnelle les prophéties qui se rapportent au royaume
de Dieu; aujourd’hui le pape tombe dans la méme erreur en
se représentant le royaume de Christ comme un royaume ter-
restre, et le Christ-homme comme un Seigneur et un roi tem-
porel. Cette observation, bien qu’exprimée avec peu de clarté,
n'en est pas moins profondément vraie.

Occam lui aussi a fait des aveux qui révélent I'état de son
adme et qu’on ne peut lire sans émotion : «La prophétie de I'a-
potre (2 Tim. IV, 3), dit-il, s’accomplit anjourd’hui. Souverain
sacrificateur, anciens, scribes et pharisiens agissent mainte-
nant comme lorsqu’ils ont crucifié Jésus. Ils nous ont bannis &
Patmos, moi et plusieurs autres adorateurs de Christ, mais nous
ne sommes pas sans espérance, car le bras du Seigneur n’est
point raccourci. Nous vivons dans la confiance au Trés-Haut,
nous attendant & revenir un jour avec honneur a Ephése; et si
Dieu cependant ne le permettait pas, je sais que ni la mort,
ni la vie, ni aucune créature ne peuvent me séparer de 'amour
de Dieu et de la profession de la foi chrétienne. »



JEAN DE WICLEF 95

En regard de ces témoignages de joyeuse et pieuse confiance
en Dieu, nous citerons encore le jugement d’Occam sur ses
propres travaux et leur valeur pour 'avenir. Il se trouve dans
un dialogue servant d’introduction & une sorte de philosophie
de I’état. LA, un écolier qui tient le haut bout de la conversa-
tion dit & son maitre: « Quoique nous ne soyons pas en état de
publier aujourd’hui un ouvrage achevé, personne 4 ma con-
naissance n’ayant écrit sur ce sujet, il ne sera pas sans utilité
que nous élevions la voix pour encourager ceux qui ont sous
la main les livres nécessaires & achever l'ccuvre que nous
avons commencée. J'estime en effet que notre travail est de
nature a attirer 'attention des futurs zélateurs de la vérité, de
la justice et du bien public sur des choses qui, au grand dom-
mage de tous, ont échappé jusqu’a présent & ceux qui gou-
vernent, qui conseillent et qui enseignent.» Celte assertion
n’était au reste point exagérée, car Occam et le petit groupe de
penseurs indépendants qui partageaient ses vues, représentent
un mouvement qui est loin d’avoir passé comme une fugitive
apparition. Une simple question concernant un ordre monas-
tique a ouvert de nouveaux horizons a la vie spirituelle. Au
travers d’'une conception monacale et ascétique de la vie, sou.
I’attachement a une régle réputée sacrée, perce l'opposition &
la papauté comme pouvolr temporel et absolu, et les chefs
de cette opposition en viennent & considérer Christ comme
Iunique chef de I’église. Du choc des opinions amenées par
ce conflit surgissent desidées vraiment évangéliques et une con-
ception de I’état qui annonce des temps nouveaux. Les géné-
rations suivantes vont en tirer parti et préparer ainsi le terrain
au grand mouvement réformateur du seizieme siecle.

Auc. Huc MAZELET.



	Jean de Wiclef et les tentatives réformatrices antérieures à la réformation

