Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 7 (1874)

Artikel: De la culpabilité native

Autor: Astié, J.-F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE LA CULPABILITE NATIVE

PAR

J.-F. ASTIE

Ce qui précede' aura suffisamment fait comprendre com-
bien il importe de séparer la cause du christianisme authen-
tique el primitif des formes qu’il a revétues sous la main des
docteurs: amis ou adversaires, sont souvent arrivés i le com-
promettre, quand ils ne Uont pas exploité. Il est de mode
aujourd’hui d’exiger de ceux qui renoncent aux orthodoxies
du passé qu’ils veuillent bien & leur tour formuler un systéme
de leur facon qui réponde aux exigences légitimes des con-
temporains. Nous n'avons rvien & objecter, & condilion toute-
fois (u'on se préte soi-méme a rendre I'évolution possible.
Comment peut-il étre question de vous donner une dogma-
tique nouvelle alors que vous en ¢tes encore a douter de la
convenance de renoncer aux anciennes? Nous serions en
mesure de vous en présenter une toute rédigée, qu’elle demeu-
rerait sans effet, nulle et non avenue. L’interprétant fatalement
de votre point de vue inférieur, vous n’en saisiriez ni le sens,
ni la portée. La dogmatique est en effet la forme scientifique
que reveét la vie chrélienne; or complétement étrangers & cetle
maniere nouvelle de senlir 'évangile, comment pourriez-vous
gouter, comprendre ce qui en serait la syslémnatisation, la
forme scientilique? C’est donc en tout premier lieu & une
étude approfondie de Ihistoire des dogmes, comme prépa-
ration indispensable a la dogmatique, que doivent étre conviés
les hommes (ui parmi nous prennent la théologie au sérieux.

' Voir T'article sur La philosophie religieuse moderne et la dogmatique
chrétienne, dont celui-ci est la suite, Revie de théologie. juillet 1873,



28 J.-F. ASTIE

« La dogmatique, dit Baur, est le systéme des dogmes résul-
tant du développement historique antérieur et constituant, &
un moment donné, le contenu de la foi chrétienne. La dogma-
tique est donc le résultat de I'histoire des dogmes, le sédiment
en quelque sorte que le fleuve de I'histoire dépose dans son
cours comme autant d’ilots représentant & un moment donné
la vérité permanente, pour étre plus tard dissous par la mar-
che du fleuve et devenir & leur tour de I’histoire ancienne. En
effet, chaque résultat définitif en apparence doit étre & son tour
le moment, I'ingrédient d’'un développement nouveau. La dog-
matique n’est donc qu'une partie de I'histoire des dogmes: elle
s’en distingue en ce que le courant incessant qui constitue le
fleuve de 'histoire des dogmes parait, & la conscience subjective,
s’étre définitivement arrété et qu’il a l'air de n’avoir coulé
exclusivement que pour produire cette espece de précipité
définitif qu’on appelle la dogmatique d’une époque. La dogma-
tique, en vue de tixer son point de vue, ne peut s’empécher de
se placer dans le courant de I’histoire des dogmes. Mais si elle
se plonge dans le courant, c’est en se livrant & d’incessants
efforts en vue de l'arréter, autant que possible, ou du moins
pour arriver a la claire conscience de ce qu’il ya de persistant
au milieu du changement, afin de dégager I’élément substantiel
et permanent du sein de la conscience empirique qui varie
sans cesse. Plus la dogmatique réussit & se faire une position
a part, mieux elle remplit sa mission: se laisse-t-elle, au
contraire, entrainer par le courant incessant de l'histoire des
dogmes, elle est absorbée. Moins on admet dans une dogmati-
que de vérités généralement regues, moins elle répond 2 sa
notion. Les vérités généralement recues faisant partie de la
conscience religieuse d’une époque constituent donc la base de
la dogmatique de cette époque. La mission de la dogmatique
est par conséquent de sauvegarder et de défendre aussi long-
temps que possible les convictions qui ont été une fois reconnues
comme partie intégrante de la conscience religieuse et scientifi-
que. La dogmatique ne pourrait maintenir sa position sans le
sentiment qu’il y a pourtant quelque chose de permanent au
milieu des variations et des changements incessants. L’histoire



DE LA CULPARTLITE NATIVE 29

des dogmes a son Lour ne saurait demeurer tout a fait étrangére
a ce sentiment. Toutefois, ce (ui constitue décidément la posi-
tion dépendante de la dogmatique, ¢’est qu’elle est forcée de
reconnailre (ue tout ce qui dans un moment donné parait per-
manent et persistant, n’est que temporaire et doit tot ou tard étre
repris et dissous par le fleuve de 'histoire. Chose étrange! ce
sentiment de lutter contre un fleuve irrésistible a été surtout
éprouve par le théologien qui, de nos jours, a réussi mieux
qu'aucun autre a faire le départ entre I’él¢ment permanent et
I'élément variable, entre la dogmatique et Uhistoire des dog-
mes. Les manuels de dogmalique du XVIIme si¢ele ne répon-
dent plus 4 nos besoins; les notres vieilliront 4 leur tour; la
doginatique est condamnée a étre périodiquement absorbée par
Uhistoire des dogmes. Voiliv pourquoi la haule main appartient
incontestablement & cette derniére. Ce (qui fait encore ressortir
la position dépendante de la dogmatique, ¢’est que, pour fixer ce
qui est permanent et généralement admis par la conscience re-
ligieuse d'une époque, elle est obligée de s'orienter en se pla-
cant au point de vue de 'histoire des dogmes et parfois de
faire assez avant invasion dans le domaine de I'histoire pour
trouver un point ferme. La conscience du dogmaticien a I’his-
toire des dogmes pour base; celui-laseul qui a suivi tout le dé-
veloppement historique du dogme, qui a bien saisi les diverses
phases de son évolution, celui-1a seul peut faire le départ entre
ce quil y a de relativement définitit ¢t permanent pour une
époque donnée et les élérments transitoires qui reparaissent
periodiquement. »

Comme la dogmatique, 'histoire des dogmes devra coin-
mencer par celle de 'anthropologie. Pour justifier ce point de
vue il n’est pas nécessaire d’en appeler au caractére éminem-
ment subjectit de notre ¢poque, aux lois de la connaissance qui
veulenl (ue I'homme commence i «’¢tudier lui-méme avant
d’apprendre & connaitre Dieu et le monde '; contentons-nous
de rappcler qu'un systéme ne dure quaussi longlemps qu'il

Le vrai chemin dans la connaissance religicuse n'est pas de Dieu &

] . K s a
Phomme, mais de 'homme i Dieu; c'est quavant de sc connaitre

homme ne saurait connaitre Dieu. VinNeT.



30 1.-F. ASTIE

répond aux besoins de ceux qui 'adoptent, et que 'orthodoxie
du passé doit céder le pas & 'hétérodoxie, dés que celle-ci se
présente comme faisant droit & des vérités anciennes. 11 suffira
pour notre but de nous en tenir & la doctrine du péché qui
est & la fois le centre de l'anthropologie et la base de la
dogmatique.

Le travail de révision est des plus pressants; la doctrine
courante sur le péché ne répond en effet ni aux enseignements
de lhistoire, ni aux besoins de la conscience chrétienne.
L’explication a été tellement bien confondue avec le fait que la
réalité morale de celui-ci risque d’en étre compromise. Les
hommes appartenant aux tendances les plus opposées, maté-
rialistes, philosophes soi-disant chrétiens, théologiens évan-
geliques, tous se sont &4 1'envi donné la main pour aboutir &
un méme résultat. Ce n’est plus dans le sens d’un péla-
gianisme superficiel et frivole qu'on verse de nos jours; on
se sent irrésistiblement attiré vers un déterminisme outre
(ui atteint le méme but par des voies différentes. A entendre
les matérialistes du jour, le péché a cessé d’étre un fait moral
pour devenir un phénomeéne purement physiologique et néces-
saire, dont ils se garderaient bien de contester la réalité; loin
de marchander & Augustin et & nos réformateurs leurs plus
fortes assertions contre la nature humaine, ils prendraient
plutot plaisir & les exagérer. Le péché n’est en effet qu'une
premiere étape cue la créature doit parcourir dans sa marche
stérile de la pure et simple animalité au néant, dernier mot
de I’épanouissement de l'intelligence dont I’homme donne un
instant I’éblouissant spectacle.

La morale est aussi singulierement désintéréssée dans les
explications que M. Secrétan nous propose de la nature hu-
maine. Il professe bien toujours vouloir rendre compte d’un
phénoméne moral. mais les explications étant empruntées a
I'ordre ontologiijue, métaphysique, cosmogonique méme, on
se sent transporté dans des régions ol la morale n’a que



DE LA CULPABILITE NATIVE 31
faire. Au fait ce n’est pas du péché que M. Secrétan se préoc-
cupe, mais de la chute. Et quelle chute! De la chute de
Punivers entier, de la chute de toute la créature intelligente,
primitivement une, qui a entrainé dans sa ruine la création
matérielle, et qui a réagi sur l'existence méme de Dieu.
M. Secrétan veut ni plus ni moins nous rendre compte du mal
lui-méme, dans V'acception la plus générale du terme, du mal
physique et surtout du mal moral, qui serail le premier et la
cause de autre.

En présence de ces difficiles probicmes qui relévent de la
philosophie plutot que de la théologie, notre tiche se trouve sin-
galierement facilitée par une critique récente. Nous nous
bornerons & résumer les objections que M. Renouvier a
présentées du point de vue de la philosophie, nous réservant
d’intervenir personnellement quand la théologie et le christia-
nisme seront en cause.

On est tout heureux de voir un simple philosophe indépen -
dant rappeler un chrétien spéculatif a des allures plus modes-
tes et plas sages. kEn face de cette prétention a expliquer
« Pintroduction du mal dans le monde au sens absolu, » pag.198,
fui refusera son assentiment aux paroles suivantes de M. Re-
nouvier: « Nous pensons que ce probléme en bloc dépasse les
forces de la science et de la spéculation méme la plus aventu-
ree, puisqu’il ne va pas & moins qu’a rendre compte du fait
universel des existences inharmoniques'. »

On ne se sent pas moins d’accord avec le savant rédacteur
de la Critique philosophique quand il maintient énergiquement
la vieille distinction entre le mal physique et le mal moral,
attendu que ce dernier, celui qui consiste dans un vice de
volonlé humaine, ou qui, & nolre connaissance, peut v étre
ramené, est le seul dont la réelle investigation soit & notre
portee. « Chacun se rend compte sans difficulté des tentations
et des déviations du vouloir, des effels de la passion et de
I'habitude, de la corruption du cceur, des conséquences de

* Toutes nos citations sur ce sujet sont empruntées a la Critique phi-
losophique, Nos 31, 31, 43, annde 1872,



32 J.-F. ASTIE

I'intempérance et de l'injustice, des causes de la guerre et
de toutes les dissensions des hommes, enfin des conditions
(réalisables ou non, c’est une autre question) sous lesquelles
il pourrait étre porté remeéde 4 toutes ces sortes de maux.
Au contraire, s’il s’agit de tout ce qui est compris sous
Pétiquette du mal physique: Pexistence de la douleur liée & la
nature des organes, la destruction mutuelle des étres comme
moven de développement pour eux, le désordre des phéno-
menes, en tant que les uns conformes et favorables, les autres
opposés et nuisibles & chaque fin particuliere gu’on veut se
représenter, on est obligé de convenir et gu’on ne counait rien
de la source d’un tel état de choses et qu'on est dans la plus
compléte impuissance d'en imaginer un autre que celui-la ou
de le modifier & quelque faible degré que ce soit. On voit que
notre ignorance met entre les deux especes de mal une
immense différence. Chercher la cause premiére du mal moral,
c’est chercher la cause premiére d’un ensemble de faits dont
les causes particuliéres sont accessibles & notre expérience et
directement révélées dans leur nature & notre conscience.
Mais chercher la cause premiére du mal physique, c'est
lancer hypothése dans le pur inconnu et dans 'inabordable.»

En cette matiére, il faut s’en tenir & constater une ignorance
qui est liée a celle des origines premiéeres. « On peut remarcguer
que 'explication et la justification du mal physique ne dépend
pas en soi de ce (ue nous en savons, et qu’il n’est pas néces-
saire que nous soyons informés des vraies conditions de la
production du monde ; qu’il suffit pour la moralité de 'univers,
et pour 'appui de la notre, que nous nous tenions pour assurés
des lins de l'avenir (la réalité de la liberté, 'immortalité de la
personne et I'existence d’une divinité, c’est-a-dire d’un régne
des fins, d’'un empire universel du bien) sans étre en état de
scruter les moyens du passé ; mais on peut également se sentir
porté a croire que tout mal doil avoir une origine morale, et
nous avouons y étre personnellement fort enclin. Mais de la a
Paffirmation d’une doctrine de l'origine et de I’histoire du mal
universel, il y a singuliérement loin, car c¢’est se condamner a.
spéculer sans données. »



DE LA CULPABILITE NATIVE 33

Ainsi parle le philosophe judicieux qui s’est donné pour mis-
sion de faire prévaloir en France le point de vue de Kant.
Mais des réserves de ce genre ne sauraient convenir & M. Secré-
tan : ayant bu & longs traits aux sources de I'idéalisme, il ne
saurait se tenir en deca de I’absolu et de la science universelle.
« Hors le libre arbitre des individus, il faut avouer que tout est
fatal dans le monde, mais il faut comprendre que cette fatalité
est celle d'un accident. Il faut comprendre le monde entier
comme un accident, et 'on y parvient en élargissant son idée.
Plus nous reculerons la chute universelle, plus nous en éten-
drons les effets a toutes les existences phénoménales dans I'en-
semble de leurs rapports et de leurs aspects, mieux nous en
expliquerons l'enchainement apparent, et mieux nous défen-
drons des objections de la science expérimentale, cette haute
doctrine de la liberté que la conscience réclame et qu’elle
fonde. Le déterminisme s'impose 4 la pensée qui n’ose pas op-
poser le veto de la conscience morale aux inductions de I'expé-
rience. Pour le combattre sérieusement, il faut luni faire sa part;
il faut rendre compte de ce qui l'autorise. Le monde ol nous
vivons forme un tout solidaire, ou la contradiction méme est
conséquente. » (L’ Histoire, pag. 131, 132.)

Rien de plus juste que de donner au déterminisme ce qui
lui revient, mais dans sa générosité M, Secrétan lui fait la part
du lion. Comment pourra-t-il étre question d’opposer le veto
de la conscience morale aux inductions de 1'expérience, alors
qu'on aura débuté par sacrifier 4 I'idée de 'espéce cette indi-
vidualité sans laquelle la conscience morale ne se congoit pas ?

Nous reviendrons plus tard sur cet étrange résultat de la
philosophie de M. Secrétan, qui la fait aboutir 4 son contraire.
Pour le moment nous n’en sommes encore qu'a la chute,
cause de tout le mal.

M. Secrétan part, comme d’un axiome , « del'unité de la créa-
ture morale et par conséquent de tout I'univers. » Pesez bien
ces mots -1a. Ils signifient que dans les temps préhistoriques
les hommes, les anges, et les démons, s'il y en a, et tous les
étres intelligents et moraux que I'univers peut contenir ne for-
maient qu’un seul et méme étre. Que si vous demandez le

THEOL. ET PHIL. 1874. 3



34 J.-F. ASTIE

pourquoi de cette étrange assertion, on fait appel & une logique
plus étrange encore. Ainsi le veut I'unité de la volonté créa-
trice, dont tous les actes sont absolus. De sorte que Dieu dont
I’absolue liberté est I’'essence, est tenu d’avoir une volonté une
et de poursuivre toujours un but absolu! Nous avons vu déja
tout cela.

Ne vous avisez pas au moins de demander ce que peut avoir
été cette créature une, comprenant tous les éires intelligents ;
renonc¢ons a savoir si elle était consciente ou non; M. Secrétan
se récuserait. Fidéle & sa méthode bien connue qui excelle a
rendre compte de ce qui n’est pas clair par ce qui est plus
obscur encore, il vous laisse le soin de vous tirer de I’explica-
tion ténébreuse dans laquelle il vous plonge sans miséricorde.
« Nous sommes obligés, dit-il, d’accorder primitivement a la
créature un certain degré de conscience d’elle-méme, et de ses
actes, car cela est impliqué dans I’idée de liberté; nous ne
pouvons pas lui accorder, avant toute activité, une conscience
pleine et parfaite, parce que l'activité réfléchie en suppose né-
cessairement une autre avant elle. »

A vous de faire disparaitre si possible 'antinomie. C’est 1a
tout ce que vous pouvez savoir sur le compte de cet étre, un,
primitif, antéhistorique, dont le morcellement nous a donné
les hommes, les anges et les démons. M. Renouvier a déja
attiré l'attention sur les conséquences d’une pareille concep-
tion. « Mais c¢’est sortir, & notre avis, de la notion morale de la
chute, que de placer cet événement ailleurs que dans la pleine
conscience de l'acte ; c’est se rapprocher visiblement de la
théorie qui fait sortir le monde de l'inconscient. Et pourtant
M. Secrétan ne peut faire autrement, attendu que I'activité ré-
fléchie, comme il I’a dit fort bien, suppose une autre activité
avant elle. Nous en concluons, nous, non pas que la créature
une et libre est tombée par le fait d’'une volonté imparfaitement
consciente, mais que le concept de la créature primitive avec
de tels attributs est insoutenable. » Ce qui parait le plus clair
en tout ceci c’est que les choses se sont passées chez la créa-
ture intelligente exactement comme chez Dieu: le conscient
sera né de l'inconscient, la chute sera procédée de I’état primi-



DE LA CULPABILITE NATIVE 35
tif par une espece d’épanouissement intérieur, analogue au
pétillement du soufre.

Malgré ces difficultés nombreuses, il nous faudrait accepler
Iexplication de M. Secrétan comine la seule bonne, la seule
propre a satisfaire les besoins de la conscience morale. Quant
a la raison, elle ne peut rien comprendre a ces prétendues ex_
plications. « M. Secrétan est fort en peine, remarque M. Renou-
vier, on le congoit, de définir et de nous faire tant soit peu
comprendre cette unité créée a laquelle il s’attache. Avant
Pexercice de la liberté, pas de nombre, selon lui, pas de dis-
tinctions; elles seraient arbitraires, c’est - & - dire impossibles.
Aussl nous est-il impossible de nous figurer ce qu’élait la créa-
ture au point de départ. Etait - elle une conscience, une force
creee vague? L’idée que nous en avons n’est pas déterminée,
pas plus que ne le sont exactement pour nous les possibilités
ouvertes & son choix vis- a-vis de Dieu. (Pag. 53.) On ne sau-
rait constater mieux, ce nous semble, que par un tel aveu la
vanité de I'hypothese et de toute la poursuite. Est-ce en effet
la détermination de I'unité primitive, supposée réelle, qui est
impossible, ou n’est-ce pas plutot Paffirmation d’une telle unité
qui doit étre interdite en bonne méthode par la raison que nous
ne pouvons point en aborder méme 'idée? De quoi parlons-
nous, et comment nous représenterons- nous la premiere
épreuve de la liberté ? Est-il donc indispensable que nous dog-
matisions sur ce dontnous convenons n’avoir pas la définition ?
Si la créature primitive est une et libre, selon ce que j'entends
par ces mots, elle est comme moi; je comprends alors, et c’est
une personne individuelle que je comprends et que je distingue.
Slau contraire la créature n'est pas comme moi, et s'il ne faut
pas de distinction, pas de nombre, elle n’est pas ce que j’ap-
pelle libre et ce que j’appelle créature, et je ne sais ce quelle
est, ni de (uoi je parle. »

Est-il possible d’imaginer quelque chose de plus profondé-
ment ténebreux que cette crise qui, au sein d’un seul et méme
étre, peut donner lieu « simultanément » en vertu d’un acte
de demi-conscience et de demi-liberté a la production des
anges, des démons, de la nature et de ’homme, ou peut-étre,



36 J.-F. ASTIE

plus exactement, de cette nature dont ’homme doit sortir?
M. Secrétan peult bien nous dire que 'obscurité est convenable
au sujet, et nous donner de bonnes raisons pour s’excuser de
n'en savoir pas davantage. Mais nous pouvons lui répondre
que ces raisons sont encore meilleures qu’il ne les estime lui-
méme, et que P'obscurité portée & un certain degré est un
argument en faveur du criticisme qui juge insoluble la question
de l'origine des étres. »

Est-ce du moins tout ? Avons-nous gravi la derniere sommité
sur ces pics déserts et glacés ou se complait notre auteur? Pas
encore. Ce gnosticisme impitoyable ne recule devant rien;
tous les voiles se déchirent par enchantement: ce ne sont pas
seulement les mystéres du monde et de la nature qui devien-
nent transparents aux regards du philosophe, la divinité n’a
plus de secret pour lui. Adoptant une des idées les plus fan-
tastiques de Schelling, dans un des passages les plus obscurs
de ses ouvrages, M. Secrétan va jusqu’a enseigner que la chute
de la créature inlelligente a eu pour effet rétroactif de troubler
I'ordre des puissances dans l'existence divine elle-méme. Il
y a deux volontés en Dieu, mais jusqu’a la chute la distinction
n’est qu’idéelle. Dans l'acte créateur, le Pére et le Fils sont
indissolublement unis. « Par I’effet de la chute, leur distinction
devient séparation formelle; elle s’exalle méme jusqu'a la
contradiction. L’un veut désormais le mal de la créature,
parce que la créature le veut elle-méme et qu’il exige, lui, que
la liberté de la créature ait son effet; Plautre veut le bien de
la créature, parce que l'intention finale est son bien. »(Pag. 154.)
C’est ainsi que M. Secrétan, qui se croit plus que personne un
adversaire décidé du calvinisme, cOtoie sans cesse les sentiers
suivis par les représentants les plus exagérés de celte école.
Si ceux-ci nous parlent de la nécessité d’avoir des élus et des
réprouvés pour donner lieu a la manifestation des deux
attributs divins opposés, la miséricorde et la justice, M. Secré-
tan, par suite de la chute de la créature intelligente, fait surgir
deux volontés opposées en Dieu lui-méme: I'une demandant
que la créature reste libre et par conséquent gu’elle soit ce
qu’elle veut étre; 'autre exigeant que la créature soit sauvée,



DE LA CULPABILITE NATIVE 37

c’est-a-dire qu’elle rentre dans I’amour de Dieu, qui est la
réalité de sa liberté. — Toutes ces solutions et toutes ces con-
séquences, il faut les admetire sans marchander; & quoi bon
hésiter, et prétexter le manque d’intelligence et de clarté?
C’est 14 la tactique constante de M. Secrétan: il commence par
jeter du discrédit sur toutes les solutions regues dont il étale
impitoyablement 'insuffisance ; si lorsque, arrivée & la sienne,
votre critique mise en éveil se montre par trop difficultueuse,
rien de plus aisé que de lui imposer silence. Que venez-
vous parler d’obscurité, de manque d’intelligence ? A quoi
bon marchander le mystere? Car enfin il faut une solution;
'insuffisance de toutes les autres étant démontrée , il ne
vous reste plus qu’a vous incliner de la meilleure grice du
monde devant la mienne. Il suffit d’avoir apergu le procédé
pour devenir singulierement défiant a l’endroit de cette cri-
tique philosophique, impitoyable pour les autres, débonnaire
envers elle-méme, lynx envers ses pareils, taupe envers soi-
méme, qui tient toujours en réserve pour la onzieme heure
la chausse-trape de I'incompréhensible et de linintelligible,
rappelant & s’y tromper le Credo quia absurdum qu’on se
plait ordinairement &4 mettre sur le compte des théolo-
giens.

Il est vraiment piquant de voir M. Renouvier, philosophe
indépendant, repousser au nom du christianisme les explica-
tions compromettantes de M. Secrétan qui fait consister le
principal mérite de sa philosophie dans la circonstance qu’elle
est une apologie de PEvangile. Comment un croyant non
idéaliste refuserait-il son assentiment au rédacteur de la
Critique philosophique quand il dit: « Selon nous, c’est gra-
vement s’éloigner de l'esprit du christianisme, en tant
quopposé aux doctrines orientales et alexandrines, que
d’envisager le péché originel ailleurs que dans la propre his-
toire de 'homme » .... Partant du principe chrétien, embras-
sant avec ardeur le dogme du péché originel et le généralisant
pour l'étendre a lexplication de lunivers, M. Secrétan se,
porte au dela des limites du christianisme, et non-seulement
8¢ trouve plus prés de Porphyre et de Plolin que des péres de



38 J.-F. ASTIE

’église, mais encore arrive & montrer da penchant pour les
hypotheses scientifiques modernes que l'on croit les plus
hostiles & la religion. »

Cédant & un mouvement de générosité et peut-étre aussi
en vue de sauvegarder la liberté de ses allures, M Secrétan
va jusqu’a mettre en cause le spiritualisme, aprés ayoir com-
promis le christianisme qu’il se donne mission de défendre.
« Acceptant ce fait (1’étre intellizcent sort du chaos des molé-
cules diffuses) lorsqu’il sera prouvé, la philosophie en conclura
que si l'esprit pouvait sortir tardivement des molécules, c’est
que primitivement il circulait entre les molécules. Ce qu
parait le dernier, est en réalité le premier..... ce (ui est en
germe dans la nature subsiste idéalement dans la pensée.
[’esprit n’arriverait pas en son temps si Uesprit n’était pas
éternel. » (Pag.187.)

M. Renouvier ajoute: « (Vest irop concéder, crovons-nous,
aux doclrines qui nient l'esprit, c’est abandonner trop facile-
ment le champ des phénomeénes, que d’accorder la possibilité
d’établir, par une méthode exacte appliquée aux sciences ex-
périmentales, le foit de la sortie de I'esprit du chaos des molé-
cules diffuses. Non, ¢l n’appartient pas a la science empirique
d’établir cela, car dans aucune hvpothese, si favorable qu’on
la fasse aux progrés de 'expérience et de l'induction, il ne
sera possible d’établir un fait négatif qui serait nécessaire pour
conclure: savoir qu’il n’existe nulle part et d’aucune maniére,
en dehors de la sphére qu’on pense avoir explorée, des agents
intelligents et capables d’exercer dans cette sphére une action
dont nous n’apercevons que les effets. Bien plus, 'induction
vague et les croyances déterminées qui posent de tels agents
conserveront toujours leur force, en présence de I'insurmon-
table irréductibilité logique des phénoménes psychiques auvx
lois des molécules chimiques. »

L’déalisme de M. Secrétan ne respecte rien: il va jusqu’a
refuser aux premiers hommes Uindividualité et la conscience.
(Pest & tel point que M. Renouvier se croit obligé de protester
au nom de 'histoire. « Assurément, dit-il, nous ne sommes
pas chrétiens, et nous n’avons aucun intérét de crovance a



DE LA CULPABILITE NATIVE 39

embellir le bercean de l'espéce humaire, mais M. Secrétan
qui le dégrade, s’écarte ici des données les mieux établies de la
haute histoire. »

M. Renouvier a prononcé le dernier mot de cet idéalisme:
« Une sorte de panthéisme chrétien remplace la doctrine
barbare de la vulgaire théologie.... Il nous parait bien diffi-
cile de pénétrer franchement dans cet ordre d’idées et de ne
pas concevoir la chute et la restauration de '’homme comme
la chute et la restauration de Dieu méme dans la créature, par
Adam, créature originelle, et par Christ, créature finale. Si ce
pas étrange mais engageant est une fois fait, la grice, ainsi que
la liberté, ne nous apparait plus que comme un acte de soi sur
soi-méme accompli dans le sein de 'unité de I'étre. »

La Philosophie de la liberté, sortie du milieu panthéiste de
I’école de Schelling, tendrait donc irrésistiblement, en dépit
des intentions de son auteur, & remonter vers sa source. On
ne saurait en douter en voyant & quoi M. Secrétan réduit les
deux grands boulevards contre le panthéisme, la liberté morale
et 'individualité. Au sujet de la premiére: « Nous estimons,
dit la Critique philosophique, que M. Secrétan en veut savoir
beaucoup trop long sur le mystére du monde, et nous crai-
gnons que Pintempérance dogmatique ne menace la croyance
au libre arbitre plus que ne peuvent le faire les arguments
des savants en faveur de la solidarité des phénomeénes. » Pour
ce qui est dela seconde, M. Secrétan critique tour a tour le
socialisme et l'individualisme, prétendant respecter le degré
de vérité que chacun représente. Tout en dounnant acte i
notre auteur de sa préoccupation fort louable, n’oublions pas
que les excellentes intentions personnelles d’un philosophe ne
prévalurent janais contre les funestes conséquences découlant
logiquement de son systéme. M. Secrétan reconnait que la
participation de tous au péché originel et la création spé-
ciale et successive des étres dans le temps semblent « A pre-
miere vue le comble de la contradiction. » Voici une compa-
raison ingénieuse qui doit nous faire saisir les rapports entre
Uindividu et I'espéce. « Dans la nature, comme dans I’huma-
nité, I'individu est produit par un rapport déterminé de puis-



40 J.-F. ASTIE

sances universelles; ces puissances universelles sont présentes
en lui, elles constituent son étre, mais elles sont groupées
dans des proportions variables autour d’un point, et ce point
c’est l'individu. Si Uon jette des grains de poussiére dans
certains liquides saturés de sels, chaque molécule devient un
centre de cristallisation. C’est a peu prés ainsi que je congois
le role de l'individu vis-a-vis de I'universel et de I’espéce. La
nature elle-méme me fournit cette comparaison, car dans la
nature, comme on !’a souvent observé, la cristallisation semble
étre un premier rudiment et comme un symbole de I'indivi-
dualisation. » (Pag. 238.) M. Renouvier fait trés spirituellement
justice de cette comparaison qui rappelle les travaux de
M. Pasteur sur le panspermisme. « On voit, dit-il, qu’il s’agit
d’'une projection successive de grains de poudre de con-
science au sein de la vie universelle de la créature générique.
La comparaison peut satisfaire ceux qui se payent de symboles
en philosophie, et méme les ravir, mais ceux-la seulement,
avouons-le'. »

11

Nous en avons dit assez sur le coté exclusivement philoso-
phique du probléme; il est temps d’en venir 4 la question

* 11 s'accommode des cercles vicieux o s'enferment trop souvent les
défenseurs de sa cause. Ainsi il croit résoudre la question du mal moral
par le péché et I'existence du mal par 'existence du mal. Enfin, quand
il lui faut définitivement concilier les dogmes révélés avec les arguments
qu’il a dirigés contre les dogmes rationnels, il ne s’en tire qu'en altérant
les premiers, par exemple en hasardant sur la divinité du Christ une
doctrine peu compatible avec aucune orthodoxie, ou en justifiant la théo-
rie du péché originel par une hypothese qui implique la métempsycose
et réduit & une illusion passagere le sentiment de la personnalité hu-
maine. » CHARLES DE REmusaT. Article cité.

Vinet a déja signalé les comnséquences auxquelles on aboutit en ,
sacrifiant l'individu : « Le jour, — disait-il déja en 1837, — le jour ol
la religion et les philosophies auront assez élargi I'eeil humain pour
apprendre & I'homme qu'il n'est qu'une partie imperceptible d'une im-
mense et solidaire unité, que 'ceuvre de son perfectionnement est une
ceuvre collective et éternelle, c’en sera fait de la nature humaine et de
I'avenir des sociétés. » Essais de philosophie morale, pag. 150.



DE LA CULPABILITE NATIVE i

religieuse. Nous le faisons d’autant plus volontiers que nous
trouverons ici sinon les circonstances atténuantes, du moins
I'occasion des étranges théories de notre auteur. Ce n’est pas
que les théologiens aient lieu d’étre plus satisfaits que les
philosophes du systéeme de M. Secrétan ; mais ils ont le tort
grave d’avoir ouvert la voie qu’il a suivie jusqu’au bout, forgant
avec une logique impitoyable les coursiers déja essoufflés d’une
prétendue orthodoxie.

Ne se contentant pas de placer I'état actuel de la nature
humaine dans un rapport général de cause et d’effet avec la
chute d’Adam, mais considérant, avec Augustin, tous les
hommes comme coupables et condamnés par la suite de la
faute du premier coupable, la tradition chrétienne a posé un
probléme qui aujourd’hui encore attend sa solution. Dans le
cours des 4ges on a cherché des explications et des atténuations
qui ne pouvaient aboutir parce qu'on maintenait les prémisses
qui rendent le probléme insoluble.

L’idée qui s’est présentée la premiére et qui a été maintenue
par la théologie de la réformation c’est celle de Pimputation.
Les conséquences et la culpabilité du péché d’Adam se seraient
transmises de génération en génération par le simple fait de la
propagation de I'espéce. A celte imputation médiate s’ajoute
I'imputation immédiate : tous les descendants naturels d’Adam
sont regardés par Dieu comme ayant commis la faute par la-
quelle leur premier pére est tombé: et ils sont considérés
comme tels parce qu’ils ont réellement participé & ce premier
acte mauvais. Les descendants ont part aux chatiments parce
qu’ils ont participé a la faute. Mais comme d’autre part les par-
tisans de la doctrine de I'imputation sont obligés de convenir
que chaque descendant d’Adam n’a pas, de fait et en personne,
pris part & la premiére faute, I’explication ne saurait aboutir :
comment en effet, dans de telles conditions, les descendants
d’Adam ont-ils pu étre constitués coupables et condamnés?

Pour aboutir il faudrait établir une unité réelle de tous les
descendants avec leur premier pére, une unité impliquant par-
ticipation réelle et volontaire de chaque homme & la faute
d’Adam. Telle est la voie tentée par le théologien luthérien



42 J.-F. ASTIE

Quensted. Marchant sur les traces d’Ambroise et d’Augustin,
il admet que l'espece humaine tout entiere aurait existé dans
le premier couple : tous les descendants d’Adam auraient été
les agents actifs, le sujet collectif de sa premiére faute: la
volonté de tous les descendants aurait été impliquée dans celle
des premiers parents.

Mais sur quoi repose cette prétendue unité en vertu de la-
quelle la volonté de chacun de nous aurait été effectivement
active dans la premiére faute? 1l ne suffit pas de répondre
qu’Adam a pu représenter la race entiére parce qu’il en était
la téte naturelle, car il s’agit justement de savoir s"il suffit qu'il
ait été la téte naturelle pour que tous les descendants aient pu
prendre immédiatement part & sa faute. — Dira-t-on qu’il ne
peut-étre question que d’une représentation morale de toute la
race par Adam ? Mais il faudrait alors d’abord qu’Adam elit recu
de tous ses descendants une procuration expresse pour les
représenter dans cette grande affaire; la relation naturelle
avec lui ne serait plus que la conditio sine qud non, tandis
que la mission quil aurait recue de sa postérité serait la
cause positive de la culpabilité de celle-ci par suite de la chute.
Comme il ne saurait étre question d’'une délégation de ce genre
on ne peut songer, pour défendre I'idée de 'imputation immé-
diate, & suppléer a ce qu’il y a d’insuffisant dans l'idée de téte
naturelle par celle de chef moral de la race entiére.

D’autres théologiens soit anciens, soit modernes, ont eu re-
cours & un expédient d’'un autre genre: latoute-science divine
serait appelée a tout expliquer. Voyant & I’avance que tout autre
membre de la race aurait agi exactement comme Adam, Dieu
aurait été en droit d’imputer la désobéissance du premier
homme & tous ses descendants sans exception. Qu’est-ce &
dire? cette explication ne serait admissible qu’en partant de
'hypothése d’un péché général, inhérent, partout et toujours, a
la nature humaine et se traduisant nécessairement en péché
actuel. Si on part au contraire de ’hypothése d’une nature pri-
mitivement pure, impliquant, il est vrai, la possibilité du péché
mais sans aucune disposition 4 le commettre, n’est-il pas tout a
fait arbitraire de soutenir que parmi les nombreux millions



DE LA CULPABILITE NATIVE 43

d’hommes qui ont fait leur apparition sur la terre, aucun ne
serait sorti de I’épreuve autrement qu’Adam? Du moment ol
ils auraient tous eu la liberté de faire le bien et la possibilité
de résister a la tentation, rien n’autorise & croire qu’ils auraient
tous succombé. Pour raisonner ainsi il faudrait supposer que
I’étal psychologique résultant de la chute a été précisément
Pantécédent de celle-ci. On ne saurait en outre faire intervenir
en ceci la toute science de Dieu. On pourrait dire en effet que
tout en demeurant juste, Dieu aurait pu, d'une maniére immé-
diate, créer les uns pour la vie éternelle, les autres pour la
mort éternelle, simplement par ce qu’il aurait prévu que s’il
les mettait en demeure d’opter ils auraient mérité les uns le
salut, les autres la condamnation.

Mentionnons encore pour mémoire deux autres explications
(qul se rattachent toujours au méme point de vue. Qu'on ne
prétende pas s’en référer aux faits et rappeler que les enfants
souffrent bien des fautes de leurs parents. En tout ceci, comme
Zwingle et les Arminiens ont eu soin de le faire remarquer, il
s'agit simplement de malheur transmis par la naissance et
nullement d’une culpabilité héréditaire. — Quant & ceux qui
prétendent que s'il ya quelque chose a dire contre I'imputation
du point de vue de la stricte justice et de Uéquité, 11 y a eu
compensation dans le fait que ladélivrance de ces conséquences
de Timputation a été largement offerte & tous, ils oublient,
comme remarque Julius Miiller, que dans ce cas Dieu aurait da
sauver les hommes pour réparer une injustice dont il se serait
rendu coupable a leur égard.

Comment la doctrine traditionnelle sortira-t-elle de I'impasse
dans laquelle on s’est engagé sur les traces d’Augustin ? D’une
part on veut que toutes les miséres qui sont devenues le triste
partage de ’humanité depuis la chute soient considérées comme
une punition de cette premiére faute, et d’autre part on est
bien forcé de reconnaitre que ces miséres, par la circonstance
qu'elles se transmettent par la naissance, par un fait de na-
ture, ne sauraient remplir les conditions voulues pour qu’il y
ait culpabilité, imputation. Ce qui scandalise, ce qui révolte
dans cette doctrine, c’est que les descendants d’Adam ont été



A4 J.-F. ASTIE.

constitués pécheurs et dignes de chitiment par le fait du péché
d’autrui. Ici la sentence des pélagiens trouve de I’écho dans.
toute conscience chrétienne : Deus qui propria peccata remittit,
aliena non imputat.

Du moment ou I'on se croit obligé de maintenir que chacun
de nous nait coupable, il n’y a plus que deux moyens de tout
concilier. 1l faut pénétrer plus loin que les phénoménes du
monde sensible; derriere la faute d’autrui, derriere le péché
d’Adam il faut savoir discerner le notre. Cette volonté mauvaise
qui occasionna la chute et tout ce qui en est résulté est
notre volonté. De sorte que si, a partir de notre existence in-
dividuelle, notre volonté se trouve affectée par la corruption
naturelle, c’est a la suite d’une détermination antérieure par-
faitement libre. Ce point une fois établi, il va de soi que la cor-
ruption naturelle avec toutes ses conséquences doit étre consi-
dérée comme suite de la culpabilité de ceux qui en souffrent.

Ici les théologiens se divisent. Julius Milller admet tout sim-
plement une faute personnelle et consciente dont chacun de
nous se serait rendu coupable dans une phase antérieure de
son existence : la vie présente n’est qu'un purgatoire dans le-
quel nous souffrons pour une faute commise ailleurs. Il est
elair que pour quicongue peut admettre cette hypothése, qui
ne fait que reculer la difficulté, tout s’explique assez bien. Du
moment oll on admet que 'enfant nait condamné et coupable,
on ne saurait imaginer d’explication mieux faite pour satisfaire
la conscience et la raison. Reste 4 savoir si la nécessité de re-
courir & cette hypothése désespérée, qui se borne 4 déplacerla
difficulté sans la résoudre, n’est pas une indication certaine
gu’il faut revoir soigneusement les prémisses aboutissant ne-
cessairement & de telles conséquences.

Quoi qu’il en soit, malgré le grand talent de Miiller, cette
hypothése, plus ou moins renouvelée d’Origéne, n’a pas fait for-
tune. On lui préfére une explication plus compliquée reposant
sur une conception réaliste de la notion d’espéce. Ce sont les
esprits spéculatifs qui se complaisent dans cet ordre d’idées.
Ce ne serait pas un individu isolé et concret qui aurait été



DE LA CULPABILITE NATIVE 45

.actif pour la premiére faute, mais bien 'homme en général,
I'espéce entiére, d’ou il résulte naturellement que les caracte-
res que l'espece s’est ainsi donnés en bloc, doivent ensuite se
reproduire dans tous les individus qui procédent d'elle. C'est
revenir a la conception des anciens théologiens, soutenant
qu’au début la race humaine tout entiére aurait été renfermée
dans le premier couple : Adam et Eve'ayant corrompu leur na-
ture par le mauvais usage de leur volonté et s’étant ainsi ren-
dus coupables, la nature entiére serait devenue corrompue et
coupable. Hegel, lui, entend la chose autrement: le péché serait
nécessairement impliqué dans la notion méme de ’homme; il
est de I'’essence de I’homme de réaliser sa notion au moyen du
péché, c’est pour cela que le péché peut étre considéré comme
la propriété de ’homme, sa faute.

Un juriste céleébre, 'Geeschel, qui dans les beaux jours du
hégélianisme chercha a le réconcilier avec 'orthodoxie, a pré-
senté autrement le réalisme des scolastiques. La notion
d’espéce, ’homme générique aurail réellement existé d’une
maniére indépendante, personnelle, et cela avant et indépen-
damment de sa réalisation successive dans les personnalités
diverses pendant le cours des sidcles. Adam aurait donc été
humanité implicite. De sorte que cette notion de I’numanité
qui se réalise empiriquement dans chaque individu et qui Yy
existe personnellement, devrait étre considérée comme 'agent,
le sujet de sa chute. Miiller fait remarquer que cette explica-
tion n’a I'air de faire disparaitre la difficulté que pour en soule-
ver de plusgraves encore. D’abord, dés que le péché devient un
caractere déterminé de l'espece humaine, qui doit se repro-
duire historiquement chez tous les individus, il ne peut plus
étre question d’un Sauveur sans péché. Ensuite, ’homme ne
saurait plus étre délivré du péché. Ne serait-il pas contradic-
toire de supposer que ’homime primitif a pu se constituer a la
fois et en une seule fois, par un seul et méme acte, pécheur et
saint, premier et second Adam ? Les difficultés métaphysiques
que souléve cette exception ne sont pas moins graves. Com-
ment la notion d’espéce peut-elle exister réellement de toute



46 J.-F. ASTIE

éternité comme sujet et se réaliser toutefois historiquement
chez toutes les personnalités dans le cours des ages'?

C’est évidemment un réalisme du genre de celul de Geeschel
que M. Secrétan nous propose. Seulement, comme le philosophe
vaudois rencheérit encore sur le théologien allemand, les diffi-
cultés ne font qu’augmenter. D’abord l'étre primitif qui est
tombé ne renfermait pas uniquement ce qui serait un jour I’hu-
manité, mais la pate comnmune de laquelle devaient sortir éga-
lement les anges, les démons et les créatures intelligentes que
'univers peut encore contenir. On conviendra que ce n’est
pas la simplifier le probléme.

La créature primitive étant éminemment une, ¢’est la son trait
le plus caractéristique, il semble que son activité devrait étre
également une. Comment peut-il donc se faire que cette créa-
ture une agisse de telle fagon, et cela dans un seul et méme
acte, la chute, qu’elle se inorcelle en trois grands groupes, im-
pliquant & leur tour un genre diftérent d’activité, les anges, les
démons et les hommes? Peut-éire ne serait-il pas nécessaire de
chercher beaucoup pour soulever plus d’une difficulté du méme
genre. Mais & quol bon? Dans un commerce prolongé avec
M. Secrétan on contracte I’habitude dé ne pas compter.

Ce n’est pas tout. Tandis que Goeschel n’hésite pas & consi-
dérer la notivn d’espéce comme consciente et personnelle,
M. Secrétan ne sait trop que penser a cet égard de cette masse
informe de laquelle doivent se dégager un jour, par un seul et
méme acte, les hommes, les anges, les déemons, etc. Comment
peut-il encourir une si grave responsabilité, ce chaos qu'on
appelle la créature intelligente, s’il n’est pas conscient? Le
ferez-vous conscient; mais conscient de quoi? Il ne saurait
agir ni en homme, ni en ange, ni en démon, car ces étres ne
peuvent surgir de lui qu’a la suite de sa chule. Et comment cet
acte unique de la créature intelligente une, peut-il étre funeste
pour les hommes et les démons et heureux pour les anges? Il
ne saurait non plus agir en individu cet étre un, puisque les in-
dividualités, vous nous le dites assez, sont la petite monnaie de

' Voyez encore une opinion du méme genre mise en avant par le
théologien luthérien Philippi. (Pag. 350.)



DE LA CULPABILITE NATIVE 47

cette piece énorme a laquelle on ne peut assigner aucune effi-
gie. A quoi bon porter de tels défis & la raison pour aboutir &
des explications qui n’expliquent rien 7 Car enfin, ne I’oublions
pas, c’est pour expliquer le sentiment personnel et subjectif de
la culpabilité que M. Secrétan remonte jusqu’a un état préhis-
torique dans lequel, en tout cas, nous n’aurions pu agir que
comme étres impersonnels, s’il peut étre permis d’accoler de
pareils mots, surtout quand il s’agit de rendre compte de notre
culpabilité personnelle. D’aprés vos propres principes, pour
nous constituer personnellement coupables, il ne suffit pas d’a-
voir été renfermé comme coefficient, en qualité de valeur infi-
nitésimale, dans ce grand tout dont le brisement devait donner
un jour des hommes, des démons et des anges*.

! D'apres M. Naville (Le probléme du mal), qui se range & l'idée d'une
chute de I’humanité au sens réaliste et qui voit dans cette hypothese
I'explication & laquelle l'avenir appartient, tout se serait passé fort
simplement : nous étions en Adam comme les sapins d’aujourd’hui
étaient dans le premier sapin. Apres avoir cherché comment la chose
peut et ne peut pas se concevoir, on finit par affirmer que « 'arbre exis-
tait dans son espetce mais d’'une manigre que nous ne comprenons pas. »
Puis, apres avoir tenté de nous faire la métaphysique du sapin, on finit
par renoncer a la comparaison: « Cette métaphysique, dit-on, ne va pas
a la question, car il s’agit pour nous de responsabilité morale, ce qu
n'est pas le cas pour les sapins. « Certainement nous n'existions pas
avant notre naissance sous une forme qui nous permit d'étre des agents
responsables. 1l reste donc toujours qu'au point de vue moral nous souf-
frons d’une faute qui nous est étrangere ; et cela est injuste. »

On n’abandonne pas pour cela I'explication réaliste si peu faite pour
satisfaire la raison. Il s’agit encore de répondre aux réclamations de la
conscience. Il faut prouver que la volonté ne se manifeste pas sous une
forme purement individuelle. Ce sont d'abord « les amoureux » qui sont
appelés i déposer au proces. « Le sentiment qui les anime a pour effet de
fondre deux volontés en une, de faire que la volonté cesse, en quelque
degré, d'étre purement personnelle, en restant une par le concours des
deux ames.» Soit. Mais les amoureux ont débuté par étre deux, deux dmes
distinctes avant de fondre leurs deux volontés en une. Nous ne réussis-
sons pas & voir ce que cette comparaison peut avoir & faire dans le cas
de I'humanité. Nous n'avons pas débuté par avoir, en qualité d'indivi-
dualités distinctes, une volonté personnelle que nous aurions ensuite
confondue avec celle d’Adam.



48 J.~F. ASTIE

Nos lecteurs connaissent déja le talisman au moyen dugquel
M. Secrétan prétend nous fermer la bouche. Toutes ces diffi-
cultés, toutes ces impossibilités, dira-t-il, ne me regardent pas;

Le cas du héros qui s’avance seul contre une armée et dont les forces
sont angwmentées « par la puissance de 'émulation, 'exemple, la commu-
nauté de l'action, » n'est pas plus concluant. Chacun sait sans doute que
le concours des forces est une puissance. Malhéureusement, en s'avangant
a la rencontre de la tentation, Adam ne parait pas avoir été soutenu par
une arritre-garde formidable, 'encouragement du geste et de la voix. Il
ne suffit pas d'affirmer que son action a été collective, il faudrait mon-
trer comment elle a pu 'étre alors qu'il existait seul comme étre conscient
et personnel,

Il est encore plus difficile de comprendre ce que I'habitude peut prou-
ver en tout ceci. Sans contredit, « dans le pouvoir de 1'habitude, nous
avons l'exemple d'une volonté qui ne se manifeste plus sous la forme
individuelle....» Mais n’est-ce pas I reconnaitre qu'elle a commencé, cette
volonté, par se manifester sous la forme individuelle ? Comment cela
peut-il répondre aux réclamations de la conseience qui ne veut pas que
nous soyons censés responsables d’'une faute & laquelle nous n’avons pris
part, ni par habitude, ni par un acte de volonté personnelle, puisque
nous n'existions pas comme &tre personnel, moral ?

Ces trois arguments prouvent qu'on peut faire en commun des actes ot
I'élément individuel, non-seulement n’agit pas seul, mais est relégué au
second rang. C'est une vérité que nul ne conteste, et qui n'a rien a faire
ici. Mais ces trois arguments ne prouvent pas comment I'acte d'un seul
individu a pu impliquer en auncune fagon le concours de millions d'in-
dividus qui n'existaient pas encore. Il ne servirait de rien de prétendre
qu’'Adam était plus que le premier homme. C'est bien en effet ce qu'on
ne se lasse pas d’affirmer, mais ce qu'on ne réussit pas, avec ses troia
remarques, du moins, & nous faire comprendre le moins du monde.

Qui ne sera pas également surpris en voyant M. E. Naville confon-
dre le fait de la chute et son explication? Tous ceux qui admettent le
fait se trouvent ainsi déposer en faveur de l'explication réaliste que
I'dloquent professeur prétend en donner. C'est ainsi que dans la méme
phrase vous étes renvoyé a Julius Miiller, partisan de la chute indivi-
duelle que M. Naville repousse et & M. Charles Secrétan, défenseur de la
notion réaliste que le professeur de Gendve admet.

On revient de sa surprise en voyant I'idée que M. Naville se fait du
dogme chrétien. « C'est, dit-il, une affirmation qui est acceptée sur l'au-
torité d'un témoignage surnatulel, c’'est-h-dire d'un témoignage portant
sur des faits qui sont en dehors du cercle de l'expérience humaine...
Cette définition ne conviendrait-t-elle pas mieux 4 ce qu'on appelle ordi-



DE LA CULPABILITE NATIVE 49

c’est uniquement sur le compte du sujet qu’il faut les mettre:
une solution du probléme de la culpabilité humaine est indis-
pensable; je vous ai prouvé que la mienne est impérieusement

nairement les mysteres? Et toutefois M. Naville l'applique & bien
d’autres choses: « Si nous prenons le terme dans un sens tout & fait
général, dit-il, il faut dire que notre pensée ordinaire est remplie de
dogmes. Comment savez-vous qu'il existe une Chine, et une ville
nommée Pékin, qui est sa capitale? Ce n'est 14 pour vous, & moins que
vous n'ayez été en Chine, n1 une vérité de raisonnement, ni une vérité
d'expérience; c'est un dogme qui repose sur 'auntorité du témoignage. »

A ce compte-la, pour rentrer dans le domaine religieux, tout ce qui re-
poserait sur le témoignage des écrivains sacrés serait dogme. Clest
I'ancien point de vue de la scolastique protestante. On comprend les
conséquences d'une pareille définition. « Par sa nature méme, le dogme
fait autorité. Comme c’est un témoignage rendu dans l'histoire, 1l de-
meure immobile & titre de fait historique. Pour celui qui accepte ce té-
moignage comme étant une manifestation de la vérité absolue, le dogme
devient une vérité immobile. » Et nous qui nous imaginions que c¢'était
une vérité constamment en formation! Les simples Galiléens qui sui-
vaient Jésus et qui avaient tant de peine & le comprendre, admettaient
exactement les mémes dogmes, pas un de plus, pas un de moins, que la
chrétienté i la suite des nombreux conciles qui ont fixé sa dogmatique!
Ne nous parlez plus des dogmes du premier siecle, de ceux du XVIme et
de ceux du XIX™e: ]la dogmatique chrétienne a été arrétée et cristallisée
sans refour et cela avant de naitre!

Tels sont les résultats étranges auxquels on arrive en confondant le fait
avec les explications et les formules scientifiques. Pour en revenir a notre
sujet, d'apres M. Naville, « le dogme chrétien de la chute de 'humanité
renferme la doctrine philosophique qui rend le mieux compte b la rai-
son des données de Iexpérience b l'occasion desquelles se pose le pro-
bleme du mal. »

L:a chute est un simple fait qui ne renferine ancune doctrine. Celle-ci,
philosophique ou théologique, ne nait que quand la raison cherche & se
rendre compte de ce fait. Le fait reste immobile pour quiconque croit
& I'Eeriture et écoute sa conscience, mais le dogme varie sans cesse avec
les explications qu'on propose du fait. La révélation fournit les enseigne-
ments, les données éternelles et immobiles qui provoqueront le dogme,
mais celui-ci ira sans cesse en se modifiant. Le fait incontestable de la
chute ne saurait donc étre invoqué en faveur d’aucune des explications
qu'on en a proposées. La chute adwmise, lexplication qui en rendra le
mieux compte, en respectant les données seripturaires, les besoins de la
conscience chrétienne et les exigences de la raison, sera le dogme vrai.
De sorte que le dogwme est non pas une vérité immobile que l'on peut

¢ R. 1874. 4



50 J.-F. ASTIE

réclamée par la logique ; arrangez-vous donc; il ne s’agit pas de
marchander; on doit choisir entre deux nécessités presque
aussi dures I'une que Tl'autre: il faut ou bien déclarer Dieu
souverainement injuste ou bien accepter, tout incompréhen-
sible qu’elle est, masolution qui seule peut le disculper. Forte
ment établi derriére son mystere qu’on dirait fabriqué expres
pour les besoins de la cause, M. Secrétan tire sur les philo-
sophes et sur les théologiens passés, présents et futurs, auxquels
il semble prendre plaisir & porter des défis. La pilule est dure
a avaler, semble-t-il dire; mais si elle est amere elle peut seule
guérir radicalement le malade. Baisse la téte, fier Sycambre,
dit-il & la raison: sous peine de renoncer i toute solution, il
faut subir la mienne, car enfin j’ai surabondamment fait voir
que les autres ne valent rien.

Une pareille argumentation n’est pas entiérement inadmis-
sible, & condition toutefois que le mystere derriére lequel on
se réfugie résulte nécessairement de la nature des choses et ne
puisse étre mis sur le compte des docteurs (ui, tout en suant
sang et eau pour résoudre le probléme, ne réussissent parfois
gqu’a 'embrouiller. Mais méme alors, la raison confiante dans
Punité de la vérité ne subit de telles fins de non recevoir qu’a
titre provisoire. Elle controle avec un soin nouveau et les pré-
misses et la suite des déductions pour sortir de I'impasse ol
elle ne saurait se résigner a étre acculée.

comprendre plus ou moins, mais bien « I'intelligence progressive » de
faits historiques, psychologiques ou moraux qui, eux, demeurent immo-
biles et fixes. On congoit & merveille que M. Naville dise du dogme com-
pris & sa fagon: « C'est 1a ce qui éloigne beaucoup d’esprits du dogme,
parce que l'autorité qui en est inséparable se présente i eux comme
une chaine... » Nous dirons au contraire quele dogme a un attrait irré-
sistible pour tout homme qui éprouve le besoin de se rendre compte de
sa foi, puisqu’il représente le coté humain dans I'appropriation du chris-
tianisme: il résulte des efforts, éminemment libres, auxquels se livre 'in-
telligence du fidele en vue de comprendre les faits dont lui parle 1'Ecri-
ture, et qui trouvent de profonds échos dans sa conscience. Trop souvent
bien des gens rejettent la vérité évangélique précisément parce qu'on
veut la leur faire recevoir sous la forme vieillie du dogme d'une autre
époque qui a fait son temps. C'est 1a I'indication certaine qu'une révision
complete des dogmes du passé est devenue indispensable.



DE LA CULPABILITE NATIVE 51

Ici le défaut de la cuirasse n’est pas difficile & découvrir.
« [1 ne serait nullement conforme & la justice de Dieu, dit
M. Secrétan, et moins encore, si possible, & son amour, que
nous fussions rendus responsables d’'une faute que nous n’au-
rions point commise. Je ne m’arréterai pas 4 le démontrer.
On sait quelles armes une interprétation superficielle du dogme
de la déchéance fournit 4 I'incrédulité. Ses coups sont ici re-
doutables, parce qu’ils frappent le chrétien dans la meilleure
partie de 1ai-méme; ils atteignent la conscience morale, et
comment admettre que la véritable religion contredise jamais
la conscience, puisque c¢’est & la conscience gue la religion en
appelle pour témoigner de sa vérité? — Non, sl nous sommes
traités en coupables, c’est que nous le sommes en effet; et si
nous sommes coupables dés notre naissance, c¢’est que nous
avons commis le mal avant de naitre. » (Pag. 192.)

On le voit, toutes ces considérations reposent sur 'idée que
nous naissons coupables. Mais d’ol1 notre philosophe a-t-il tiré
cetle assertion fort grave qu’il présente comme un axiome in-
contestable ? Ce n’est assurément pas la conscience naturelle
ou chrétienne qui la lui a suggérée, car s’il est une prétention
contre laquelle tout notre étre se révolte c’est bien celle-la".
L’analyse de notre triste condition, nous en tombons d’accord,
conduit & I'idée d’une chute, mais, ce qui est fort différent, elle
ne nous améne pas a nous reconnaitre coupables d’une faute
que nous aurions commise avant de naitre. Sans doute
M. Secrétan, qui n’est jamais a bout de ressources, se rabat sur
I'avenir : ce que la conscience ne nous dit pas aujourd’hui elle
nous le dira peut-étre un jour. « Il est vrai que nous n’en avons
aucun souvenir (de la faute comrmise avant la naissance), mais
peut-étre n’en sera-t-il pas toujours ainsi. » Nouveaux faits,
nouveaux conseils. En attendant, si nous voulons connaitre
'homme et la vérité, il convient de nous laisser guider par ce
que la conscience nous dit et non par ce que messieurs les

* M. Secrétan aura beau faire; apres avoir & tel point méconnu les
données les plus élémentaires de la conscience, il ne réussira jamais &
taire admettre que des préoccupations avant tout morales ont présidé &
ia conception générale de son systeme.



52 J.-F. ASTIE

docteurs aimeraient bien lui faire dire pour arrondir leur sys-
teme. Vous étes-vous jamais repenti du péché d’Adam ? de-
manda un jour un docteur profond & un jeune candidat qui se
présentait devant un jury d’examen en vue d’étre admis &
I'exercice du saint ministére? — Le jeune homme, pris au
dépourvu, avoua ingéntment qu’il n’y avait jamais songé. Et
ces docteurs ultra-calvinistes, — moins patients que M. Secrétan
qui se complait toujours dans les mémes régions qu’'eux, —
déclarérent impropre au saint ministére ce jeune candxdat
organe de la conscience humaine et chrétienne.

Serait-ce donc & l'école des théologiens que notre auteur
aurait emprunté son fameux axiome? Il n'y parait pas, car
M. Secrétan nous avertit qu’il ne soumet 'interprétation des faits
« & l'autorité d’aucun symbole, d’aucune exégése. » Cette indé-
pendance-1a convient tout & fait & un philosophe. Au surplus
si le notre avait consulté les docteurs, ils n’auraient guere servi
qu’a le fourvoyer, & moins qu’au lieu de compter les autorités
il n’en et apprécié la valeur. Or c’est la ce qu’un philosophe
est toujours appelé a faire. En somme il est donc regrettable
que M. Secrétan n’ait pas consulté I'exégése et les symboles, a
simple titre de renseignement. Il aurait appris que déja dans
les temps anciens, et surtout dans les années qui séparent la
publication des deux éditions de la Philosophie de la liberté,
il s’est élevé des voix puissantes pour protester contre le pre-
tendu axiome sur lequel se base toute son argumentation. Les
philosophes, sans nul doute, ne sauraient étre trop jaloux de
leur indépendance & ’égard des théologiens, mais il faudrait
aussi se garder soigneusement de prendre le patois de Canaan
comme parole d’Evangile, sous peine de reproduire sur une
échelle colossale la célébre mésaventure de la dent d’or'.

Déja du temps de la réformation la tendance dont les théories
de M. Secrétan ct de Julius Miller sont les deux branches
extrémes, avait provoqué les protestations de Zwingle. Le

' Le bruit se répand un jour qu'un enfant est ns avec une dent d'or!
Les docteurs se mettent aunssitdot en campagne pour rendre & qui mieux
mieux compte d'une si grande merveille. Dans leur grand zele, il n'ou-
blitrent qu'une chose : de constater la réalité du fait!



DE LA CULPABILITE NATIVE 53

réformateur suisse admet bien que la chute d’Adam a entrainé
un désordre non-seulement physique, mais encore moral ; de
sorte que les hommes, bien loin de naitre aujourd’hui dans’état
d’innocence de leur premier pére, sont atteints d’une certaine
impureté native, affectés d’une forte disposition au mal. Mais
cette disposition au mal, justement parce qu’elle n’est point du
fait de ’homme, ne saurait lui étre imputée comme une faute :
elle n’est qu’un mal, qu’une maladie introduife dans la nature
humaine par la chute, mais nullement un péché proprement
dit. Le péché n’apparait seulement chez 'individu quapres 1’é-
veil de la conscience morale, lorsqu’il céde aux sollicitations
de sa nature mauvaise. Il ne se contente pas alors de se souil-
ler de péchés actuels, mais, fortifiant cette inclination native
au mal, il I’éléve a la hauteur d’une disposition dominante qui
devient & son tour lasource de divers péchés actuels. L’homme
n’est responsable que pour avoir cédé i ces sollicitations natu-
relles au mal ; les actions mauvaises qui en sont résultées sont
les seules qui le constituent coupable.

Plusieurs théologiens modernes se sont attachés 4 prévenir
les conséquences pélagiennes qu’on pourrait tirer de cette
doctrine. Ils n’admettent pas seulement que les torces morales
de la nature humaine sont atteintes par le fait de la chute, mais
ils considérent cette corruption innée comme la cause de ces
actes de péché, qui chez chacun de nous entrainent culpabilité,
sans admettre toutefois qu'il soit au pouvoir de la liberté indi-
viduelle de prévenir le résultat. L’homme naitrait done pécheur,
mais nullement coupable. Pour qu’il y ait péché, il n'est pas
mmdispensable, ainsi qu’on le suppose volontiers, de présupposer
une détermination consciente de la volonté pour le mal.

Nous reviendrons plus tard sur les objections que ce point de
vue-la ne manque pas de provoquer. Disons seulement que,
sans répondre & tout, cette doclrine a le grand avantage de
simplifier la question. Le fameux axiome de M. Secrétan se
trouvant compromis, on se sent encore plus & 'aise & ’endroit
des nombreux mystéres contre lesquels se révolte la raison.

Cette fameuse idée de la solidarité que M. Secrétan manie
a}fec une admirable dextérité, comme une massue destinée 2



b4 J.-F. ASTIE

écraser sans miséricorde tous les adversaires, cette parole fa-
tidique qu’il prononce avec une persistance infatigable pouv
réduire la raison au silence, en lul imposant les philosophémes
les plus impossibles, ce terrible probléme se trouve considéra-
blement simplifié. Oui, nous sommes solidaires d’Adam, c’est-a-
dire, nous subissons les conséquences physiques et morales
d’une faute commise par lui et non par nous. N'est-ce pas la
le sens gu’a toujours eu le mot solidarité : supporter les consé-
quences d’une faute qu'on n’a pas commise personnellement”
Mais jamais on n’aentendu désigner par solidarité la co-partici-
pation & une faute ou & un crime. Sia tout prix vous voulez con-
server cette idée, de grice, respectez la langue ; parlez-nous de
complicité, de participation. Alors au moins nous vous com-
prendrons. Quant 4 nous, 'idée de solidarité nous parait iropli-
quer la notion de multiplicité ou du moins de dualité. Pour
qu’il y ail solidarité, il faut au moins deux personnes s’enga-
geant & supporter en commun, 'une pour l'autre, les chances
d’une entreprise. Ce terme de jurisprudence désigne « un enga-
gement par lequel deux ou plusieurs personnes s'obligent les
unes pour les autres, et chacune pour toutes, s’il est nécessaire.»
Méme dans ce cas, a la suite d’un engagement libre, la solida-
rité n’implique nullement culpabilité. Un négociant qui se sera
associé avec un autre, sera bien solidaire de la ruine dans la-
quelle 'aura entrainé la faute de son co-intéressé, mais nul ne
songera a le tenir pour coupable, s'il s’est d’ailleurs conduit
honnétement et s’il avait préalablement pris toutes les informa-
tions possibles pour s’assurer de '’habileté et de 'honnéteté de
celui qui a amené sa chute. Or, dans le cas d’Adam, il ne peut
étre question ni de culpabilité, ni méme de solidarité: le chef
de la race n’a pas en effet recu les pleins pouvoirs de ses des-
cendants, s’engageant & accepter les conséquences, bonnes ou
mauvaises, de P'épreuve a laquelle il allait étre soumis. Enfin,
du moment o1 il y aurait eu participation des descendants i la
faute premiére, il y aurait plus que simple solidarité*.

t D'apres M Secrétan, le lien incontestable de fraternité qui unit tous
les hommes réclamerait 1'unité d'origine. M. Renouvier a déja répondu
« Nous ne voyons point pourquoi le précepte de fraternité ne serait ap-



DE LA CULPABILITE NATIVE 55

Au fond c’est bien une vraie complicité, une coopération
réelle et effective que postule tout le systéme. Mais voici I'é-
trange position de M. Secrétan : il ne peut établir la coopé-
ration personnelle, condition indispensable de la culpabilité,
puisque l'individualité ne fait son apparition qu’aprés la chute
dont elle est une conséquence ; il peut encore moins établir la
solidarité, puisqu’alors il faudrait au moins deux étres et que
sa créature primitive est une. Que faut-il donc entendre par
cette solidarité qui doit jouer un si grand role dans tout le sys-
téme ? Ni plus ni moins ¢ue 'antique doctrine de Pimputation,
(ui a eu l'insigne honneur d’étre reprise par un philosophe
alors que les théologiens n’en voulaient déja plus!! Car, enfin,
vous avez beau radoucir les termes, nous parler de solidarité,
vous réfugier derriére I'incompréhensible et le mystére forgé 4
plaisir, du moment ol vous me déclarez coupable d'une faute
que je n’ai pas commise, puisque je n’existais pas encore
comme étre libre, personnel, conscient, ce ne peut étre que
par imputation. Vous n’auriez le droit de parler de solida-
rité que si jJ’avais remis mes pleins pouvoirs a Adam, avec mis-
sion de me représenter et en déclarant accepter & I'avance les
vésultats de 'épreuve a laquelle il allait étre soumis. Comment
laurais-je fait si je n’étais pas né '?

plicable qu'a des étres d'unique origine et de nature identique.» M. Secré-
tan a insisté & son tour en faisant valoir des considérations qui peuvent
stablir I'unité morale de I'numanité. mais nullement son unité ontolo-
gique primitive et collective et encore moins l'unité de toute la créature
intelligente (comme le postule le systeme), anges, hommes, démons, ou
mieux encore l'unité de 1'étoffe premibre dont les trois ne sont que les
débris. Voir la lettre de M. Secrétan dans la Critique philosophique
(N° 48, pag. 341 et suivantes, janvier 1873.)

' M. K. Naville établit que la responsabilité, et la volonté qui est sa
condition, ne sont pas des faits d'une nature purement individuelle.
« Bonaparte était sans doute le premier responsable des désastres de la
retraite de Russie. Mais suivez les origines de ce grand malheur ; de-
mandez-vous ce qui l'avait amené au pouvoir, ce qui l'avait conduit
& chercher la gloire militaire comme une nécessité de sa position: et
sans absoudre son ambition démesurée, vous verrez la responsabilite
g’étendre avec le long enchainement et les entre-croisements multipliés
des fils de I'histoire. » (Pag. 228,) Tout cela est incontestable. Seulement.



56 J.~F. ASTIE

« Dans la tentative des anciens et des nouveaux docteurs
de montrer que quelque chose d’inné peut entrainer culpabi-
lité, nous ne pouvons voir autre chose qu'un essai ingénieux

on ne voit pas la portée de tels exemples dans le cas qui nous occupe.
[1 resterait & prouver que les hommes dans la chute d’Adam ont pu
encourir une responsabilité du genre de celle de la France dans les
folies des Bonaparte.

M. Nawille insiste aussi beaucoup sur la solidarité. « Nul, dit-il, ne sup-
porte justement que la conséquence des actes qu'il a accomplis. » Mais encore
ici les faits cités viennent contredire le principe. Le fils souffre des
folies de son pere et de ses ancétres. Direz-vous qu’il souffre injustement
ou bien qu'il a participé & des actes dont il subit les conséquences?
Choisissez! Frédéric Bastiat dont M. Naville invoque 1'autorité, insiste
beaucoup sur le fait de la solidarité, mais il a soin de nous dire que pour
subir les conééquences nous n'avons nullement besoin d’avoir pris part
aux actes : « Il n'y a pas un homme sur la terre, dit-il, dont la condi-
tion n’ait été déterminde par des milliards de faits auzquels ses détermi-
nations sont étrangéres. » Voiliy le mystere de la solidarité devant lequel
tout le monde s'incline, parce que le fait s'impose & nous. Si on entend
dire que nous sommes solidaires d’Adam dans ce sens-la, nous n’avons
rien h ohjecter; oui, nous subissons les conséquences de sa faute sans y
avoir participé. Mais pourquoi la solidarité, qui dans les cas ordinaires
n'impliquerait pas participation ¢ la foute, 'impliquerait-elle ici ? On
invoque les droits de la justice. Mais la justice n’a rien h faire dans
la question; car I'’homme ne nait pas coupable mais simplement ma-
lade. D'aceord, s’il naissait coupable la justice réclamerait qu’il elt éte
complice : mais niant Veffet, nous n’avons nul besoin de remonter i
une pareille cause.

On insiste encore. Puisque la postérité subit les conséquences de la
chute, la justice réclame qu'elle y ait pris part. —— Nous nous hornons &
renvoyer nos honorables contradicteurs aux innombrables phénomenes
de solidarité qu'ils se plaisent & invoquer; ne nous montrent-ils pas qu’'on
peut supporter les conséquences sans avoir en rien participé a 'acte qui
les a provoquées ? Pourquoi n'en serait-il pas de méme pour la chute du
premier homme ? Le mystere de la solidarité demeure, j’en conviens,
mais & quol bon, sous pritexte de 1'expliquer, le compliquer d'un mnys-
tere plus grand encore ?

M. Naville dit de la doctrine de I'imputation de la faunte (que nous ne
soutenons pas) que, pour elle, se faire comprendre c'est &tre rejetée
C’est pour une raison opposée que nous repoussons la -solution réaliste
qu'on nous propose. Qu'on appelle au secours toutes les exigences' de la
logique. escorties des ressources inépuisables d'une iimagination riche et



DE LA GULPABILITE NATIVE 57

de montrer que I'irrationnel est rationnel, que I'inconcevable

est concevable. » (Pag. 349.)

(’est un théologien qui tient ce langage. Car les roles sont
ici étrangement intervertis : ce sont les théologiens qui doivent
voler au secours de la raison lestement jetée par-dessus bord,

ingénieuse, jamais on ne réussira & nous faire comprendr: qu’avant
d’exister comme individus conscients nous ayons pu prendre part & un
acte coupable engageant notre responsabilité. Avant d'étre des &tres
moraux, nous ne saurions avoir commis un acte immoral. Fallit-1l vous
accorder,ce que nous ne faisons pas, que ’humanité entiere existait réel-
lement : ans le premier couple, ce genre d'existence, d'ailleurs compléte-
ment incompréhensible, ne suffirait pas pour cngager la responsabilité
des individualités morales qui ne devaient faire leur apparition que plus:
tard. A quoil bon donc toutes ces fictions? Elles n'ont qu'un seul but :
échapper & 1'idée d'imputation. Et pourquoi ne veut-on pas de cette doc-
trine ? simplement parce que la conscience ne permet pas de déclarer
les descendants coupables d'mune faute qu'ils n'ont pas commise. Au
iew donc de recourir & nne participation imaginaire dont la mémoire
et la conscience n'ont conservé aucun souvenir, il faudrait examiner
préalablement si I'homme nait réellement coupable. La raison, la con-
science, I'Feriture s'accordent pour proclamer qu'il n’en est rien. Du
moment ot il ne s'agit plus de culpabilité se transmettant par héritage,
tous les autres legs que nous a faits notre premier pere rentrent dans
le grand mystere de la solidarité qu'on se plait b invoquer, mais qu'il
taut renoncer i expliquer, surtout quand on ne sait proposer qu’un nou-
veau mystere plus obscur encore et qui plus est singulitrement fantas-
tique. Que ces philosophes sont donc étranges! Nauront-ils jamais
assez de sagesse et de conrage pour oser avouer franchement qu’ils igno-
rent quelque chose! C'est cependant I'unique moyen de sauver le peu
quils savent, au jugement d'une géndration éminemment eritique,
préte & retourncr contre eux tous les arguments dont ils abusent quand
ils se combattent les uns les autres.

M. Nuville s’est d’abord déclaré neutre sur ces points-la; au moment
ol parut la premivre édition de l'ouvrage de M. Secrétan, il n’approu-
vait que l'idée fondamentale, la liberté absolue de Diew. « A partir, ajou-
tait-il, des doctrines corrélatives de DI'état primitif de la créature
et de la chute, les assertions de I'auteur nous font éprouver une
sorte d’étonnement qui résulte de ce qu'elles ont pour nous d’absolument
nouveau.» Le temps aidant, ’'étonnement s’est changé, comme on vient de
le voir, en une pleine conformité de sentiments... Voir un compte rendun
de la Philosophie de la liberté dans la Bibliothéque wuniverselle de 1849
sérje 1V, Ne 11,



58 J.-F. ASTIE

.

en vue d’arriver, nous assure-t-on, & une explication ration-
nelle de toutes choses.

[iI

Mais cette hypothése qui veut que chacun de nous naisse
coupable, repoussée par la raison et par la conscience chré-
tienne, serait-elle du moins favorisée par I’Ecriture? (’est en-
core la un fait dont aurait dtt s’enquérir une philosophie qui
se fait gloire d’étre avant tout une apologie du christianisme.
[’indépendance du philosophe ne peut aller jusqu'a ne pas
prendre connaissance de la cause qu’il veut plaider. De plus,
si cette hypothese se fondait sur P'Ecriture, le moment serait
venu pour prendre sa revanche: « C’est mon grand zéle a vous
défendre, pourrait dire M. Secrétan aux théologiens, qui me
pousse irrésistiblement dans la voie de ces mystéres dont vous
ne voulez pas, bien que seuls ils puissent sauver votre cause,
en rendant pleinement compte de tout. »

Pour commencer par la lettre de la Bible, on ne peut allé-
guer qu'un seul passage de nature 4 prouver que ['homme
n’ait coupable. (est celui d’Eph. II, 3, en ces mots: Nous
étions de notre nature des enfants de colere comme les autres.
Les coupables peuvent seuls étre objets de colére; le passage
parail décisif.

Mais une explication, réclamée par tout le contexte, aboutit
a un sens qui mel ce passage étrange en parfait accord avec
Uesprit de 'Ecriture, avec les exigences de la raison et avec
les besoins de la conscience chrétienne.

« Sion lit ce passage sans parti pris, quelle est la pensée &
laquelle on doit s’attendre? Aprés avoir décrit ’'état de péché
des chrétiens d’entre les juifs, 'écrivain les présente comme
objets de la colere de Dieu. Et lorsque lapotre ajoute comme
les autres, comme aussi les paiens, on ne peut songer qu’a
I'idée intermédiaire suivante: bien que les chrétiens d’entre
les juifs se soient trouvés placés par nature dans une position
favorisce a I'égard de Dieu. C’est la la seule pensée que l'a-
potre entend exprimer par ces mots : Kai fusv téwva gloe ooyiis o



DE LA CULPABILITE NATIVE 59

»ai ot doemot. QuOn ne sépare que ce qui est séparé; qu'on ne
mette en opposition gque ce qui doit y étre mis en tenant
compte des mots. Le mot colére est manifestement séparé d’en-
fants par le mot nature. Ce qui est exprimé avec colére (de
colere, comme les autres) est opposé 4 ce qui est désigné par
enfants par nature. Dés qu'on sépare ainsi ce qui doit étre sé-
paré d’apreés la position des mots, et qu’on place une premiére
virgule avant enfants, et une seconde apreés par nature, colére
s’unit avec nous ; alors enfants par nature doit étre pris comme
opposé a de colére; nous étions par suite de notre péché actuel,
bien qu’enfants par nature, objets de colére comme les autres
(les paiens). Quoique par suite d’un choix objectif nous fus-
sions enfants, en tant qu’appartenant au peuple de Dieu, ce pri-
vilége, par suite de notre état subjectif (nous avons tous con-
versé autrefois dans les convoitises de notre chair), ne nous a
nullement mis a ’abri de la colere de Dieu: nous tombions
sous ses coups, comme les autres... »

« Notre texte renferme ainsi d’'une maniére concise la pen-
sée qui est développée tout au long dans le premier chapitre de
Pépitre aux Romains. I n’est donc nullement question ici
d’'une culpabilité innée. Ce passage ne saurait étre avancé
comme dictum probans ni d’'une maniére immeédiate, ni d’'une
maniére médiate pour établir une culpabilité imputable se
transmettant par la procréation'. »

« Rien dans I'anthropologie de saint Paul n’implique non plus
l'idée d’'un péché héréditaire des enfants d’Adam entrainant
culpabilité personnelle. Bien loin de naitre coupable, voici
comment, par le concours de quelles circonstances complexes
’homme le devient. » Il est incontestable que 'apdtre place le
fait empirique du péché de chaque individu dans un rapport
organique avec celui d’Adam. (Rom.V, 12-21.) Mais ce rapport
ne va nullement jusqu'a entrainer la culpabilité personnelle
de chaque individu par suite de la décision primitive d’Adam.
Nous avons déja vu ce quont d’insuffisant & cet égard les di-
verses tentatives de présenter cette doctrine de I'imputation.

' Voir la justification de cette interprétation, pag. 328, 330.



60 J.-F. ASTIE

A cela vient s’ajouter une considération positive. Dans ce cas-
1a, le péché des descendants ne pourrait étre considéré que
comme un malheur, une calamité qui n’aurait pu étre qu’objet
de pitié, de compassion. Or il n’en est pas ainsi, puisqu’au jour
de la coléreil sera rendu & chacun suivant ses ceuvres (Rom. II,
6), de sorte que la condamnation personnelle de l'individu,
d’aprés laquelle son péché lui est imputé, résultera non pas de
la chute d’Adam, mais de la coi duite indépendante d’un cha-
cun. Tout cela suppose quela condamnation & mort ne devient
pour la race entliére une équitable rétribution du péché que
parce que tous les descendants viennent se ranger, & la suite
de leur pére, comme autant de pécheurs personnellement
coupables et responsables. (Rom. V, 16, 18; comp. 1 Cor. VIII,
46; Job IX, 2; X1V, 4; XX, 9.) — En second lieu, sans s’expliquer
ni sur le genre, ni sur les moyens de I'action de Satan, saint
Paul 'admet pour nous comme pour Adam. Néanmoins 1’état
actuel de péché n’est pas provenu exclusivement de Satan.
— En troisiéme lieu, il y a chez ’enfant une certaine impureté
dés la naissance. La convoitise est déja chez I'enfant un effet
du péché; celui-ci est présenté comme un germe enraciné
dans l’horame; se développant au moyen de la conscience
morale, il fait que la décision de '’homme a lieu d’une ma-
niére hostile & la loi. Enfin, pour déterminer la culpabilité, un
acte de liberté s’'interpose entre la disposition au péché et ’acte
entrainant responsabilité. ,

L’intervention de ce quatriéme facteur pourrait paraitre inu-
tile aux yeux d’une logique plus préoccupée de I'exactitude
des formules que d’une soigneuse étude des faits. Tous les
descendants d’Adam, dira-t-on, ayant hérité de lui une dispo-
sition au péché qui, aussi longtemps que la rédemption n’in-
tervient pas, les met au pouvoir de Satan, il .semble que tous
les hommes ont péché par suite d’un développement naturel
commencant avec la faute de leur premier pére.

Mais c’est 1a une conclusion repoussée par toute I’'anthropo-
logie de l'apodtre des gentils. En dépit des assertions de ses
pretendus disciples modernes, il admet un attrait incontes-
table pour Dieu et pour la loi (Rom. 1, 20; VII, 23), qui peut



DE LA CULPABILITE NATIVE 64

porter '’homme & hair le mal et & répudier les ceuvres qui en
résultent comme n’étant pas siennes. (Rom. VII, 20.) En se-
cond lieu le rapport qui s’établit entre la disposition au bien et
celle au mal, donne les diverses vies humaines, qui, d’aprés
saint Paul, représentent divers degrés de moralité. En troi-
sieme lieu, quel peut étre le sens des nombreuses exhortations
de Paul 4 la repentance let & la conversion? C’est que tout en
enseignant que le pécheur est esclave du péché (Rom. VII, 15)
et tout en ayant l'air de dire que cette servitnde n’admet de
liberté « gqua I’égard de la justice » (Rom. VI, 20), il ne statue
néanmoins aucune contradiction absolue entre cette servitude
d’une part et la possibilite de se déterminer autrement d’autre
part. En effet, d’aprés saint Paul, la bonne détermination du
pécheur peut consister a chercher la rédemption. En quatrieme
lieu, I’état dans lequel les descendants d’Adam se trouvent na-
turellement n’est pas un état de vraie liberté, mais saint Paul
admet cependant qu’il peut y avoir chez 'homme des actes de
liberté. Ce qui le prouve, c’est que, d’aprés lui, la foi qui con-
siste & s’approprier la grice offerte par Dieu n’est pas un acte
imposé ou violentant I’homme, mais de la part du pécheur une
assimilation du Dieu de la révélation, basée sur une détermina-
tion consciente, en d’autres termes, un fait de liberté *.

On le voit, le probléme est beaucoup plus complexe que ne
le supposent les hommes amateurs avant tout de théories ab-
solues qui finissent tqujours par éclater au contact des faits. Il
s’agit ici de savoir comment le péché actuel peut étre, chez
chaque individu, 4 la fois la conséiquence de la disposition au
mal héritée d’Adam et le produit de la libre détermination hu-
maine. L’augustinisme et le pélagianisme se serrent ici de si
prés qu’il parait impossible de s’interposer. C’est cependant ce
qu’il est indispensable de faire sous peine de méconnaitre les
besoins de la conscience chrétienne et les données de I'Ecri-
ture. Nous venons de rappeler guelques fuits qui empéchent
d’interpréter la pensée de l'apdtre dans le sens de 'augusti-
nisme. Il ne serait pas moins téméraire de prétendre le faire

Pag. 345.



62 J.-F. ASTIE

verser dans le sens du pélagianisme. Nous sommes incontesta-
blement devenus pécheurs par suite du péché d’Adam. (Rom.V,
12.) On ne peut prétendre que chacun de nous est l'arbitre ex-
clusif de sa destinée, ni affirmer qu’il y a dans chagque homme
une liberté d’indifférence lui permettant de se prononcer a
chaque instant, avec une égale facilité, pour le bien ou pour
le mal.

Si on veut résoudre la difficulte il faut, avec saint Pavl. dis-
tinguer entre le péché objectif, qui est un état contraire a la
volonté de Dieu, et le péché subjectif. Pour qu’il y ait péché,
dans ce dernier sens, « il faut toujours, la connaissance de la
loi et la conscience d’une libre transgression. En effet cet
¢lément formel du péché, qui seul donne naissance & la culpa-
bilité, ne peut jamais se trouver chez moi comme conséquence
du péché d'un autre. Toutefois le péché est, en tout premier
lieu, quelque chose d’objectif, un acte, ou une maniére d’étre
contraire & la volonté de Dieu. (’est ce coté objectif qu’il faut
avoir en vue quand on dit que tous les descendants d’Adam
sont, par suite de sa transgression, devenus pécheurs par
leurs dispositions ou par leurs actes. Mais bien qu’il ne soit
encore rien décidé sur le coté formel, subjectif du péché, cette
déclaration de saint Paul implique cependant que les descen-
dants d’Adam ne peuvent avoir possédé une liberté leur per-
mettant de ne pas violer la loi de Dieu, soit par leurs disposi-
tions, soit par leurs actes. Ils ne peuvent donc avoir été
capables de faire exclusivement le bien. »

Voila pourcuoi on ne saurait admettre une liberté de choix
et d'indifférence chez tous et 4 tous les degrés du développe-
ment : dans le domaine religieux et moral, la liberté de choix
n’est que relative. « D’une part sous l’action de la discipline
divine, de l'autre en présence des manifestations de la grace
divine, 'homme peut s’éloigner intérieurement du mal, désirer
le secours, le saisir quand Dieu le lai offre en Christ, et aussi
mépriser la discipline et la grice de Dieu, s’en détourner. Telle
est la liberté latente, coinpatible avec la servitude du péché.
Elle se manifeste dans les actes de repentance et de foi; c’esl
la limile pour la nécessité du péché actuel en présence de la



DE LA CULPABILITE NATIVE 63

détermination au péché provenant de Ja nature. Méme aprés
la chute, il y a pour ’homme de ces moments ou il s’agil de se
prononcer pour ou conire Dieu. Et toutefois, aussi longtemps
que Christ n’est pas la, il ne peut effectuer un changement
pareil qui ameéne des dispositions de cceur entiérement
nouvelles... »

« Ainsi, pour concilier les facteurs en apparence exclusifs
les uns des autres qui ont produit notre état actuel de péché et
qui le présentent 3 la fois comme le produit de la disposition
au péché venant d’Adam et de la détermination personnelle,
il faut accorder & chacun non pas une valeur absolue, mais
an simple valeur relative. La disposition au péché, innée a
I’homme, concourt & lui faire prendre sa détermination,
puisque la détermination antérieure exerce toujours son in-
fluence quand il s’agit d’en prendre une nouvelle. Mais il ne
peut étre question que d’une détermination relative; il n’y a
pas de dépendance absolue de la disposition mauvaise, car
’homme, en se déterminant & nouveau, peut réagir contre la
déterminalion antérieure, sinon d’une maniere radicale, du
moing suffisamment pour se tourner vers Dieu, chercher le
salut, le saisir quand il lui est offert. D’un autre cdie 'homme,
en face de sa disposition native au péché, n’est pas entierement
indépendant : quand il est question de prendre une détermina-
tion, il est relativement prédéterminé & se prononcer dans un
sens plutot que dans 'autre. » (Pag. 345 et suivantes.)

Voici donc le résultat auquel nous arrivons. « Pour qu’il vy
ait responsabilité et culpabilité chez les descendants d’Adam, il
n'est pas indispensable que leur décision personnelle en soit la
cause exclusive et absolue, il suffit de son concours. De sorte
que les descendants d’Adam ne sont ni absolument respon-
sables, ni absolument coupables, mais seulement relativement
responsables et coupables » (pag. 353), & la suite du péché ac-
tuel et personnel.

Mais en faisant ces concessions, qu’on ne peut refuser sous
peine de tomber dans un pélagianisme qui ne connait pas la
nature humaine, aurions-nous peut-étre mis le pied sur la
pente fatale qui conduit aux derniéres conséquences de lau-



64 . J.-F, ASTIE

gustinisme? En déclarant la responsabilité relative ne la dé-
truit-on pas entiérement? La rédemption ne cesse-t-elle pas
d’étre nécessaire? Dieu n’est-il pas injuste du moment oir il
execule sur les descendants le jugement qui avait été porté
contre Adam, des que ceux-la ne sont plus des coupables de
naissance, ayant participé a sa transgression?

Ce sont 1a tout autant de questions auxquelles Julius Miiller
n’hésite pas & répondre affirmativement, et 1l est probable que
les réalistes, partisans d’une chute de I'espece entiére, n’hé-
siteraient pas & se joindre & lui. « Dés que le péché actuel
est la conséquence inévitable du péché inné, c’est le cas d’ap-
pliquer la maxime : causa cause est causa causatli, c'est-a-dire
la chute esttout aussi bien la cause du péché actuel qu’elle est
la cause de la mauvaise disposition héréditaire. Si donc le
péché originel ne nous est pas imputable parce qu’il se trouve
en nous du fait d’'un acte du premier homme, il en résulte né-
cessairement (ue les péchés actuels échappent a leur tour a
toute responsabilité. Il est bien vrai que la présence des der-
niers dans notre vie est le fait de notre activité, ce (ui ne sau-
rait étre le cas du premier. Mais c’est la une différence Qui,
dans les circonstances données, ne saurait tirer a conséquénce.
Dés 'instant ou cette activité n’est plus celte liberté de libre
décision, elle n’est plus que la forme particuliére sous laquelle,
dans le domaine de la vie morale, s’accomplit le passage de la
cause & l'effet, chose d’ailleurs tout & fait nécessaire. Le pé-
cheur, en dépit de toute saliberté formelle, quand on considére
les choses du point de vue de la réalité, wen demeure pas
moins, a tous égards, déterminé par le principe dominant du-
quel provient son péché. Le péché actuel serait par conséquent
hors d’état d’entrainer aucune culpabilité. » (Pag. 354.)

Pour renverser ce raisonnement Ernesti fait une remarque
fort simple. Vous auriez raison, dit-il, si afin qu’il y ett cul-
pabilité la condition morale devait étre le produit absolu et
exclusif de Paclivité personnelle. « Mais nous nions justement
que, pour qu’il y ait culpabilité, U'individu doive étre la cause
absolue et exclusive du fuit. Le concours ne doit sans doute
pas faire défaut, mais il suffit. A la vérité, ’homme n’est pas



DE LA CULPABILITE NATIVE 65

responsable, en tant qu’il ne peut empécher le péché originel
de se traduire avec puissance en dispositions et en actes
mauvais: mais il est responsable en tant qu’il peut réagir
contre cette puissance. Si donc le pécheur, malgré toute son
activité formelle, considéré au point de vue réel, se laissait
complétement déterminer par le principe dominant I’état du-
quel son péché proceéde, le péché actuel ne serait plus qu’une
forme particuliere sous laquelle le péché 'originel se manifes-
terait nécessairement: il n’entrainerait pas culpabilité. Mais
nous nions précisément que, quand il commet le péché actuel,
I’homme soit complétement déterminé par la disposition innée.
Appuyé sur les déclarations de I'apdtre (Rom. VII), nous pré-
tendons que, quoique privé de la liberté réelle, le pécheur
n'est cependant déterminé que conditionnellement, va qu’il
serait déterminé tout autrement par le péché originel s’il ne
réagissait pas contre lui. Il aboutirait alors toujours avec
nécessité & I’endurcissement, & se poser comme Dieu en face
de Dieu. Il ne pourrait plus étre I’objet que d’une rédemption
mécanique, tandis que saint Paul admet, en dehors de la ré-
demption, des degrés divers de moralité et de corruption. La
rédemption ne peut avoir lieu selon lui que lorsque, a la suite
d’une vraie réaction contre la puissance du péché, le salut
est recherché intérieurement et saisi quand il est apporté. On
ne saurait donc dire que la responsabilité relative soit équi-
valente a I’absence de responsabilité. Bien au contraire, celle-
ci conserve toute sa réalité ou mieux encore elle ne devient
vraie que lorsque, débarrassée de toute fiction, elle corres-
pond, d’une maniére vivante, a la réalité. » (Pag. 355.)

Il semble que dés qu’on admet cette responsabilité relative,
une réconciliation générale de tous les hommes n’est plus
nécessaire. Pourquoi en effet chaque individu, tout en étant
hors d’état d’échapper & la puissance du péché, une fois intro-
duit dans I’humanité par Adam, ne pourrait-il pas, dans tout
le cours de son existence, réagir contre lui d’une facon telle
a n’y consentir jamais, le sachant et le voulant, 2 se maintenir
ainsi & 'abri de culpabilité proprement dite? On ne peut nier
cette possibilité qu’en enlevant 4 la responsabilité, chez les

THEOL. ET PHIL. 1874. 3



66 J.-F. ASTIE

descendants d’Adam, ce qui la consiitue. Est-ce & dire que la
nécessité de la réconciliation devienne incertaine? Il le semble
bien, puisque ce qui en est la condition absolue, la culpabilité
générale, est rendue 4 son tour incertaine par le fait qu’on ne
peut en prouver la nécessité et qu’il faut se borner a en
affirmer la réalité.

Un fait parait toutefois contredire cette conclusion. Au fond
toutes les consciences donnant leur assentiment &4 la doctrine
de la culpabilité générale, il semble que celle-ci ne puisse étre
considérée comrne un fait arbitraire mais comme une vraie
nécessité. Néanmoins ce n’est la qu’une illusion logique qui
ne peut étre surmontée autrement que par chaque conscience
individuelle. Voici la conclusion générale d’Ernesti: « Il résulte
de tout cela qu’on ne peut avancer aucune preuve inductive
proprement dite pour établir 'universalité de la culpabilité.
Voila pourquoi saint Paul n’a jamais entrepris d’en donner une.
A divers égards, la généralité de la culpabilité est une hypo-
thése ; I'expérience objective ne suffit pas pour I’établir, mais
sa vVérité est prouvée par la conscience de chaque individu.
Chacun sait en effet que ce n’est pas sans son consentement
qu’il a été placé dans I’état de péché ou il se trouve. Ce n’est
que dans ce sens, et dans ce sens seulement, (qu’on peut dire
avec Augustin: Non inviti tales sumus.

Nous touchons au terme de notre étude, mais le dernier mot
n’est pas encore dit. Nous arrivons méme 4 ce moment critique
ol tout systéme bien décidé a tenir compte des faits sera peut-
étre toujours contraint de faire fléchir la rigueur logique. Nous
venons nous heurter ici & une des énigmes les plus douloureu-
ses de la vie, la mort corporelle, la séparation de I’ame et du
corps parla décomposition de ce dernier. Pour les individua-
listes extrémes comme Julius Miller, pour les réalistes qui
maintiennent une chute collective, ce fait ne présente aucune
difficulté. Tous les hommes naissent coupables, rien de plus
simple que de les voir passer par la mort ¢ui est le salaire du

-. —--péché. Le_ prohléme est beaucoup nlus complexe nour nous..
Adam seul, de notre point de vue, devrait étre frappé de mort
corporelle, puisque seul il a péché. La justice de Dieu ne



DE LA CULPABILITE NATIVE 67

parait-elle pas mise en question lorsqu’elle assujettit & la mort
tous les membres de la race? Est-ce bien 1a faire 4 chacun
suivant ses mérites et ses démérites?

Ernesti prétend lever la difficulté en établissant une ana-
logie avec I’ceuvre rédemptrice de Christ. « Bien gqu’aucun
des fidéles n’ait été obéissant comme Christ, ils n’en seront
pas moins traités comme justes & cause de lui. C’est lale
décret objectif de Dieu qui trouve sa réalisation subjective
chez ceux qui croient. Ce décret parait entiérement incom-
préhensible au point de vue d’'une conception tout & fait
légale de la justice divine. En effet, au point de vue légal, nul
ne peut avoir part A un bien qu’il ne lui ait été promis par la
loi a la suite d'un acte particulier. De sorte que lattitude
qu'une personne prend a I’égard de la loi ne peut profiter a
une autre. De ce point de vue-13, la mort venant sur toute la
race par suite du péché d’Adam parait également un fait in-
compréhensible. Dans l'autre cas, c’était la grice, dans celui-
cl, c’est la colére, qui parait aller trop loin. »

Ce systeme de compensation est-il aussi satisfaisant que
répandu? Le décret arbitraire de la rédemption justifierait-il
donc le décret de condamnation & mort de tous les descen-
dants d’Adam ? Au lieu de résoudre la premiére difficulté ne se
borne-t-on pas & la grossir en 'augmentant d’une seconde ?

Ernesti semble si peu satisfait de cette tentative pour émous-
ser les angles et le tranchant de P’objection, qu’il finit par
reconnaitre toute la force de cette derniére. «..... La notion
de justice, dit-il, telle qu’elle se forme au point de vue stricte-
ment légal, n’est plus applicable dés qu’il s’agit de désigner
la conduite de Dieu a41'égard des qualités morales de ’homme...
Par un seul homme la mort est venue sur tous les hommes.
Il est certain qu’au point de vue légal, strict, c’est 1a une
dispensation providentielle injustifiable. » (Pag. 359.) Nous
n’éprouvons aucune difficulté & nous approprier cet aveu.

Ce n’est pas (que nous ignorions les conséquences qu’on va
se hiter d’en tirer. Il nous seiable entendre les réalistes et les
individualistes triomphants s’écrier en cheeur : Habemus con-
fitentem reum ! Votre défaite est complete! C’est vous qui



68 J.-F. ASTIE

I'avez dit, vous renoncez a justifier Dieu: le créateur n’a pas
agi lui-méme conformément & cette loi de la justice quiil a
gravée dans nos consciences, 'ame humaine est déchirée
sans retour, vous nous plongez dans le scepticisme.

Un mot en finissant sur chacune de ces graves accusations.
Quand bien méme il faudrait renoncer & justifier entiérement
Dieu nous n’aurions aucun embarras & 'avouer. Qu’on veuille
bien ne pas perdre de vue noire but et notre méthode: nous
ne prétendons pas 4 la science universelle et absolue; nous ne
poursuivons pas la solution universelle au moyen du principe
universel: notre tache beaucoup plus modeste se borne & cher-
cher 4 rendre compte des faits; nous faisons ceuvre de théolo-
gien et non de philosophe. Nous avons tenu compte des don-
nées de la conscience, des enseignements de ’Ecriture, non pas
en les soumettant & des nécessités logiques absolues venant
du dehors, mais en nous laissant guider uniquement par
les exigences qui découlent de la nature méme des faits a
expliquer. Sur ce terrain analytique nous admettons la discus-
sion, mais il ne suffit pas d’arguer de l'insuffisance des résul-
tats pour se dispenser de discuter notre opinion. Encore une
fois, nous ne prétendons ni tout savoir ni tout expliquer.
Pourquoi nous serait-il interdit & notre tour de nous récuser
devant P'incompréhensible? Ce serait au moins un mystére
résultant de la nature méme des choses, il ne serait nulle-
ment de notre fait. Pourquoi craindrions-nous de reconnaitre
que nous ne sommes en mesure de rendre compte ni de ’en-
trée du mal dans le monde, ni de sa sortie? Ces aveux d’igno-
rance peuvent effaroucher un philosophe, mais les théologiens
sérieux doivent étre au-dessus de ces terreurs. Mystére pour
mystére, ignorance pour ignorance, aurait-on bien le droit de
nous reprocher le nodtre ressortant de la nature des choses,
conforme aux données de I’Ecriture et de la conscience chré-
tienne, pour lui en substituer, au nom de la logique, un autre
qui outre l'inconvénient grave, chez un philosophe et apolo-
geéte chrétien, de ne tenir compte ni de la conscience ni de

la Bible, semble de plus étre une espéce de défi porté au
bon sens, 4 la raison? ' | |



DE LA CULPABILITE NATIVE 69

Oui, nous le confessons, le fait que tous meurent sans avoir
péché & la maniére d’Adam peut paraitre injuste et arbitraire.
Qu’est-ce & dire? Le scandale serait-il donc bien & sa place
chez des penseurs qui font provenir la science, les lois ma-
thématiques, la justice, la morale, Dieu lui-méme de I’acte pure-
ment formel et arbitraire d’'une volonté capricieuse qui ne
voulant rien n’en produit pas moins 'ordre et ’harmonie dont
nous sommes les témoins? Celui qui peut le plus ne pourrait-il
pas le moins? L’impossibilité de rendre compte de la mort
physique venant sur tous suffirait-elle pour nous jeter dans les
bras d’hypotheses fantastiques ne pouvant appeler & leur aide
ni la conscience, ni I'Ecriture, nila raison ?

Dieu, dites-vous, est injuste en assu]ettlssant 4 la mort
les descendants d’Adam qui n’ont pas péché & la maniére de
leur premier péere. Qu’en savez-vous, je vous prie? N’est-ce
pas le cas de s’écrier avec 'apOtre : « Mais plutot, 6 homme !
qui es-tu, toi qui contestes avec Dieu? La chose formée dira-
t-elle & celui qui I'a formée: Pourquoi m’as-tu ainsi faite ? Le
potier de terre n’a-t-il pas la puissance de faire d’une méme
masse de terre un vaisseau & honneur, et un autre & déshon-
neur ? »

Ne vous hatez pas de tmompher ; vous savez suffisamment
qu’il n’y a pas le moindre vestige de calvinisme en tout ceci.
Non, Dieu ne saurait traiter les créatures intelligentes et mo-
rales comme le potier la masse de terre qu’il faconne & son
gré. Dieu est un Dieu d’ordre, il est le premier & respecter
son ceuvre. « Quand il s’agit de Dieu, la justice c’est sa recti-
tude, c’est-a-dire qu’il se comporte conformément i la
position qu’il prend. » (Pag. 358.) Mais quand il crée serait-il
donc forcé de créer les étres intelligents d’une fagon plutot
que d’une autre ? Cette prétention serait tout particuliérement
étrange dans la bouche de ceux qui nous parlent d’une liberté
absolue de Dieu. Les résultats auxquels on aboutit sont vrai-
ment fantastiques. En effet ce ne serait pas seulement en as-
sujettissant 'homme & la mort que Dieu se serait montré in-
Juste. Pourquoi aurait-il donné a I’un des facultés et des talents
qu’il a refusés a 'autre? Pourquoi celui-ci vient-il au monde



70 J.-F, ASTIE

dans un milieu favorable, tandis que cet autre est placé dans
les circonstances les plus pénibles ? Julius Miuller pourrait
soutenir que notre position dans le présent purgatoire est
rigoureusement déterminée par la gravité de la faute person-
nelle commise dans la période de la préexistence. Mais com-
ment les réalistes qui admettent une chute collective de 1'es-
péce pourraient-ils pousser si, loin le déterminisme résultant
d’une faute impersonnelle? Vous ne direz pourtant pas que
les aptitudes et le sort de chaque individu sont déterminés
par la part infinitésimale qu’il a prise, en qualité de molécule
inconsciente, dans la chute de la créature intelligente dont la
pelite monnaie a donné des anges, des hommes et des démons ?

Une fois entré dans cette voie on doit aller plus loin encore.
Dieu ne serait-il pas injuste pour nous avoir refusé quelques
sens de plus qui nous iraient 4 merveille? Pourquoi pas un
ceil 4 facettes placé sur le front ou derriere la téte? Les
notions esthétiques s’en seraient aisément accommodées en
considération de son utilité. Pourquoi ne nous sentirions-nous
pas frustrés dans nos droits en voyant que nous sommes singu-
lierement mal partagés sur cet article des sens, et cela au bé-
néfice de nos inférieurs les animaux? Ah! dans ces jours de
locomotion qu’une paire d’ailes ferait donc bien notre affaire
dans maintes circonstances! Sinos nerfs et nos muscles avaient
I'élasticité de la sauterelle et du moindre parasite humain, nous
nous élancerions instantanément sur le faite des édifices les
plus élevés.

Pour respecter les exigences de cette justice légale qu’on
veut lui imposer, Dieu aurait da faire non pas seulement tous
les hommes mais tous les étres intelligents sur le méme patron.
Jetés dans le méme moule, doués de fagultés et de talents par-
faitements identiques, ils auraient dii A tous égards é&tre
les divers tirages d'une seule et méme composition défini-
tivement stéréotypée. Au fond n’est-ce pas 1a ce que veulent
dire les réalistes qui nous parlent d’une humanité qui serait
tombée alors qu’elle était encore une ? Pour plusieurs d’entre
eux du moins I'individualité est du malin. 1l ne resterait plus
qu’a nous expliquer comment les atomes de cette créature in-



DE LA CULPABILITE NATIVE "

telligente ont pu contracter une culpabilité personnelle dans
I’'acte méme de cette chute, qui devait avoir pour résultat de
les constituer comme individualités conscientes.

Mais les régles de la pure et simplejustice légale doivent-
elles donc faire seules lois entre le créateur et les créatures?
Les stoiciens n’ont-ils pas déja entrevu une sphére beaucoup
supérieure? Kant n’a-t-il pas fait prévaloir le point de vue
moral dans lequel régne la liberté? Dans le monde religieux
et moral ne pouvons-nous pas concevoir des régles de conduite
supérieures & la petite justice de nos tribunaux, qui tout en
s'efforgant d’étre justes sont trop souvent contraires a ’équité ?
En tout cas il est impossible de ne concevoir les rapports entre
Dieu et les créatures que comme fondés sur la base d’une stricte
légalité. En dehors de la révélation, bien des choses autorisent
a contester la justice de Dieu, maisle croyant, sans nier les faits
qui Pembarrassent, n’a-t-il pas le droit de penser que celui
qui s’est montré plus que juste, c’est-A-dire un peére miseéri-
cordieux et compatissant, sera également reconnu juste en
toutes ses voies?.. « Tu es juste, 0 Eternel! et droit en tes juge-
ments! » (Ps. ZXIX, 137.)

Est-il nécessaire de prévenir I’accusation d’avoir affaibli la
doctrine du péché? Pour couper court & toute discussion il
suffirait de rappeler que, tout en repoussant les explications de
l'augustinisme et de ’ultracalvinisme, nous n’avons pas admis
une seule des théses du pélagianisme. Aussi bien n’est-ce pas
de ce bord-1a que le péril nous menace aujourd’hui. I’homme
moderne n’est plus fier et orgueilleux; on pourrait lui repro-
cher au contraire d’étre enclin & se faire trop modeste et trop
humble. Il est en effet tout disposé & abonder dans le sens de
I'orthodoxie pour arriver & un déterminisme de nature dans
lequel il estime trouver son excuse. Qu’on charge & plaisir ou
Adam ou la nature des choses, il se sent allégé d’autant;
il se prévaut de tous ces faits comme d’autant d’excuses qui

-enlévent au péché personnel son aiguillon. Il faudrait donmc
se rendre bien peu compte de la position dans laquelle nous
nous trouvons pour voir une atténuation de la doctrine du pé-
ché dans un effort qui, sans prétendre enlever tous les voiles,



72 J.-F. ASTIR

essaye, en consultant I'histoire, la raison, la conscience chré-
tienne et ’Ecriture, de tenir la balance un peu plus égale que
par le passé entre I'individu et la race.

Il est encore un co6té important dans cette doctrine du
péché : nous voulons parler de tout ce qui concerne les restes
de 'image de Dieu en I’homme. Ce point a été traité ailleurs’.
Du reste les hommes religieux du jour semblent revenir sur cet
article des exagérations des prédicateurs du réveil dont les
réformateurs avaient su se garder. Aujourd’hui nous nous som-
mes proposé de remonter plus haut. En renoncant 4 régler les
rapports entre Adam et ses descendants au nom de la spécula-
tion et de la logique formelle pour tenir plus compte de la na-
ture morale et religieuse du probléme, on évite des exagérations
graves dans lesquelles tombent les penseurs qui ne savent pas
faire leur systéme assez large pour donner piace a tous les
faits.

Nous n’avons rien dit de 'accusation de scepticisme. Mais &
quoi bon en parler? qui ne sait que cette aberration d’esprit,
réaction inévitable contre les témérités des docteurs qui pré-
tendent tout savoir, ne pourrait étre mise sur le compte de
ceux qui renoncent 3 donner a leur systéme la rigueur désira-
ble, quand pour cela il faudrait altérer les faits ?

J.-F. AsTIE.

! L' Institution de Calvin et la crise théologique actuelle. Voir le Chrétien
dvangélique, année 1861,



	De la culpabilité native

