
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 7 (1874)

Artikel: De la culpabilité native

Autor: Astié, J.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA CULPABILITÉ NATIVK

J.-F. ASTIÉ

Ce qui précède' aura suffisamment fait comprendre combien

il imporle de séparer la cause du christianisme authentique

et primitif des formes qu'il a revêtues sous la main des

docteurs: amis ou adversaires, sont souvent arrivés à le

compromettre, quand ils ne l'ont pas exploité. Il est de mode

aujourd'hui d'exiger de ceux qui renoncent aux orthodoxies
du passé qu'ils veuillent bien à leur tour formuler un système
de leur façon qui réponde aux exigences légitimes des

contemporains. Nous n'avons rien à objecter, à condition toutefois

qu'on se prête soi-même à rendre l'évolution possible.
Comment peut-il être question de vous donner une dogmatique

nouvelle alors que vous en êtes encore à douter de la

convenance de renoncer aux anciennes? Nous serions en

mesure de vous en présenter une toute rédigée, qu'elle demeurerait

sans effet, nulle et non avenue. L'interprétant fatalement
de votre point de vue inférieur, vous n'en saisiriez ni le sens,
ni la portée. La dogmatique est en effet la forme scientifique
que revêt la vie chrétienne; or complètement étrangers à cette
manière nouvelle de senlir l'évangile, comment pourriez-vous
goûter, comprendre ce qui en serait la systématisation, la
forme scientifique? C'est donc en tout premier lieu à une
étude approfondie de l'histoire des dogmes, comme préparation

indispensable à la dogmatique, que doivent être conviés
les hommes qui parmi nous prennent la théologie au sérieux.

' Voir l'article sur La philosophie religieuse moderne et la dogmatique
chrétienne, dont celui-ci est la suite, Revue de théologie, juillet 1873.



28 J.-F. ASTIÉ

« La dogmatique, dit Baur, est le système des dogmes résultant

du développement historique antérieur et constituant, à

un moment donné, le contenu de la foi chrétienne. La dogmatique

est donc le résultat de l'histoire des dogmes, le sédiment
en quelque sorte que le fleuve de l'histoire dépose dans son

cours comme autant d'îlots représentant à un moment donné
la vérité permanente, pour être plus tard dissous par la marche

du fleuve et devenir à leur tour de l'histoire ancienne. En

effet, chaque résultat définitif en apparence doit être à son tour
le moment, l'ingrédient d'un développement nouveau. La

dogmatique n'est donc qu'une partie de l'histoire des dogmes: elle
s'en distingue en ce que le courant incessant qui constitue le
fleuve de l'histoire des dogmes paraît, à la conscience subjective,
s'être définitivement arrêté et qu'il a l'air de n'avoir coulé
exclusivement que pour produire cette espèce de précipité
définitif qu'on appelle la dogmatique d'une époque. La dogmatique,

en vue de fixer son point de vue, ne peut s'empêcher de

se placer dans le courant de l'histoire des dogmes. Mais si elle

se plonge dans le courant, c'est en se livrant à d'incessants
efforts en vue de l'arrêter, autant que possible, ou du moins

pour arriver à la claire conscience de ce qu'il y a de persistant
au milieu du changement, afin de dégager l'élément substantiel
et permanent du sein de la conscience empirique qui varie
sans cesse. Plus la dogmatique réussit à se faire une position
à part, mieux elle remplit sa mission : se laisse-t-elle, au

contraire, entraîner par le courant incessant de l'histoire des

dogmes, elle est absorbée. Moins on admet dans une dogmatique

de vérités généralement reçues, moins elle répond à sa

notion. Les vérités généralement reçues faisant partie de la
conscience religieuse d'une époque constituent donc la base de
la dogmatique de cette époque. La mission de la dogmatique
est par conséquent de sauvegarder et de défendre aussi

longtemps que possible les convictions qui ont été une fois reconnues
comme partie intégrante de la conscience religieuse et scientifique.

La dogmatique ne pourrait maintenir sa position sans le
sentiment qu'il y a pourtant quelque chose de permanent au
milieu des variations et des changements incessants. L'histoire



DK LA CULPABILITÉ NATIVK 29

des dogmes à son tour ne saurait demeurer tout à fait étrangère
à ce sentiment. Toutefois, ce qui constitue décidément la position

dépendante de la dogmatique, c'est qu'elle est forcée de

reconnaître (pie lout ce qui dans un moment donné parait
permanent et persistant, n'est que temporaire et doit tôt ou tard être

repris et dissous par le fleuve de l'histoire. Chose étrange! ce

sentiment de lutter contre un fleuve irrésistible a été surtout
éprouvé par le théologien qui, de nos jours, a réussi mieux
qu'aucun autre à faire le départ entre l'élément permanent et

l'élément variable, entre la dogmatique et l'histoire des

dogmes. Los manuels de dogmatique du XVII™0 siècle ne répondent

plus à nos besoins; les nôtres vieilliront à leur tour; la

dogmatique est condamnée à être périodiquement absorbée par
l'histoire des dogmes. Voilà pourquoi la haute main appartient
incontestablement à cette dernière. Ce qui fait encore ressortir
la position dépendante de la dogmatique, c'est que, pour fixer ce

qui est permanent et généralement admis par la conscience
religieuse d'une époque, elle esl obligée de s'orienter en se

plaçant au point de vue de l'histoire des dogmes et parfois de

faire assez avant invasion dans le domaine de l'histoire pour
trouver un point, ferme. La conscience du dogmaticien a l'histoire

des dogmes pour base; celui-là seul qui a suivi tout le

développement historique du dogme, qui a bien saisi les diverses
phases de son évolution, celui-là seul (tout faire le départ entre
ce qu'il y a de relativement définitif et permanent pour une
époque donnée et les éléments transitoires qui reparaissent
périodiquement. »

Comme la dogmatique, l'histoire des dogmes devra
commencer pur celle de l'anthropologie. Pour justifier ce poinl de

vue il n'est pas nécessaire d'en appeler au caractère éminemment

subjectif de notre époque, aux lois de la connaissance qui
veulent que l'homme commence à s'étudier lui-même avant
d'apprendre à connaître Dieu et le monde1; contentons-nous
de rappeler qu'un système ne dure qu'aussi longtemps qu'il

Le vrai chemin dans la connaissance religieuse n'est pas de Dieu il
l'homme, mais de l'homme à Dieu ; c'est qu'avant de se connaître
l'homme ne saurait connaître Dieu. Vinbt.



30 J.-F. ASTIÉ

répond aux besoins de ceux qui l'adoptent, et que l'orthodoxie
du passé doit céder le pas à l'hétérodoxie, dès que celle-ci se

présente comme faisant droit à des vérités anciennes. 11 suffira

pour notre but de nous en tenir à la doctrine du péché qui
est à la fois le centre de l'anthropologie et la base de la
dogmatique.

1

Le travail de révision est des plus pressants; la doctrine
courante sur le péché ne répond en effet ni aux enseignements
de l'histoire, ni aux besoins de la conscience chrétienne.
L'explication a été tellement bien confondue avec le fait que la
réalité morale de celui-ci risque d'en être compromise. Les
hommes appartenant aux tendances les plus opposées,
matérialistes, philosophes soi-disant chrétiens, théologiens
évangéliques, tous se sont à l'envi donné la main pour aboutir à

un même résultat. Ce n'est plus dans le sens d'un
pélagianisme superficiel et frivole qu'on verse de nos jours; on
se sent irrésistiblement attiré vers un déterminisme outré
qui atteint le même but par des voies différentes. A entendre
les matérialistes du jour, le péché a cessé d'être un fait moral

pour devenir un phénomène purement physiologique et nécessaire,

dont ils se garderaient bien de contester la réalité; loin
de marchander à Augustin et à nos réformateurs leurs plus
fortes assertions contre la nature humaine, ils prendraient
plutôt plaisir à les exagérer. Le péché n'est en effet qu'une
première étape que la créature doit parcourir dans sa marche
stérile de la pure et simple animalité au néant, dernier mot
de l'épanouissement de l'intelligence dont l'homme donne un

instant l'éblouissant spectacle.
La morale est aussi singulièrement désintéressée dans les

explications que M. Secretan nous propose de la nature
humaine. Il professe bien toujours vouloir rendre compte d'un
phénomène moral, mais les explications étant empruntées à

l'ordre ontologique, métaphysique, cosmogonique même, on
se sent transporté dans des régions où la morale n'a que



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 31

faire. Au fait ce n'est pas du péché que M. Secretan se préoccupe,

mais de la chute. Et quelle chute De la chute de

l'univers entier, de la chute de toute la créature intelligente,
primitivement une, qui a entraîné dans sa ruine la création

matérielle, et qui a réagi sur l'existence même de Dieu.
M. Secretan veut ni plus ni moins nous rendre compte du mal

lui-même, dans l'acception la plus générale du terme, du mal

physique et surtout du mal moral, qui serait le premier et la

cause de l'autre.
En présence de ces difficiles problèmes qui relèvent de la

philosophie plutôt que de la théologie, notre tâche se trouve
singulièrement facilitée par une critique récente. Nous nous
bornerons à résumer les objections que M. Renouvier a

présentées du point de vue de la philosophie, nous réservanl
d'intervenir personnellement quand la théologie et le christianisme

seront en cause.
On est tout heureux de voir un simple philosophe indépendant

rappeler un chrétien spéculatif à des allures plus modestes

et plus sages. En face de cette prétention à expliquer
« l'introduction du mal dans le monde au sens absolu, » pag. 198,
qui refusera son assentiment aux paroles suivantes de M.
Renouvier: « Nous pensons que ce problème en bloc dépasse les
forces de la science et de la spéculation même la plus aventurée,

puisqu'il ne va pas à moins qu'à rendre compte du fait
universel des existences inharmoniques'. »

On ne se sent pas moins d'accord avec le savant rédacteur
de la Critique philosophique quand il maintient énergiquement
la vieille distinction entre le mal physique et le mal moral,
attendu que ce dernier, celui qui consiste dans un vice de

volonté humaine, ou qui, à notre connaissance, peut y être
ramené, est le seul dont la réelle investigation soit à notre
portée. « Chacun se rend compte sans difficulté des tentations
et des déviations du vouloir, des effets de la passion et de

l'habitude, de. la corruption du cœur, des conséquences de

" Toutes nos citations sur ce sujet sont empruntées à la Critique
philosophique, N°» 31, 31. 43, année 1872.



32 J.-F. ASTIÉ

l'intempérance et de l'injustice, des causes de la guerre et
de toutes les dissensions des hommes, enfin des conditions
(réalisables ou non, c'est une autre question) sous lesquelles
il pourrait être porté remède à toutes ces sortes de maux.
Au contraire, s'il s'agit de tout ce qui est compris sous

l'étiquette du mal physique: l'existence de la douleur liée à la

nature des organes, la destruction mutuelle des êtres comme
moyen de développement pour eux, le désordre des
phénomènes, en tant que les uns conformes et favorables, les autres
opposés et nuisibles à chaque fin particulière qu'on veut se

représenter, on est obligé de convenir et qu'on ne connaît rien
de la source d'un tel état de choses et qu'on est dans la plus
complète impuissance d'en imaginer un autre que celui-là ou
de le modifier à quelque faible degré que ce soit. On voit que
notre ignorance met entre les deux espèces de mal une
immense différence. Chercher la cause première du mal moral,
c'est chercher la cause première d'un ensemble de faits dont
les causes particulières sont accessibles à notre expérience et
directement révélées dans leur nature à notre conscience.
Mais chercher la cause première du mal physique, c'est
lancer l'hypothèse dans le pur inconnu et dans l'inabordable.»

En cette matière, il faut s'en tenir à constater une ignorance
qui est liée à celle des origines premières. « On peut remarquer
que l'explication et la justification du mal physique ne dépend

pas en soi de ce que nous en savons, et qu'il n'est pas nécessaire

que nous soyons informés des vraies conditions de la

production du monde ; qu'il suffit pour la moralité de l'univers,
et pour l'appui de la nôtre, que nous nous tenions pour assurés
des lins de l'avenir (la réalité de la liberté, l'immortalité de la

personne et l'existence d'une divinité, c'est-à-dire d'un règne
des fins, d'un empire universel du bien) sans être en état de

scruter les moyens du passé; mais on peut également se sentir
porté à croire que tout mal doil avoir une origine morale, et

nous avouons y être personnellement fort enclin. Mais de là à

l'affirmation d'une doctrine de l'origine et de l'histoire du mal

universel, il y a singulièrement loin, car c'est se condamner à

spéculer sans données. »



DB LA CULPABILITÉ NATIVE 33

Ainsi parle le philosophe judicieux qui s'est donné pour mission

de faire prévaloir en France le point de vue de Kant.
Mais des réserves de ce genre ne sauraient convenir à M. Secretan

: ayant bu à longs traits aux sources de l'idéalisme, il ne
saurait se tenir en deçà de l'absolu et de la science universelle.
« Hors le libre arbitre des individus, il faut avouer que tout est
fatal dans le monde, mais il faut comprendre que cette fatalité
est celle d'un accident. Il faut comprendre le monde entier
comme un accident, et l'on y parvient en élargissant son idée.
Plus nous reculerons la chute universelle, plus nous en
étendrons les effets à toutes les existences phénoménales dans
l'ensemble de leurs rapports et de leurs aspects, mieux nous en

expliquerons l'enchaînement apparent, et mieux nous défendrons

des objections de la science expérimentale, cette haute
doctrine de la liberté que la conscience réclame et qu'elle
fonde. Le déterminisme s'impose à la pensée qui n'ose pas
opposer le veto de la conscience morale aux inductions de
l'expérience. Pour le combattre sérieusement, il faut lui faire sa part;
il faut rendre compte de ce qui l'autorise. Le monde où nous
vivons forme un tout solidaire, où la contradiction même est

conséquente. » (L'Histoire, pag. 431, 432.)
Rien de plus juste que de donner au déterminisme ce qui

lui revient, mais dans sa générosité M. Secretan lui fait la part
du lion. Comment pourra-t-il être question d'opposer le veto

de la conscience morale aux inductions de l'expérience, alors

qu'on aura débuté par sacrifier à l'idée de l'espèce cette
individualité sans laquelle la conscience morale ne se conçoit pas

Nous reviendrons plus tard sur cet étrange résultat de la
philosophie de M. Secretan, qui la fait aboutir à son contraire.
Pour le moment nous n'en sommes encore qu'à la chute,
cause de tout le mal.

M. Secretan part, comme d'un axiome « de l'unité de la créature

morale et par conséquent de tout l'univers. » Pesez bien
ces mots-là. Ils signifient que dans les temps préhistoriques
les hommes, les anges, et les démons, s'il y en a, et tous les
êtres intelligents et moraux que l'univers peut contenir ne
formaient qu'un seul et même être. Que si vous demandez le

THÉOL. ET PHIL. 1874. 3



34 J.-P ASTIÉ

pourquoi de cette étrange assertion, on fait appel à une logique
plus étrange encore. Ainsi le veut l'unité de la volonté
créatrice, dont tous les actes sont absolus. De sorte que Dieu dont
l'absolue liberté est l'essence, est tenu d'avoir une volonté une
et de poursuivre toujours un but absolu Nous avons vu déjà
tout cela.

Ne vous avisez pas au moins de demander ce que peut avoir
été cette créature une, comprenant tous les êtres intelligents ;

renonçons à savoir si elle était consciente ou non; M. Secretan
se récuserait. Fidèle à sa méthode bien connue qui excelle à

rendre compte de ce qui n'est pas clair par ce qui est plus
obscur encore, il vous laisse le soin de vous tirer de l'explication

ténébreuse dans laquelle il vous plonge sans miséricorde.
« Nous sommes obligés, dit-il, d'accorder primitivement à la
créature un certain degré de conscience d'elle-même, et de ses

actes, car cela est impliqué dans l'idée de liberté; nous ne

pouvons pas lui accorder, avant toute activité, une conscience

pleine et parfaite, parce que l'activité réfléchie en suppose
nécessairement une autre avant elle. »

A vous de faire disparaître si possible l'antinomie. C'est là

tout ce que vous pouvez savoir sur le compte de cet être, un,
primitif, antéhistorique, dont ie morcellement nous a donné
les hommes, les anges et les démons. M. Renouvier a déjà
attiré l'attention sur les conséquences d'une pareille conception.

« Mais c'est sortir, à notre avis, de la notion morale de la
chute, que de placer cet événement ailleurs que dans la pleine
conscience de l'acte ; c'est se rapprocher visiblement de la
théorie qui fait sortir le monde de l'inconscient. Et pourtant
M. Secretan ne peut faire autrement, attendu que l'activité
réfléchie, comme il l'a dit fort bien, suppose une autre activité
avant elle. Nous en concluons, nous, non pas que la créature
une et libre est tombée par le fait d'une volonté imparfaitement
consciente, mais que le concept de la créature primitive avec
de tels attributs est insoutenable. » Ce qui paraît le plus clair
en tout ceci c'est que les choses se sont passées chez la créature

intelligente exactement comme chez Dieu: le conscient
sera né de l'inconscient, la chute sera procédée de l'état primi-



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 35

tif par une espèce d'épanouissement intérieur, analogue au

pétillement du soufre.

Malgré ces difficultés nombreuses, il nous faudrait accepter
l'explication de M. Secretan comme la seule bonne, la seule

propre à satisfaire les besoins de la conscience morale. Quant
à la raison, elle ne peut rien comprendre à ces prétendues ex.
plications. « M. Secretan est fort en peine, remarque M. Renouvier,

on le conçoit, de définir et de nous faire tant soit peu
comprendre cette unité créée à laquelle il s'attache. Avant
l'exercice de la liberté, pas de nombre, selon lui, pas de

distinctions; elles seraient arbitraires, c'est-à-dire impossibles.
Aussi nous est-il impossible de nous figurer ce qu'était la créature

au point de départ. Etait - elle une conscience, une force
créée vague L'idée que nous en avons n'est pas déterminée,
pas plus que ne le sont exactement pour nous les possibilités
ouvertes à son choix vis-à-vis de Dieu. (Pag. 53.) On ne saurait

constater mieux, ce nous semble, que par un tel aveu la
vanité de l'hypothèse et de toute la poursuite. Est-ce en effet
la détermination de l'unité primitive, supposée réelle, qui est
impossible, ou n'est-ce pas plutôt l'affirmation d'une telle unité
qui doit être interdite en bonne méthode par la raison que nous
ne pouvons point en aborder même l'idée? De quoi parlons-
nous, et comment nous représenterons - nous la première
épreuve de la liberté Est-il donc indispensable que nous
dogmatisions sur ce dont nous convenons n'avoir pas la définition?
Si la créature primitive est une et libre, selon ce que j'entends
par ces mots, elle est comme moi ; je comprends alors, el c'est
une personne individuelle que je comprends et que je distingue-
Si au contraire la créature n'est pas comme moi, et s'il ne faut
pas de distinction, pas de nombre, elle n'est pas ce que
j'appelle libre et ce que j'appelle créature, et je ne sais ce qu'elle
est, ni de quoi je parle. »

Est-il possible d'imaginer quelque chose de plus profondément

ténébreux que cette crise qui, au sein d'un seul et même
être, peut donner lieu «simultanément » en vertu d'un acte
de demi-conscience et de demi-liberté à la production des

anges, des démons, de la nature et de l'homme, ou peut-être,



36 J.-F. ASTIÉ

plus exactement, de cette nature dont l'homme doit sortir1?
M. Secretan peut bien nous dire que l'obscurité est convenable
au sujet, et nous donner de bonnes raisons pour s'excuser de
n'en savoir pas davantage. Mais nous pouvons lui répondre
que ces raisons sont encore meilleures qu'il ne les estime lui-
même, et que l'obscurité portée à un certain degré est un
argument en faveur du criticisme qui juge insoluble la question
de l'origine des êtres. »

Est-ce du moins tout? Avons-nous gravi la dernière sommité

sur ces pics déserts et glacés où se complaît notre auteur? Pas

encore. Ce gnosticisme impitoyable ne recule devant rien;
tous les voiles se déchirent par enchantement : ce ne sont pas
seulement les mystères du monde et de la nature qui deviennent

transparents aux regards du philosophe, la divinité n'a
plus de secret pour lui. Adoptant une des idées les plus
fantastiques de Schelling, dans un des passages les plus obscurs
de ses ouvrages, M. Secretan va jusqu'à enseigner que la chute
de la créature intelligente a eu pour effet rétroactif de troubler
l'ordre des puissances dans l'existence divine elle-même. Il
y a deux volontés en Dieu, mais jusqu'à la chute la distinction
n'est qu'idéelle. Dans l'acte créateur, le Père et le Fils sont
indissolublement unis. « Par l'effet de la chute, leur distinction
devient séparation formelle; elle s'exalte même jusqu'à la
contradiction. L'un veut désormais le mal de la créature,
parce que la créature le veut elle-même et qu'il exige, lui, que
la liberté de la créature ait son effet ; l'autre veut le bien de

la créature, parce que l'intention finale est son bien. »(Pag. 454.)
C'est ainsi que M. Secretan, qui se croit plus que personne un
adversaire décidé du calvinisme, côtoie sans cesse les sentiers
suivis par les représentants les plus exagérés de cette école.
Si ceux-ci nous parlent de la nécessité d'avoir des élus et des

réprouvés pour donner lieu à la manifestation des deux
attributs divins opposés, la miséricorde et la justice, M. Secretan,

par suite de la chute de la créature intelligente, fait surgir
deux volontés opposées en Dieu lui même; l'une demandant

que la créature reste libre et par conséquent qu'elle soit ce

qu'elle veut être; l'autre exigeant que la créature soit sauvée,



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 37

c'est-à-dire qu'elle rentre dans l'amour de Dieu, qui est la

réalité de sa liberté. — Toutes ces solutions et toutes ces

conséquences, il faut les admettre sans marchander; à quoi bon

hésiter, et prétexter le manque d'intelligence et de clarté
C'est là la tactique constante de M. Secretan : il commence par
jeter du discrédit sur toutes les solutions reçues dont il étale

impitoyablement l'insuffisance ; si lorsque, arrivée à la sienne,
votre critique mise en éveil se montre par trop difficultueuse,
rien de plus aisé que de lui imposer silence. Que venez-
vous parler d'obscurité, de manque d'intelligence A quoi
bon marchander le mystère? Car enfin il faut une solution;
l'insuffisance de toutes les autres étant démontrée il ne
vous reste plus qu'à vous incliner de la meilleure grâce du
monde devant la mienne. Il suffit d'avoir aperçu le procédé
pour devenir singulièrement défiant à l'endroit de cette
critique philosophique, impitoyable pour les autres, débonnaire
envers elle-même, lynx envers ses pareils, taupe envers soi-

même, qui tient toujours en réserve pour la onzième heure
la chausse-trape de l'incompréhensible et de l'inintelligible,
rappelant à s'y tromper le Credo quia absurdum qu'on se

plaît ordinairement à mettre sur le compte des théologiens.

Il est vraiment piquant de voir M. Renouvier, philosophe
indépendant, repousser au nom du christianisme les explications

compromettantes de M. Secretan qui fait consister le

principal mérite de sa philosophie dans la circonstance qu'elle
est une apologie de l'Evangile. Comment un croyant non
idéaliste refuserait-il son assentiment au rédacteur de la
Critique philosophique quand il dit : « Selon nous, c'est
gravement s'éloigner de l'esprit du christianisme, en tant
qu'opposé aux doctrines orientales et alexandrines, que
d'envisager le péché originel ailleurs que dans la propre
histoire de l'homme » Partant du principe chrétien, embrassant

avec ardeur le dogme du péché originel et le généralisant
pour l'étendre à l'explication de l'univers, M. Secretan se

porte au delà des limites du christianisme, et non-seulement
se trouve plus près de Porphyre et de Plotin que des pères de



38 J.-F. ASTIÉ

l'église, mais encore arrive à montrer du penchant pour les

hypothèses scientifiques modernes que l'on croit les plus
hostiles à la religion.»

Cédant à un mouvement de générosité et peut-être aussi

en vue de sauvegarder la liberté de ses allures, M Secretar:

va jusqu'à mettre en cause le spiritualisme, après ayoir
compromis le christianisme qu'il se donne mission de défendre.
« Acceptant ce fait (l'être intelligent sort du chaos des molécules

diffuses) lorsqu'il sera prouvé, la philosophie en conclura

que. si l'esprit pouvait sortir tardivement des molécules, c'est

que primitivement il circulait entre les molécules. Ce qui
paraît le dernier, est en réalité le premier ce qui est en

germe dans la nature subsiste idéalement, dans la pensée.

L'esprit n'arriverait pas en son temps si l'esprit n'était pas
éternel. » (Pag.487.)

M. Renouvier ajoute: « C'est trop concéder, croyons nous,
aux doclrines qui nient l'esprit, c'est abandonner trop facilement

le champ des phénomènes, que d'accorder la possibilité
d'établir, par une méthode exacte appliquée aux sciences

expérimentales, le fait de la sortie de l'esprit du chaos des molécules

diffuses. Non, il n'appartient pas à la science empirique
d'établir cela, car dans aucune hypothèse, si favorable qu'on
la fasse aux progrès de l'expérience et de l'induction, il ne

sera possible d'établir un fait négatif qui serait nécessaire pour
conclure: savoir qu'il n'existe nulle part et d'aucune manière,
en dehors de la sphère qu'on pense avoir explorée, des agents

intelligents et capables d'exercer dans cette sphère une action
dont nous n'apercevons que les effets. Bien plus, l'induction

vague et les croyances déterminées qui posent de tels agents
conserveront toujours leur force, en présence de l'insurmontable

irréductibilité logique des phénomènes psychiques aux
lois des molécules chimiques. »

L'déalisme de M. Secretan ne respecte rien ; il va jusqu'à
refuser aux premiers hommes l'individualité et la conscience.
C'esl à tel point que M. Renouvier se croit obligé de protester
au nom de l'histoire. « Assurément, dit-il, nous ne sommes

pas chrétiens, et nous n'avons aucun intérêt de croyance à



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 39

embellir le berceau de l'espèce humaine, mais M. Secretan

qui le dégrade, s'écarte ici des données les mieux établies de la

haute histoire. »

M. Renouvier a prononcé le dernier mot de cet idéalisme:
« Une sorte de panthéisme chrétien remplace la doctrine
barbare de la vulgaire théologie.... Il nous paraît bien difficile

de pénétrer franchement dans cet ordre d'idées et de ne

pas concevoir la chute et la restauration de l'homme comme
la chute et la restauration de Dieu même dans la créature, par
Adam, créature originelle, et par Christ., créature finale. Si ce

pas étrange mais engageant est une fois fait, la grâce, ainsi que
la liberté, ne nous apparaît plus que comme un acte de soi sur
soi-même accompli dans le sein de l'unité de l'être. »

La Philosophie de la liberté, sortie du milieu panthéiste de

l'école de Schelling, tendrait donc irrésistiblement, en dépit
des intentions de son auteur, à remonter vers sa source. On

ne saurait en douter en voyant à. quoi M. Secretan réduit les

deux grands boulevards contre le panthéisme, la liberté morale
et l'individualité. Au sujet de la première: « Nous estimons,
dit la Critique philosophique, que M. Secretan en veut savoir
beaucoup trop long sur le mystère du monde, et nous
craignons que l'intempérance dogmatique ne menace la croyance
au libre arbitre plus que ne peuvent le faire les arguments
des savants en faveur de la solidarité des phénomènes. » Pour
ce qui est de la seconde, M. Secretan critique tour à tour le
socialisme et l'individualisme, prétendant respecter le degré
de vérité que chacun représente. Tout en donnant acte à

notre auteur de sa préoccupation fort louable, n'oublions pas
que les excellentes intentions personnelles d'un philosophe ne
prévalurent jamais contre les funestes conséquences découlant
logiquement de son système. M. Secretan reconnaît que la

participation de tous au péché originel et la création
spéciale et successive des êtres dans le temps semblent « à
première vue le comble de la contradiction. » Voici une comparaison

ingénieuse qui doit nous faire saisir les rapports entre
l'individu et l'espèce. « Dans la nature, comme dans l'humanité,

l'individu est produit par un rapport déterminé de puis-



40 J.-F. ASTIÉ

sances universelles; ces puissances universelles sont présentes
en lui, elles constituent son être, mais elles sont groupées
dans des proportions variables autour d'un point, et ce point
c'est l'individu. Si l'on jette des grains de poussière dans
certains liquides saturés de sels, chaque molécule devient un
centre de cristallisation. C'est à peu près ainsi que je conçois
le rôle de l'individu vis-à-vis de l'universel et de l'espèce. La
nature elle-même me fournit cette comparaison, car dans la
nature, comme on l'a souvent observé, la cristallisation semble
être un premier rudiment et comme un symbole de
l'individualisation. » (Pag. 238.) M. Renouvier fait très spirituellement
justice de cette comparaison qui rappelle les travaux de

M. Pasteur sur le panspermisme. « On voit, dit-il, qu'il s'agit
d'une projection successive de grains de poudre de
conscience au sein de la vie universelle de la créature générique.
La comparaison peut satisfaire ceux qui se payent de symboles
en philosophie, et même les ravir, mais ceux-là seulement,
avouons-le'. »

II

Nous en avons dit assez sur le côté exclusivement philosophique

du problème ; il est temps d'en venir à la question

' Il s'accommode des cercles vicieux où s'enferment trop souvent les

défenseurs de sa cause. Ainsi il croit résoudre la question du mal moral

par le péché et l'existence du mal par l'existence du mal. Enfin, quand
il lui faut définitivement concilier les dogmes révélés avec les arguments
qu'il a dirigés contre les dogmes rationnels, il ne s'en tire qu'en altérant
les premiers, par exemple en hasardant sur la divinité du Christ une
doctrine peu compatible avec aucune orthodoxie, ou en justifiant la théorie

du péché originel par une hypothèse qui implique la métempsycose
et rédoit à une illusion passagère le sentiment de la personnalité
humaine. » Charles de Rémusat. Article cité.

Vinet a déjà signalé les conséquences auxquelles on aboutit en

sacrifiant l'individu : « Le jour, — disait-il déjà en 1837, — le jour où

la religion et les philosophies auront assez élargi l'œil humain pour
apprendre à l'homme qu'il n'est qu'une partie imperceptible d'une
immense et solidaire unité, que l'œuvre de son perfectionnement est une

œuvre collective et éternelle, c'en sera fait de la nature humaine et de

l'avenir des sociétés. » Essais de philosophie morale, pag. 150.



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 41

religieuse. Nous le faisons d'autant plus volontiers que nous
trouverons ici sinon les circonstances atténuantes, du moins
l'occasion des étranges théories de notre auteur. Ce n'est pas
que les théologiens aient lieu d'être plus satisfaits que les
philosophes du système de M. Secretan ; mais ils ont le tort
grave d'avoir ouvert la voie qu'il a suivie jusqu'au bout, forçant
avec une logique impitoyable les coursiers déjà essoufflés d'une
prétendue orthodoxie.

Ne se contentant pas de placer l'état actuel de la nature
humaine dans un rapport général de cause et d'effet avec la
chute d'Adam, mais considérant, avec Augustin, tous les
hommes comme coupables et condamnés par la suite de la
faute du premier coupable, la tradition chrétienne a posé un
problème qui aujourd'hui encore attend sa solution. Dans le
cours des âges on a cherché des explications et des atténuations
qui ne pouvaient aboutir parce qu'on maintenait les prémisses
qui rendent le problème insoluble.

L'idée qui s'est présentée la première et qui a été maintenue

par la théologie de la réformation c'est celle de l'imputation.
Les conséquences et la culpabilité du péché d'Adam se seraient
transmises de génération en génération par le simple fait de la

propagation de l'espèce. A cette imputation médiate s'ajoute
l'imputation immédiate : tous les descendants naturels d'Adam
sont regardés par Dieu comme ayant commis la faute par
laquelle leur premier père est tombé : et ils sont considérés

comme tels parce qu'ils ont réellement participé à ce premier
acte mauvais. Les descendants ont part aux châtiments parce
qu'ils ont participé à la faute. Mais comme d'autre part les
partisans de la doctrine de l'imputation sont obligés de convenir
que chaque descendant d'Adam n'a pas, de fait et en personne,
pris part à la première faute, l'explication ne saurait aboutir :

comment en effet, dans de telles conditions, les descendants
d'Adam ont-ils pu être constitués coupables et condamnés?

Pour aboutir il faudrait établir une unité réelle de tous les
descendants avec leur premier père, une unité impliquant
participation réelle et volontaire de chaque homme à la faute
d'Adam. Telle est la voie tentée par le théologien luthérien



42 J.-F. ASTIÉ

Quensted. Marchant sur les traces d'Ambroise et d'Augustin,
il admet que l'espèce humaine tout entière aurait existé dans

le premier couple : tous les descendants d'Adam auraient été

les agents actifs, le sujet collectif de sa première faute: la

volonté de tous les descendants aurait été impliquée dans celle
des premiers parents.

Mais sur quoi repose cette prétendue unité en vertu de

laquelle la volonté de chacun de nous aurait été effectivement
active dans la première faute? 11 ne suffit pas de répondre
qu'Adam a pu représenter la race entière parce qu'il en était
la tête naturelle, car il s'agit justement de savoir s'il suffit qu'Hait

été la tête naturelle pour que tous les descendants aient pu
prendre immédiatement part à sa faute.—Dira-t-on qu'il ne

peut-être question que d'une représentation morale de toute la

race par Adam Mais il faudrait alors d'abord qu'Adam eût reçu
de tous ses descendants une procuration expresse pour les

représenter dans cette grande affaire ; la relation naturelle
avec lui ne serait plus que la conditio sine quâ non, tandis

que la mission qu'il aurait reçue de sa postérité serait la

cause positive de la culpabilité de celle-ci par suite de la chute.
Comme il ne saurait être question d'une délégation de ce genre
on ne peut songer, pour défendre l'idée de l'imputation immédiate,

à suppléer à ce qu'il y a d'insuffisant dans l'idée de tête
naturelle par celle de chef moral de la race entière.

D'autres théologiens soit anciens, soit modernes, ont eu
recours à un expédient d'un autre genre : la toute-science divine
serait appelée à tout expliquer. Voyant à l'avance que tout autre
membre de la race aurait agi exactement comme Adam, Dieu
aurait été en droit d'imputer la désobéissance du premier
homme à tous ses descendants sans exception. Qu'est-ce à

dire? cette explication ne serait admissible qu'en partant de

l'hypothèse d'un péché général, inhérent, partout et toujours, à

la nature humaine et se traduisant nécessairement en péché
actuel. Si on part au contraire de l'hypothèse d'une nature
primitivement pure, impliquant, il est vrai, la possibilité du péché
mais sans aucune disposition à le commettre, n'est-il pas tout à

fait arbitraire de soutenir que parmi les nombreux millions



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 43

d'hommes qui ont fait leur apparition sur la terre, aucun ne

serait sorti de l'épreuve autrement qu'Adam? Du moment où

ils auraient tous eu la liberté de faire le bien et la possibilité
de résister à la tentation, rien n'autorise à croire qu'ils auraient
tous succombé. Pour raisonner ainsi il faudrait supposer que
l'état psychologique résultant de la chute a été précisément
l'antécédent de celle-ci. On ne saurait en outre faire intervenir
en ceci la toute science de Dieu. On pourrait dire en effet que
tout en demeurant juste, Dieu aurait pu, d'une manière immédiate,

créer les uns pour la vie éternelle, les autres pour la

mort éternelle, simplement par ce qu'il aurait prévu que s'il
les mettait en demeure d'opter ils auraient mérité les uns le

salut, les autres la condamnation.
Mentionnons encore pour mémoire deux autres explications

qui se rattachent toujours au même point de vue. Qu'on ne

prétende pas s'en référer aux faits et rappeler que les enfants
souffrent bien des fautes de leurs parents. En tout ceci, comme
Zwingle et les Arminiens ont eu soin de le faire remarquer, il
s'agit simplement de malheur transmis par la naissance et

nullement d'une culpabilité héréditaire. — Quant à ceux qui
prétendent que s'il y a quelque chose à dire contre l'imputation
du point de vue de la stricte justice et de l'équité, il y a eu

compensation dans le fait que la délivrance de ces conséquences
de l'imputation a été largement offerte à tous, ils oublient,
comme remarque Julius Müller, que dans ce cas Dieu aurait dû

sauver les hommes pour réparer une injustice dont il se sérail
rendu coupable à leur égard.

Comment la doctrine traditionnelle sortira-t-elle de l'impasse
dans laquelle on s'est engagé sur les traces d'Augustin D'une

part on veut que toutes les misères qui sont devenues le triste
partage de l'humanité depuis la chute soient considérées comme
une punition de cette première faute, et d'autre part on est
bien forcé de reconnaître que ces misères, par la circonstance
qu'elles se transmettent par la naissance, par un fait de

nature, ne sauraient remplir les conditions voulues pour qu'il y
ait culpabilité, imputation. Ce qui scandalise, ce qui révolte
dans cette doctrine, c'est que les descendants d'Adam ont été



44 J.-P. ASTIÉ

constitués pécheurs et dignes de châtiment par le fait du péché
d'autrui. Ici la sentence des pélagiens trouve de l'écho dans

toute conscience chrétienne : Deus qui propria peccata remittit,
aliena non imputât.

Du moment où l'on se croit obligé de maintenir que chacun
de nous naît coupable, il n'y a plus que deux moyens de tout
concilier. Il faut pénétrer plus loin que les phénomènes du
monde sensible ; derrière la faute d'autrui, derrière le péché
d'Adam il faut savoir discernerle nôtre. Cette volonté mauvaise

qui occasionna la chute et tout ce qui en est résulté est

notre volonté. De sorte que si, à partir de notre existence

individuelle, notre volonté se trouve affectée par la corruption
naturelle, c'est à la suite d'une détermination antérieure
parfaitement libre. Ce point une fois établi, il va de soi que la

corruption naturelle avec toutes ses conséquences doit être considérée

comme suite de la culpabilité de ceux qui en souffrent.
Ici les théologiens se divisent. Julius Müller admet tout

simplement une faute personnelle et consciente dont chacun de

nous se serait rendu coupable dans une phase antérieure de

son existence : la vie présente n'est qu'un purgatoire dans
lequel nous souffrons pour une faute commise ailleurs. Il est

clair que pour quiconque peut admettre cette hypothèse, qui
ne fait que reculer la difficulté, tout s'explique assez bien. Du

moment où on admet que l'enfant naît condamné et coupable,
on ne saurait imaginer d'explication mieux faite pour satisfaire
la conscience et la raison. Reste à savoir si la nécessité de

recourir à cette hypothèse désespérée, qui se borne à déplacer la
difficulté sans la résoudre, n'est pas une indication certaine

qu'il faut revoir soigneusement les prémisses aboutissant
nécessairement à de telles conséquences.

Quoi qu'il en soit, malgré le grand talent de Müller, cette

hypothèse, plus ou moins renouvelée d'Origène, n'a pas fait for-
lune. On lui préfère une explication plus compliquée reposant
sur une conception réaliste de la notion d'espèce. Ce sont les

esprits spéculatifs qui se complaisent dans cet ordre d'idées-
Ce ne serait pas un individu isolé et concret qui aurait été



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 45

actif pour la première faute, mais bien l'homme en général,
l'espèce entière, d'où il résulte naturellement que les caractères

que l'espèce s'est ainsi donnés en bloc, doivent ensuite se

reproduire dans tous les individus qui procèdent d'elle. C'est
revenir à la conception des anciens théologiens, soutenant
qu'au début la race humaine tout entière aurait été renfermée
dans le premier couple : Adam et Eveayant corrompu leur
nature par le mauvais usage de leur volonté et s'étant ainsi rendus

coupables, la nature entière serait devenue corrompue et

coupable. Hegel, lui, entend lu chose autrement: le péché serait
nécessairement impliqué dans la notion même de l'homme; il
est de l'essence de l'homme de réaliser sa notion au moyen du

péché, c'est pour cela que le péché peut être considéré comme
la propriété de l'homme, sa faute.

Un juriste célèbre, Gœschel, qui dans les beaux jours du

hégélianisme chercha à le réconcilier avec l'orthodoxie, a

présenté autrement le réalisme des scolastiques. La notion
d'espèce, l'homme générique aurait réellement existé d'une
manière indépendante, personnelle, et cela avant et
indépendamment de sa réalisation successive dans les personnalités
diverses pendant le cours des siècles. Adam aurait donc été

l'humanité implicite. De sorte que cette notion de l'humanité
qui se réalise empiriquement dans chaque individu et qui y
existe personnellement, devrait être considérée comme l'agent,
le sujet de sa chute. Müller fait remarquer que cette explication

n'a l'air de faire disparaître la difficulté que pour en soulever

de plus graves encore. D'abord, dès que le péché devient un
caractère déterminé de l'espèce humaine, qui doit se reproduire

historiquement chez tous les individus, il ne peut plus
être question d'un Sauveur sans péché. Ensuite, l'homme ne
saurait plus être délivré du péché. Ne serait-il pas contradictoire

de supposer que l'homme primitif a pu se constituer à la
fois et en une seule fois, par un seul et même acte, pécheur et
saint, premier et second Adam Les difficultés métaphysiques
que soulève cette exception ne sont pas moins graves. Comment

la notion d'espèce peut-elle exister réellement de toute



46 J.-F. ASTIÉ

éternité comme sujet et se réaliser toutefois historiquement
chez toutes les personnalités dans le cours des âges '

C'est évidemment un réalisme du genre de celui de Gœschel

que M. Secretan nous propose. Seulement, comme le philosophe
vaudois renchérit encore sur le théologien allemand, les
difficultés ne font qu'augmenter. D'abord l'être primitif qui est
tombé ne renfermait pas uniquement ce qui serait un jour
l'humanité, mais la pâte commune de laquelle devaient sortir
également les anges, les démons et les créatures intelligentes que
l'univers peut encore contenir. On conviendra que ce n'est

pas là simplifier le problème.
La créature primitive étant éminemment une, c'est là son trait

le plus caractéristique, il semble que son activité devrait être

également une. Comment peut-il donc se faire que cette créature

une agisse de telle façon, et cela dans un seul et même

acte, ia chute, qu'elle se morcelle en trois grands groupes,
impliquant à leur tour un genre différent d'activité, les anges, les
démons et les hommes? Peut-être ne serait-il pas nécessaire de

chercher beaucoup pour soulever plus d'une difficulté du même

genre. Mais à quoi bon? Dans un commerce prolongé avec
M. Secretan on contracte l'habitude dé ne pas compter.

Ce n'est pas tout. Tandis que Gœschel n'hésite pas à considérer

la notion d'espèce comme consciente et personnelle,
M. Secretan ne sait trop que penser à cet égard de cette masse
informe de laquelle doivent se dégager un jour, par un seul et
même acte, les hommes, les anges, les démons, etc. Comment

peut-il encourir une si grave responsabilité, ce chaos qu'on
appelle la créature intelligente, s'il n'est pas conscient? Le
ferez-vous conscient ; mais conscient de quoi? Il ne saurait

agir ni en homme, ni en ange, ni en démon, car ces êtres ne

peuvent surgir de lui qu'à la suite de sa chute. Et comment cet
acte unique de la créature intelligente une, peut-il être funeste

pour les hommes et les démons et heureux pour les anges? Il
ne saurait non plus agir en individu cet être un, puisque les

individualités, vous nous le dites assez, sont la petite monnaie de

1 Voyez encore une opinion du même genre mise en avant par le

théologien luthérien Philippi. (Pag. 350.)



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 47

cette pièce énorme à laquelle on ne peut assigner aucune effigie.

A quoi bon porter de tels défis à la raison pour aboutir à

des explications qui n'expliquent rien Car enfin, ne l'oublions

pas, c'est pour expliquer le sentiment personnel et subjectif de

la culpabilité que M. Secretan remonte jusqu'à un état
préhistorique dans lequel, en tout cas, nous n'aurions pu agir que
comme êtres impersonnels, s'il peut être permis d'accoler de

pareils mots, surtout quand il s'agit de rendre compte de notre
culpabilité personnelle. D'après vos propres principes, pour
nous constituer personnellement coupables, il ne suffit pas
d'avoir été renfermé comme coefficient, en qualité de valeur
infinitésimale, dans ce grand tout dont le brisement devait donner
un jour des hommes, des démons et des anges '.

1 D'après M. Naville (Le problème du mal), qui se range a l'idée d'une
chute de l'humanité au sens réaliste et qui voit dans cette hypothèse
l'explication à laquelle l'avenir appartient, tout se serait passé fort
simplement: nous étions en Adam comme les sapins d'aujourd'hui
étaient dans le premier sapin. Après avoir cherché comment la chose

peut et ne peut pas se concevoir, on finit par affirmer que « l'arbre existait

dans son espèce mais d'une manière que nous ne comprenons pas. >

Puis, après avoir tenté de nous faire la métaphysique du sapin, on finit
par renoncer à la comparaison : « Cette métaphysique, dit-on, ne va pas
à la question, car il s'agit pour nous de responsabilité morale, ce qui
n'est pas le cas pour les sapins. « Certainement nous n'existions pas
avant notre naissance sous une forme qui nous permît d'être des agents
responsables. 11 reste donc toujours qu'au point de vue moral nous
souffrons d'une faute qui nous est étrangère ; et cela est injuste. ¦

On n'abandonne pas pour cela l'explication réaliste si peu faite pour
satisfaire la raison. Il s'agit encore de répondre aux réclamations de la
conscience. Il faut prouver que la volonté ne se manifeste pas sous une
forme purement individuelle. Ce sont d'abord « les amoureux » qui sont
appelés à déposer au procès. « Le sentiment qui les anime a pour effet de
fondre deux volontés en une, de faire que la volonté cesse, en quelque
degré, d'être purement personnelle, en restant une par le concours des

deux âmes.» Soit. Ma.is les amoureux ont débuté par être deux, deux âmes

distinctes avant de fondre leurs deux volontés en une. Nous ne réussissons

pas a voir ce que cette comparaison peut avoir à faire dans le cas
de l'humanité. Nous n'avons pas débuté par avoir, en qualité d'individualités

distinctes, une volonté personnelle que nous aurions ensuite
confondue avec celle d'Adam.



48 J.-F. ASTIÉ

Nos lecteurs connaissent déjà le talisman au moyen duquel
M. Secrélan prétend nous fermer la bouche. Toutes ces
difficultés, toutes ces impossibilités, dira-t-il, ne me regardent pas;

Le cas du héros qui s'avance seul contre une armée et dont les forces

sont augmentées « par la puissance de l'émulation, l'exemple, la communauté

de l'action, » n'est pas plus concluant. Chacun sait sans doute que
le concours des forces est une puissance. Malheureusement, en s'avançant
à la rencontre de la tentation, Adam ne paraît pas avoir été soutenu par
une arrière-garde formidable, l'encouragement du geste et de la voix. Il
ne suffit pas d'affirmer que son action a été collective, il faudrait montrer

comment elle a pu l'être alors qu'il existait seul comme être conscient

et personnel.
Il est encore plus difficile de comprendre ce que l'habitude peut prouver

en tout ceci. Sans contredit, « dans le pouvoir de l'habitude, nous
avons l'exemple d'une volonté qui ne se manifeste plus sous la forme
individuelle....» Mais n'est-ce pas la reconnaître qu'elle a commencé, cette
volonté, par se manifester sous la forme individuelle Comment cela

peut-il répondre aux réclamations de la conscience qui ne veut pas que
nous soyons censés responsables d'une faute a laquelle nous n'avons pris
part, ni par habitude, ni par un acte de volonté personnelle, puisque
nous n'existions pas comme être personnel, moral

Ces trois arguments prouvent qu'on peut faire en commun des actes où

l'élément individuel, non-seulement n'agit pas seul, mais est relégué au
second rang. C'est une vérité que nul ne conteste, et qui n'a rien a faire
ici. Mais ces trois arguments ne prouvent pas comment l'acte d'un seul

individu a pu impliquer en aucune façon le concours de millions
d'individus qui n'existaient pas encore. Il ne servirait de rien de prétendre
qu'Adam était plus que le premier homme. C'est bien en effet ce qu'on
ne se lasse pas d'affirmer, mais ce qu'on ne réussit pas, avec ses trois
remarques, du moins, à nous faire comprendre le moins du monde.

Qui ne sera pas également surpris en voyant M. B. Naville confondre

le fait de la chute et son explication Tous ceux qui admettent le

fait se trouvent ainsi déposer en faveur de l'explication réaliste que
l'éloquent professeur prétend en donner. C'est ainsi que dans la même

phrase vous êtes renvoyé a Julius Müller, partisan de la chute individuelle

que M. Naville repousse et à M. Charles Secretan. défenseur de la
notion réaliste que le professeur de Genève admet.

On revient de sa surprise en voyant l'idée que M. Naville se fait du

dogme chrétien. « C'est, dit-il, une affirmation qui est acceptée sur
l'autorité d'un témoignage surnaturel, c'est-à-dire d'un témoignage portant
sur des faits qui sont en dehors du cercle de l'expérience humaine-
Cette définition ne conviendrait-t-elle pas mieux à ce qu'on appelle ordi-



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 49

c'est uniquement sur le compte du sujet qu'il faut les mettre :

une solution du problème de la culpabilité humaine est

indispensable; je vous ai prouvé que la mienne est impérieusement

nairement les mystères? Et toutefois M. Naville l'applique a bien
d'autres choses : « Si nous prenons le terme dans un sens tout à fait
général, dit-il, il faut dire que notre pensée ordinaire est remplie de

dogmes. Comment savez-vous qu'il existe une Chine, et une ville
nommée Pékin, qui est sa capitale Ce n'est la pour vous, à moins que
vous n'ayez été en Chine, ni une vérité de raisonnement, ni une vérité
d'expérience ; c'est un dogme qui repose sur l'autorité du témoignage. »

A ce compte-là, pour rentrer dans le domaine religieux, tout ce qui
reposerait sur le témoignage des écrivains sacrés serait dogme. C'est
l'ancien point de vue de la scolastique protestante. On comprend les

conséquences d'une pareille définition. « Par sa nature même, le dogme
lait autorité. Comme c'est un témoignage rendu dans l'histoire, il
demeure immobile à titre de fait historique. Pour celui qui accepte ce

témoignage comme étant une manifestation de la vérité absolue, le dogme
devient une vérité immobile. » Et nous qui nous imaginions que c'était
une vérité constamment en formation! Les simples Galiléens qui
suivaient Jésus et qui avaient tant de peine à le comprendre, admettaient
exactement les mêmes dogmes, pas un de plus, pas un de moins, que la
chrétienté à la suite des nombreux conciles qui ont fixé sa dogmatique
Ne nous parlez plus des dogmes du premier siècle, de ceux du XVI'"" et
de ceux du XIXme: la dogmatique chrétienne a été arrêtée et cristallisée
sans retour et cela avant de naître

Tels sont les résultats étranges auxquels on arrive en confondant le fait
avec les explications et les formules scientifiques. Pour en revenir à notre
sujet, d'après M. Naville, « le dogme chrétien de la chute de l'humanité
renferme ia doctrine philosophique qui rend le mieux compte à la raison

des données de l'expérience à l'occasion desquelles se pose le
problème du mal. »

La chute est un simple fait qui ne renferme aucune doctrine. Celle-ci,
philosophique ou théologique, ne naît que quand la raison cherche à se
rendre compte de ce fait. Le fait reste immobile pour quiconque croit
à l'Kcriture et écoute sa conscience, mais le dogme varie sans cesse avec
les explications qu'on propose du fait. La révélation fournit les enseignements,

les données éternelles et immobiles qui i>rovoqueront le dogme,
mais celui-ci ira. sans cesse en se modifiant. Le fait incontestable de la
chute ne saurait donc être invoqué en faveur d'aucune des explications
qu'on en a proposées. La chute admise, l'explication qui en rendra le
mieux compte, cn respectant les données scripturaires, les besoins de la
conscience chrétienne et les exigences de la raison, .serale dogme vrai.
De sorte que le dogme est non pas une vérité immobile que l'on peut

c r. 1874. A



50 J.-F. ASTIÉ

réclamée par la logique ; arrangez-vous donc; il ne s'agit pas de

marchander ; on doit choisir entre deux nécessités presque
aussi dures l'une que l'autre : il faut ou bien déclarer Dieu
souverainement injuste ou bien accepter, tout incompréhensible

qu'elle est, ma solution qui seule peut le disculper. Forte
ment établi derrière son mystère qu'on dirait, fabriqué exprès
pour les besoins de la cause, M. Secretan tire sur les
philosophes et sur les théologiens passés, présents et futurs, auxquels
il semble prendre plaisir à porter des défis. La pilule est dure
à avaler, semble-t-il dire ; mais si elle est amère elle peut seule

guérir radicalement le malade. Raisse la tête, fier Sycambre,
dit-il à la raison : sous peine de renoncer à toute solution, il
faut subir la mienne, car enfin j'ai surabondamment fait voir
que les autres ne valent rien.

Une pareille argumentation n'est pas entièrement inadmissible,

à condition toutefois que le mystère derrière lequel on
se réfugie résulte nécessairement de la nature des choses et ne
puisse être mis sur le compte des docteurs qui, tout en suant

sang et eau pour résoudre le problème, ne réussissent parfois
qu'à l'embrouiller. Mais même alors, la raison confiante dans
l'unité de la vérité ne subit de telles fins de non recevoir qu'à
titre provisoire. Elle contrôle avec un soin nouveau et les
prémisses et la suite des déductions pour sortir de l'impasse où

elle ne saurait se résigner à être acculée.

comprendre plus ou moins, mais bien « l'intelligence progressive » de

faits historiques, psychologiques ou moraux qui, eux, demeurent immobiles

et fixes. On conçoit à merveille que M. Naville dise du dogme compris

à sa façon : « C'est là ce qui éloigne beaucoup d'esprits du dogme,

parce que l'autorité qui en est inséparable se présente à eux comme
une chaîne... » Nous dirons au contraire que le dogme a un attrait
irrésistible pour tout homme qui éprouve le besoin de se rendre compte de

sa foi, puisqu'il représente le côté humain dans l'appropriation du
christianisme: il résulte des efforts, éminemment libres, auxquels se livre
l'intelligence du fidèle en vue de comprendre les faits dont lui parle l'Ecriture,

et qui trouvent de profonds échos dans sa conscience. Trop souvent
bien des gens rejettent la vérité évangélique précisément parce qu'on
veut la leur faire recevoir sous la forme vieillie du dogme d'une autre
époque qui a fait son temps. C'est là l'indication certaine qu'une révision
complète des dogmes du passé est devenue indispensable.



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 51

Ici le défaut de la cuirasse n'est pas difficile à découvrir.
« Il ne serait nullement conforme à la justice de Dieu, dit
M. Secretan, et moins encore, si possible, à son amour, que
nous fussions rendus responsables d'une faute que nous n'aurions

point commise. Je ne m'arrêterai pas à le démontrer.
On sait quelles armes une interprétation superficielle du dogme
de la déchéance fournit à l'incrédulité. Ses coups sont ici
redoutables, parce qu'ils frappent le chrétien dans la meilleure
partie de lui-même ; ils atteignent la conscience morale, et

comment admettre que la véritable religion contredise jamais
la conscience, puisque c'est à la conscience que la religion en

appelle pour témoigner de sa vérité? — Non, si nous sommes
traités en coupables, c'est que nous le sommes en effet ; et si

nous sommes coupables dès notre naissance, c'est que nous
avons commis le mal avant de naître. » (Pag. 192.)

On le voit, toutes ces considérations reposent sur l'idée que
nous naissons coupables. Mais d'où notre philosophe a-t-il tiré
cette assertion fort grave qu'il présente comme un axiome
incontestable Ce n'est assurément pas la conscience naturelle
ou chrétienne qui la lui a suggérée, car s'il est une prétention
contre laquelle tout notre être se révolte c'est bien celle-là'.
L'analyse de notre triste condition, nous en tombons d'accord,
conduit à l'idée d'une chute, mais, ce qui est fort différent, elle
ne nous amène pas à nous reconnaître coupables d'une faute

que nous aurions commise avant de naître. Sans doute
M. Secretan, qui n'est jamais àbout de ressources, se rabat sur
l'avenir : ce que la conscience ne nous dit pas aujourd'hui elle
nous le dira peut-être un jour. «Il est vrai que nous n'en avons
aucun souvenir (de la faute commise avant la naissance), mais

peut-être n'en sera-t-il pas toujours ainsi, s Nouveaux faits,
nouveaux conseils. En attendant, si nous voulons connaître
l'homme et la vérité, il convient de nous laisser guider par ce

que la conscience nous dit et non par ce que messieurs les

' M. Secretan aura beau faire; après avoir à tel point méconnu les

données les plus élémentaires de la conscience, il ne réussira jamais à

faire admettre que des préoccupations avant tout morales ont présidé à
la conception générale de son système.



52 J.-F. ASTIÉ

docteurs aimeraient bien lui faire dire pour arrondir leur
système. Vous êtes-vous jamais repenti du péché d'Adam?
demanda un jour un docteur profond à un jeune candidat qui se

présentait devant un jury d'examen en vue d'être admis à

l'exercice du saint ministère — Le jeune homme, pris au
dépourvu, avoua ingénument qu'il n'y avait jamais songé. Et
ces docteurs ultra-calvinistes,— moins patients que M. Secretan

qui se complaît toujours dans les mêmes régions qu'eux, —

déclarèrent impropre au saint ministère ce jeune candidat,

organe de la conscience humaine et chrétienne.
Serait-ce donc à l'école des théologiens que notre auteur

aurait emprunté son fameux axiome? Il n'y paraît pas, car
M. Secretan nous avertit qu'il ne soumet l'interprétation des faits

« à l'autorité d'aucun symbole, d'aucune exégèse. » Cette

indépendance-là convient tout à fait à un philosophe. Au surplus
si le nôtre avait consulté les docteurs, ils n'auraient guère servi
qu'à le fourvoyer, à moins qu'au lieu de compter les autorités
il n'en eût apprécié la valeur. Or c'est là ce qu'un philosophe
est toujours appelé à faire. En somme il est donc regrettable
que M. Secretan n'ait pas consulté l'exégèse et les symboles, à

simple titre de renseignement. Il aurait appris que déjà dans
les temps anciens, et surtout dans les années qui séparent la

publication des deux éditions de la Philosophie de la liberté,
il s'est élevé des voix puissantes pour protester contre le
prétendu axiome sur lequel se base toute son argumentation. Les

philosophes, sans nul doute, ne sauraient être trop jaloux de

leur indépendance à l'égard des théologiens, mais il faudrait
aussi se garder soigneusement de prendre le patois de Canaan

comme parole d'Evangile, sous peine de reproduire sur une
échelle colossale la célèbre mésaventure de la dent d'or '.

Déjà du temps de la réformation la tendance dont les théories
de M. Secretan et de Julius Müller sont les deux branches

extrêmes, avait provoqué les protestations de Zwingle. Le

1 Le bruit se répand un jour qu'un enfant est né avec une dent d'or
Les docteurs se mettent aussitôt en campagne pour rendre à qui mieux
mieux compte d'une si grande merveille. Dans leur grand zèle, il
n'oublièrent qu'une chose : de constater la réalité du fait!



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 53

réformateur suisse admet bien que la chute d'Adam a entraîné
un désordre non-seulement physique, mais encore moral ; de

sorte que les hommes, bien loin de naître aujourd'hui dans l'état
d'innocence de leur premier père, sont atteints d'une certaine

impureté native, affectés d'une forte disposition au mal. Mais

cette disposition au mal, justement parce qu'elle n'est point du

fait de l'homme, ne saurait lui être imputée comme une faute :

elle n'est qu'un mal, qu'une maladie introduite dans la nature
humaine par la chute, mais nullement un péché proprement
dit. Le péché n'apparaît seulement chez l'individu qu'après
l'éveil de la conscience morale, lorsqu'il cède aux sollicitations
de sa nature mauvaise. Il ne se contente pas alors de se souiller

de péchés actuels, mais, fortifiant cette inclination native
au mal, il l'élève à la hauteur d'une disposition dominante qui
devient à son tourlasource de divers péchés actuels. L'homme
n'est responsable que pour avoir cédé à ces sollicitations
naturelles au mal ; les actions mauvaises qui en sont résultées sont
les seules qui le constituent coupable.

Plusieurs théologiens modernes se sont attachés à prévenir
les conséquences pélagiennes qu'on pourrait tirer de cette
doctrine. Ils n'admettent pas seulement que les forces morales
de la nature humaine sont atteintes par le fait de la chute, mais
ils considèrent cette corruption innée comme la cause de ces
actes de péché, qui chez chacun de nous entraînent culpabilité,
sans admettre toutefois qu'il soit au pouvoir de la liberté
individuelle de prévenir le résultat. L'homme naîtrait donc pécheur,
mais nullement coupable. Pour qu'il y ait péché, il n'est pas
indispensable, ainsi qu'on le suppose volontiers, de présupposer
une détermination consciente de la volonté pour le mal.

Nous reviendrons plus tard sur les objections que ce point de

vue-là ne manque pas de provoquer. Disons seulement que,
sans répondre à tout, cette doctrine a le grand avantage de

simplifier la question. Le fameux axiome de M. Secretan se
trouvant compromis, on se sent encore plus à l'aise à l'endroit
des nombreux mystères contre lesquels se révolte la raison.

Cette fameuse idée de la solidarité que M. Secretan manie
avec une admirable dextérité, comme une massue destinée à



54 J.-F. ASTIÉ

écraser sans miséricorde tous les adversaires, cette parole
fatidique qu'il prononce avec une persistance infatigable pour
réduire la raison au silence, en lui imposant les philosophèmes
les plus impossibles, ce terrible problème se trouve considérablement

simplifié. Oui, nous sommes solidaires/TAdam, c'est-à-
dire, nous subissons les conséquences physiques et morales
d'une faute commise par lui et non par nous. N'est-ce pas là
le sens qu'a toujours eu le mot solidarité : supporter les

conséquences d'une faute qu'on n'a pas commise personnellement?
Mais jamaison n'aentendu désigner par solidarité la co-partici-
pation à une faute ou à un crime. Si à tout prix vous voulez
conserver cette idée, de grâce, respectez la langue ; parlez-nous de

complicité, de participation. Alors au moins nous vous
comprendrons. Quant à nous, l'idée de solidarité nous paraît impliquer

la notion de multiplicité ou du moins de dualité. Pour

qu'il y ail solidarité, il faut au moins deux personnes s'enga-

geant à supporter en commun, l'une pour l'autre, les chances

d'une entreprise. Ce terme de jurisprudence désigne « un
engagement par lequel deux ou plusieurs personnes s'obligent les

unes pour les autres, et chacune pour toutes, s'il est nécessaire.»
Même dans ce cas, à la suite d'un engagement libre, la solidarité

n'implique nullement culpabilité. Un négociant qui se sera
associé avec un autre, sera bien solidaire de la ruine dans

laquelle l'aura entraîné la faute de son co-intéressé, mais nul ne

songera à le tenir pour coupable, s'il s'est d'ailleurs conduit
honnêtement et s'il avait préalablement pris toutes les informations

possibles pour s'assurer de l'habileté et de l'honnêteté de

celui qui a amené sa chute. Or, dans le cas d'Adam, il ne peut
être question ni de culpabilité, ni même de solidarité : le chef
de la race n'a pas en effet reçu les pleins pouvoirs de ses

descendants, s'engageant à accepter les conséquences, bonnes ou

mauvaises, de l'épreuve à laquelle il allait être soumis. Enfin,
du moment où il y aurait eu participation des descendants à la

faute première, il y aurait plus que simple solidarité1.

1 D'après M. Secretan, le lien incontestable de fraternité qui unit tous
les hommes réclamerait l'unité d'origine. M. Renouvier a déjà répondu
« Nous ne voyons point pourquoi le précepte de fraternité ne serait ap-



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 55

Au fond c'est bien une vraie complicité, une coopération
réelle et effective que postule tout le système. Mais voici
l'étrange position de M. Secretan: il ne peut établir la coopération

personnelle, condition indispensable de la culpabilité,
puisque l'individualité ne fait son apparition qu'après la chute
dont elle est une conséquence ; il peut encore moins établir la

solidarité, puisqu'alors il faudrait au moins deux êtres et que
sa créature primitive est une. Que faut-il donc entendre par
cette solidarité qui doit jouer un si grand rôle dans tout le
système? Ni plus ni moins que l'antique doctrine de l'imputation,
qui a eu l'insigne honneur d'être reprise par un philosophe
alors que les théologiens n'en voulaient déjà plus Car, enfin,
vous avez beau radoucir les termes, nous parler de solidarité,
vous réfugier derrière l'incompréhensible et le mystère forgé à

plaisir, du moment où vous me déclarez coupable d'une faute

que je n'ai pas commise, puisque je n'existais pas encore
comme être libre, personnel, conscient, ce ne peut être que
par imputation. Vous n'auriez le droit de parier de solidarité

que si j'avais remis mes pleins pouvoirs à Adam, avec mission

de me représenter et en déclarant accepter à l'avance les
résultats de l'épreuve à laquelle il allait être soumis. Comment

l'aurais-je fait si je n'étais pas né 1t?

plicable qu'à des êtres d'unique origine et de nature identique.» M. Secretan

a insisté à son tour en faisant valoir des considérations qui peuvent
établir l'unité morale de l'humanité, mais nullement son unité ontologique

primitive, et collective et encore moins l'unité de toute la créature
intelligente (comme le postule le système), anges, hommes, démons, ou
mieux encore l'unité de l'étoffe première dont les trois ne sont que les
débris. Voir la lettre de M. Secretan dans la Critique philosophique'
(N» 48, pag. atl et suivantes, janvier 1873.)

1 M. E. Naville établit que la responsabilité, et la volonté qui est sa
condition, ne sont pas des faits d'une nature purement individuelle.
« Bonaparte était sans doute le premier responsable des désastres de la
retraite de Russie. Mais suivez les origines de ce grand malheur ;

demandez-vous ce qui l'avait amené au pouvoir, ce qui l'avait conduit
à chercher la gloire militaire comme une nécessité de sa position: et
sans absoudre son ambition démesurée, vous verrez la responsabilité
s'étendre avec le long enchaînement et les entre-croisements multipliés
des fils de l'histoire. » (Pag. 228.) Tout cela est incontestable. Seulement.



56 J.-F. ASTIÉ

« Dans la tentative des anciens et des nouveaux docteurs
de montrer que quelque chose d'inné peut entraîner culpabilité,

nous ne pouvons voir autre chose qu'un essai ingénieux

on ne voit pas la portée de tels exemples dans le cas qui nous occupe.
Il resterait à prouver que les hommes dans la chute d'Adam ont pu
encourir une responsabilité du genre de celle de la France dans les

folies des Bonaparte.
M. Naville insiste aussi beaucoup sur la solidarité. « Nul, dit-il, ne

supporte justement que la conséquence des actes qu'il a accomplis. » Mais encore
ici les faits cités viennent contredire le principe. Le fils souffre des

folies de son père et de ses ancêtres. Direz-vous qu'il souffre injustement
ou bien qu'il a participé à des actes dont il subit les conséquences
Choisissez Frédéric Bastiat dont M. Naville invoque l'autorité, insiste
beaucoup sur le fait de la solidarité, mais il a soin de nous dire que pour
subir les conséquences nous n'avons nullement besoin d'avoir pris part
aux actes : « 11 n'y a pas un homme sur la terre, dit-il, dont la condition

n'ait été déterminée par des milliards de faits auxquels ses déterminations

sont étrangères. » Voilà le mystère de la solidarité devant lequel
tout le monde s'incline, parce que le fait s'impose à nous. Si on entend
dire que nous sommes solidaires d'Adam dans ce sens-là, nous n'avons
rien à objecter ; oui, nous subissons les conséquences de sa faute sans y
avoir participé. Mais pourquoi la solidarité, qui dans les cas ordinaires
n'impliquerait pas participation à la faute, l'impliquerait-elle ici On

invoque les droits de la justice. Mais la justice n'a rien à faire dans

la question; car l'homme ne naît pas coupable mais simplement
malade. D'accord, s'il naissait coupable la justice réclamerait qu'il eût été

complice : mais niant l'effet, nous n'avons nul besoin de remonter :i

une pareille cause.
On insiste encore. Puisque la postérité subit les conséquences de la

chute, la justice réclame qu'elle y ait pris part. — Nous nous bornons à

renvoyer nos honorables contradicteurs aux innombrables phénomènes
de solidarité qu'ils se plaisent à invoquer; ne nous montrent-ils pas qu'on
peut supporter les conséquences sans avoir en rien participé à l'acte qui
les a provoquées V Pourquoi n'en serait-il pas de même pour la chute du

premier homme V Le mystère de la solidarité demeure, j'en conviens,
mais à quoi bon, sous prétexte de l'expliquer, le compliquer d'un mystère

plus grand encore
M. Naville dit de la doctrine de l'imputation de la faute (que nous ne

soutenons pas) que, pour elle, se faire comprendre c'est être rejetée-
C'est pour une raison opposée que nous repoussons la solution réaliste
qu'on nous propose. Qu'on appelle au secours toutes les exigences' de la
logique, escortées des ressources inépuisables d'une imagination riche et



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 57

de montrer que l'irrationnel est rationnel, que l'inconcevable
est concevable. » (Pag. 349.)

C'est un théologien qui tient ce langage. Car les rôles sont
ici étrangement intervertis : ce sont les théologiens qui doivent
voler au secours de la raison lestement jetée par-dessus bord,

ingénieuse, jamais on ne réussira à nous faire comprendre qu'avant
d'exister comme individus conscients nous ayons pu prendre part à un
acte coupable engageant notre responsabilité. Avant d'être des êtres

moraux, nous ne saurions avoir commis un acte immoral. Fallût-il vous
accorder, co que nous ne faisons pas, que l'humanité entière existait
réellement i ans le premier couple, ce genre d'existence, d'ailleurs complètement

incompréhensible, ne suffirait pas pour engager la responsabilité
des individualités morales qui ne devaient faire leur apparition que plus:
tard. A quoi bon donc toutes ces fictions Elles n'ont qu'un seul but :

échapper à l'idée d'imputation. Et pourquoi ne veut-on pas de cette
doctrine simplement parce que la conscience ne permet pas de déclarer
les descendants coupables d'une faute qu'ils n'ont pas commise. Au
lieu donc de recourir à une participation imaginaire dont la mémoire
et, la conscience n'ont conservé aucun souvenir, il faudrait examiner
préalablement si l'homme naît réellement coupable. La raison, la
conscience, l'Ecriture s'accordent pour proclamer qu'il n'en est rien. Du
moment où il ne s'agit plus de culpabilité se transmettant par héritage,
tous les autres legs que nous a faits notre premier père rentrent dans
le grand mystère de la solidarité qu'on se plaît à invoquer, mais qu'il
taut renoncer à expliquer, surtout quand on ne sait proposer qu'un nouveau

mystère plus obscur encore et qui plus est singulièrement fantastique.

Que ces philosophes sont donc étranges N'auront-ils jamais
assez de sagesse et de courage pour oser avouer franchement qu'ils ignorent

quelque chose C'est cependant l'unique moyen de sauver le peu
qu'ils savent, au jugement d'une génération éminemment critique,
prête à retourner contre eux tous les arguments dont ils abusent quand
ils se combattent les uns les autres.

M. Naville s'est d'abord déclaré neutre sur ces points-là ; mi moment
où parut la première édition de l'ouvrage de M. Secretan. il n'approuvait

que l'idée fondamentale, la liberté absolue de Dieu. « A partir,
ajoutait-il, des doctrines corrélatives de l'état primitif de la créature
et de la chute, les assertions de l'auteur nous font éprouver une
sorte d'étonnement qui résulte de ce qu'elles ont pour nous d'absolument
nouveau.» Le temps aidant, l'étonnement s'est changé, comme on vient de
le voir, en une pleine conformité de sentiments... Voir un compte rendu
de la Philosophie de la liberté dans la Bibliothèque universelle, de 1849(
sér^e IV. N» U.



58 J.-F. ASTIÉ

en vue d'arriver, nous assure-t-on, à une explication rationnelle

de toutes choses.

III

Mais cette hypothèse qui veut que chacun de nous naisse

coupable, repoussée par la raison et par la conscience
chrétienne, serait-elle du moins favorisée par l'Ecriture? C'est

encore là un fait dont aurait dû s'enquérir une philosophie qui
se fait gloire d'être avant tout une apologie du christianisme.

L'indépendance du philosophe ne peut aller jusqu'à ne pas
prendre connaissance de la cause qu'il veut plaider. De plus,
si cette hypothèse se fondait sur l'Ecriture, le moment serait

venu pour prendre sa revanche : « C'est mon grand zèle à vous
défendre, pourrait dire M. Secretan aux théologiens, qui me

pousse irrésistiblement dans la voie de ces mystères dont vous
ne voulez pas, bien que seuls ils puissent sauver votre cause,
en rendant pleinement compte de tout. »

Pour commencer par la lettre de la Bible, on ne peut
alléguer qu'un seul passage de nature à prouver que l'homme
n'ait coupable. C'est celui d'Eph. II, 3, en ces mots: Nous

étions de notre nature des enfants de colère comme les autres.
Les coupables peuvent seuls être objets de colère ; le passage
paraît décisif.

Mais une explication, réclamée par tout le contexte, aboutit
à un sens qui met ce passage étrange en parfait accord avec

l'esprit de l'Ecriture, avec les exigences de la raison et avec
les besoins de la conscience chrétienne.

« Si on lit ce passage sans parti pris, quelle est la pensée à

laquelle on doit s'attendre? Après avoir décrit l'état de péché
des chrétiens d'entre les juifs, l'écrivain les présente comme
objets de la colère de Dieu. Et lorsque l'apôtre ajoute comme
les autres, comme aussi les païens, on ne peut songer qu'à
l'idée intermédiaire suivante : bien que les chrétiens d'entre
les juifs se soient trouvés placés par nature dans une position
favorisée à l'égard de Dieu. C'est là la seule pensée que
l'apôtre entend exprimer par ces mots : K«i î?psv réxv« yuo-st àpyf,; r„-



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 59

xai oi \omoi. Qu'on ne sépare que ce qui est séparé; qu'on ne
mette en opposition que ce qui doit y être mis en tenant
compte des mots. Le mot colère est manifestement séparé
d'enfants par le mot nature. Ce qui est exprimé avec colère (de

colère, comme les autres) est opposé à ce qui est. désigné par
enfants par nature. Dès qu'on sépare ainsi ce qui doit être
séparé d'après la position des mots, et qu'on place une première
virgule avant enfants, et une seconde après par nature, colère

s'unit avec nous ; alors enfants par nature doit être pris comme
opposé à de colère; nous étions par suite de notre péché actuel,
bien qu'enfants par nature, objets de colère comme les autres
(les païens). Quoique par suite d'un choix objectif nous
fussions enfants, en tant qu'appartenant au peuple de Dieu, ce

privilège, par suite de notre état subjectif (nous avons tous
conversé autrefois dans les convoitises de notre chair), ne nous a

nullement mis à l'abri de la colère de Dieu : nous tombions
sous ses coups, comme les autres... »

« Notre texte renferme ainsi d'une manière concise la pensée

qui est développée tout au long dans le premier chapitre de

l'épitre aux Romains. Il n'est donc nullement question ici
d'une culpabilité innée. Ce passage ne saurait être avancé

comme dictum probans ni d'une manière immédiate, ni d'une
manière médiate pour établir une culpabilité imputable se

transmettant par la procréation1. »

« Rien dans l'anthropologie de saint Paul n'implique non plus
l'idée d'un péché héréditaire des enfants d'Adam entraînant
culpabilité personnelle. Bien loin de naître coupable, voici
comment, par le concours de quelles circonstances complexes
l'homme le devient. » Il est incontestable que l'apôtre place le
fait empirique du péché de chaque individu dans un rapport
organique avec celui d'Adam. (Rom. V, 12-21.) Mais ce rapport
ne va nullement jusqu'à entraîner la culpabilité personnelle
de chaque individu par suite de la décision primitive d'Adam.
Nous avons déjà vu ce qu'ont d'insuffisant à cet égard les
diverses tentatives de présenter cette doctrine de l'imputation.

' Voir la justification de cette interprétation, pag. 328, 330.



60 J.-F. ASTIÉ

A cela vient s'ajouter une considération positive. Dans ce cas-

là, le péché des descendants ne pourrait être considéré que
comme un malheur, une calamité qui n'aurait pu être qu'objet
de pitié, de compassion. Or il n'en est pas ainsi, puisqu'au jour
delà colère il sera rendu à chacun suivant ses œuvres (Rom. II,
6), de sorte que la condamnation personnelle de l'individu,
d'après laquelle son péché lui est imputé, résultera non pas de

la chute d'Adam, mais de la coi. iuite indépendante d'un
chacun. Tout cela suppose que la condamnation à mort ne devient

pour la race entière une équitable rétribution du péché que
parce que tous les descendants viennent se ranger, à la suite
de leur père, comme autant de pécheurs personnellement
coupables et responsables. (Rom. V, 16, 18; comp. 1 Cor. VIII,
46; Job IX, 2; XIV, 4; XX, 9.) — En second lieu, sans s'expliquer
ni sur le genre, ni sur les moyens de l'action de Satan, saint
Paul l'admet pour nous comme pour Adam. Néanmoins l'état
actuel de péché n'est pas provenu exclusivement de Satan.

— En troisième lieu, il y a chez l'enfant une certaine impureté
dès la naissance. La convoitise est déjà chez l'enfant un effet
du péché ; celui-ci est présenté comme un germe enraciné
dans l'homme; se développant au moyen de la conscience

morale, il fait que la décision de l'homme a lieu d'une
manière hostile à la loi. Enfin, pour déterminer la culpabilité, un
acte de liberté s'interpose entre la disposition au péché et l'acte
entraînant responsabilité.

L'intervention de ce quatrième facteur pourrait paraître inutile

aux yeux d'une logique plus préoccupée de l'exactitude
des formules que d'une soigneuse étude des faits. Tous les
descendants d'Adam, dira-t-on, ayant hérité de lui une disposition

au péché qui, aussi longtemps que la rédemption
n'intervient pas, les met au pouvoir de Satan, il semble que tous
les hommes ont péché par suite d'un développement naturel
commençant avec la faute de leur premier père.

Mais c'est là une conclusion repoussée par toute l'anthropologie

de l'apôtre des gentils. En dépit des assertions de ses
prétendus disciples modernes, il admet un attrait incontestable

pour Dieu et pour la loi (Rom. 1, 20; VII, 23), qui peut



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 61

porter l'homme à haïr le mal et à répudier les œuvres qui en
résultent comme n'étant pas siennes. (Rom. VII, 20.) En
second lieu le rapport qui s'établit entre la disposition au bien et
celle au mal, donne les diverses vies humaines, qui, d'après
saint Paul, représentent divers degrés de moralité. En
troisième lieu, quel peut être le sens des nombreuses exhortations
de Paul à la repentance Jet à la conversion C'est que tout en

enseignant que le pécheur est esclave du péché (Rom. VII, 15)
et tout en ayant l'air de dire que cette servitude n'admet de

liberté « qu'à l'égard de la justice » (Rom. VI, 20), il ne statue
néanmoins aucune contradiction absolue entre cette servitude
d'une part et la possibilité de se déterminer autrement d'autre
part. En effet, d'après saint Paul, la bonne détermination du

pécheur peut consister à chercher la rédemption. En quatrième
lieu, l'état dans lequel les descendants d'Adam se trouvent
naturellement n'est pas un état de vraie liberté, mais saint Paul
admet cependant qu'il peut y avoir chez l'homme des actes de

liberté. Ce qui le prouve, c'est que, d'après lui, la foi qui consiste

à s'approprier la grâce offerte par Dieu n'est pas un acte

imposé ou violentant l'homme, mais de la part du pécheur une
assimilation du Dieu de la révélation, basée sur une détermination

consciente, en d'autres termes, un fait de liberté '.
On le voit, le problème est beaucoup plus complexe que ne

le supposent les hommes amateurs avant tout de théories
absolues qui finissent toujours par éclater au contact des faits. Il
s'agit ici de savoir comment le péché actuel peut être, chez

chaque individu, à la fois la conséquence de la disposition au
mal héritée d'Adam et le produit de la libre détermination
humaine. L'augustinisme et le pélagianisme se serrent ici de si

près qu'il paraît impossible de s'interposer. C'est cependant ce

qu'il est indispensable de faire sous peine de méconnaître les
besoins de la conscience chrétienne et les données de l'Ecriture.

Nous venons de rappeler quelques faits qui empêchent
d'interpréter la pensée de l'apôtre dans le sens de l'augustinisme.

Il ne serait pas moins téméraire de prétendre le faire

Pag. 343.



62 J.-F. ASTIÉ

verser dans le sens du pélagianisme. Nous sommes incontestablement

devenus pécheurs par suite du péché d'Adam. (Bom. V,
12.) On ne peut prétendre que chacun de nous est l'arbitre
exclusif de sa destinée, ni affirmer qu'il y a dans chaque homme
une liberté d'indifférence lui permettant de se prononcer à

chaque instant, avec une égale facilité, pour le bien ou pour
le mal.

Si on veut résoudre la difficulté il faut, avec saint Paul,
distinguer entre le péché objectif, qui est un état contraire à la
volonté de Dieu, et le péché subjectif. Pour qu'il y ait péché,
dans ce dernier sens, « il faut toujours, la connaissance de la
loi et la conscience d'une libre transgression. En effet cet
élément formel du péché, qui seul donne naissance à la culpabilité,

ne peut jamais se trouver chez moi comme conséquence
du péché d'un autre. Toutefois le péché est, en tout premier
lieu, quelque chose d'objectif, un acte, ou une manière d'être
contraire à la volonté de Dieu. C'est ce côté objectif qu'il faut
avoir en vue quand on dit que tous les descendants d'Adam

sont, par suite de sa transgression, devenus pécheurs par
leurs dispositions ou par leurs actes. Mais bien qu'il ne soit

encore rien décidé sur le côté formel, subjectif du péché, cette
déclaration de saint Paul implique cependant que les descendants

d'Adam ne peuvent avoir possédé une liberté leur
permettant de ne pas violer la loi de Dieu, soit par leurs dispositions,

soit par leurs actes. Ils ne peuvent donc avoir été

capables de faire exclusivement le bien. »

Voilà pourquoi on ne saurait admettre une liberté de choix
et d'indifférence chez tous et à tous les degrés du développement

: dans le domaine religieux et moral, la liberté de choix
n'est que relative. « D'une part sous l'action de la discipline
divine, de l'autre en présence des manifestations de la grâce

divine, l'homme peut s'éloigner intérieurement du mal, désirer
le secours, le saisir quand Dieu le lui offre en Christ, et aussi

mépriser la discipline et la grâce de Dieu, s'en détourner. Telle
est la liberté latente, compatible avec ia servitude du péché.
Elle se manifeste dans les actes de repentance et de foi; c'esl
la limite pour la nécessité du péché actuel en présence de la



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 63

détermination au péché provenant de la nature. Même après
la chute, il y a pour l'homme de ces moments où il s'agii de se

prononcer pour ou contre Dieu. Et toutefois, aussi longtemps
que Christ n'est pas là, il ne peut effectuer un changement
pareil qui amène des dispositions de cœur entièrement
nouvelles... »

« Ainsi, pour concilier les facteurs en apparence exclusifs
les uns des autres qui ont produit notre état actuel de péché et

qui le présentent à la fois comme le produit de la disposition
au péché venant d'Adam et de la détermination personnelle,
il faut accorder à chacun non pas une valeur absolue, mais
un simple valeur relative. La disposition au péché, innée à

l'homme, concourt à lui faire prendre sa détermination

puisque la détermination antérieure exerce toujours son
influence quand il s'agit d'en prendre une nouvelle. Mais il ne

peut être question que d'une détermination relative; il n'y a

pas de dépendance absolue de la disposition mauvaise, car
l'homme, en se déterminant à nouveau, peut réagir contre la
déterminai ion antérieure, sinon d'une manière radicale, du
moins suffisamment pour se tourner vers Dieu, chercher le

salut, le saisir quand il lui est offert. D'un autre côté l'homme,
en face de sa disposition native au péché, n'est pas entièrement
indépendant : quand il est question de prendre une détermination,

il est relativement prédéterminé à se prononcer dans un
sens plutôt que dans l'autre. » (Pag. 345 et suivantes.)

Voici donc le résultat auquel nous arrivons. « Pour qu'il y

ait responsabilité et culpabilité chez les descendants d'Adam, il
n'est pas indispensable que leur décision personnelle en soit la

cause exclusive et absolue, il suffit de son concours. De sorte
que les descendants d'Adam ne sont ni absolument responsables,

ni absolument coupables, mais seulement relativement
responsables et coupables » (pag. 353), à la suite du péché
actuel et personnel.

Mais en faisant ces concessions, qu'on ne peut refuser sous

peine de tomber dans un pélagianisme qui ne connaît pas la

nature humaine, aurions-nous peut-être mis le pied sur la

pente fatale qui conduit aux dernières conséquences de l'au-



64 J.-F. ASTIÉ

gustinisme? En déclarant la responsabilité relative ne la

détruit-on pas entièrement? La rédemption ne cesse-t-elle pas
d'être nécessaire? Dieu n'est-il pas injuste du moment où il
exécute sur les descendants le jugement qui avait été porté
contre Adam, dès que ceux-là ne sont plus des coupables de

naissance, ayant participé à sa transgression?
Ce sont là tout autant de questions auxquelles Julius Müller

n'hésite pas à répondre affirmativement, et il est probable que
les réalistes, partisans d'une chute de l'espèce entière,
n'hésiteraient pas à se joindre à lui. « Dès que le péché actuel
est la conséquence inévitable du péché inné, c'est le cas

d'appliquer la maxime : causa causœ est causa causati, c'est-à-dire
la chute est tout aussi bien la cause du péché actuel qu'elle est
la cause de la mauvaise disposition héréditaire. Si donc le

péché originel ne nous est pas imputable parce qu'il se trouve
en nous du fait d'un acte du premier homme, il en résulte
nécessairement que les péchés actuels échappent à leur tour à

toute responsabilité. Il est bien vrai que la présence des
derniers dans notre vie est le fait de notre activité, ce qui ne saurait

être le cas du premier. Mais c'est là une différence qui,
dans les circonstances données, ne saurait tirer à conséquence.
Dès l'instant où cette activité n'est plus celte liberté de libre
décision, elle n'est plus que la forme particulière sous laquelle,
dans le domaine de la vie morale, s'accomplit le passage de la

cause à l'effet, chose d'ailleurs tout à fait nécessaire. Le
pécheur, en dépit de toute sa liberté formelle, quand on considère
les choses du point de vue de la réalité, n'en demeure pas
moins, à tous égards, déterminé par le principe dominant
duquel provient son péché. Le péché actuel serait par conséquent
hors d'état d'entraîner aucune culpabilité. » (Pag. 354.)

Pour renverser ce raisonnement Ernesti fait une remarque
fort simple. Vous auriez raison, dit-il, si afin qu'il y eût
culpabilité la condition morale devait être le produit absolu et

exclusif de l'activité personnelle. « Mais nous nions justement
que, pour qu'il y ait culpabilité, l'individu doive être la cause
absolue el exclusive du fait. Le concours ne doit sans doute

pas faire défaut, mais il suffit. A la vérité, l'homme n'est pas



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 65

responsable, en tant qu'il ne peut empêcher le péché originel
de se traduire avec puissance en dispositions et en actes

mauvais: mais il est responsable en tant qu'il peut réagir
contre cette puissance. Si donc le pécheur, malgré toute son
activité formelle, considéré au point de vue réel, se laissait

complètement déterminer par le principe dominant l'état
duquel son péché procède, le péché actuel ne serait plus qu'une
forme particulière sous laquelle le péché originel se manifesterait

nécessairement: il n'entraînerait pas culpabilité. Mais

nous nions précisément que, quand il commet le péché actuel,
l'homme soit complètement déterminé par la disposition innée.

Appuyé sur les déclarations de l'apôtre (Rom. VII), nous
prétendons que, quoique privé de la liberté réelle, le pécheur
n'est cependant déterminé que conditionnellement, vu qu'il
serait déterminé tout autrement par le péché originel s'il ne

réagissait pas contre lui. Il aboutirait alors toujours avec
nécessité à l'endurcissement, à se poser comme Dieu en face
de Dieu. Il ne pourrait plus être l'objet que d'une rédemption
mécanique, tandis que saint Paul admet, en dehors de la

rédemption, des degrés divers de moralité et de corruption. La

rédemption ne peut avoir lieu selon lui que lorsque, à la suite
d'une vraie réaction contre la puissance du péché, le salut
est recherché intérieurement et saisi quand il est apporté. On
ne saurait donc dire que la responsabilité relative soit
équivalente à l'absence de responsabilité. Bien au contraire, celle-
ci conserve toute sa réalité ou mieux encore elle ne devient
vraie que lorsque, débarrassée de toute fiction, elle correspond,

d'une manière vivante, à la réalité. » (Pag. 355.)
Il semble que dès qu'on admet cette responsabilité relative,

une réconciliation générale de tous les hommes n'est plus
nécessaire. Pourquoi en effet chaque individu, tout en étant
hors d'état d'échapper à la puissance du péché, une fois introduit

dans l'humanité par Adam, ne pourrait-il pas, dans tout
le cours de son existence, réagir contre lui d'une façon telle
à n'y consentir jamais, le sachant et le voulant, à se maintenir
ainsi à l'abri de culpabilité proprement dite? On ne peut nier
cette possibilité qu'en enlevant à la responsabilité, chez les

THÉOL. ET PHIL. 1874. 5



66 J.-F. ASTIÉ

descendants d'Adam, ce qui la constitue. Est-ce à dire que la
nécessité delà réconciliation devienne incertaine? Il le semble

bien, puisque ce qui en est la condition absolue, la culpabilité
générale, est rendue à son tour incertaine par le fait qu'on ne

peut en prouver la nécessité et qu'il faut se borner à en

affirmer la réalité.
Un fait paraît toutefois contredire cette conclusion. Au fond

toutes les consciences donnant leur assentiment à la doctrine
de la culpabilité générale, il semble que celle-ci ne puisse être
considérée comme un fait arbitraire mais comme une vraie
nécessité. Néanmoins ce n'est là qu'une illusion logique qui
ne peut être surmontée autrement que par chaque conscience
individuelle. Voici la conclusion générale d'Ernesti : « Il résulte
de tout cela qu'on ne peut avancer aucune preuve inductive

proprement dite pour établir l'universalité de la culpabilité.
Voilà pourquoi saint Paul n'a jamais entrepris d'en donner une.
A divers égards, la généralité de la culpabilité est une hypothèse

; l'expérience objective ne suffit pas pour l'établir, mais

sa vérité est prouvée par la conscience de chaque individu.
Chacun sait en effet que ce n'est pas sans son consentement

qu'il a été placé dans l'état de péché où il se trouve. Ce n'est

que dans ce sens, et dans ce sens seulement, qu'on peut dire
avec Augustin: Non inviti tales sumus.

Nous touchons au terme de notre étude, mais le dernier mot
n'est pas encore dit. Nous arrivons même à ce moment critique
où tout système bien décidé à tenir compte des faits sera peut-
être toujours contraint de faire fléchir la rigueur logique. Nous

venons nous heurter ici à une des énigmes les plus douloureuses

de la vie, la mort corporelle, la séparation de l'âme et du

corps parla décomposition de ce dernier. Pour les individualistes

extrêmes comme Julius Müller, pour les réalistes qui
maintiennent une chute collective, ce fait ne présente aucune
difficulté. Tous les hommes naissent coupables, rien de plus
simple que de les voir passer par la mort qui est le salaire du

-.péché Le.-.pr.o.hlèm.e.-est.„beaucoup r>Ius comnlexe nour rqus.-
Adam seul, de notre point de vue, devrait être frappé de mort
corporelle, puisque seul il a péché. La justice de Dieu ne



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 67

paraît-elle pas mise en question lorsqu'elle assujettit à la mort
tous les membres de la race? Est-ce bien là faire à chacun
suivant ses mérites et ses démérites?

Ernesti prétend lever la difficulté en établissant une
analogie avec l'œuvre rédemptrice de Christ. « Bien qu'aucun
des fidèles n'ait été obéissant comme Christ, ils n'en seront
pas moins traités comme justes à cause de lui. C'est là le
décret objectif de Dieu qui trouve sa réalisation subjective
chez ceux qui croient. Ce décret paraît entièrement
incompréhensible au point de vue d'une conception tout à fait
légale de la justice divine. En effet, au point de vue légal, nul
ne peut avoir part à un bien qu'il ne lui ait été promis par la
loi à la suite d'un acte particulier. De sorte que l'attitude
qu'une personne prend à l'égard de la loi ne peut profiter à

une autre. De ce point de vue-là, la mort venant sur toute la

race par suite du péché d'Adam paraît également un fait
incompréhensible. Dans l'autre cas, c'était la grâce, dans celui-
ci, c'est la colère, qui paraît aller trop loin. »

Ce système de compensation est-il aussi satisfaisant que
répandu? Le décret arbitraire de la rédemption justifierait-il
donc le décret de condamnation à mort de tous les descendants

d'Adam Au lieu de résoudre la première difficulté ne se

borne-t-on pas à la grossir en l'augmentant d'une seconde

Ernesti semble si peu satisfait de cette tentative pour émous-
ser les angles et le tranchant de l'objection, qu'il finit par
reconnaître toute la force de cette dernière. « La notion
de justice, dit-il, telle qu'elle se forme au point de vue strictement

légal, n'est plus applicable dès qu'il s'agit de désigner
la conduite de Dieu à l'égard des qualités morales de l'homme...
Par un seul homme la mort est venue sur tous les hommes.

Il est certain qu'au point de vue légal, strict, c'est là une
dispensation providentielle injustifiable. » (Pag. 359.) Nous

n'éprouvons aucune difficulté à nous approprier cet aveu.
Ce n'est pas que nous ignorions les conséquences qu'on va

se hâter d'en tirer. Il nous semble entendre les réalistes et les
individualistes triomphants s'écrier en chœur : Habemus con-
ßentem reum! Votre défaite est complète! C'est vous qui



68 J.-F. ASTIÉ

l'avez dit, vous renoncez à justifier Dieu : le créateur n'a pas
agi lui-même conformément à cette loi de la justice qu'il a

gravée dans nos consciences, l'âme humaine est déchirée

sans retour, vous nous plongez dans le scepticisme.
Un mot en finissant sur chacune de ces graves accusations.

Quand bien même il faudrait renoncer à justifier entièrement
Dieu nous n'aurions aucun embarras à l'avouer. Qu'on veuille
bien ne pas perdre de vue notre but et notre méthode: nous
ne prétendons pas à la science universelle et absolue; nous ne

poursuivons pas la solution universelle au moyen du principe
universel: notre tâche beaucoup plus modeste se borne à chercher

à rendre compte des faits; nous faisons œuvre de théologien

et non de philosophe. Nous avons tenu compte des données

de la conscience, des enseignements de l'Ecriture, non pas
en les soumettant à des nécessités logiques absolues venant
du dehors, mais en nous laissant guider uniquement par
les exigences qui découlent de la nature même des faits à

expliquer. Sur ce terrain analytique nous admettons la discussion,

mais il ne suffit pas d'arguer de l'insuffisance des résultats

pour se dispenser de discuter notre opinion. Encore une
fois, nous ne prétendons ni tout savoir ni tout expliquer.
Pourquoi nous serait-il interdit à notre tour de nous récuser
devant l'incompréhensible? Ce serait au moins un mystère
résultant de la nature même des choses, il ne serait nullement

de notre fait. Pourquoi craindrions-nous de reconnaître
que nous ne sommes en mesure de rendre compte ni de l'entrée

du mal dans le monde, ni de sa sortie? Ces aveux d'ignorance

peuvent effaroucher un philosophe, mais les théologiens
sérieux doivent être au-dessus de ces terreurs. Mystère pour
mystère, ignorance pour ignorance, aurait-on bien le droit de

nous reprocher le nôtre ressortant de la nature des choses,
conforme aux données de l'Ecriture et de la conscience
chrétienne, pour lui en substituer, au nom de la logique, un autre
qui outre l'inconvénient grave, chez un philosophe et apolo-
gète chrétien, de ne tenir compte ni de la conscience ni de
la Bible, semble de plus être une espèce de défi porté au
bon sens, à la raison?



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 69

Oui, nous le confessons, le fait que tous meurent sans avoir
péché à la manière d'Adam peut paraître injuste et arbitraire.
Qu'est-ce à dire? Le scandale serait-il donc bien à sa place
chez des penseurs qui font provenir la science, les lois
mathématiques, la justice, la morale, Dieu lui-même de l'acte purement

formel et arbitraire d'une volonté capricieuse qui ne
voulant rien n'en produit pas moins l'ordre et l'harmonie dont
nous sommes les témoins? Celui qui peut le plus ne pourrait-il
pas le moins? L'impossibilité de rendre compte de la mort
physique venant sur tous suffirait-elle pour nous jeter dans les

bras d'hypothèses fantastiques ne pouvant appeler à leur aide

ni la conscience, ni l'Ecriture, ni la raison

Dieu, dites-vous, est injuste en assujettissant à la mort
les descendants d'Adam qui n'ont pas péché à la manière de

leur premier père. Qu'en savez-vous, je vous prie? N'est-ce
pas le cas de s'écrier avec l'apôtre : « Mais plutôt, ô homme

qui es-tu, toi qui contestes avec Dieu La chose formée dira-
t-elle à celui qui l'a formée: Pourquoi m'as-tu ainsi faite? Le
potier de terre n'a-t-il pas la puissance de faire d'une même

masse de terre un vaisseau à honneur, et un autre à déshonneur?

»

Ne vous hâtez pas de triompher ; vous savez suffisamment
qu'il n'y a pas le moindre vestige de calvinisme en tout ceci.
Non, Dieu ne saurait traiter les créatures intelligentes et
morales comme le potier la masse de terre qu'il façonne à son

gré. Dieu est un Dieu d'ordre, il est le premier à respecter
son œuvre. « Quand il s'agit de Dieu, la justice c'est sa rectitude,

c'est-à-dire qu'il se comporte conformément à la
position qu'il prend. » (Pag. 358.) Mais quand il crée serait-il
donc forcé de créer les êtres intelligents d'une façon plutôt
que d'une autre Cette prétention serait tout particulièrement
étrange dans la bouche de ceux qui nous parlent d'une liberté
absolue de Dieu. Les résultats auxquels on aboutit sont
vraiment fantastiques. En effet ce ne serait pas seulement en
assujettissant l'homme à la mort que Dieu se serait montré
injuste. Pourquoi aurait-il donné à l'un des facultés et des talents
qu'il a refusés à l'autre Pourquoi celui-ci vient-il au monde



70 J.-F. ASTIÉ

dans un milieu favorable, tandis que cet autre est placé dans

les circonstances les plus pénibles? Julius Müller pourrait
soutenir que notre position dans le présent purgatoire est

rigoureusement déterminée par la gravité de la faute personnelle

commise dans la période de la préexistence. Mais
comment les réalistes qui admettent une chute collective de

l'espèce pourraient-ils pousser si, loin le déterminisme résultant
d'une faute impersonnelle? Vous ne direz pourtant pas que
les aptitudes et le sort de chaque individu sont déterminés

par la part infinitésimale qu'il a prise, en qualité de molécule
inconsciente, dans la chute de la créature intelligente dont la
petite monnaie a donné des anges, des hommes et des démons

Une fois entré dans cette voie on doit aller plus loin encore.
Dieu ne serait-il pas injuste pour nous avoir refusé quelques
sens de plus qui nous iraient à merveille? Pourquoi pas un
œil à facettes placé sur le front ou derrière la tête? Les

notions esthétiques s'en seraient aisément accommodées en
considération de son utilité. Pourquoi ne nous sentirions-nous

pas frustrés dans nos droits en voyant que nous sommes
singulièrement mal partagés sur cet article des sens, et cela au
bénéfice de nos inférieurs les animaux? Ah dans ces jours de

locomotion qu'une paire d'ailes ferait donc bien notre affaire
dans maintes circonstances Si nos nerfs et nos muscles avaient
l'élasticité de la sauterelle et du moindre parasite humain, nous
nous élancerions instantanément sur le faîte des édifices les

plus élevés.

Pour respecter les exigences de cette justice légale qu'on
veut lui imposer, Dieu aurait dû faire non pas seulement tous
les hommes mais tous les êtres intelligents sur le même patron.
Jetés dans le même moule, doués de facultés et de talents par-
faitemients identiques, ils auraient dû à tous égards être
les divers tirages d'une seule et même composition
définitivement stéréotypée. Au fond n'est-ce pas là ce que veulent
dire les réalistes qui nous parlent d'une humanité qui serait
tombée alors qu'elle était encore une Pour plusieurs d'entre
eux du moins l'individualité est du malin. 11 ne resterait plus
qu'à nous expliquer comment les atomes de cette créature in-



DE LA CULPABILITÉ NATIVE 71

telligente ont pu contracter une culpabilité personnelle dans

l'acte même d'e cette chute, qui devait avoir pour résultat de

les constituer comme individualités conscientes.
Mais les règles de la pure et simple justice légale doivent-

elles donc faire seules lois entre le créateur et les créatures
Les stoïciens n'ont-ils pas déjà entrevu une sphère beaucoup
supérieure? Kant n'a-t-il pas fait prévaloir le point de vue
moral dans lequel règne la liberté Dans le monde religieux
et moral ne pouvons-nous pas concevoir des règles de conduite
supérieures à la petite justice de nos tribunaux, qui tout en
s'efforçant d'être justes sont trop souvent contraires à l'équité?
En tout cas il est impossible de ne concevoir les rapports entre
Dieu et les créatures que comme fondés sur la base d'une stricte
légalité. En dehors de la révélation, bien des choses autorisent
à contester la justice de Dieu, mais le croyant, sans nier les faits

qui l'embarrassent, n'a-t-il pas le droit de penser que celui
qui s'est montré plus que juste, c'est-à-dire un père
miséricordieux et compatissant, sera également reconnu juste en
toutes ses voies?.. «Tu es juste, ô Eternel! et droit entesjuge-
ments! » (Ps. CXIX, 137.)

Est-il nécessaire de prévenir l'accusation d'avoir affaibli la
doctrine du péché? Pour couper court à toute discussion il
suffirait de rappeler que, tout en repoussant les explications de

l'augustinisme et de l'ultracalvinisme, nous n'avons pas admis
une seule des thèses du pélagianisme. Aussi bien n'est-ce pas
de ce bord-là que le péril nous menace aujourd'hui. L'homme
moderne n'est plus fier et orgueilleux ; on pourrait lui reprocher

au contraire d'être enclin à se faire trop modeste et trop
humble. Il est en effet tout disposé à abonder dans le sens de

l'orthodoxie pour arriver à un déterminisme de nature dans

lequel il estime trouver son excuse. Qu'on charge à plaisir ou
Adam ou la nature des choses, il se sent allégé d'autant;
il se prévaut de tous ces faits comme d'autant d'excuses qui
enlèvent au péché personnel son aiguillon. Il faudrait donc
se rendre bien peu compte de la position dans laquelle nous
nous trouvons pour voir une atténuation de la doctrine du péché

dans un effort qui, sans prétendre enlever tous les voiles,



72 J.-F. ASTIÉ

essaye, en consultant l'histoire, la raison, la conscience
chrétienne et l'Ecriture, de tenir la balance un peu plus égale que
par le passé entre l'individu et la race.

Il est encore un côté important dans cette doctrine du

péché : nous voulons parler de tout ce qui concerne les restes
de l'image de Dieu en l'homme. Ce point a été traité ailleurs'.
Du reste les hommes religieux du jour semblent revenir sur cet
article des exagérations des prédicateurs du réveil dont les

réformateurs avaient su se garder. Aujourd'hui nous nous sommes

proposé de remonter plus haut. En renonçant à régler les

rapports entre Adam et ses descendants au nom de la spéculation

et de la logique formelle pour tenir plus compte de la
nature morale et religieuse du problème, on évite des exagérations

graves dans lesquelles tombent les penseurs qui ne savent pas
faire leur système assez large pour donner place à tous les
faits.

Nous n'avons rien dit de l'accusation de scepticisme. Mais à

quoi bon en parler? qui ne sait que cette aberration d'esprit,
réaction inévitable contre les témérités des docteurs qui
prétendent tout savoir, ne pourrait être mise sur le compte de

ceux qui renoncent à donner à leur système la rigueur désirable,

quand pour cela il faudrait altérer les faits

J.-F. Astié.

1 L'Institution de Calvin et la crise théologique actuelle. Voir le Chrétien
évangélique, année 1861.


	De la culpabilité native

