Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 6 (1873)

Artikel: Théologie de I'ancien testament [suite et fin]
Autor: Hermann, Schultz

Kapitel: Troisieme période : le lévitisme (459-105)
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

440 HERMANN SCHULTZ

mort de ce martyr. L’expiation seule est attendue pour I’'époque
du salut que I’on croit trés rapprochée. Il n’est pas dit non plus
que cette mort ait aucune valeur expiatoire, ou soit nécessaire
pour inaugurer 1’dge final. Tout au plus 1'obscurité de la
phrase entiére fournit-elle une excuse 4 une érudition posté-
rieure pour avoir rapproché ce passage de celui d’Esaie que
nous venons d’examiner.

Zoacharie, XIII, 7, peut encore moins s’appliquer au Messie
et & la nécessité de sa mort. Car il s’agit d’'un mauvais pasteur,
contre lequel Dien exprime sa colére: sans doute le criminel
roi d’Ephraim , qui détruit le troupeau. (XI, 17.) L’Eternel lui
abandonne le peuple dans son courroux, lorsque son propre
pastorat, exercé par l'intermédiaire des prophétes, a été dé-
daigné avec ingratitude et demeure sans résultats.

TROISIEME PERIODE

Le 1évitisme

(459 -105)

Sources. — 10 D’Esdras & UVépoque grecque (459-333). En fait
de livres prophétiques nous n’avons ici que Malachie. En fait
dhistoire la fin de cette période parait avoir produit le grand
ouvrage qui, s’appuyant sur d’anciennes sources telles que les
écrits mémes de Néhémie et d’Esdras, embrasse les deux livres
des Chronigues, ainsi qu’Esdras et Néhémie. 1l est évidemment
composé cinq générations au moins apres le retour de I’exil.
Nous faisons aussi remonter & cette époque le petit livre énig-
matique qui porte le nom de Kohéleth (Ecclésiaste) et qui est
attribué a Salomon. Il est difticile de distinguer les psaumes de
cette époque de ceux de la suivante ; mais ces derniers doivent
étre pen nombreux. Le Psautier semble 4 peu prés fermé vers
la fin de I’époque perse.

20 Epoque grecque jusquw’'a Alexandre Jannée (333-105.) Au
commencement de cette époque, sous la domination des Plolé-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT A1

mée: Esther, écrit court et peu important au point de vue
religieux ; et quelques psaumes. — Sous la domination sy-
rienne, en 176: 'apocalypse de Daniel et deux psaumes encore.

Aucun de ces écrits n’a une valeur religieuse de premier
ordre ; aucun ne supporte la comparaison avec les meilleurs
monuments de la période prophétique. Cette impression s’im-
pose & quiconque rapproche les psaumes de notre période des
plus anciens, Malachie et Daniel des grands propheétes, Kohé-
leth de Job. Mais c’est dans leslivres historiques que ce manque
de souffle créateur, ce déclin de la vraie inspiration religieuse
se fait surtout sentir. Dans les Chroniques on sent partout une
intention didactique bien réfléchie. Le bonheur est mis en rap-
port non plus avec les grandes dispositions religieuses et mora-
les, mais avec l'observation stricte et minutieuse des régle-
ments lévitiques. Quand les Chroniques difféerent des récits
antérieurs, il est possible (u’elles se fondent sur des sources
particuliéres ; cependant on n’acceptera qu’avec une extréme
circonspection un fait nouveau sur leur seule autorité. Ainsi
la captivité de Manassé en Assyrie est douteuse, et sa conver-
sion impossible. Si en effet ce roi était mort repentant et par-
donné, sa faute n’aurait pu étre regardée par les générations
suivantes — ainsli qu’elle I’est incontestablement — comme la
cause d’un chatiment qu’aucune expiation ne peut plus détour-
ner. Le chroniste est aux historiens prophétiquesce que le doc-
teur de la loi est au prophéte.

Le caractére documental et l'inspiration ne se rencontrent
dans ces livres qu’a un degré inférieur. Nous sommes néan-
moins encore sur le terrain du canon et de I’Ancien Testament.
Car I'Esprit qui a donné naissance A la religion révélée est cer-
tainement toujours dominant dans nos écrits, bien qu’il ne
déploie plus la méme puissance créatrice.

Des sources portons notre regard sur la vie religieuse de
notre période, et voyons ce qui la distingue essentiellement.
Les Israélites de la seconde Jérusalem sont devenus des « Juifs. »
Le haut enthousiasme a fait place a une faiblesse intérieure qui
aime & s’appuyer sur la force de I'age antérieur. La commu-
nauté revenue de l'exil était guérie de l'idolatrie et de la ten-



442 HERMANN SCHULTZ

dance & accepter les religions étrangéres. Ceux qui n’avaient
point & cceur le salut d’Israél n’étaient pas retournés vers les
ruines de Sion. On n’éprouvait désormais plus le besoin d’op-
poser au culte de la nature la vraie religion dans sa grandiose
et spirituelle unité. Les pensées fondamentales du salut n’étaient
plus contestées. Il ne s’agissait plus que de développer les no-
tions données une fois pour toutes; et un pareil dévelop-
pement doil nécessairement se renfermer dans d’étroites li-
mites.

La période prophétique avait atteint le point culminant de la
religion de I’Ancien Testament. Aucune conception du salut
plus élevée que la sienne n’était possible avant 'apparition du
Christ. Tout ce qu'on pouvait essayer dans la période suivante,
c’était de donner une forme plus rigoureuse a ce qui avait été
le produit immédiat et vivant de l'esprit religieux, d’en faire
une sorte de théologie. Aussi rencontrons-nous constamment
les signes d’une diminution de vie. De moindres esprits adminis-
trent les trésors que des esprits plus grands ont laissés. Ce qui
s’y ajoute de nouveau est d’un profit douteux.

La domination des Perses ne réalisa pas les esperances
qu’elle avait fait concevoir & Israél. Déja les derniers prophe-
tes de la période précédente voient de nouveau dans la Perse
la montagne qui doit se changer en plaine, et savent que les
temps de la perfection ne viendront pas que la paix n’ait été
troublée, que Dieu n’ait remué le ciel et la terre. Tel estle
point de vue de notre époque. On souffre d’'un lourd assujettis-
sement. L’ceil du peuple doit chercher le repos et le bonheur
dans 'avenir, derriéere de nouveaux jugements. — Un dévelop-
pement national et normal n’étant pas possible pour Israél,
le peuple se tourna vers I'unique bien qui lui restit en propre,
vers le seul terrain sur lequel il retrouvit son indépendance:
la religion de ses péres. Ici deux choses se présentaient en pre-
miére ligne.

D’abord la ville sainte, avec le temple et le culte. Le service
divin devint de plus en plus la joie et I'orgueil de toute la
nation ; réorganisé selon les anciennes ordonnances, il offrit un
ordre plus parfait que jamais et reprit tout sa splendeur. Les



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 4§43

prétres, unis plus intimement aux lévites, étaient trés nom-
breux relativement au chiffre des Israélites revenus de 'exil : ce
qui donnait au peuple entier un caractére religieux et sacerdo-
tal que 'ancien Israél n’avait jamais eu. Le plaisir qu'on prenait
aux belles cérémonies en fit attribuer l'origine aux temps les
plus reculés. David fut considéré comme l'introducteur de la
musi‘jue sacrée et I'organisateur du culte ; le souvenir popu-
laire préta ainsi & antiquité les traits d’une époque idéale dans
le sens lévitique, traits qul ne paraissent pas 'avoir réellement
distinguée. Les préceptes 1éviliques, qui dans la suite des siécles
avaient été rédigés et réunis en un tout, furent désormais lus
et expl'iqués publiquement. Le souverain sacrificateur, seul
représentant vraiment indépendant de la nation, acquit une
importance croissante. Il en fut de méme du temple et des
sacrifices. La liberté des anciens prophétes vis-a-vis des formes
extérieures du culte fit place & une légalité pieuse et respecta-
ble, mais étroite et non sans danger. (Cest dans cet esprit-1a
qu'on écrit maintenant ’histoire. La justice 1évitique des divers
rois donne partout la mesure de leur réelle valeur aux yeux de
Dieu. Les actes racontés avec le plus de détails sont les insti-
tutions cérémonielles et les réformes du culte.

La seconde chose essentielle était I’Ecriture sainte. Par les
soins d’Esdras la meilleure partie des anciens livres sacrés
recut une forme durable. Il 2 évidemment retouché lui-méme
ces écrits; car la tradition qui en attribue a Esdras la réunion
définitive parait juste quant au fond principal. Et les légendes
sur la maniére miraculeuse dont il fut inspiré pour fixer son
recueil, — légendes, il est vrai, postérieures 4 Joséphe, — font
supposer qu’Esdras ne se borna pas a un travail formel. On
avait sans doute encore suffisamment conscience du véritable
esprit de la révélation pour ouvrir la collection des livres saints
4 bon nombre de morceaux de cette époque, dont le commen-
cement vit surgir au moins un prophéte. Mais d’une fagon gé-
nérale le peuple ne se sentait plus en présence d’une littéra-
rature vivante. Elle était déja une arche sainte qu’il ne fallait
pas toucher, et devint de plus en plus une lettre morte. La
science des scribes se mit & s’en emparer, a rassembler les



444 HERMANN SCHULTZ

écrits sacrés en un tout, un canon, bien que lentiement et sans
principes parfaiternent déterminés. Ce qu’on y ajouta fut plutot
une répéiition qu’une nouvelle création. On releva avec prédi-
lection les plus anciens récits ; on s’attacha a la loi de Moise de
préférence aux déeveloppements qu’y -apportent les prophétes.
Mais, dés que I'on rencontre méme les commencements d’une
« Ecriture sainte, » I’évolution religieuse cesse d’elle-méme, si
du moins une nouvelle phase de la religion ne réussit pas a se
dégager. En revanche on assiste aussi nécessairement a des
essais de développement formel ou de théologie. Et partout il
Yy a un temps de transition, jusqu’a ce que les hommes pieux
du présent se sentent tout a fait inférieurs aux livres sacrés.
Ainsi & 'époque qui nous occupe ; ainsi dans le second siécle
du christianisme.

En résumé, la vie religicuse au temps des Perses est essen-
tiellement conservatrice et aboutit & la forme sacrée. Autour
du temple et du service divin, autour du grand prétre qui per-
sonnifie 'indépendance religieuse du peuple, autour de I’Ecri-
ture inspirée qui devient un canon, se groupe une communaute
pleine de sérieux et de piété, plus sévere au point de vue reli-
gieux et moral qu’aucune des générations précédentes. Mais il
y manque la force créatrice des temps anciens. Et comme la
plus grande habileté technique, qui marque les époques ou I'art
est en décadence, ne peut remplacer le génie des ages de
progreés : ainsi, surle terrain de la religion, une bonne moyenne
de dévotion et de moralité ne peut remplacer 'esprit créateur
et révélateur qui enflammait les péres.

Sous la domination des Ptolémée, le sentiment du vide inté-
rieur, de T'abandon de I’Esprit divin ne fait que s’accroitre.
Aucun prophete ne s'éleve plus en Israél. L’Ecriture sainte est
fermée, parce que — comme le rapporte Joséphe, certainement
dans ’esprit de ce temps— lorsqu’ll n’y a plus de prophétes
on ne peut plus discerner strement le caractére divin des
écrits. Ce qui est regu plus tard encore dans le canon le doit &
des raisons faciles 4 reconnaitre. On ne pouvait guére en
exclure les Psaumes, admis dans la liturgie et chantés par la
communauté. Le livre d’Esther se recommandait par son sujet



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 445

populaire et par sa liaison avec une féte qu’on aimait. Dantel
enfin convenait au canon par sa forme pseudonyme qui le re-
portait dans l'antiquité, par son caractére mystérieux et énig-
matique, et il en forca, pour ainsi dire, 'entrée par l’1mmense
impression qu’il produisit sur cette époque.

Alors commenca a s’exercer !'influence d’une -civilisation
supérieure & plusieurs égards : celle des Grecs. L’Egypte par
des moyens spirituels et la Syrie par la violence essayérent de
fondre la vie nationale et religieuse d’Israél avec la culture hel-
lénique, qui semblait capable de se tout assimiler. Le résultat
principal de ces efforts fut, il est vrai, 'opposé de ce qu'on
attendait: les Juifs se cramponnérent plus que jamais 2 cette
religion qui faisait la raison d’étre de leur nation ; ils repous-
sérent toujours plus vivement tout élément étranger, et dé-
ployérent une foi joyeuse, préteaucombat et au martyre. Mais,
d’un autre coté, les Juifs établis en Egypte — ol se poursui-
vait la traduction de I’Ecriture sainte — travaillaient & un rap-
prochement avec le monde grec, rapprochement qui eut les
plus importantes conséquences pour les Israélites de la disper-
sion et pour leur patrie elle-méme. — Ainsi cette époque est
encore inférieure & celle de la domination perse: elle ren-
ferme déja les germes des divisions qui deviendront plus tard
des sectes, et de I'étroitesse qui sous le nom de judaisme s’op-
posera méme au christianisme.

La lutte héroique qu’'Israél soutint contre les Syriens pour
conserver sa religion, ses coutumes et son indépendance poli-
tique a eu naturellement une profonde influence sur la vie reli-
gieuse du peuple. La source de la poésie sacrée recommenca
& couler; la foi en un royaume de Dieu qui doit couvrir le
monde embrasa de nouveau les cceurs. On se tourna vers
I'avenir avec un espoir enthousiaste. Des écrits comme Daniel
et les plus anciennes parties du livre d’Hénoc peignirent 'ave-
nir final sous les couleurs les plus brillantes, et avec un ton
mystérieux qui rappelait la prophélie antique. Lorsqu’on eut
réussi a établir une royauté sacerdotale qui triompha des peu-
plades voisines et les contraignit d’accepter les formes de la
théocratie, les pensées messianiques durent se réveiller avec



456 HERMANN SCHULT2

une force nouvelle. Et le sanctuaire récemment consacré sur
le mont Morija devint tout naturellement un centre universel
pour la foi des milliers de personnes qui, & 'orient et & l'occi-
dent, au nord et au midi, adoraient le Dieu d’Israél et atten-
daient son salut.

Mais le coté particulierement juif s’accentua aussi plus que
jamais. La civilisation grecque, la plus belle et la plus humaine
de toutes, fut finalement repoussée comme ennemie de Dieu.
Aipsi la nationalité religieuse d’Israél se mit en opposition dé-
clarée et passionnée avec tout ce qui était étranger.

Parmi les apparitions religieuses de la période lévitique c’est
le seribe qui mérite le plus notre attention. Les prophétes ont
disparu. Le dernier, Malachie, appartient an commencement
de cel 4ge; et encore n’a-t-il pas I'importance de ses grands
prédécesseurs. A la place du prophéte nous avons désormais
le scribe, en hébreu sopher. Ce mot est employé dans les an-
ciens temps pour désiguner la plus haute charge du royaume ;
nous le rencontrons & coté de mazkir (historiographe). Plus le
nombre des écrits sacrés augmentait, plus les prophétes s’étaient
sentis poussés & communiquer au peuple ses trésors ; et ainsila
fin de la période précédente avait formé une transition a I’épo-
que des scribes. Cependant, tant qu’il y eut de véritables pro-
phétes, ce rapport de dépendance & I'égard de la liltérature
sainte qui lcur était transmise se renfermait dans des limites
précises. Tout en puisant avec joie a la source des livres anti-
ques, ils sentaient que I’Esprit habitant en eux les autorisait
a parler, eux aussi, au nom de I’Eternel. Pour attester la vérité
de leurs paroles ils n’avaient besoin d’aucun texte écrit. Ils
ne craignaient pas de traiter I’Ecriture avec liberté, d’en con-
tester méme et d’en corriger quelques expressions qui pré-
taient au malentendu. Pénétrés de la conscience de leur
vocation, ils dépendaient directement et uniquement de Dieu.

Il en fut tout autrement lorsque cet appel divin eul cessé de
se faire entendre en Israél. Sans doute on n’en vint 14 que par
degrés. La bonne main de Dieu repose encore sur Esdras le
scribe, non plus il est vrai pour I'élever & I’extase prophétique,
‘1nais simplement pour le guider. Parmi les livres de celte



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 447

époque quelques-uns seulement acquirent une considération
approchant de celle des précédents. Et bientot la transition fut
accomplie. Dés que les hommes de la génération présente ne
sentirent plus vivant en eux I'Esprit qui animait I’Ecriture, ils
ne purent ni employer librement les livres saints, ni donner
une importance égale a leurs propres discours. La peir'ole
écrite portait le sceau de I'Esprit de la révélation; elle était
donc l'autorité. Les hommes les plus pieux, reconnaissant que
cette direction personnelle de 'Esprit de Dieu leur faisait deé-
faut, recoururent & I'Ecriture comme a une régle au-dessus
d’eux. Ce qu’ils disaient et pensaient eux-mémes n’était vrai
gqu’autant qu’ils se fondaient sur ’Ecriture, soit immédiatement,
soit par voie de déduction. On n’imaginait absolument pas une
contradiction avec 'Ecriture ; tout au plus cherchait-on a4 ex-
pliquer ou & adoucir un passage par sa comparaison avec un
autre. Ainsi au prophéete succéda le scribe ou docteur de la
loi', qui réclama la foi non plus en vertu de pleins pouvoirs
recus directement de Dieu, mais en s’appuyant sur la sainte
Ecriture, entourée alors de la vénération universelle. L’exis-
tence des scribes était une preuve que la religion de I’Ancien
Testament avait atteint son terme. Une religion qui se déve-
loppe encore a des prophétes; une religion arrivée & sa per-
fection n’a plus que des docteurs et des commentateurs. C’est
ainsi que vers la méme époque, dans le domaine de la civilisa-
tion grecque, la poésie se transforma insensiblement en philo-
logie et la philosophie en vains systémes d’école. Le christia-
nisme seul, en promettant I'Esprit divin & tous ses vérilables
disciples, leur permet d’étre a la fois docteurs et prophétes.

La premiére grande figure, la figure typique des scribes est
Esdras, qui est prétre également. Ses efforts infatigables pour
former par le moyen des Ecritures saintes un vrai peuple de
Dieu en font ’homme le plus éminent dans la derniére période
de P'histoire religieuse du peuple. Mais il n’est pas propheéte
dans le sens propre du mot. 1l applique son cceur a rechercher
la loi de Dieu, et a enseigner & Israél les statuts et les ordon-

* Par malheur aucun de ces deux mots ne répond exactement a l'alle-
mand « Schriftgelehrter », littéralement : savant, érudit en Ecriture.



448 ' HERMANN SCHULTZ

nances mosaiques. Le théme de ses prédications est 'ancienne
histoire sainte. Il fait usage du « livre de Moise, » écrit par les
prophetes, les serviteurs de Dieu. La nouvelle alliance qu’il fait
contracter solennellement au peuple se rapporte presque ex-
clusivement au coté lévitique de la loi.

Il n’est plus possible de considérer le scribe comme un type
religieux ; car il ne peut mi développer, ni compléter la reli-
gion. Il devient au contraire, par la nature des choses, le type
de la résistance au véritable esprit progressif ; il représente le
conservatisme outré et rétrograde. Pourtant Esdras, griace a sa
valeur personnelle et aux tendances analogues de I’époque
suivante, fut idéalisé par les souvenirs populaires. Représenté
d’abord, avec raison, comme celui qui apporta la derniére
main & la reconstruction de I’état au point de vue lévitique, il
apparait bientdt, avec son compagnon Néhémie, comme le
premier et 'unique fondateur de la seconde Jérusalem; il se
confond ensuite avec le prophéte Malachie; on en fait enfin un
personnage merveilleux, le maitre de la science des scribes,
enlevé au paradis comme Hénoc et Elie.

L’époque classique des scribes ne vint que beaucoup plus
tard. Le caractére propre du docteur de la loi ne se développa
avec tous ses traits distinctifs que par les derniers travaux
de la collection du canon, et par les études d’ol sortirent la
Mischna et la Guémara. Sous celte forme sans doute le scribe
n’est pas devenu un type du Rédempteur, mais un type des
ennemis de ’accomplissement du salut. En revanche les scri-
bes héroiques des derniers combats contre Rome meériteraient
par eux-mémes, comme les pieux Israélites du temps des Mac-
chabées, ou méme comme les serviteurs de Dieu qui souffrirent
durant la captivité de Babylone, mériteraient, disons-nous,
de symboliser les plus hautes idées de la religion révélée.
Mais 1l leur manque, & eux aussi, 'Esprit créateur des anciens
temps; et, comme tous les scribes, ils sont plus secs, par
conséquent plus passionnés el plus fanatiques que les pro-
pheétes, dont les convictions et 'autorité provenaient de P'esprit
et non de la lettre. En somme ces hommes font sur nous une
impression tragique, Pimpression que nous éprouvons toujours



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 449

.juand nous voyons de grandes forces et une volonté géné-
reuse lutter, dans un temps de décadence, pour une cause
irrévocablement perdue.

La position des étrangers qui acceptaient plus ou moins
complétement la religion d’Israél fut déterminée plus exacte-
ment et selon des principes fixes pendant la période lévitique.
On distingua les prosélytes de la justice et les prosélytes de lu
porte. La dispersion avait eu pour résultat nécessaire de faire
connaitre aux paiens la religion vraie, et de provoquer chez
un grand nombre le désir d’embrasser cette religion a la place
de leurs cultes nationaux, dont la puissance s'était évanouie.
L.es prophétes postérieurs a Pexil font voir que le prosélytisme
est en progrées. Outre les conversions tonjours plus frégquentes
dues au pouvoir de la vérité, on commence & convertir des
peuples entiers par la force. La circoncision est imposee aux
Iduméens par Jean Hyrcan, aux habitanis de Ulturée par
Aristobule ; Pella est détruite par Alexandre pour n’avoir pas
voulu accepter le judaisme.

Cet accroisseinent du prosélytisme a une importante signi-
fication pour la religion d’Israél. Quoique le droit de cité dans
le royaume de Dieu continuit & étre protégé par une haute
barriére de formes extérieures, I'idée du royaume de Dieu se
dégageait pourtant de plus en plus de la conception purement
nationale. Il ne fallait plus descendre des peres selon la chair,
1| fallait accepter la religion révélée et en suivre les prescrip-
tions pour étre enfant de Dieu, citoyen du royaume des cieux.
L.es fidéles devaient avoir devant les yeux non plus un empire
national juif, auquel se soumettraient les autres peuples, mais
un empire messianique de nature religieuse, dont tous ceux
(qui acceptent la vraie religion pourraient devenir membres
réels et jouissant de la plénitude de leurs droits. Toutes les
aspirations normales de cette époque font prévoir la rupture
des bornes de I'Ancien Testament, le passage de la religion
particulariste & la religion universelle.

Passons & une institution qui acquiert dans la penode lévi-
tique une importance considérable. A coté du temple relevé
de ses ruines, et glorieux encore malgré I'absence de l'arche

c. R. 1873. 19



450 HERMANN SCHULTZ

de l’alliance, nous rencontrons une autre sorte de lieu de
culte..Pendant I'exil déja les Israélites, éloignés de leur sanc-
tuaire détruit, avaient été poussés par la nécessité & se réu-
nir au bord des eaux courantes pour les priéres, les ablutions
et édification commune. Lorsqu’ils revinrent dans leur patrie,
cette coutume se maintint et se développa. On construisit des
maisons de priére, ol la communauté s’'assemblait au jour du
sabbat pour lire ’Ecriture et prier. La lecture de la loi avait
été introduite par Esdras. Les heures fixées pour la priére et
la régle de prier en se tournant du co6té de Jérusalem étaient
depuis longtemps en usage. Ces maisons de priére, ces sync-
gogues étaient de simples salles de réunion, sans aucune
pompe. Une armoire pour les livres, une chaire pour le doc-
teur, des siéges pour la communauté, des flambeanx: voila
tout ce gqu’il fallait. Et le chef oun président, les anciens, le
serviteur, tout le personnel de ces licux de culte était tiré de
la communauté par une libre élection, sans égard 4 la descen-
dance lévilique ni & aucune différence de rang. Les synagogues
étaient partout le centre de la vie religieuse pour les Juifs de
la dispersion.

On comprend aisément guelle fut Pinfluence d’une telle ins-
titution. Elle ne procura pas uniquement un moyen de tenir
constamment en éveil la vie religieuse de la communauté in-
dépendamment du centre unique du culte. Elle fut I'origine
d’une nouvelle conception du service divin. Poar ceux qui
demeuraient loin de Jérusalem, le temple avec sa splehdeur
et ses céréimonies resta sans doute le siége mystérieux de la
présence de Dieu, de la réconciliation, 'expression de toutes
les grandes pensées religieuses. Mais il devint de plus en plus
un symbole. On avait au contraire journellement devant les
yeux un service divin sans prétres et sans léviles, sans sacri-
fices, sans mystéres, sans objets symboliques, un service con-
sistant dans I'édification du cosur par le moyen de la sainte
Ecriture et de la priére en commun. [ci la maison de Dieu était
réellement la maison de la communauté. L’habitude d’accorder
successivement la parole & tous ceux qui la désiraient dimi-
nuait la distance entre prétre et laique. Les synagogues ont



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 451

certainement contribué plus que toute autre chose a4 préparer
une religion ou les sacrifices d’animaux et les formes sacrées
disparaissent pour passer 4 I’état de simples types; ou I'union
avec Dieu a pour intermédiaire sa parole écrite, le discours
édifiant et la priere commune ; ou il n’existe pas de caste sa-
cerdotale, mais une classe librement formée de docteurs qui
sont les ministres (serviteurs) ou interprétes de la parole. On
sait assez de quelle utilité les synagogues furent pour le chris-
tianisme naissant, en servant de points de départ 4 la mission
parmi les paiens. |

Le temple d’Onias en Egypte n’acquit aucune signification
religieuse. | |

Le déclin de la vitalité religieuse exerca son influence sur
I’idée de Dieu, — je ne toucherai pas ce sujet — et davantage
sur la facon de considérer la sainte Ecriture. L’époque qui
produit encore elle-méme des éerits canonigues peut manifes-
ter une tendance a séparer I’Ecriture sainte de tous les autres
écrits; elle ne peut pas transformer cette tendance en princi-
pes clairs et positifs. Or cette tendance, ainsi que nous I'avons
indigué plus haut, est incontestable depuis Esdras. La loi de
Moise, de plus en plus accessible a tous par la lecture publi-
(jue, devient la base de toute la moralité. Esdras s’en réfere
déja & la parole de Dieu prononcée par Jérémie et qui doit
infailliblement s’accomplir. Daniel fait des écrits de Jérémie
I'objet de son étude ; la loi et les autres Ecritures ont pour lui
depuis longtemps une autorité divine. Les Chroniques men-
tionnent le Psautier comme étant de David, la Thorah comme
mosaique et se la représentent placée, en qualité de livre
d’instruction, entre les mains des lévites. Les histoires du Pen-
tateuque, depuis celle de la création, sont simplement com-
mentées dans un but d’édification. Bref, un puissant courant
entraine les Juifs vers une conception qui fait de la littérature
religieuse des anciens temps quelque cheose d’incomparable et
d’inattaquable, et qui la sépare absolument de tous les écrits
récents. ' ' .

[’époque des apocryphes nous montre cette tendance deve-
nue beaucoup plus générale et plus marquée. Nous rencon-



452 HERMANN SCHULTZ

trons surtout dans la communauté égyptienne, sous 'influence
de la théorie platonicienne sur l'inspiration, une exaltation
croissante des saintes Ecritures, On les éléeve complélement
an dessus du domaine de P'activité et de la limitation humai-
nes, on en fait purement et simplement des paroles divines
dont les auteurs, pareils & la cithare, servaient d’instruments
extérieurs a l'action de Dieu. La vénération de la lettre sacrée
devient telle qu’elle laisse reporter sur la version grecque de
’Ecriture les représentations les plus extravagantes de lacti-
vité divine. Cette conception régnait du temps de Jésus partout
ou I'on traitait 'Ecriture théologiquement. Ces siecles de déca-
dence religieuse, dans le sentiment distinct de leur impuis-
sance, faisaient des livres antiques, tout pénétrés de I'Esprit
de la vraie religion, une idole devant laquelle se prosternait
leur propre pauvrete'.

La science des scribes exerce sur la religion une double in-
fluence:

1o Elle commence & formuler des dogmes théologiques. Ainsi
sur la résurrection individuelle, les anges et les démons, la
« Chokma » (sagesse) et les forces divines.

2¢ Elle modifie la nature et 'interprétation de la prophétie.

Laissant de coté le premier de ces deux sujets, je terminerai
cetie longue étude en montrant quelle est sur le second |'opi-
nion de M. le D* H. Schultz. Ici, comme partout, je lui laisse
d’ailleurs, — cela va sans dire, — toute la responsabilité de ses
affirmations et de ses jugements.

Dans la période lévitique la prophétie est remplacée par
Papocalyptique, non sans Vavoir introduite par les visions
d’Ezéchiel et de Zacharie. L’apocalypse est une forme tout 4 fait
arbitraire et artificielle. Le voyant fait passer devant les yeux
de son esprit I'histoire du peuple de Dieu, telle qu’elle s’est
développée jusqu’a son temps, dans une suite de tableaux in-
tentionnellement obscurs. Il esquisse ainsi une sorte de philo-

* lci se placent deux chapitres traitant les sujets suivants: Division
remplagant Vunité de foi (Partis et sectes. — Scepticisme. — Admission
d’éléments étrangers). — Exagération de Vélément national et de Uimpor-
tance des formes saciées.



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 453
sophie de Uhistoire au point de vue de la prophétie de I’Ancien
Testament. Et pour pouvoir également présenter ses images
historiques comme des visions, ainsi que la forme Pexige, il
est & peu prés forcé de recourir au pseudonyme. On choisit
un nom antique, de préférence un de ceux gu’a célébrés la
iegende sainte : Daniel, Hénoc, Esdras, Moise, les Sibylles, etc.
Le développement historique avec toutes ses particularités
apparait comme une vue de l'avenir, accordée miraculeuse-
ment 4 un de ces hommes prophétiques du passé. A I'épogue
ou de pareils livres furent composés, ces particularités étaient
naturellement claires et simples pour l'initié ; mais pour celui
qul n’était pas dans le secret elles demeuraient incomprétien-
sibles, selon l'intention de l'auteur. Quant & la postérité, qui
ne peut ue deviner ces détails, ils lul présentent souvent des
énigmes indéchiffrables.

Deés que commence V'avenir réel de I’écrivain, nous avons
des conclusions trés générales, tirées du développement his-
torique, si possible avec d’anciens textes prophétiques a l'ap-
pui. Ce n’est plus la certitude immédiate des prophétes; ce
sont des calculs, des déductions. Mais justement par cette
raison 'image de l'avenir prend des proportions mystiques,
surhumaines, surnaturelles.

Il semble au regard superficiel que dans les apocalypses la
puissance prophétique atteigne un degré supérieur. Les carac-
téres que nous avons déjd mentionnés, le point de vue gran-
diose et universel, — naturel dans un temps ol le sort
d’Israél est inséparablement 1ié & celui des grandes monar-
chies, - tout cela produit 'impression d’une activité prophéti-
que extraordinairement remarquable. Mais en réalité c’est
précisément le contraire. Ces détails appartiennent au passé,
et ils sont traités exprés de telle sorte que l'initié les recon-
nait aisément; pour nous sans doute ils sont fréquemment
inintelligibles, non-seulement parce gque nous ne connaissons
pas tous les faits de ces temps-la, mais encore parce que nous
ignorons guelle était par exemple la chronologie adoptée par
les auteurs, et comment les événements étaient considérés
alors dans les cercles des Juifs pieux. La forme de la vision,



454 HERMANN SCHULTZ

I'insistance mystérieuse a se donner pour infaillible, sont un
simple cadre et vont avec le pseudonyme. Quant aux vrais
tableaux de Uavenir, ils offrent simplement soit la répétition
fantastiquement exagérée d’antiques paroles inspirées, soit des
consequences qui en sont tirées selon les procédés d’une éru-
dition scolastique.

La prophétie de Daniel, seule apocalypse re¢ue dans le canon,
se rattache & la prédiction faite par Jérémie que Dexil durerait
soixante-dix ans. Mais, au lieu d’un brillant accomplissement,
Israél n’est arrivé an bout de ces soixante-dix années qu’a un
état tres imparfait, qui déslors, bien loin de s’améliorer, empire
sensiblement. L’époque ol vivait le voyant semble précisément
apporter 'humiliation la plus profonde. Sur le terrain consacré
du temple s’éléve un autel paien, « 'abomination de la déso-
lation ; » la religion et les coutumes nationales d’Israél sont
foulées aux pieds par Antiochus Epiphane. En conséquence
les années de la prophétie doivent se prolonger pour le voyant.
Comme la lettre apocryphe de Jérémie fait des ans sept
générations, ainsi Daniel change les ans en semaines d’années.
Partant de ce point de vue, il se représente le passé sous
forme de visions et le poursuit jusqu’aux temps bienheureux
de la fin. Les grandes puissances qui se disputent ’empire du
monde lui apparaissent premiérement sous I'ilnage d’une statue.
La téte d’or est Nabuchodorossor,la poitrine et les bras
d’argent sont Balthasar, le ventre et les hanches d’airain les
Médo-Perses, les cuisses de fer Alexandre, les pieds de fer et
d’argile la domination grecque, partagée entre I'Egypte et la
Syrie. Mais une pierre détachée sans mains, c¢’est-a-dire mise
en mouvement par la toute-puissance de Dieu, met en piéces
les pieds de la statue, — fait par la cesser pour toujours la
prédominance paienne sur le monde; — puis se transforme
en un rocher, remplit toute la terre, et devient un royaume
éternel quaucune ruine ne menace, le royaume messianique.

Dans un autre tableau, — dont plusieurs traits sont différents,
ainsi que le comporte la liberté de semblables descriptions, —
Daniel voit quatre animaux monter de 'abitne. Ces étres d’en
bas sont encore les monarchies universelles. Leurs attribuls



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 400

ies foni reconnaitre pour la Chaldée, la Médie, la Perse, lu
Gréce. Et des le chapitre suivant il est si clairement question
de la lutte entre la Perse et la Gréce, de la division de 'empire
grec, de la méchanceté d’Antiochus Epiphane, que cette expli-
cation, appuyée d’ailleurs positivement par les chapitres XI et
X1I, esl tout & fait hors de doute. Apres dix rois grecs une
corne, d’abord insignifiante, brise trois cornes existantes et
acquiert un grand pouvoir. Cette corne ou ce roi est Antio-
chus Epiphane. Il profere des blasphémes contre le Tout-
Puissant, réuassit & vaincre le peuple pendant trois ans et demi,
veut changer les services divins et les jours de féte, en un mot
révolutionner la religion d’Israél. Mais & la fin Dieu siége avec
ses saints pour le jugement, et alors apparait devant lui dans
les nuées du ciel le représentant du peuple des saints, « quel-
quun de semblable & un fils d’homme. » Cette expression
pourrait étre une simple personnification du peuple, mais elle
semble plutot indiquer le chefde 'empire, le Messie. La défaite
d’Antiochus est ainsi rattachée par la prophétlie a Pinaugura-
tion du bonheur final, ou du régne messianique des Israélites
pieux. Daniel voit, dans les derniers temps, le Messie descen-
dant du ciel, ou il habite auprés de Dieu, et pareil & un de
ces anges de rang supérieur gque le méme livre décrit aussi
comme « semblables & un fils dhomme. » Ce passage montre
comment I’époque des scribes en vint & concevoir un Messie
mystique et métaphysique, et lui fit tirer son origine non plus
d’Israél, mais du ciel et de I’éternité.

Le chapitre IX, 25 sq., est hérissé de graves difficultés ;
peut-étre la vraie solution de ce passage n’est-elle pas encore
découverte. Mais ici, comme pour les autres prophéties de
Daniel, Uinterprétation historique est la vraie par opposition a
I'interprétation messianique. En effet 'interprélation messiani-
que introduit dans I'Ancien Testament une prédiction magique
que nulle prophétie ne connait et ne peut connaitre. De plus
elle a recours & une chronologie extrémement arbitraire et va-
cillante. Enfin et surtout elle est tout & fait incompatible avec
une quantité de détails de la prophétie. L’abolition du sacrifice
apparait toujours comme VP’'acte le plus criminel; elle ne peut



4H6 HERMANN SCHULTZ

donc certainement pas étre attribuée ici au Messie. Celui qui
est retranché, ou assassiné, meurt sans laisser de descendant
ou de successeur: trait qui ne convient qu’ad une dynastie.
D’aprés le contexte, I’oint mis ¢ mort ne peuti pas plus étre iden-
tique & celui quivient qu’a celui qui apparait avant les soixante-
deux semaines d’années. Ou bien ils sont tous trois une seule
et méme personne: ce (qul ne s'accorde pas non plus avec
’explication messianique. Ou bien ce sont trois personnages
dont la venue et les destinées déterminent les grandes évolu-
tions du temps. La fin de toute 'époque est marquée par I'onc-
tion du saint des saints, ou la nouavelle consécration du tem-
ple. Les soixante-deux semaines sont désignées comme le
temps ol la ville sainte se rebétit, mais au miliea d’anxiétés;
ce sont évidemment les années relativement tranquilles, mais
pleines encore de souffrances, qu'amena le gouvernement des
Perses et des Plolémée. L’abolition du sacrifice n’a certaine-
ment pas pour couse « la premiére moitié de la semaine »
(c’est-4-dire la mort de Jésus); mais elle dure, cette demi-
semaine, jusqu'a ce que le temple soit reconsacré. En an mol,
pour soutenir Pexplication messianique, il faut partout faire
violence au texte et tomber dans la contradiction. Ainsi ce
chapitre prophétise simplement, sous forme apocalyptique,
avec la chute d’Antiochus Epiphane, le terme des soixante-dix
années de lexil d’Israél, le commencement du temps de la
bénédiction. A
Quand on parle d’'un second sens de certains passuges de
I'Ecriture, on a 'air au premier abord de contredire les prin-
cipes les plus incontestables de toute saine exégese. Car, dans
son contexte et suivant 'intention de l’auteur, chaque parole
n'autorise certainement qu'une seule interprétation. Aussi
notre idée d’un second sens ne doit-elle en rien violer cette
régle. Il est indubitable que les auteurs de I’Ancien Testa-
ment ont donné a leurs paroles un sens unique, et que ce sens
ne peut se dégager que par la méthode grammaticale et his-
torique. Mais, nous en sommes convaincu, divers passages de
Ecriture sainte ont acquis dans la conscience du peuple une
signification plus étendue, par I'usage qu’en fit la communauté



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 457

pieuse, par les pensées que de son point de vue elle devait y
rattacher. Cette signification, devenue historique, appartient
encore au développement nécessaire de la religion de I’Ancien
Testament, et acquit une grande importance pour la brillante
et vivante image de I'avenir dont le peuple nourrit sa foi.

Les Psaumes 11, CX, LXXII, par exemple, lus sans opinion
préconcue, se rapportent, on n’en peut pas douter, aux cir-
constances du présent. Il s’agit du roi actuel. Les poétes font
reposer sur sa iéte les espérances grandioses et idéales d’Is-
raél, et cela avec raison; car, quel que soit 'individu qui occupe
temporairement le trone, c’est dans la royauté que se concen-
tre la mission nationale. Mais il est dans la nature de pareils
chants de dire tout cela sur un ton sublime et exalté, qui ne
conviendrait pas & la prose ordinaire et que 'on n’y rencontre
pas. -
Aussi ces poémes furent-ils facilement employés comme
hymnes pour le service divin par un peuple auquel I'interpré-
tation grammaticale et histerique était étrangére, et dont
la science suivait de tout autres lois. On les entoura de véné-
ration et les regarda comme des oracles de Dieu, auxquels
on supposait volontiers d’emblée un contenu mystérieux et
merveilleux. Aussi ne put-on plus les appliquer aux rois pour
lesquels ils avaient été composés, & ces rois que la mort
avait depuis longtemps dépouillés de leur gloire. On ne
pouvait pas davantage penser & un prince contemporain,
lorsqu’il n’y avait plus en Israél de royauté se prétant a étre
idéalisée. On ne pouvait donc s’arréter, pour en faire 'objet de
ces chants, qu'a un seul personnage, le roi qui devait réaliser
toutes les grandes pensées de la royauté israélite, le roi dont
on espérait la venue, en un mot le Messie. Ainsi, par suite de
leur contenu et des conditions actuelles de leur interprétation
les Psaumes de ce genre devinrent nécessairement messiani-
ques ; ils prophétiserent le Rédempteur. Les auteurs de ces
poémes ne parlaient, il est vrai, pas de lui; le sens premier
et historique ne peut le désigner que typiquement, tout au
plus. Mais le peuple croyant prophétisait le Messie, par la facon
dont il lui appliquait et devait lui appliquer le contenu de ces



458 HERMANN SCHULT2

chants; leur second sens, né historiquement au sein du peuple,
est par conséquent messianique.

D’aprés la méme loi, on donna forcément une valeur mes-
sianique aux Psaumes qui présentaient un juste du temps pré-
sent sous une lumiéere idéale, rattachant, par exemple, 4 ses
souffrances et a sa victoire I’espoir de la conversion des
paiens et d’un état parfait du monde. D’une maniére ana-
logue a di se former [I’explication messianique de maint
passage obscur des prophétes. Dans tous ces cas nous
avons une prophétie, mais une prophétie « médiatisée' » par
la sciences des scribes; c’est-a-dire une attente de l'avenir
reposant non plus sur une certitude religieuse & ’égard du
développement des décrets divins, mais sur une conception
d’antiques paroles de I'Ecriture sainte.

De cette fagcon la prophétie ne pouvait s’enrichir d’aucun
élément propreme'nt nouveau; car la pensée messianique de
ces poemes était née d’'un idéal déja existant, imprimé dans
les écrits prophétiques. Néanmoins ce second sens de I'Ecri-
ture développa sous plusieurs rapports I'image de l'avenir. La
poésie aime les expressions transcendantales; et quand une
érudition timorée et prosaique, pleine d’an saint respect pour
la lettre, les entend dogmatiquement, le tableau dépasse les
proportions humaines. La poésie aime les expressions rares,
qui, & moilié comprises, semblent plus tard des indications
mystérieuses. La tendance, déja générale, a élever métaphysi-
quement la figure du Messie devait trouver un aliment dans de
tels poémes et dans les passages difficiles des livres prophé-
tiques.

Ainsi le fréquent emploi du mot « éternel ®» fit toujours plus
considérer le régne messianique comme enlevé aux limites
du temps, éternel au sens absolu. Le prédicat « Dien » fut
appliqué au Messie dans une tout autre acception qu’aux
rois des temps passés. L’idée du fils de Dieu, engendré par lui,
devint beaucoup plus mystique. On imaginait le Messie tronant

' Vermaittelt.

* On sait combien les termes éternel, & toujours, & perpétuité, d'dge en
dge, ete, ont, dans 1'original hébreu, une signification vague.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 459

a la droite du Tout-Puissant, parlageant sa gloire et sa domina-
tion, exercant un sacerdoce royal comme celui de Melchisédec.
On pouvait déja découvrir mystiquement dans ’Ancien Testa-
ment son mariage avec la communauté On enseignait sa
résurrection. On lui attribuait une naissance miraculeuse. On
annoncait qu’il régnerait sur toutes choses, aprés avoir été fait
pour « un peu de temps » inférieur aux anges.

Grace & ce double sens de ’Ecriture, 'image du Christ pré-
dit par les hommes de Dieu devint plus colorée et plus popu-
laire, en méme temps que plus surhumaine et plus métaphy-
sique. Les chrétiens ont saisi avec une joie particuliéere ce
coté de la prophétie, pour y trouver Pannonce des souffrances
et de la glorification de leur Maitre.




	Troisième période : le lévitisme (459-105)

