Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 6 (1873)

Artikel: Théologie de I'ancien testament [suite et fin]
Autor: Hermann, Schultz

Kapitel: Seconde période : le prophétisme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT

PAR

M. HERMANN SCHULTZ '

(Suite et fin.)

SECONDE PERIODE
Le prophétisme.

La période caractérisée par l'importance du prophétisme,
et qui s’étend, — nous ne donnons que des chiffres approxi-
matifs, — de 'an 800 & P'an 459 avant Jésus-Christ, se subdi-
vise au point de vue du développement religieux d’Israél en
trois époques qu’il importe de distinguer soigneusement: I'é-
po jue assyrienne (800-630), I’époque chaldéenne (630-555) et
I’époque perse (555-459).

I. Epoque assyrienne. — Au commencement de la période
prophétique, le « présent du salut, » — c’est-a-dire la réalisation
actuelle du plan divin par opposition a sa réalisation future, —
était déja tombé en morceaux et ne présentait plus, comme au
temps de David et de Salomon, toutes les conditions d’un
développement idéal. Avec l'unité du royaume et du culte
I'idée du « peuple de Dieu » s’était presque perdue. Il ne res-
tait plus que 'ombre de la gloire passée. Les deux royaumes
israélites étaient infideles. Cependant ils pouvaient espérer
encore le pardon et le relévement tant que leurs ennemis étaient
de petits états. Il en fut autrement Jorsqu’une puissance gigan-
tesque, I’Assyrie, apparut sur le théatre de leur histoire. Les
hommes attentifs & la voix de Dieu comprirent alors gu’'un ter-

Yoir livraison d’avril 1873, page 161.



THEOLOGIE DE L’AN(_}!EN TESTAMENT 405

rible jugement était proche, que le peuple, pesé dans la ba-
lance, avait été trouvé léger.

Profondément ébranlé par un premier choc du roi Phul, le
royaume du nord succombe bientot sous les coups. successifs
de Teglathphalasar et de Salmanassar'. Abandonné du Dieu
contre lequel il s’était révolté, Ephraim doit mourir. Le corps
de 1’état se décompose, les atomes en sont dispersés par l'exil.
Il ne reste plus de peuple saint si ce n’est dans le royaume du
midi. L, il est vrai, la situation n’est guére meilleure. L’idola-
trie et la superstition se mélent & Iadoration de Jhvh. Le fils
de David devient vassal d’Assur. La aussi la ruine semble im-
minente. Cependant il se fait sans bruit et sans apparence un
travail intérieur de régénération. Interprétée par les prophe-
tes, la religion mosaique devient plus spirituelle et plus pure.
La loi se transfigure, et atteint son expression la plus parfaite
dans le Deutéronome et dans les discours moraux des grands
prophétes. Ces influences sont assez puissantes pour retarder
la mort de Juda, et amener des circonstances qui rappellent
4 plus d’un égard les glorieux commencements de I'existence
nationale. Poussé par 'esprit des hommes de Dieu qui ’entou-
rent, Ezéchias, digne descendant de David, entreprend une ré-
forme religieuse et abolit les hauts lieux. La foi réveillée et
raffermie donne le courage de secouer le joug de I'étranger.
Au moment de U'épreuve, le miracle intervient comme aux
temps primitifs. L’armée de Porgueilleux Sennachérib est dé-
truite en présence de la ville sainte. « La verge divine, qui
s’était élevée contre son Seigneur, est brisée. » Juda esl libre
et peut de nouveau suivre sans entraves les lois de son Dieu.
L’ancienne jalousie contre le royaume du nord fait place & des
sentiments plus fraternels. L’espérance et ’amour embrassent
désormais Juda et ce qui reste d’Ephraim ; et ces deux bran-
ches jadis rivales se réunissent pour constituer un seul peuple,
Israél le peuple de Dieu. La grace divine s’est manifestée avec

'* Pour ces noms dont ’orthographe est si vacillante, je suis celle qu'emploie
M. Francois Lenormant dans son remarquable Manuel d’histoire anclenne de
PQrient jusqwaux guerres médiques. Elle n’est d’ailleurs pas trés différente de
celle de M. Schultz.



406 HERMANN SCHULTZ

éclat. On a fait I’expérience que la loi, la foi, le culte de la re-
ligion véritable forment une muraille capable d’arréter et de
repousser le courant de l'invasion; et qu’au contraire la pru-
dence humaine et la confiance dans les grands de ce monde
sont des appuis fragiles-et trompeurs. Pourtant ces expérien-
ces, comprises par les prophetes, font peu d’effet sur la ‘multi-
tude; aussi sont-ils forcés de les représenter sous des couleurs
sombres. Le ton général de leurs écrils n’est pas I’espérance
pour un avenir irmnmédiat. Eclairés par PEsprit de Dieu, ils
voient trop bien que ce sursis n’est pas encore le repos défini-
Lif ; que le chatiment est retardé et non révoqué; que I’Eternel
ne peut pas réaliser ses intentions a I’égard de son peuple sans
le faire passer par la mort. Toutefois ce n’est pas I’Assyrie qui
doit exécater la sentence divine et mettre fin & Dexistence de
Juda. Elle marche elle-méme & la destruction. Des wnations
nouvelles se disputent 'empire du monde, jusqu’au moment
ou la capitale d’Assur, la superbe Ninive, succombe aprés de
longs combats. Mais le décret d’en haut n’en sera que plus
stirement réalisé par la formidable puissance qui tient mainte-
nant le scepire universel, par le serviteur de Dieu, I'invincible
Nabuchodorossor, le grand monarque du nouvel empire de
Chaldée.

[I. Epoque chaldéenne ou babylonienne. — De sombres
nuages, s’amassant de tous cdiés, annoncent a [sraél une ca-
tastrophe inévitable. Placé entre la riche et belliqueuse
Egypte et I'état babylonien, qui entend avoir pour lui seul
I'itnmense héritage d’Assur, le petit territoire d’Israél, champ
de bataille naturel des deux colosses, a tout a craindre de leur
conflit. Dés ses premiers pas, la monarchie chaldéenne deploie
une si étonnante vigueur et fait de sibrillantes conquétes que,
dans toutes les contrées de I’Asie antérieure, les coeurs trem-
blent & Vapproche de ses armées. Plus prés, tout autour de soi,
Juda voit des peuplades jalouses et hostiles : Edom, la Philistie,
les tribus farouches du désert. Dans le peuple méme la monda-
nité et la corruption, le culte de la Reine du ciel devenu
presque calte d’état, I'infidélité atteignant jusqu’aux sacrifica-



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 407

teurs et aux prophétes. Aucune force pour résister au mal et
pour détourner le péril.

Alors se manifeste un phénoméne que les Ages précédents
n’ont pas connu, du moins 4 ce degré de clarté et de gran-
deur. Du milieu du peuple, qui dans son ensemble a perdu sa
vie religieuse, se distingue un noyau fidéle, qui se groupe na-
turellement autour des hommes inspirés. C’est 14 P'Israél véri-
table. Il s’attache & la vocation du peuple, & sa religion avec
une ferveur, une pureté et une puissance incomparables. Tl
fait tous ses efforts pour ressusciter la nation tout entiére en
lui communiquant le souffle de 'amour et de la foi. La loi pro-
phétique, le Deutéronome, devient en effet 1oi du royaume. Mais,
d’une facon générale, cette noble tentative échoue. Le levain
ne suffit pas pour pénétrer et faire lever la lourde masse du
pedple matérialisé. Le véritable Israél est foulé aux pieds. Cet
insucceés parait au premier abord mystérieux et inexplicable.
Nous rencontrons ici, dans une de ses réalisations particulié-
rement saisissantes, I’élément le plus tragique de toute his-
toire, cette loi d’aprés laquelle le chatiment, attiré par les
longues fautes des péres, tombe sur une génération meilleure
et & demi réformée.

Il y a 14 pour Israél une situation nouvelle et trés digne de
remarque. Le noyau sain de la nation ne mérite pas la mort,
et serait tout & fait capable d’inaugurer une nouvelle période
de vie et de riche développement religieux. Si cet Israél spiri-
tuel doit mourir, ce n’est pas pour ses péchés, c’est pour ceux
des autres. Et un peuple pour lequel meurent de telshommes,
un peuple qui porte encore dans son sein de telles forces de
dévouement ne peut pas étre 4 toujours perdu. De pareils
hommes, de pareils dévouements sont pour la nation dans son
ensemble le gage certain de la réconciliation, de la résurrection
apreés la mort a laquelle elle ne peut plus échapper.

Et si la punition doit frapper précisément cet Israél véritable,
ce fait ne nous permet-il pas de regarder plus avant dans les
voies de Dieu ? En voyant que "amélioration et la purification,
que la communion filiale avec Dieu peut étre sans effet ex-
téerieur ou méme avoir pour rémunération une part excep-



408 HERMANN SCHULTZ

tionnelle de douleurs et de miséres, on apprend a séparer les
idées de prospérité terrestre et de vraie gloire intérieure. La
souffrance envoyée 4 l'individu cesse pour toujours d’étre con-
sidérée comme un messager de la colere d’en haut ; elle s’allie
a la conscience de 'amour de Dieu; on y voit méme une révé-
lation speciale de cet amour. On connait désormais une souf-
france pour autrui, poar ’humanité, une souffrance librement
acceptée pour le peuple du salut et destinée 4 y conserver le
germe d’un avenir meilleur. De la pensée des victimes involon-
taires et sans valeur que la loi réclamait I’Ame s’éléve i la pen-
sée du sacrifice de soi, du dévouement cordial et spontané.

Enfin, plus le spectacle du présent ofire de contradictions
non résolues et d’inquiétantes énigmes, plus Pesprit religieux
se sent contraint de chercher an-dessus de ’existence terrestre
un bonheur suprasensible et éternel, indissolublement lié & la
vie en Dieu. Comme la nature de la religion juive pouvait nous
le faire prévoir, ce résultat n’est atieint, sans doute, par I'indi-
vidu que lentement, insensiblement, plutot dans de pieux
élans du ceoeur qu’avec une connaissance claire et permanente.
Mais le peuple y arrive d’un seul bond, et trouve la consolation
de sa ruine imminente dans I’espérance de sa propre résurrec-
tion et de I’établissement définitif d’'un glorieux royaume de
Dieu.

La catastrophe fut prompte et subite. L.e roi Sédécias ayant
manqué vis-a-vis des Chaldéens A son serment de vasselage, et
tenté dans des circonstances désespérées une. guerre d’indé-
pendance, la vengeance ne se fit pas attendre. Une épouvan-
table destruction fondit sur le pauvre royaume. Ce que les
Chaldéens y laissérent, une poignée d’agriculteurs tributaires,
périt & son tour au bout de peu de temps, aprés une révolte
insensée ou le gouverneur Guédalja perdit la vie. Les der-
niers membres du peuple saint ou bien trouverent la mort
dans leur fuite en Egypte, ou bien furent emmenés captifs &
Babylone. Jérémie lui-méme disparait dans la débacle univer-
selle. -

Mais ces angoisses et ces détresses font ressortir dans toute
sa gloire le véritable Israél, né des tribulations des derniers



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 409

temps, cet Israél dont nous ne trouvons nulle part un plus
parfait représentant que dans Jérémie, la grande personnalité
religieuse de cet dge. Ces vrais fidéles annoncent les juge-
ments divins & un peuple léger qui se détourne d’eux pour preé-
ter l'oreille aux prédictions séduisantes des faux prophétes.
Pourtant, dans leur amour sans bornes pour ce peuple de
Palliance, pour les pensées divines dont Israél est le porteur,
isl ne veulent pas se séparer de lui ; ils aiment mieux mourir
avec lui que de Pabandonner pour pourvoir & leur propre salut.
Ils tiennent & avoir leur part du chitiment mérité par des pé-
chés nationaux contre lesquels ils n’ont cessé de protester.
Exposés aux insultes, traités de prophétes de malheur et de
traitres & la patrie, non-seulement assiégés avec leurs compa-
triotes, mais jetés par eux dans des cachots et exposés de leur
part & toute sorte de dangers, ces « homwmes de douleurs, »
(que le livre de Jérémie nous fait voir dans leur émouvante
beauté, portent, eux les innocents etles saints, les péchés
d’'une nation coupable; ils souffrent non pour eux-mémes,
mais pour Israél; ils souffrent pour qu’Israél ne cesse pas
d’étre le peuple de Dieu. Plusieurs des hymmes les plus gran-
dioses du Psautier appartiennent sans aucun doute & cette
époque.

Israél est donc mort et son cadavre livré au monde paien ! Sa
ville sainte est détruite, son temple consumé; ses sacrifices
sont impossibles; la famille de David s’est éteinte dans la mi-
sére et dans la honte; le sacerdoce est profané! Elles sont
brisées sans pitié, tous ces formes vénérables qui représen-
taient la vie divine ou le salut au milieu de 'humanité!

Mais Dieu sait profiter de ce grand renversement pour en
tirer un.développement nouvean que tous ces événements
ont préparé. Ce qui reste du salut au milien de toutes ces
ruines doit élre spirituel, personnel. L’établissement mosaique
avec ses ordonnances et ses cérémonies disparait derriere les
pensées vivantes et éternelles qui lui ont donné naissance. La
foi se détache de plus en plus du présent terrestre pour s’éle-
ver vers un accomplissement futur, con¢cu dans un sens tou-
Jours plus spirituel et plus idéal. On apprend & connaitre un



410 HERMANN SCHULTZ

salat indépendant des biens et des institutions d’ici-bas. Et
I'on sait qu’lsraél n’est pas mort pour toujours; que le plan
rédempteur de Dieu n’est pas anéanti avec les formes qui lui
ont servi quelque temps ; que le peuple, au contraire, a travers
ces orages, réalisera d’autant plus sdrement, bien que d’une
maniére encore inconnue et mystérieuse, sa divine vocation.

Ainsi la mort du grain de semence développa réellement
une quantité de forces qui agissent encore au sein du christia-
nisme. Les jugements prédits par les prophétes se sont dé-
chainés sur le peuple. Dieu s’est montré fidéle & ses me-
naces : ne sera-t-il pas fidele 4 ses promesses ?

III. Epoque perse. — Autant que nous pouvons en juger, le
commencement de I’exil fut un temps de stérilité au point de
vue religieux et moral. La masse du peuple était écrasee par
le malheur. Les descriptions d’Ezéchiel donnent une bien triste
idée des derniéres années de Jérusalem et méme de I’entou-
rage du prophéte, c'est-a-dire de 1'élite des Juifs exilés. Ceunx
qui furent déportés avec Sédécias valaient apparemment moins
encore. Un sombre désespoir et le facile abandon de la dignité
religicuse d’Israél doivent avoir été les dispositions dominantes.
Les beaux tableaux que nous présente le livre de Daniel ne
sont pas des descriptions strictement historiques, mais le pro-
duit de l'imagination d’un temps postérieur qui voulut -orner
le passé de toutes les couleurs d’une gloire idéale.

Ce n’est pas a dire que le découragement ait été universel,
que le doute ait saisi les hommes de Dieu. On ne renonce pas
a attendre la dslivrance. Seulement 'impression accablante de
la puissance chaldéo-babylonienne et du grand Nabuchodoros-
sor paralyse la joie immédiate de I’espérance. Jérémie lui-
méme a prédit que la captivité durera soixante-dix ans, une
longue vie d’homme, et il a encouragé les prisonniers & se
soumeltre paisiblement a leur sort. Cette période d’abattement,
pendant laquellela vie nationale semble s’éteindre, dure jusqu’a
la mort de Nabuchodorossor : moment ot commence la rapide
déchéance de Babel, et ol1 I'on voit se dresser au nord-est la
figure menagante de 'empire médo-perse.



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 411

Le procés de triage et de purification s’est peu a pen com-
plété parmi les exilés. La majorité sans doute s’est faite aux
coutumes et & la religion du vainqueur ; et, quand le choix lui
en est offert, elle ne veut pas échanger son présent bien-étre
contre les difficultés et les dangers qu’elle pourrait trouver
dans sa patrie. Mais le sentiment de la vocation du peuple de
Dieu est plus vivant et plus puissant que jamais dans le cercle
plus restreint du véritable Israél.

La misére est 4 son comble parmi ces Israélites pieux. lls
souffrent comme meinbres d’un peuple opprimé dans la ville
de la volupté et de l'orgueil, d’un peuple qui peut s’appeler
« Jacob, le ver de terre, 'esclave des tyrans, I'opprobre des
hommes. » Mais il v a plus: ils ont & souffrir particulierement
comme membres fidéles de ce peuple. Quand le danger appro-
che pour Babylone, ils sont Uobjet naturel du soupgon et de la
haine. On voit en eux les alliés de I’ennemi. Les hardis servi-
teurs de Dieu, qui jetaient leurs paroles brilantes d’espoir et
de consolation au milieu de la communauté asservie, ne pou-
vaient les répandre que sous le voile de 'anonyme et dans
des écrits secrets. De 14 vient que les plus grands de ces pro-
phétes ne nous ont pas méme transmis lear nom. Malgré ces
précautions, plus d’un sans doute a scellé de son sang son
religieux patriotisme, son attachement 4 la cause de 1'Eternel.
(Vest ce qui semble ressortir de ce solennel passage : « Le juste
meurt sans cue personne y prenne garde » (Esa. LVII, 1), ainsi
que du tableau des souffrances du serviteur de Dieu. Proba-
blement les auteurs mémes de ces prophéties, accusés d’exci-
ter le peuple, ont été mis & mort par les Chaldéens, et la
mémoire de leur nom est demeurée ensevelie sous les décom-.
bres de Babel. Quant aux Israélites charnels, ils tenaient &
s'éloigner de ces suspects et & s’en montrer les adversaires,
afin de jouir en repos de leur prospérité naissante,

Mais au sein de toutes ces épreuves la foi est devenue plus
ferme, et I’espérance atteint jusqu’a I’enthousiasme. La plus
ameére ironie dépeint les idoles paiennes dans leur absolue
impuissance. Tout le pouvoir des maitres du monde, comparé
a Pomnipotence de Dieu, est « comme un grain de poussiére



412 ' HERMANN . SCHUL1TZ

sur la balance, ou comme la goutte qui pend au seau. » Le
jeune héros qui déja remplit 'Asie du bruit de sa renommée,
Koresch ou Cyrus, 'aigle de I’Orient, le sectateur d’un culte
spirituel et sans images, est 'oint de Dieu, ’homme qu’il ap-
pelle et qu'il envole pour exécuter ses jugements sur Babylone
et relever Jérusalem. La nuit est passée, la servitude est 4 son
terme ; les messagers de bonne nouvelle accourent vers Sion,
la mére commune, qui était abandonuée et privée d’enfants,
mais qui de nouveau va enfanter des multitudes. Le temps des
bénédictions est proche, le festin de Dieu s’appréte pour tous
les peuples sur la montagne de Sion. La mort est vaincue,
I'empire des ombres doit laisser échapper sa proie. Mais la-bas,
dans le séjour des trépassés, le roi de Babel est salué par les
discours moqueurs des princes qu’il a renversés dans la pous-
siére. , :

~ Toutes ces prophéties sont comme éclairées d’une lumiére
supérieure; on les a nommeées 2 juste titre 'évangile de I'an-
cienne alliance. Sans prétres, sans roi, sans indépendance poli-
ticque, le véritable Israél s’est constitué dans toute laustére
beauté de la véritable religion. [ci I’espérance est plus pure,
plus spirituelle, plus dégagée de tout élément terrestre qu’elle
ne I’a jamais été. Ici palpile un large coeur, prét i recevoir avec
un ardent amour le monde entier dans I’enceinte agrandie de
VIsraél nouveau. Ici on nes’arréte plus aux formes extérieures,
on s’inquiete moins de la splendeur rovale et de la puissance
politique. Au centre du tableau que 'on se fait de 'avenir est
Israél lui-méme, Israél éprouvé par la soufirance, triomphant,
couronné, uni, embrassant toutes les nations. Nous assistons
réellement & une nouvelle naissance. Jamais depuis Moise la
religion révélée n’a été comprise ainsi dans son élévation et
acceptée avec un tel enthousiasme par une. communauté tout
entiére. : .

- On ne put pas se maintenir longtemps & une pareille hauteur.
La réalisation immédiate fut loin de répondre aux glorieuses
espérances dont on s’était nourri. Sans doute le décret de Cyrus
annonc¢a aux captifs la délivrance et leur permit de retourner
dans leur patrie. Le véritable Israél, troupe pelite en nombre



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 413
mais grande en foi et en espérance, prit le chemin de la Pales-
tine, ayant & sa téte Zorobabel, le fils de David, et le grand pré-
ire Jesguah. On se mit & rebitir Jérusalem, et peu & peu &
poser les fondements du temple. La voix des prophétes (Aggée,
Zacharie) se fait entendre de nouveau. Mais les travaux n’avan-
cent que lentement. Les commencements du nouveau sanc-
luaire sont si mesquins que leur vue, au lieu d’exciter la joie
universelle, remplit de tristesse ceux ¢ui ont connu le splen-
dide temple de Salomon. Il faut bientdt renoncer & espoirillu-
soire de s’unir a la puissance perse, de se sentir essentiellement
d’accord avec la religion de ce peuple, de voir dans le conqué-
rant qui le gouverne un serviteur conscient et volontaire de
I'Etevnel. Aux yeux des Perses, Israél n’est autre chose qu’un
petit peuple étranger, que la raison d’état conseille de rétablir
dans son pays, mais qu’il ne faut pas laisser arriver 4 une vie
nationale forte et indépendante. Le descendant des rois de
Juda est un satrape perse, dépourvu de pouvoir et d’influence.
Le regne de Dien n’embrasse pas méme les étroites limites de
I'ancien royvaume du midi.

Pourtant, malgré toutes ces preuves de faiblesse, cette der-
niere épocque de la période prophétique est encore riche en
énergies morales et religieuses, en grandes espérances et en
pensées fécondes. Alors pour }Ja premiere fois I'idée du peuple
de Dieu est réalisée par la communauté visible d’Israél, autant
du moins que cela est possible sur notre terre. Dans la nou-
velle Jérusalem il n’y a plus d’idolatrie, plus de culte formaliste
et sensuel. Une moralité élevée, le sérieux dans la religion, un
amour sincére de la vocation du peuple sont communs & tous
les citoyens ; car ceux-la seuls que ces dispositions animent ont
pu se décider & quitter en de semblables circonstances leurs
établissements de Babvlonie. Il y a donc ici un vrai peuple de
Dieu. Ceux qui sont Israélites selon la chaiv veulent I’étre aussi
selon 'esprit. Ce sont bien des justes qui entrent, au nom du
Seigneur, par les portes du second temple. Ce moment remar-
quable de T'histoire d’Israél nous présente ainsi un tableau
fidele, bien qu’imparfait et passager, de ce que doit étre la
véritable réalisation de I'idée du peuple de Dieu: une com-



414 HERMANN SCHULTZ

munauté d’hommes nés de I'Esprit, communauté dont chacun
devient et reste membre par sa libre détermination.

C’est dans cetite seconde période que le prophétisme, — d’a-
prés lequel nous I’avons désignée, — atteint & son point culmi-
nant, et que les prophétes occupent la place la plus en vue.
Depuis qu’il n’y a plus d’écoles de prophétes, ils ont cessé de
former une puissance politique et de combattre sur ce terrain
pour empécher la défection d’Israél. Selon le décret de Dieu,
ils annoncent au peuple, — d’abord 4 Ephraim, puis & Juda, -
une destruction certaine. Ils sont forcés de renoncer au présent
du salut, et entrent dans une nouvelle phase de leur aectivité.
Ils deviennent instructeurs du peuple. Leur but est de réunir
au milieu de la dégénérescence nationale, par le moyen de la
parole, un Israél spirituel. Et, pour donner & leurs enseigne-
ments une forme durable, ils se font écrivains. La littérature
religieuse qu’ils nous ont laissée est la plus belle et la plus
grandiose que nous rencontrions en Israél avant les lettres de
Paul. Elle nous offre le complet développement, le degré le
plus haut de la religion de ’Ancien Testament.

Le royaume du nord n’a pas été sans prophétes; mais le
théatre proprement dit du prophétisme dans notre période est
Juda et plus spécialement Jérusalem. Les prophétes exercent
dans la cité sainte un ascendant considérable. Ils disent impu-
nément aux grands ce que nul autre ne pourrait leur dire sans
exp‘oserdsa téte. Nous voyons le peuple, représenté par les an-
ciens, protéger 'un d’eux, Jérémie,b et la liberté de la prédica-
tion contre la violence des principaux. Il est & peine nécessaire
de 'ajouter: la seconde Jérusalem attachait une haute impor-
tance a4 la parole des prophétes, et considérait comme une
grande grice de Dieu le fait d’avoir de pareils hommes dans
son sein. .

La biographie ou méme I’exacte nomenclature des propheétes
de celte période ne rentre pas dans notre programme. Pour
I’époque assyrienne, les plus importants furent Esaie et ceux
qui se groupérent autour de lui; pour la premiére moitié de
I'époque chaldécnne, Jérémie et ses compagnons; au commen-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 415

cement de Vexil, Ezéchiel; 4 la fin, les grands inconnus du
livre d’Esaie; dans la nouvelle Jeérusalem, Zacharie et Aggée.

Les prophétes israélites sont maintenant distincts des pro-
phétes des autres nations comme ils ne pouvaient pas l'étre
encore dans les dges précédents. L’usage paien de la divination
n’est certainement pas éteint dans le peuple, mais on ne la con-
fond plus avec la prophétie véritable. Elle est positivement
combattue comme ne convenant pas an peuple saint. La, loi
prophétique la condamne dans un de ses plus beaux passages.
(Deut. X VIIL, 9 sq.) Dieu veut susciter lui-méme du sein d’[sraél
des prophétes qui, comme Moise, annonceront au peuple la
volonté divine sans avoir recours aux superstitions du paga-
nisme. Le signe auquel on reconnait les vrais prophétes, ce
n’est pas le miracle; car d’autres qu’eux peuvent 'accom:plir.
(e n’est pas non plus I'accomplissement d’une prophétie ; car
Dieu peut l'accorder pour éprouver le peuple, pour voir si
aucune apparence sensible ne le fera sortir de la voie qui lui
est assignée. Le seul signe infaillible, ¢’est I’harmonie avec la
loi, la fidélité a I’alliance. I’esprit de la religion révélée est la
letire de créance des vrais prophétes.

Il importe en effet de les distinguer des faux prophétes,
classe nombreuse (ui se revét des mémes apparences et se sert
des mémes formules. Ces prophétes menteurs ne parlent pas
au nom de divinités étrangéres, — ils seraient trop facilement
démasqués, — mais ils proclament au nom de Dieu ce que
Dieu ne leur a point ordonné de dire. Le prophétisme est pour
eux un métier, un moyen criminel d’acquérir I'aisance et la
considération. Aussi recherchent-ils la popularité en flattant
Pamour propre national, et en disant « Paix, paix!» quand il n’y
a point de paix. En méme temps ils se font craindre : « Si quel-
qu'un ne lear donne pas pour leur bouche, ils sanctifient la
guerre contre lui. » Ils ne songent point & la conversion, al'a-
mélioration du peuple. Ils sont les adversaires naturels des
justes, tout particulierement des vrais prophétes. Heureuse-
ment I'Eternel se charge de confondre ces imposteurs. Le juge-
ment de Diew dans I’histoire du monde met & jour leurs men-
songes. — Le prophéte réellement inspiré se distingue d’eux,



416 'HERMANN SCHULTZ

en outre, par la puissance de UEsprit divin, de cet Esprit com-
parable &4 un feu ou au marteau qui brise les rochers. — Il
s’en distingue enfin, comme le reléve Jérémie, par le caractére
constamment moral de sa prédication. Il ne promet jamais un
bonheur inconditionnel ; il ne manque jamais de censurer le
péché, d’appeler & la repentance. Les prophétes qui n’annon-
cent (jue la prospérité et les bénédictions sont inspirés par leur
propre cceur et se conforment aux désirs du peuple; I'Eternel
ne les a point envoyés.

Comme précédemment les prophétes sortent d’ordinaire de
cercles ou1 'on entretient et excite 'enthousiasme religieux ; il
existe donc pour eux une certaine tradition. Nous savons aussi
que d'importants prophétes, ainsi Jéréiie et Ezéchiel, appar-
tenaient a la classe sacerdotale. Et les plus grands hommes du
prophétisme eurent a leur tour leurs éleves ou disciples, qui
naturellement poursuivirent avec plus ou moins de puissance
I’activité du maitre. Cependant cette preparation habituelle
n’était point une condition indispensable du ministére prophé-
tique. 1’ Esprit-Saint appelait aussi ses serviteurs d’aupres des
troupeaux et des sycomores. Il fallait sirnplement que tout vrai
prophéte conntit un temps ou Dieu, s’approchant librement de
lui, lui avait adressé vocation de parler en son nom. Il devait
porter en lui le sentiment d’une nécessité intérieure et divine.
« Le lion rugit: qui ne craindra? Le Seigneur parle: qui ne
prophétisera? » | | | |

Quelqﬁues mots sealement sur P'ectivité des prophétes et sur
la forme de leur enseignement. Les prophétes de notre période
sont de simples particuliers, quaucune barriere fixe ne sépare
de la nation. Ils savent fort bien distinguer entre les paroles
que le pouvoir divin les contraint de proférer et celles (ue leur
dicte leur propre cceeur. Dans Pexercice de leur vocation, c’est
« la parole de Dieu » qui sort de leurs lévres; aussi est-elle
vivante, efficace, et détermine-t-elle le cours de I'histoire. La
vision, le réve, l'extase, devenus plus rares, sont remplacés
habituellement par la forme la plus haute de Pinspiration: la
conscience calme et claire de la volonté divine. L’enthousiasme
des hommes de Dieu n’est que leur vie intérieure se manifes-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 417

tant dans toute l'intensité de ses assertions; il est toujours,
sans doute, plus passionné que les dispositions produites ou
autorisées par notre civilisation européenne, mais pour cette
époque et pour ce peuple il ne dépasse point les bornes rai-
sonnables. La parole prophétique ne difféere pas essentielle-
ment, quant & sa forme, de la prédication évangélique d’au-
jourd’hui, de celle du moins a laguelle une foi vive et un talent
populaire communiquent le feu et la puissance.

Nous avons déja distingué la prophétie de la lelﬂB.thll ou de
I'oracle proprement dit. Il nous reste a aller plus au fond, & re-
chercher quels sont ses caractéres essentiels et dans quel sens
elle s’accomplit. Sans doute, dans notre période, on continue &
demander et 4 donner des oracles, et 'on ne commence guére
une entreprise de quelque importance sans une parole de Dieu,
mais pour la prophétie de ce temps-la ces prédictions spé-
ciales et de détail ont perdu leur importance. La certitude de
la volonté de Dieu a ’égard du peuple n’embrasse pas exclusi-
vement le présent; elle produit naturellement aussi une con-
viction de ce que sera I'avenir. Le salaire des péchés du peuple
lui est présenté dans les jugements futurs. Toute puissance qui
vient ‘occuper le premier rang est une verge dont Dieu se ser-
vira pour le chitier: Assur comme Babel, les Scythes comme
les Egyptiens. Mais derriére toutes les souffrances apparait la
brillante image de la rédemption et d’un temps bienheureux.
Et ces prophéties ont toujours une intention pratique et mo-
rale ; elles servent & rendre plus vivants et plus pénétrants les
avertissements, les exhortations et les consolations.

La prophétie n’a jamais une forme abstraite. Elle est une
représentation, un tableau qui emprunte ses traits et ses cou-
leurs A Phistoire et & 1’expérience journaliére. [l n’est pas dit
simplement que Ninive et Babylone périront. Nous assistons &
la destruction de ces villes, nous voyons le tumulte et les hor-
reurs de la conquéte, les signes de la terreur et de la honte. Il
n’est pas dit: Assur viendra, ravagera le pays, mais ne sera
pas complétement vaingueur. Nous voyons le conquérant dévas-
ter, en les traversant, le Liban et les paturages de Basan; nous
le voyons s’avancer vers le sud par le défilé de Micmas, pre-

c. R. 1873, 27



418 HERMANN SCHULTZ

nant ville aprés ville, jusqu’au moment ou Dieu lui porte le coup
décisif pres de la sainte cité. Ainsi encorele grand jour du juge-
ment est dépeint comme accompagné de ténébres, de trem-
blement de terre, de tempéte et d’inondation ; la grande déli-
vrance est une sorte de répétition de la sortie d’Egypte, et la
figure du Messie est ornée & l'aide des glorieux souvenirs de
pDavid et de Salomon.

Si la prophétie est ainsi toujours représentative et imagée, il
s’entend de soi-méme qu’il s’y rencontrera des nombres et des
noms propres. Mais dés que ce seraient des noms réels encore
inconnus au présent, ou des chiffres exacts appartenant au do-
maine du hasard, la prophétie descendrait au rang de la di-
vination. Un examen quelque péu attentif montre que ce n’est
pas le cas. Les indications chronologiques sont ou tout a fait
indéterminées, ou exprimées en chiffres ronds, évidemment
destinés a désigner d’une fa¢on générale une période courte ou
longue. Méme le fameux nombre de Jérémie — 70 — na pas
une valeur plus précise. C’est peut-étre ce que le prophéte veut
donner a entendre en employant le méme chiffre & deux endroits
de dates fort différentes. (XXV, 11 et XXIX, 10.) Les noms ont
de méme partout une signification symbolique et ne sont pas
de vrais noms propres. Des noms comme Immanouel, Jahvé-
Zidkénou, Pélé-Joez, Abi-Ad, Sar-Schalom, El-Guibbor, Lo-
Ammi, Lo-Rouchama portent leur explication en eux-mémes.
Ceux qui ont une autre intention, — comme Koresch dans le
livre d’Esaie, — ainsi que certaines particularités d’'un genre
analogue, prouvent que les passages en question proviennent
de moments ou ces noms et ces particularités appartenaient
déja au domaine de 'expérience.

Les prophéties sont inséparablement unies a ’histoire, Ce
n’est pas qu’elles en procedent avec une nécessité mécanique :
elles ont bien plutot leur indépendance propre dans la puis-
sance de I'Esprit de Dieu, dans le principe religieux qui seul
les explique. Mais autant elles sont dans leurs pensées éter-
nelles indépendantes du temps et de ses changements, autant
leur forme, leur couleur, leur extérieur en un mot dépend de
Yépoque du prophéte, du présent avec ses besoins, ses circons-



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 419

tances, sa maniére de voir. La prophétie de Joél sur la gloire
du royaume d’Israél est en rapportintime avec la vente de pri-
sonniers juifs par les Phéniciens; celles d’Amos avec la situation
politique d’Edom, par exemple; celles de Michée et d’Esaie
avec la prédominance d’Assur, avec les expéditions des Syriens
et des Israélites du nord ; et ainsi partout. Le langage prophé-
tique est autre sous Ezéchias, autre sous Achaz ou Sédeécias,
autre quand Assur ou Babel sont encore des verges dans la
main de Dieu, autre quand ces puissances sont abattues et leur
orgueil humilié. L’ceil du prophéte voit et suit les fils qui de la
trame du présent s’enfoncent dans I’avenir. Veut-on arracher
les prophéties de cette trame, veut-on les expliquer sans tenir
compte de I’histoire, on ne réussit qu’a les mutiler, 4 les em-
brouiller et a leur oOter leur vérité.

De son étroite connexion avec I’histoire découle pour la pro-
phétie cette conséquence, c’est qu’elle ne peut jamais s’atten-
dre & un accomplissement inconditionnel et parfaitement exact.
Nous ne voulons pas dire simplement que les traits poétiques
des tableaux de I’avenir ne veulent ni ne peuvent étre des pré-
dictions de détail; cela s’entend de soi. Nous voulons dire que
le contenu méme des prophéties, lié comme il I’est aux péripé-
ties de I’histoire, ne prétend pas & se réaliser sans con-
dition.

On ne peut méconnaitre une certaine différence entre la pro-
phétie et sa réalisation, si 1’on considére sans parti pris les
descriptions différentes et souvent contradictoires que I’Ancien
Testament donne de ’avenir.

Sans doute la prophétie dont nous parlons doit nécessaire-
ment étre vraie, c'est-a-dire elle doit exprimer réellement les
intentions de Dieu, son jugement sur le présent et sur ce qui
en sortira. Dieu accomplit la parole du véritable prophéte et le
distingue par 12 du faux. Mais si I’on examine de plus prés ce
que signifie cette condition de l’accomplissement des pro-
phéties, on découvre aisément qu’elle a des limites bien plus
étroites qu’on ne le suppose d’ordinaire. Les faux prophétes
sont ceux dont la parole ne se trouve pas conforme aux inten-
tions réelles de Dieu, telles que I’événement les manifeste. Si



420 | RERMANN SCHULTZ

un prophéte approuve le présent et annonce un avenir pros-
pére tandis que les péchés du peuple attirent les chatiments
divins, I’Eternel ne I’a point envoyé. Les promesses et les me-
naces des vrais prophétes correspondent au contraire avec la
sérieuse intention de Dieu. Mais, comme le peuple est appelé
juger lui-méme les prophétes selon Uaccomplissement de leurs
paroles, leurs prophéties ne doivent pas étre considérées
comme un décret immuable du Fatum pour un avenir au deld
de toute expérience. Les passages que nous discutons signifient
simplement ceci : lorsqu’une promesse ou une menace est pro-
noncée par rapport aux circonstances actuelles du peuple, elle
doit s’accomplir les circonstances restant les mémes, ainsi du
vivant de la méme génération. ‘Si le prophéte a prédit & ses
contemporains la faveur de Dieu et le bien-étre et que des
jugements éclatent, sans qu’'un changement total de disposi-
tions ait renversé les conditions de cette promesse, il a menti
et n’a point fait connaitre le conseil de Dieu. S’il a, au con-
traire, annoncé la colére de Dieu et que le peuple ne rencon-
tre que le bonheur et les bénédictions, sans avoir détourné le
jugement divin par la pénitence, ce prophéte a parlé de lui-
meme, il n’est pas un messager de Dieu. Mais que ’on doive
attendre l'exacte réalisation de I'image sous laguelle les der-
niers temps se sont présentés a 1’ceil du prophete, c’est une
tout autre question. Car cette image, tirée des conditions du
présent, ne pourra pas se réaliser parfaitement lorsque toutes
les circonstances seront différentes.

Le présent en effet ne produit pas I'avenir par un dévelop-
pement nécessaire. Il comprend la liberté morale de la créa-
ture humaine, — liberté qui rentre & son tour, mais autrement
que la nature, dans le cercle plus vaste de la volonté divine,
c’est-d-dire d’une nécessité supérieure. Quand les dispositions
d’Israél viennent & changer, Dieu retire sa menace ou sa pro-
messe. S’il en était autrement, si les prophéties une fois pro-
noncées devaient invariablement se réaliser, malgré le chan-
gement survenu dans les sentiments du peuple, elles ne
répondraient plus 4 I’éternelle essence de la sagesse et de la
justice divines, elles ne seraient plus vraies dans le sens le plus



THEOLOGIE DE. L’'ANCIEN TESTAMENT 421

élevé du mot. La prophétie est donc d’une nature éminemment
morale, et ne prétend par conséquent qu’a un accomplissement
conditionnel. Elle n’est pas un oracle du Destin, mais ’expres-
sion de la volonté d’un Dieu libre et personnel.

Ce caractére conditionnel et variable de la prophétie a natu-
rellement ses bornes trés precises. Le but des voies du Diew
tout puissant ne peut pas étre manqgué par suite de la mutabi-
bilité du cceur humain. Que des générations repoussent le
salut 'une aprés lauire, le salut n’en viendra pas moins. Non
pas le salut sous la forme particuliere que tel prophéte se
représentait selon les conditions de son temps et de sa person-
nalité, mais néanmoins le méme accomplissement des pensées
divines, le méme salut qui formait le centre et comme le cceur
de cette image. Le quand et le comment de la prophétie sont
conditionnels : 'un et l'autre découlent de la liberté et de
Phistoire humaines, que ’ceill du prophéte ne peut sonder.
Mais le salut lui-méme est certain; car il a sa cause en Dieu,
non dans les hommes. 11 est 14, sir et dévoile, devant les yeux
des hommes élus que I'Esprit de ce Dieu remplit et fait parler.

La prophétie peut cesser d’une autre maniére encore d’étre
conditionnelle. il est pour un peuple une mesure de corruption
qui exclut la possibilité d’'une repentance efficace et d’une
véritable conversion ; un degré de péché ou, suivant les lois
du monde moral, tout acte ayant pour objet le salut doit
aggraver le mal et amnener ’endurcissement, ou par conséquent
la parole prophétique n’a plus & appeler & la pénitence, mais
a rendre la déchéance plus prompte et plus complete, & en-
durcir le coeur de la nation. Ii est des moments ou les juge-
ments de Dieu ne peuvent plus étre détournés; l'orage long-
temps amassé sur la téte des coupables doit éclater enfin. Dans
ces moments-la, ol la repentance et le salut ne sont plus
possibles, la prophétie est naturellement sans condition.

Avec ces restrictions, nous devons maintenir que la pro-
phétie ne prétend qu’a un accomplissement conditionnel. Un
coup d’ceil jeté sur I'histoire devrait suffire pour en convaincre
tout esprit non prévenu. Tyr n’a pas succombé sous la puis-
sance assyrienne, comme le prédisait Jérémie, pour recouvrer



422 HERMANN SCHULTZ

au bout de soixante-dix ans son ancienne splendeur et consa-
crer 4 Sion le produit de son commerce. Babylone n’est pas
tombée en proie & une horrible destruction devant P'attaque
de Koresch, comme 'annongaient les prophétes de 'exil. Les
Egyptiens n’ont été emmmenés captifs ni en Assyrie ni & Baby-
lone. L’Egypte et I’Assyrie n’ont pas formé avec Juda un triple
royaume de Dieu. Au retour de l’exil, Jérusalem ne s’est pas
relevée de la maniére qu'avaient attendue les prophétes. Une
victoire de Juda sur les Phéniciens n’a pas été telle que Joél
la décrit. Ainsi presque toutes les prophéties, examinées de
pres, ouvrent sur 'avenir des perspectives auxquelles ’événe-
ment n’a pas répondu.

Mais, disent certains apologistes, ce qui n'est pas encore
accompli s’accomplira dans un lointain avenir. Rien n’est plus
contraire a la nature de ces livres prophétiques qu'une pareille
échappatoire. Comme si ces prophéties ne coustituaient pas
une unité, un organisme complet dont on ne peut pas séparer
certains membres sans mutiler I'ensemble! Ou comme si elles.
n’étaient pas tellement dépendantes de temps passés pour tou-
jours qu’il leur est impossible de se réaliser dans une époque
future! Ce qu’a prédit I'Esaie vivant da temps de l'exil ne
pourra jamais saccomplir tel qu’il Uespérait; car toutes les
circonstances dans lesquelles il se représentait le développe-
ment du nouveau peuple ont passé pour ne plus revenir. Et
il en est de méme pour toutes les descriptions prophétiques se
rapportant au temps bienheureux de la consommation. Sans
une Philistie et un Edom & combattre et & conquérir ; sans un
Assur dont il s’agisse de briser le joug; sans une ville de Tyr
dont les richesses paissent orner le temple de Jérusalem ; sans
les nations qui doivent s’assembler dans la vallée de Josaphat
pour la derniére guerre contre Jérusalem, la Jérusalem juive
et gouvernée par un descendant de David; sans mille traits
de ce genre, il ne peut pas étre question d’un accomplissement
littéral des prédictions prophétiques. Quand on laisse de coté
tous ces traits ou qu'on leur donne un sens nouveau, on devrait
avoir au moins la sincérité de ne plus parler d’accomplisse-
ment proprement dit.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 423

Il y a, il faut Pavouer, quelque chose de fondé dans lidée
moderne de la perspective prophétique. Chaque prophéte voit
naturellement les principaux buts des voies de Dieu en relation
immédiate avec les événements providentiels gui agitent son
époque ; dans tout nuage presageant une tempéte il lit la
menace du jugement dernier; & travers la nuit du malheur
il apercoit toujours P'aurore du temps de la perfection. Mais
cela ne nous autorise pas & séparer I'une de l'autre les pages
de la prophétie. Nous n’avons pas le droit de dire: « Si Tyr a
été conquise non par Assur, mais par Alexandre, la prophétie
d’Esaie n’en est pas moins realisée ; » ou encore: «Si Baby-
lone a été détruite insensiblement par le temps, comme la
plupart des’ grandes villes de I'Orient, c'est toutefois 'accom-
plissement de la prédiction des prophétes de V'exil. » Il n’est
pas vrai de dire : « Quoique Jésus ne soit pas apparu dans la
gloire triomphante d’un roi de la famille de David, ainsi que
les prophétes dépeignent le Messie, il est réservé a I'avenir de
nous montrer un Israél brillant et prospére avec Jésus pour
son roi national.» En effet, Jésus a précisément apporté au
tableau messianique une réalisation différente et supérieure,
dans laquelle il n’y a pas de place pour un Israél national et
dominateur ; il a ainsi accompli la prophétie dans son essence
la plus profonde, mais il I'a abolie dans sa forme temporaire;
par ce qu’il dit du festin de Dieu il a mis fin pour toujours an
réve d’un Israél privilégié et exercant une suprématie.

L’opinion que nous venons d’exposer sur le caractére condi-
tionnel de toute prophétie véritable n’est pas le simple résultat
de 'examen des faits historiques dans lesquels on pourrait voir
un accomplissement ; c’est Uopinion des propheétes eux-mémes,
leur opinion distincte et consciente 4 ’égard de leurs prophé-
ties. Il la montrent avant tout en mélant constamment & leurs
menaces 'offre de la griace pour le cas ol le peuple se repen-
tirait. Tous leurs discours sont destinés a faire impression, et
4 rendre ainsi superflu le jugement qu’ils annoncent. Depuis
Amos jusqu’'a I'Esaie du temps de l'exil il est toujours dit:
« Repentez-vous: peut-étre que Dieu aura compassion. Retour-
nez-vous vers Dieu et il se retournera vers vous. » Aussi long-



424 HERMANN SCHULTZ

temps que le retour n’est pas impossible et qu’ainsi 'interces-
sion n’est pas vaine, les prophétes ne cessent d’indiquer le
chemin du salut. Jusqu'au dernier moment, ils présentent a
Sédécias lni-méme la possibilité de se soustraire, par I’obéis-
sance envers la parole de Dieu, aux menaces pourtant si posi-
tives qu’il a entendues.

Il y a plus. Il est directement enseigné dans quelques passa-
ges qu'un accomplissement au sens propre du mot ne suit pas
nécessairement la prophétie. Jérémie (XXVI, 17 sq.) raconte
que la destruction de Jérusalem annoncée par Michée fut
détournée par Uhumiliation d’Ezéchias ; aprés quoi vient une
pressante exhortation de détourner actuellement le malheur
prédit par Jérémie, plutét que de persécuter le prophéte.
— C’est méme un droit de lo majesté de Dieu, et un droit sur
lequel on insiste, que de modifier la parole qu’il a donnée par
les prophetes, quand les conditions se modifient'. Enfin I'un
des buts les plus remarquables du petit poéme didactique qui
a pris place parmi nos écrits prophétiques, sous le titre de
livre de Jonas, est de montrer que la prophétie la plus expli-
cite peut étre révoquée et ne pas s’accomplir, lorsque les
péchés qui 'ont nécessitée sont sincérement confessés. Dieu,
dans son amour, veut la vie de ses créatures et non leur des-
truction ; il est toujours préi a pardonner dés qu’il rencontre
la repentance. L’histoire prophétique fournit des faits nombreux
d Pappui de cette doctrine?. \

Comme toute saine inspiration s’appuie sur des fondements
historiques, !’enthousiasme prophétique est un produit de
Pesprit qui s’est exprimé dans les formes de I’alliance mosai-
que. Ce n’est pas & dire que les prophétes soient vis-a-vis de
la loi d’Israél dans un rapport de soumission servile ou de
savante investigation. La premiére moitié de notre période ne
connait pas encore une loi écrite et obligatoire. A 1'exception
du décalogue et du premier fond du Livre de I'Alliance (Ex.
XIX-XXIII), certainement aucun des écrits actuels — A, B
et C — ne passait pour une réunion divinement autorisée des

t Jérémie, X V111, 7-10.
* 28am. XII, 13.'1 Rois XXI, 28, sq. Esaie, XXXVIIL 1, sq.



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 425

pensées de l'alliance sinaitique. De tous les principaux écrits
concernant les temps primitifs, c’est le Deutéronome, introduit
pendant le régne de Josias, qui aura le premier regu cette
valeur légale.

Dans la liberté de leur inspiration, les prophétes ne crai-
gnent pas de contredire la lettre de la loi pour en suivre l'es-
prit, Ils opposent ainsi aux ordonnances sur les sacrifices et
les fétes le véritable sacrifice du cceur, a la loi naturelle de la
retribution jusqu’a la troisieme et la quatrieme génération la
loi plus élevée selon laquelle chacun, dans son développement
moral, doit s’atffranchir de la malédiction héréditaire.

A Tégard du miracle, nous avons a faire une distinction mar-
queée entre notre période elle-méme et la facon dont elle ra-
conte l'histoire des temps antérieurs. Dans sa description du
passé elle aime a décorer les événements des couleurs les plus
brillantes et & les entourer d’une auréole de merveilleux. Cest
une loi en effet que plus les objets qu’il s’agit de dépeindre
sont d’une époque reculée, plus ils paraissent extraordinaires,
surnaturels. Samuel, Elie, Elisée sont des figures glorifiées. Il
en est autrement des propheétes de cette période. Pour eux le
miracle passe tout a fait 4 'arriére-plan, comme c’est toujours
le cas sur le terrain de I'histoire pure. Les « signes » sont alors
presque exclusivement des actes symboliques sans caractére
miraculeux, ou des noms et des personnalités remarquables.
Le mot «miracle» est appliqué lui-méme a4 ces choses pour
indiquer simplement leur caractére particulier et significatif.
Cependant — un passage au moins le met hors de doute (Esaie
VII, 11.) — les prophétes étaient pénétrés de la conviction
qu’en vertu de leur vocation de serviteurs du Maitre du monde
ils pouvaient accomplir des miracles. Ainsi la vraie prophétie,
d’accord avec le point de vue de toute I'antiquité, croit le mi-
racle possible ; mais elle est aussi loin que les fondateurs de la
nouvelle alliance d’insister sur son importance.

A coté du prophate, le prétre et le roi méritent moins de fixer
notre attention durant cette période ; mais un personnage reli-
gieux du plus haut intérét nous apparait sous le nom de servi-
teur de Dieu souffrant. Cherchons &4 en déterminer les traits.



426 HERMANN SCHULTZ

Le mot « serviteur de Dieu» a d’abord le sens le plus géné-
ral, et indique un rapport de soumission, d’obéissance, d’a-
doration entre la créature et son Seigneur. Parmi tous les
peuples lsraél est seul le serviteur de Dieu. Et en Israél ceux-
14 recoivent particuliérement ce nom qui réalisent mieux que
d’autres ou exclusivement ce rapport de dépendance cordiale :
ainsli les prophétes, et tout d’abord Moise.

Mais on ne peut se représenter un serviteur autrement que
travaillant au service de son maitre, 1’aidant 2 atteindre ses
buts. Ainsi le mot serviteur de Dieu en vient tout naturellement
a indiquer une vocation déterminée au service de Dieu; il
devient pour ainsi dire nom d’office pour celui qui doit exécuter
Iceuvre de Dieu. Il peut ainsi s’appliquer, méme en dehors
d’Israél, aux hommes par lesquels Dieu accomplit ses grands
desseins & I'égard du monde. Nabuchodorossor est appelé ser-
viteur, comme aussi mercenaire de Dieu. Mais dans ce sens
c’est encore Israél comme peuple qui est par excellence le
serviteur de Dieu. A lui la tiche de représenter et de préparer
le salat de 'humanité ; il est le témoin de Dieu vis-a-vis des
idolatres, son. instrument choisi pour réaliser les pensées
insondables du salut.

Au milieu du peuple méme I'Eternel a besoin de « servi-
teurs » pour ramener I'Israél empirique et charnel & sa véri-
table idée, & sa vocation céleste. Le prophéte est serviteur de
Dieu ; car c’est & lui de purifier Israél, d’en faire réellement le
peuple de Dieu et de rendre par la le salut possible pour le
monde paien. Il peut s’appeler ainsi en se distinguant d’Israél
et dans le sentiment de sa dignité prophétique. Pourtant il ne
se donne jamais individuellement ce titre exclusif; il se sait
membre d’une communauté dont il est momentanément 1’or-
gane. Il ne parle pas en tant qu'individu, mais au nom du
prophétisme ; et, comme le prophétisme est Pexpression de la
partie saine de la nation, il parle au nom de PIsraél prophéti-
que et idéal, véritable instrument de Dieu en faveur du peuple
et de la race humaine. Ces idées sont nécessairement conte-
nues dans le terme. La question est de savoir si elles ressor-
tent des chapitres qui parlent spécialement du serviteur de



o

THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 427

PEternel. (Esa. XL-LXVL) — M. Schultz prouve qu’il en est
ainsi, en entrant dans des détails o je ne puis le suivre.

En résumé une étude approfondie des données de I'Ecriture
sur ce sujet améne aux résultats saivants. Le nom de serviteur
de Dieu ou de I'Eternel, — qui peut se développer en une
pluralité de serviteurs de Dieu, — désigne un rapport spécial de
la piété avec Dieu, et une vocation spéciale a servir Dieu dans
I’établissement du salut. Et bien qu’il soit exceptionnellement
appliqué aux instruments que Dieu emploie en dehors
d'Israél, il est pourtant, dans son sens propre, la désignation
du peuple d’Israél lui-méme par rapport & sa mission rédemp-
trice. Mais comme, par les péchés du peuple et surtout & la
suite des malheurs nationaux, une différence s’établit entre
I'Israél empirique, dans son ensemble, et I'idée dont il est le
porteur, le mot s’emploie aussi pour désigner, au milieu du
peuple, le noyau fidele qui cherche & réaliser la vocation
d’Israél. Ce noyau, la vraie Sion, I'Israél prophétique, trouve
sa plus haute expression dans les prophétes, les servitears de
Dieu, et individuellement dans chaque prophéte qui se con-
sacre 4 la grande tiche du peuple. Ge serviteur de I'Eternel,
rempli de I’Esprit qui le qualifie pour son ceuvre, est appelé a
réconcilier Israél, & le faire sortir de prison, & Péclairer, puis &
devenir la lumiére des paiens, a leur donner la justice et la
vérité selon leur attente.

Ainsi le sens du mot se rétrécit, comme celui du terme
« fils de Dieu, » qui, employé primitivement du peuple, était
tombé en partage aux rois de la famille de David. L’un et I'au-
tre mot en vinrent par leur propre poids.'a recevoir une appli-
cation prophétique. Imparfaitement réalisés dans le présent
par chaque roi et chaque prophéte, ils firent regarder en avant.
Le roi de I’avenir pourra seul étre le fils de Dieu dans le sens
le plus élevé; le prophéte qui accomplira la tiche d’Israél
pourra seul étre le véritable et parfait serviteur de Dieu.

La pensée d’une souffrance des meilleurs ressort déja de la
légende et de I'histoire dans la période mosaique ; mais elle
n’atteint qu’a notre époque toute son importance et toute sa
clarté. Israél, le serviteur de Dieu, est un exemple de cette



428 _HERMANN SCHULTZ

souffrance. Le peuple du salut est exposé & toute sorte d’op-
pression et succombe & d’horribles douleurs. Ce n’est pas qu’il
soit plus mauvais que d’aulres peuples, par exemple l'or-
gueilleux Assur ou la voluptueuse Babel. Mais il poursuit un
but plus noble, il a vis-3-vis de Dieu une position supérieure
et unique: c’est pour cela qu’il doit souffrir. « Pour 'amour de
toi nous sommes mis & mort, nous sommes regardes comme
des brebis destinées i la boucherie. » Ainsi I'Israél de la pé-
riode prophétigue connait déja une souffrance que mérite sans
doute son infidélité, mais qui a pour derniére cause la mission
rédemptrice de ce peuple, qui provient ainsi du plan de
I’amour divin et qui doit étre supportée en vue du salut du
monde.

Mais si pourla majorité du peuple la faute et la souffrance se
contrebalancent &4 peu pres, il en est autrement & I’égard de
Plsraél prophétique, la Sion de l'exil, Ce vrai serviteur de
I’Eternel doit porter sa part de toutes les douleurs nationales
quil n’a pourtant pas contribué & attirer, qu’il a au contraire
chercheé & détourner par toute son activité. Il sent avant le reste
du peuple et plus profondément la colére divine qui pése sur
Israél, et il ne partage pas les réves insensés de la foule légére
et charnelle. 1l est raillé par la majorité aveugle de ses compa-
triotes, et hai par les puissances paiennes, qui voient en lui
avec raison le noyau invincible du peuple de Dieu. Si donc il
doit souffrir et mourir, ¢’est parce qu’il ne veut pas se séparer
de I'ensemble du peuple de Dieu et de la mission d’Israél,
parce qu’il ne veut pas laisser le peuple sans la semence d'un
meilleur avenir. Cette souffrance est acceptée avec foi, amour
et espérance. ' :

(Pest ce dont la vie individuelle des serviteurs de I’Eternel
offre des exemples nombreux et saisissants durant notre période
et surtout vers la fin. Dans les Psaumes nous entendons
homme pieux se plaindre « que Dieu lait abandonné et ne
réponde pas & ses priéres; que toutes les vagues passent sur
son d4me ; qu’il doive languir dans la fosse sans eau de la capti-
vité; qu’il soit exposé a la honte pour 'amour de Dieu, parce
que le zéle de la maison de Dieu le consume. » Nous voyons



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 429

Josias, le roi selon le ceeur de Dieu, foulé aux pieds par I’étran-
ger. Jérémie est tellement accablé par I'épreuve qu’il voudrait
fuir son peuple et qu’il maudit le jour de sa naissance. Nous
avons en lui comme le type de 'homme de douleurs, qui ne
détourne pas sa joue des soufflets et sa figure des crachats et
des opprobres, que tous méprisent et ont en horreur, que les
tyrans oppriment.

Nous sommes ici en face d’'un décret mystérieux de la provi-
dence divine. Les meilleurs doivent subir les douleurs & travers
lesquelles leur époque enfante le salut. D’autre part les justes
acceptent ces souffrances par amour pour leur peuple et par
enthousiasme pour son glorieux mandat. Avec Moise « ils regar-
dent 'opprobre du peuple de Dieu comme plus précieux que
la gloire des paiens. » Il souffrent et meurent afin gu’un peuple
du salut puisse surgir du sein de la mort d’Israél. Car « comme
on épargne la grappe a cause du jus qu’elle contient, ainsi Dieu
épargne le peuple pécheur d’Israél & cause de ces serviteurs
de I’Eternel. » Aussi sentent-ils que la colére divine ne les con-
cerne pas directement et personnellement. Elle concerne le
peuple, dont les longues rébellions I'ont attirée. Ils la portent
par sympathie comme substituts de leur nation, pour rendre
possibles le pardon et un plus heureux avenir. Aussi, dans une
action symbolique, Ezéchiel prend-il sur lui liniquité, c’est-a-
dire le chatiment de Jérusalem un jour pour chaque année de
captivité. Ainsile serviteur de Dieu souffrant porte la colére
divine, conformément & une loi de ’ordre moral dont ’amour
et la grace doivent étre la source; et depuis les temps de Josias
jusqu’au retour il est au premier plan parmi les figures reli-
gieuses d’Israél. Au moment méme du retour il rentre naturel-
lement quelque peu dans 'ombre.

Pour le développement de la religion révélée, cette grande
figure est de la plus haute importance. Elle se met en contra-
diction avec ce qu'une foi superficielle était accoutumée a con-
sidérer comme le plus certain. Lorsqu’on en vint en Israél &
imaginer pour la premiére fois une souffrance qui ne soit pas
une punition, mais qui frappe 'ami de Dieu, il fallut un rude
combat et d’améres épreuves pour réussir a s’assimiler cette



430 HERMANN SCHULTZ

pensée. Le livre de Job tout entier montre combien cette idée
nouvelle parut d’abord effrayante et difficile a4 accepter. Les
opinions traditionnelles durent étre modifiées plus profondé-
ment encore lorsqu’on fit ’expérience prolongée des douleurs
exceptionnelles des bons. Mais ce n’est pas tout. Une souffrance
provenant du plan d’amour et du mystérieux décret de Dieu,
une souffrance supportée par des substituts innocents d’Israél,
une souffrance expiatoire, par laquelle le peuple est réconcilié
et sauvé, une pareille souffrance devait encore jeter du jour
sur un autre domaine. Le grand prétre, qui porte Israél sur
son coeur et sur son épaule et qui est sanctifié pour remédier
a I'imparfaite consécration de ses fréres, trouve ici une expres-
sion plus grandiose de ce qu’il est, expression fondée non plus
sur un office, mais sur une personnalité. Le sacrifice de victi-
mes animales, inconscientes et involontaires, n’apparait plus
que comme une ombre en présence des justes donnant libre-
ment, par amour, leur propre vie en sacrifice pour le péché du
peuple. (Esa. LIII, 10.) | _

La figure du juste affligé devient plus significative encore
quand on examine de plus prés I'idée du serviteur de I'Eternel.
Cette idée impligque en effet un ministére religieux, la vocation
de travailler & ’ceuvre de Dieu sur la terre. L’essence intime
et cachée de cette vocation est donc le sacrifice de soi, inspiré
par un amour qui veut sauver les autres en se mettant & leur
place, ou la souffrance du dévouement. Et la figure idéale du
serviteur de ’Eternel devint aisément le portrait d’'une person-
nalité qui édifie le royaume de Dieu non-seulement par un tra-
vail fidéle, mais aussi par I’abnégation et par les héroiques dou-
leurs du sacrifice. | ,

Apres m’étre arrété aussi longuement sur les personnages les
plus remarquables de cette période, je dois laisser de coté la
plus grande partie des conceptions religieuses et morales qu’elle
nous présente, et que M. Schultz groupe, comme dans la
période précédente, sous les trois chefs suivants : 1° Présuppo-
sitions du salut ; 2° Présent du salut ; 3° Avenir du salut.

Quelques mots sur un sujet qui rentre dans le présent du
salut : la doctrine de la réconciliation. La période prophétique



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 431

croit a la réconciliation plus encore que le mosaisme. Toutes
les fois qu’Israél retourne & Dieu avec une sincére repentance,
il peut étre certain d’en étre recu les bras ovverts, IIn’y a pas de
bornes 4 la misericordedivine. Elle esttoujours préte a renouer
le lien brisé, quand les hommes seraient incapables de le
faire. Elle découle de la nature méme de Dieu. Il jure par lui-
méme qu’il ne veut pasla mort, mais la conversion du pécheur;
il n’agit pas selon le péché des faibles humains, mais il par-
donne Piniquité. Son amour est assez puissant pour triompher
de ce qui s’y oppose. |

Mais a I'égard d’Israél cette bonté divine dans son caractére
universel n’est pas tout. Dieu aime le peuple de l'alliance d’un
amour tout spécial, qu’aucune image terrestre ne suffit 4 dési-
gner. Il ouvre une source pour le péché et pour la souillure, il
prépare une expiation & cause du sang de lalliance. Pour
I’amour de lui, pour amour de son nom, il ne veut pas laisser
périr le peuple. L'Israél de la réalité puise toujours la certitude
que laréconciliation est possible dans 'amour avec lequel Dieu
embrasse I'Israél idéal, son fils bien-aimé. Et ceax qui repré-
sentent cet Israé¢l idéal sont les médiateurs de la grice divine:
ainsi David et Moise; ainsi le serviteur de I’Eternel, comme
aussi la ville sainte et le temple.

Dieu n’abandonne donc pas son peuple. Il y a pour les géné-
rations successives un degré de déchéance ol le jugement est
devenu inévitable: il n’en est pas de méme pour le peuple. Dieu
veut laver Sion, la purifier du sang qui la couvre, en faire de
nouveau une ville de justice, une cité fidéle. Il ne chatie pas
Israél pour toujours, comme les ennemis du peuple. Il se sou-
vient de son alliance et se montre clément.

Sans cette miséricorde divine les moyeuns extérieurs de la
réconciliation, les antiques et saintes coutumes du sacrifice et
du jetine, n’auraient aucune valeur. D’ailleurs ces formes ne
concernent que les péchés individuels commis sur le terrain
de I'zlliance fidélement gardée. Mais il se présente une ques-
tion nouvelle et importante. L’alliance, une fois rompue exté-
rieurement, peut-elle étre rétablie par la grice de Dieu? A
cette question les formes de la réconciliation n’apportent



432 HERMANN SCHULTZ

aucune réponse. Elles pourraient méme induire en erreur;
aussi la prophétie les repousse-t-elle énergiquement, sans
cependant mettre en doute leur légitimité. En effet, les moyens
extérieurs de réconciliation de I'ancienne alliance renferment
dans le sacrifice un acte humain, auquel ’orgueil accordait
faussement une valeur intrinséque et méritoire. On regardait
alors le sacrifice non plus comme un moyen de grice accordé
par Dieu au peuple, mais comme un don précieux par lui-
méme et capable de réconcilier PEternel. Cette opinion supers-
titieuse, qui devait se répandre dans la masse du peuple, était
de nature & y détruire pour toujours la condition de toute récon-
ciliation : ’esprit humble et croyant.

C’est en face d’une disposition aussi dangereuse que les pro-
phétes prononcent des paroles comme celle-ci: Dieu n’a abso-
lument pas besoin de tels sacrifices, il ne les demande pas plus
que jadis au désert; il ne veut aucune espéce de sacrifices, ils
lui sont en horreur; quand les Israélites rebelles de Iexil
s’'établiraient, contre 'ordre de Dieu, un temple et un cuite
dans la contrée lointaine ou ils sont déportés; cela serait un
crime et une abomination aux yeux de ’Eternel ; etc.

Ainsi les sacrifices et tout Pappareil humain des cérémonies
de la réconciliation palissent devant un point de vue spirituel
et grandiose. En méme temps on apercoit dans I’avenir un plus
haut sacrifice. Le serviteur de Dieu, qui unit le peuple coupa-
ble a V'Eternel, souffre et succomhe en accomplissant son
grand mandat. La mort volontaire est un moyen de réconcilia-
tion d’un nouvel ordre, un sacrifice d’expiation supérieur a
ceux de la loi mosaique. Ainsi les ombres disparaissent et la
prophétie saisit la réalité méme.

D’aprés ce qui précéde, la réconciliation n’a lieu que la ou
se rencontrent les dispositions convenables. Ce qu’il faut, c’est
d’abord la tristesse sur I’état de péché, qu’elle se manifeste ou
non par les signes extérieurs de la pénitence. La tristesse non
de la souffrance, de la punition encourue par le péché, mais
du péché lui-méme, de la révolte contre la sainte volonié de
Dieu. La conversion doit étre sincére. Nombre des plus beaux
passages prophétiques insistent sur I'idée que Dieu ne s’arréte



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 433

pas aux paroles, mais aux actions. L’KEternel seul donne cette
disposition nécessaire, ce coeur nouveau. Mais il faut y join-
dre la foi ferme et joyeuse que Dieu peut et veut pardonner et
secourir,

Quand il est pardonné, I'Israélite se sent pur et le coeur au
large. Il exprime sa reconnaissance envers Dieu par son culte
et une vigoureuse vie morale. Le sentiment du bonheur de la
réconciliation,— sentiment qui, selon le point de vue de I’Ancien
Testament, coincide avec la conscience d’avoir été délivré de
grands dangers, — nous a valu une quantité des plus beaux
Psaumes. Et la plus grande variété d’expressions montre quelle
importance la réconciliation avait pour I’age prophétique.

Parmi les grandes figures auxquelles notre période assigne
un role dans l'avenir du salut, la principale est le r0i de la
famille de David. Il ne s’agit plus seulement de la royauté,
mais d’un roi distinct et personnel gqui s’élevera a la fin des
temps. Et cette personnalité prime & tel point toutes les autres
figures de la période finale que le nom de « Messie », qui lui
est appliqué, est devenu 'expression consacrée pour désigner
le futur consommateur d’Israél.

Ici se présente la question de savoir si le fameux passage:
Esaie, VII, 14 sq., a rapport au Messie. Pour prononcer il faut
examiner les détails et 'ensemble du récit. Le résultat n’est
pas favorable & I'explication traditionnelle de I'église. Il s’agit
de donner un signe au roi Achaz, qui pourtant le repousse avec
incrédulité. Il n’est pas probable que ce signe sera un miracle,
car, comme nous le savons, le miracle est accordé a la foi, et
I'incrédulité le rend impossible. Ce sera donc simplement une
attestation visible de choses futures et par conséquent invisi-
bles. Il faut que le peuple puisse le voir avant la fin de la
guerre soutenue contre Ephraim et la Syrie. La « vierge » est
plutot une « jeune femme; » en tout cas I’étymologie du mot
A7) (alma) w’implique nullement la virginité ou le célibat.
Ou bien le prophéte indique une jeune femme déja grosse;
alors il n'y a que le nom et le sort de son fils qni appartien-
nent a l'avenir. Ou bien le tout est futur, y compris la gros-

sesse; 'alma est alors réellement une vierge, et il s'entend de
C. R. 1873. 28



434 HERMANN SCHULTZ

soi que la naissance a lieu par le moyen tout naturel du ma-
riage. La différence de ces deux interprétations, dont la pre-
miére est plus vraisemblable, n’'importe guére pour la signifi-
cation du signe. Dans I'une et dans l'autre, la naissance
elle-méme et sa relation avec le mot alma n’ont rien de mira-
culeux et ne font pas partie du signe. Le nom et la destinée de
Penfant constituent & eux seuls le signe, dont tout le reste
n’est que I'introduction nécessaire et rapportée sans aucune
insistance.

Le prophete indique donc au peuple une jeune Israélite,
mariée ou non, qui n’est probablement ni sa propre femme, ni
une descendante de David. Elle doit enfanter un fils et le nom-
mer Immanouel. Ce n’est pas que ce fils doive étre en relation
exceptionnelle avec Dieu, encore moins un Dieu vivant au
milieu du peuple. C’est son nomn qui doit rappeler a la nation
€lue qu’elle n’est pas abandonnée par son Dieu. Ce nom exprime
ainsi le coté consolant de la prophétie. Quant & la maniére dont
cette prophétie s’accomplira, elle est altestée par ce qui est dit
de la destinée de I'’enfant. A I'époque ou il discernera le bien
du mal, vers cinq ou six ans peut-étre, il mangera de la créme
et du miel, ou le produit d’'un pays ot1 I'agriculture et le soin
de la vigne sont impossibles, d'un pays changé en paturages et
en désert. Mais avant que I’enfant soit aussi grand, ainsi dans
trés peu de temps, le pays « dont Achuz craint les deux rois, »
ou la Syrie et I'Israél du nord, sera abandonné. En d’autres
termes, la détresse présente passera vite et aisément, — ce
gu'annonce également Esaie VIII, 1-4; — mais les temps
les plus durs seront précisément amenés par le faux allié
auquel on se fie. Dans le nom du petit garcon le peuple a 'as-
surance que ’éternel et bienheureux avenir d’Israél plane au-
dessus de toutes ces souffrances. Il peut se dire: Dieu est avec
nous! |

Quand on considere quelle est 'immense importance de I’of-
fice prophétique dans notre période, on s’étonne au premier
abord de voir le prophéte jouer, & coté da roi, un role trés-ef-
facé dans les tableaux de I'époque finale. Pourtant I'explication
en est aisée. Dans les derniers temps, tous seront remplis de



THEOLOGIE DE L'ANCIEN TESTAMENT 435

Iesprit prophétique, tous seront enseignés de Dieu et nul
n’aura plus besoin de linstruction des hommes. Ainsi le mini-
stere des prophétes perd sa raison d’étre. Puis le roi de la
descendance de David, qui doit étre inspiré par I’Esprit de Dieu
d’une facon permanente et toute particuliére, s’assimile et
absorbe la figure du prophéte Enfin la dégénérescence de la
prophétie, — devenue en général un simple métier, comme
nous l’avons fait observer plus haut, — faisait prévoir la cessa-
tion plutot que la prééminence de 1a fonction prophétique pour
les derniers jours.

Cependant les vrais prophétes n’y manqueront pas tout & fait.
Deut. XVIIL, 15 sq. annonce que Dieu ne laissera pasles Israélites
dans les ténebres, ensorte qu’ils alent & recourir aux vaines
pratiques de la divination et aux saperstitions du paganisme.
Le Seigneur suscitera du milieu d’eux « des prophétes » sem-
blables & Moise, qui, portés par 'Esprit du vrai Dieu, reconnai-
tront et proclameront purement sa volonté. C’est ceux-la qu’il
faut écouter. Nous ne pouvons pas, 1l est vrai, voir dans ce
passage (avec Kurtz, Koster, Ewald, etc.) un prophéte indivi-
duel de I’économie finale ; ni (avec Hengstenberg) la promesse
du « prophéte idéal, qui doit, ainsi que Moise le sait, trouver sa
plus haute expression dans un personnage réel: le Christ. »
Toul le contexte, en particulier le contraste avec la prédiction
paienne, nous force absolument de penser au prophétisme
dans son ensemble. Au moment du besoin Dieu veut toujours
susciter un prophéte. Voild la signification directe du texte.
Mais médiatement il renferme évidemment P’assurance que le
prophétisme certain, clair, spirituel et vraiment divin ne ces-
sera pas, qu’il aura au contraire encore sa place dans V'avenir
final d’Israél. Quand plus tard le peuple élu sera sans prophe-
tes, ce passage lui donnera le droit et le courage d’attendre
avec confiance le vrai prophéte, le prophete pareil & Moise.

Nous pourrions faire des remarques analogues sur Esaie,
XL-LXVI.

La figure du prétre est encore plus a l'arriére-plan dans
Pimage que les hommes de Diean nous offrent des derniers
temps. Chez un peuple saint dans son ensemble, chez un



436 \ HERMANN SCHULTZ

peuple-prétre, I'idée de médiateurs spéciaux et officiels ne pou-
vait acquérir beaucoup d’'importance. Et le sacerdoce de notre
période vépond si peu 4 sa destination que les prophétes, loin de
lui prédire un avenir glorieux, ne lui parlent guére que pour
lui adresser les plus amers reproches. Pourtant, comme la pro-
phétie, la prétrise se retrouve, avec un rang subordonné,
auprés de la royauté, qui occupe le centre du tableau de ’épo-
que finale. Le roi inspiré de la famille de David ne sera pas
prophéte seulement, mais il aura encore la dignité sacerdotale.
L’antique parole qui compare David au prétre-roi Melchisédec
acquiert ainsi une valeur typique et pfophétique.

Nous devons revenir ici et nous arréter quelques instants
sur la figure du serviteur de UEternel souffrant, qui, la prin-
cipale dans la période prophétique, joue encore un rodle im-
portant dans les espérances d’Israél. On congoit avec quelle
facilité elle devait devenir typique. Elle amenait nécessaire-
ment tout lecteur intelligent des Ecritures & admettre un plan
mystérieux, d’aprés lequel Dieu révéle ses pensées d’amour
par les souffrances représentatives des bons, des porteurs du
salut. Les plaintes des Psaumes, les sublimes tableaux d’Esaie
XL-LXYVI, la figure de Job lui-méme, devaient manifester ce
mystére aux Israélites pieux et réfléchis d’'un 4ge posteé-
rieur, et leur apparaitre comme des types et des prophéties
de fait. - '

Il n’existe aucun doute sur le sens typique de la figure du
serviteur souffrant. Mais on peut se demander si elle est deve-
nue positivement une prophétie dans ’esprit des propheétes de
cette époque ; si, dans leur tableau des derniers temps, ils ont
vu la figure du juste affligé & co6té du Messie complété par les
caractéres essentiels du prophéte et du prétre. Sur cette ques-
tions nous nous contentons d’un non liguet. Vu la nature par-
ticulierement mystique et I'obscurité du texte capital, il est &
peine possible de discerner avec une pleine certitude si nous
avons ici un simple type, ou déja une application consciente &
lavenir et notamment & une individualité. Ce qui est clair et
certain, c’est la signification typique de cette figure.

Le célebre morceau: Esaie, LII, 13 — LIII, 12, est trés excep-



THEOLOGIE DE L’ANGIEN TESTAMENT 437

tionnel, et surprend quand on fait attention au contexte. Aussi
plusieurs exégates modernes ont-ils supposé, non sans quelque
raison, que nous n’avons pas ici une portion primitive du dis-
cours du propheéte, mais un fragmentemprunté i une prophétie
plus ancienne. On voit alors dans le serviteur de Dieu un per-
sonnage déterminé et historique, un martyr; par exemple,
comme le pense Ewald, « un innocent exécuté sous Manassé. »
Mais, quand cette hypothése serait fondée, encore faudrait-il
que ce passage eut ¢té assimilé et transformé par le prophéte;
car, tel qu’il est, il ne peut certainement pas désigner une per-
sonnalité réelle du passé. Ce qui est dit de la mort, de la résur-
rection et du sort final du serviteur de Dieu ne supporie pas
les limites d’'une explication purement historique. Ainsi, — que
le passage ait été, & 'origine, historique ou non, — nous avons
toujours & nous demander ce qu’il veut dire dans Pintention
du prophéte, dans I'ensemble de prophéties ou il est organi-
quement inséré,

Dans tout le livre le serviteur de Dieu est d’abord le peuple
d’Israél. Mais ce sens ne nous parait pés admissible ici. Car,
— pour ne citer que ces arguments, — ce qui est dit de 'en_
terrement ne convient pas pour un peuple personnifié; et I'in -
nocence absolue du serviteur de I'Eternel est incompatible
avec la facon dont le méme prophéte reléve si souvent le péché
du peuple.

On pourrait plutot songer a I'Israél prophétique, dontle pro-
phétisme est la meilleure expression. L’agneau mené a la bou-
cherie est une image empruntée & Jérémie (XI, 19), et trop
souvent vérifiée a 'égard des prophetes. Nous n’en pouvons
douter: le regard du voyant part de cet Israél prophétique, qu;
g'incorpore dans les justes souffrants des temps difficiles de la
nation.

Mais cetie explication n’épuise pas non plus le contenu du
passage. La description est si concréte, si personnelle et si
vivanie qu’elle ne peut s’appliquer uniquement & un étre col-
lectif. Il faut tout au moins que cet étre collectif soit personni-
fié, et devienne un portrait idéal de 'avenir. Kt si nous compa-
rons les versets 1 et 4, nous voyons’'clairement que le serviteur



438 HERMANN SCHULTZ

de Dieu est distingué de ceux qui parlent, et pour lesquels il
souffre jusqu’a la mort, c'est-a-dire du prophete et des mem-
bres pieux d’Israél.

Nous I'avouons volontiers : notre opinion sur ce chapitre pro-
vient moins de quelques traits isolés que de 'impression géné-
rale de la prophétie. Mais, nous en sommes convaincu, on ne
rendra jamais justice a ce beau passage, si 'on ne passe pas de
I'idée du peuple, et spécialement de I'Israél prophétique et
pieux, & une personnification idéale de I'Israél fidele des der-
niers jours; personnification dont les traits sans doute sont
fournis par Pexpérience de I’histoire, mais qui flotte devant
Pame du prophéte comme un tableau de Pavenir. On reconnait
parfaitement que ce tableau a pour origine une personnifica-
tion. Ce n’est pas en effet la personnalité, ce sont les traits
qu’elle représente sur lesquels 'auteur insiste.

La souffrance de ce serviteur de Dieu est complétement im-
méritée. Elle est acceptée librement, par amour, et supportée
avec patience. Elle vient de Dieu et a pour but d’expier les pé-
chés d’Israél. Elle n’est donc pas un signe de la colére de Dien
contre celui qui est affligé. En outre elle consiste dans le mépris
et dans une mort honteuse. Ce qu’lsraél a souffert parmi les
nations en conséquence de sa mission rédemptrice; — ce que
Plsraél prophétique et les individus qui le composent ont sup-
porté pour ne pas abandonner leur peuple et pour y conserver
un germe de vie ; — ce que nous présentent le tableau de Job,
I’ami de Dieu, et les Psaumes composés par les fidéles persé-
cutés : — tout cela est résumé ici dans la figure idéale de ce
serviteur de Dieu, souffranl et humilié, qu'on attend pour
I’époque de le rédemption.

Remarquons enfin que ces douleurs ont un merveilleux
résultat pour celui qui souffre, aussi bien que pour le peuple.
Le martyr, miraculeusement ressuscité, jouit d’une longue vie
et d’une postérité bénie. 11 est élevé trés haut; peuples et rois
se lévent devant lui en gardant un respectueux silence. Il par-
tage le butin entre les puissants: il a le méme rang et le méme
pouvoir que les grands de la terre. Ainsi cette admirable figure
est & la fois le prétre, qui s'offre lui-méme en sacrifice pour le



THEOLOGIE DE L’ANCIEN TESTAMENT 439

péché du monde; le prophéte, qui par sa connaissance de Dieu
apporte la justice; le roi, qui, glorifié et bienheureux, récolte
le fruit de ses souffrances. La gloire que le peuple élu attend
pour lui-méme et 'action salutaire qu’il espére exercer sur les
nations, la glorification réservée au véritable Israél pour la
fin des temps et les bénédictions dont il sera I'instrument,
prennent corps ici dans une figure idéale. Comme le pieux Job
nous est représenté recouvrant a lafin Vopulence et ’honneur,
et intercédant efficacement pour ses ficheux amis: ainsi se
dresse devant nous, délivré des douleurs et de 1a mort, le ser-
viteur de Dieu des derniers temps.

Quant au prophéte, contemporain de Jérémie, qui nous a
laissé Zacharie, XII, 10 sq., il n’a point eu en vue un futur
envoyé de Dieu. Il décrit comment I'Eternel répandra sur la
nation messianique, aprés la victoire qu’elle aura remportée
sous la conduite du Messie, 'esprit de grice et de supplication,
Le peuple et le Messie regarderont & celul qu’ils ont percé; ils
meneront deui! sar lui comme sur la perte d’un fils unique,
d’un premier né. Une tristesse universelle couvrira le pays en-
tier; puis il y aura une source ouverte 4 la famille royale et
messianique, ainsi qu’au peuple, pour le péché et pour la souil-
lure, — D’apreés le texte masorétique, sans doute, Dieu dirait :
« Ils regardent & moi qu’ils ont percé. » Mais ce n’est pas cela
que le propheéte a pu vouloir dire. Car, d’'un cotéle verbe serait
mal choisi pour indiquer simplement le mépris et le rejet de
Dieu; d’autre part la mort d’un prophéte ne peut pas s’appeler
directement un déicide. L’explication la plus naturelle est de
lire 15‘:& (¢ tui). — Quoi qu’ll en soit, 1l s'agit d’un person-
nage hi;tbrique, d’un serviteur de Dieu qui est tombé victime
de la haine des grands de Jérusalem, plutot que de celle des
paiens. Car toute la maniere dont il est parlé de la maison de
David, de son arrogance, de sa repentance et de son expiation,
fait penser immédialement 4 un semblable crime a la charge
des cercles dominants de Juda. Ce juste sera pleuré comme le
martyr des derniers jours, de sorte que l'attentat dont il a été
victime sera réparé par I’humiliation et la pénitence. Rien n’in-
dique que le prophéte place dans l'avenir la personne et la



440 HERMANN SCHULTZ

mort de ce martyr. L’expiation seule est attendue pour I’'époque
du salut que I’on croit trés rapprochée. Il n’est pas dit non plus
que cette mort ait aucune valeur expiatoire, ou soit nécessaire
pour inaugurer 1’dge final. Tout au plus 1'obscurité de la
phrase entiére fournit-elle une excuse 4 une érudition posté-
rieure pour avoir rapproché ce passage de celui d’Esaie que
nous venons d’examiner.

Zoacharie, XIII, 7, peut encore moins s’appliquer au Messie
et & la nécessité de sa mort. Car il s’agit d’'un mauvais pasteur,
contre lequel Dien exprime sa colére: sans doute le criminel
roi d’Ephraim , qui détruit le troupeau. (XI, 17.) L’Eternel lui
abandonne le peuple dans son courroux, lorsque son propre
pastorat, exercé par l'intermédiaire des prophétes, a été dé-
daigné avec ingratitude et demeure sans résultats.

TROISIEME PERIODE

Le 1évitisme

(459 -105)

Sources. — 10 D’Esdras & UVépoque grecque (459-333). En fait
de livres prophétiques nous n’avons ici que Malachie. En fait
dhistoire la fin de cette période parait avoir produit le grand
ouvrage qui, s’appuyant sur d’anciennes sources telles que les
écrits mémes de Néhémie et d’Esdras, embrasse les deux livres
des Chronigues, ainsi qu’Esdras et Néhémie. 1l est évidemment
composé cinq générations au moins apres le retour de I’exil.
Nous faisons aussi remonter & cette époque le petit livre énig-
matique qui porte le nom de Kohéleth (Ecclésiaste) et qui est
attribué a Salomon. Il est difticile de distinguer les psaumes de
cette époque de ceux de la suivante ; mais ces derniers doivent
étre pen nombreux. Le Psautier semble 4 peu prés fermé vers
la fin de I’époque perse.

20 Epoque grecque jusquw’'a Alexandre Jannée (333-105.) Au
commencement de cette époque, sous la domination des Plolé-



	Seconde période : le prophétisme

