Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: La philosophie religieuse moderne et la dogmatique chrétienne
Autor: Astié, J. F. / Secrétan, Charles

Kapitel: 11

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 391

conservé, non pas lesardeurs juvéniles du premier amour, mais
une foi robuste en son systéme, confirmée par la maturité du
talent et les dures expériences de la vie. On se demande si
aprés avoir prétendu teut savoir, 'auteur ne serait pas disposé
a se contenter de trop peu. Bref, on aimerait & connaitre si, en
fait de spéculation. M. Secrétan a conservé cette naiveté, cetle
candeur qui évidemment accompagna Rothe au tombeau.

III

Deux mots d’explication sont ici indispensables. Aprés v
avoir mis de la peine, de la bonne volonté et méme de la com -
plaisance, au terme de cette longue étude, nous ne sommes
pas encore pleinement certain d’avoir saisi la derniére pensée
de 'auteur. « Tout cela est bel et bien, pourrait-il peut-étre
nous dire, mais ce qui ressort le plus clairement de toutes vos
critiqques c’est que vous ne m’avez pas compris, si tant est que
vous ayez voulu me comprendre. Pourquoi vous acharner sur
cetle idée de I'antécédent, du conséquent, du procés en Dieu?
Avec un.peu de perspicacité vous auriez compris tout ce qni est
renfermé dans cette formule: ’absolue liberté est le principe
universel, 'absolue liberté est incompréhensible. Cela dit tout et
cela ne dit rien. Aprés bien d’autres, Je me suis livré a I’analyse
de P'idée de Dieu, et mes déductions n’ont ¢ue cette portée-la;
je n’al point affirmé que rien de réel leur ait jamais corres-
pondu ni dans lordre des temps ni dans celui des réalités :
U'étre parfait a, de toute éternité, été ce qu’il est, bien que quand
on essaye de s’en rendre compteil faille nécessairement distin-
guer entre I'essence et ’existence. Ma position est identique-
ment celle de Kant aprés sa critique de la psychologie ration-
nelle. Je ne puis prouver que le premier principe est dans son
essence absolue liberté, c’est ce que je confesse, en le décla-
rant incompréhensible, mais vous pouvez encore moins prouver
qu’il y a une nature en Dieu. Si le scepticisime consiste & dire
que toutes les solutions sont bonnes, personne ne fut jamais
moins sceptique ‘que moi: je soutiens, en effet qu’il n’y a pas
de solution possible. Vous pouvez, si la chose vous fait plaisir,



392 CH. SECRETAN

appeler cela du scepticisme dogmatique, quant & moi voici le
résultat bien clair et bien net auquel je suis arrivé: je me suis
borné & déblayer le terrain. Nous ne comprenons pas plus 'un
que l'autre le principe universel; je vous l'ai assez répété, il
est absolue liberté, ¢’est-a-dire incompréhensible, inénarrable :
il est étrange qu’en criliquant mon livre vous n’ayez pas en-
tendu retentir & vos oreilles I’écho des réponses que fit votre
nourrice aux premiéres questions indiscrétes que vous lui
adressites. Et toutefois vous étiez suffisamnment averti ! Est-ce
esprit obtus ? préoccupation excessive ? je ne sais; en tout cas
vous n’avez tenu nul compte de ma derniére définition de la
philosophie : « La philosophie n’est pas une science, car c’est
» la science de ce qu’on ne peut pas savoir. » En prenant pour la
seconde fois solennellement possession de la chaire de philoso-
phie & ’académie de Lausanne, j’ai eu bien soin de vous avertir
de la révolution qui s’est accomplie depuis vingt-huit ans.
« Naguere on appelait la philosophie une science ou plutdl
» la science, et 'on prétendait la tirer tout entiére de la raison
» pure. La philosophie ainsi comprise dispensait d’apprendre
» ce que sont les choses, en faisant deviner ce gu’elles doivent
» étre. Cette facon de ’entendre régnait encore lorsque j’entrai,
» 1l y a vingt-huit ans, dans l'enseignement philosophique. »

Cette méthode était illusoire, elle est aujourd’hui désertée’.
Et afin que nul n’en ignorit, j’ai eu soin d’exprimer la méme
pensée sous une autre forme dans la préface de ma seconde
édition de la Philosophie de la liberté : « Dans ce volume et dans le
style méme de la conception qu’il expose, I'idéalisme spécu-
latif tient plus de place qu’il n’était nécessaire. » (Pag. v.) 1l est
une quatriéme espéce de philosophie, fonciérement dislincte
de la mythologie, des entités abstraites et de ’empirisme. Ce
n’est donc pas du tout la morale sur la métaphysique, ce n’est
pas non plus tout & fait la métaphysique sur la morale. Nous
allons plutdt de la morale &4 la morale & travers la métaphy-
sique. » (Pag. LxxiX.) Apreés de pareilles déclarations il faut ne

' Discours prononcé le 24 octobre 1866 a la séance d’installation de MM. Ch.
Secrétan et Max. Bonnet en qualilé de professeurs de philosophie et de littérature
latine & I'académie de Lausanne.



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 393

pas vouloir entendre pour tomber dans des méprises comme la
votre. Il peut étre dur sans doute d’avoir a brider un esprit
critique s’échappant par tous les pores; je cencois ce que, dans
de pareilles dispositions, peut avoir de cuisant une polémique
rentrée. Mais quand on est un ferrailleur acharné, un Ismaél
en tilre, il n’est pas indispensable d’avoir la méme bonté d’Ame
que cet excellent chevalier de la Manche pour étre exposé aux
mémes facheux accidents. »

Voila, dit-on, ce que M. Secrétan serait en droit de nous
répliquer. Cette réponse repose sar deux conceplions assez
différentes. D’aprés ’'une, 'auteur abandonnerait entiérement
la méthode spéculative et idéaliste; d’aprés I'autre, il arriverait
au sujet de Dieu & un résultat exclusivement négatif qui ne
s’en imposerait pas moins 4 nous, au nom de la méthode dont
tous les droits seraient maintenus.

Examinons d’abord cette derniére hypothése. M. Secrélan
serait dans la position de Descartes déclarant qu’il est bien
obligé d’admettre l'idée de Dieu tout en avouant ne pas la
comprendre. « Car & cause que le mot de comprendre signifie
quelque limitation, vn esprit fini ne saurait comprendre Dieu,
qui est infini; mais cela n’empéche pas qu’il ne Papprouve, ainsi
(qu’on peut bien toucher une montagoe encore qu’on ne la puisse
embrasser.» (Tom. II, pag. 335 des (Fuvres de Descartes, édit.
Garnier.) L’essentiel n’est pas de savoir si I''dée de Dieu est
incompréhensible ou non, mais uniquement si nous sommes
contraints de la concevoir comme nous la concevons; si 'idée
de P’absolue liberté s'impose ou non & la raison comme consti-
tuant le fond méme de I’étre divin. C’est bien ] ce que M. Se-
crétlan parait entendre quand il déclare « lorsque nous savons
ce qui rend Dieu incompréhensible, nous I’avons compris. »
(Pag. 375, 'Idée.) Toute I'intelligence ue nous pouvons avoir
de Dieu consisterait donc a reconnaitre qu’il est incompréhen-
sible. Il y aurait sur ce point un accord touchant entre la plus
haute philosophie et le bon sens des dmes les plus simples.

Nous ne demanderons pas & M. Secrétan s’il valait la peine
d’écrire tant de pages éloquentes pour aboutir & un si mince
résultat. Il pourrait nous répondre d’abord que la philosophie



394 CH. SECRETAN

n’a d’autre mission que de justifier, par ses méthodes &
elle, les données du sens commun, et, en second lieu, que ce
ne serait pas peu de chose que d’amener les philosophes a
reconnaitre que Dieu s’'impose a nous comme absolument
libre et incompréhensible.

Nous demanderons & notire tour si M. Secrétan ne prétend
pas en savoir un peu trop long sur cet étre qu’il déclare incom-
préhensible. Aprés étre arrivé a ce résultat, n’aurait-il pas été
sage, réformant son programme du début, de renoncer 4 nous
dire comment Dieu doit s’étre fait ? comment il a passé de I’anté-
cédent au conséquent ? En vérité celte analyse transcendantale
parait singulierement déplacée alors qu’on nous a déclaré que
Uétre sur lequel le scalpel s’exerce est incompréhensible.
Puisqu’il en est ainsi, renoncez donc & le comprendre; ne
prétendez plus nous faire connaitre par le menu Dieu en lui-
méme ; arrétez-vous en decd; ne parlez de Dieu que comme
d’un fait qui s’impose et au deld duquel on ne peut remonter.

C’est 12 une réserve 4 laguelle M. Secrétan ne saurait se ré-
soudre; il faut & tout prix qu’il pénétre au deld du voile. Il
fait un aveu qu’il importe de recueillir : « L’esprit fini tel qu’il
est connu par l’expérience, I’espril absolu tel que le cong¢oit
toute philosophie anthropomorphique, se rend donc lui-méme
créateur d’'une maniere déterminée par sa nature préexistante;
la liberté créatrice rentre elle-méme dans cette nature. Nous
pouvons avoir l'intuition de cet esprit-1a, parce que nous som-
mes esprit dans ce sens-la. Mais ’esprit conc¢u de cette maniére
ne renferme pas toutes les. conditions requises pour qu’il soit
par lui-méme.» (Pag. 385.) Nous voild donc bien et dament aver-
tis : le systéme de M. Secrétan n’est pas une philosephie an-
thropomorphique comme nous aurions été portés & le croire.
Dans ce cas, pour expliquer toute chose, il se serait contenté
« d’'un Dieu se rendant lui-méme créateur d’une maniére déter-
minée par sa nature préexistante. » La philosophie de la liberté
est beaucoup plus exigeante : c’est une philosophie logique;
aussi, renongant a toute intuition, 4 tout anthropomorphisme,
elle se lance sans sourciller sur la haute mer de la spécula-
tion pure. « La nécessité logique, s’écrie notre auteur, disons



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 395

*

mieux, la fidélité a la raison, nous pousse donc au dela de
cette idée, dussions-nous abandonner lintuition. Nous ne
marchons plus, nous nageons, nous nageons dans la nuit,
mais le courant nous guide et nous aménera.» (Pag. 386.) « Ne
vous semble-t-il pas entendre retentir le mot supréme : Ldchez
tout! ’'aéronaute va s'élancer dans la nuée; les vaisseaux sont
bralés sans retour : « Ici nous perdons pied; oui, l'intuition
nous abandonne, et si, pour savoir, il faut Pintuition, comme
je 'accorde, nous ne savons pasce qu'est la pure volonté ;
mais ce que nous savons, c’est qu’il n’est pas raisonnable de
prétendre atteindre & l'intuition de absolu. Si nous trouvons
Dieu par lintuition, ce n’est pas Dieu comme absolu, mais
Dieu révélé, Dieu tel qu’il veut se révéler &4 nous. Pour le
moment, nous renonc¢ons donc¢ & l'intuition, et c’est les yeux
bandés, sans le comprendre, parce qu’il le faut, que nous pro-
nongons : I'étre existant de lui-méme est pure volonté. »

N’aurions-nous pas quelque droit de demander ce que peut
bien étre cette logique pure rompant avec toute analogie hu-
maine, et cela chez un élre fini, occupé a se rendre compte de
Dieu ¢ Pimage duquel il estcréé? M. Secrétan répondrait qu’il
est parti non pas de 'homme mais « de la notion abstraite de
I’étre en général, telle qu’elle se trouve chez tout le monde. »
Dans ce systéme, par conséquent, 'anthropologie et 'ontologie
servent tour & tour de point de départ : ou mieux elles se re-
layent et, suivant la nature du wmwauavais pas a franchir, on
enfourche tour & tour I’un ou l'autre des deux coursiers. Ainsi
le veut la liberté absolue, car enfin cette logique impitoyable
qu’il faut suivre les yeux bandés, en fuussant compagnie &
toute analogie humaine, nous la soupg¢onnons véhémentement
d’avoir été imaginée pour les besoins de la cause : ce n’est
pas elle qui conduit & la liberté absolue; c’est la notion de la
liberté absolue qui impose.

Mais pénétrons sur ces sommets déserts et glacés ou la logi-
que nous convie. Aussi bien les connaissons-nous déja : que
le lecteur se rassure; le second séjour que nous allons y faire
sera sensiblement plus court que le premier. Il suffit de
rappeler que nous voyons se redresser plus fortes que jamais



396 CH. SECRETAN

les objections déja signalées : elles acculent & son contraire cette
logique hardie en laquelle on a mis trop de confiance. « L’étre
absolu, dit M. Secrétan, est celui qui ne peut étre qu’absolu.
Il se donne & lui-méme sa nature, sa puissance et sa liberté.
Il n’est pas esprit, il se fait esprit. Sa volonté n’est pas, comme
la nodtre, un élément de sa nature, qui se meut dans des
conditions qu’elle n’a point tracées. Ce n’est pas une volonté,
c’est la volonté, la volonté pure, inconditionnelle, qui se donne
a elle méme ses conditions. » Nous répétons notre (uestion
indiscréte : comment e passent toutes ces belles choses?
comment tout cela peut-il sortir de cette volonté qui ne veut
rien, (ui n’est rien, si ce n'est la simple faculté de vouloir?
comment ces attributs et cette nature peuvent-ils surgir d’elle
autrement ¢ue par un supréme coup de dé, par un grand
coup de hasard ? |

« Ici nous perdons pied, » s’écrie M. Secrétan. Comment
cet aveu naif et vraiment parti du cceur n’a-t-il pas averti
notre philosophe qu’il était allé trop loin? Quelques lignes plus
haut il avait écrit cette sage parole qui auraitl di lui servir
de parapet : « Répétons-le, cette grande loi de Pesprit qui
nous fait chercher la cause des choses ne sera satisfaite que
par la conception d’une réalité dont il soit impossible de de-
mander la cause. » Eb bien! cette réalité dontil est impossible
de demander la cause, vous lavez dans le Dieu de tout le
monde, révélé ou non révélé ; contentez-vous-en comme nous
tous, et de grace, n’allez pas demander indiscrétement ce gu
dans cette caunse est cause, lanature ou la volonté. Nous voici
enfin arrivés a4 ce ui pourrait bien étre la source de toutes
les erreurs; aurions-nous enfin la clef qui rend compte de
toutes les contradictions de ce livre étrange? M. Secréian
parle toujours comme si Dien et sa nature pouvaient étre
séparés; il s€ représente Dieu comme ayant & compter avec
une nature qui est en dehors de lui et le domine, comme un
roi constitutionnel doit avoir & compter avec les chambres.
Serait-ce bien pour échapper aux fascinations de cette téte de
Méduse que notre auteur aurait écrit son livre ? Et toutefois
]2 plus simple des synthéses aurait suffi pour dissiper l'en-



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 397

chantement. A quol bon pousser ’analyse si loin, quand on
travaille sur uan étre qu’on déclare d’ailleurs incompréhensible?
S’il nous fallait opter entre la volonté de Dieu d’une part et une
espéce de nature distincte de lui, de fatum qui le dominerait
d’aulre part, nous aussi nous essayerions peut-étre des inextri-
cables difficultés dans lesquelles on s’engage en voulant fout
faire sortir d’'une volonté pure, d’une volition exclusivement for-
melle. Mais ce n’est pas ainsi que la question doit étre posée. Dieu
est la simplicilé méme, voild pourquoi 1l faut renoncer a toute
analyse, a toute distinction artificielle entre I'essence et I'exis-
tence'; Dieu ne s’est jamais fait ni logiquement ni chronolo -
giquement; toute apparence de procés, d’évolution d’aucun
genre est contradictoire & sa nature; il n'y a pas & distinguer
en lui entre la nalure et la volonté; les deux se pénetrent et
s'impliquent, ne vont pas I'une sans P'autre. Dieu est la cause
premiere au deld de laquelle on ne saurait remonter, cela dit
tout. Ne nous parlez ni d’un despote capricieux décidant tout
arbitrairement, ni d’un roi constitutionnel ayant & compter
avec des chambres. Ces analogies ne sauraient étre de mise
ici : Dieu est & la fois le pouvoir populaire, le pouvoir exé-
cutif, et le pouvoir judiciaire, parce qu’il est le souverain dans
toute 'étendue du terme : la division des pouvoirs, gui chez
nous est une garantie d’ordre, serait chez lui déplacée. Dieu
est le souverain, il fait ce qu'il veat, mais sa volonté, sa toute-

* « Nous allons, en nous-méme, au-deld de lintuition par une induction
irrésistible, qui jette un trait d’union entre la psychologie et I'ontologie ; nous
affirmons ainsi qu’il y a une substance, ou mieux, une personune substantielle,
réelle, derriére la conscience, derriére le moi, et autre que le moi, quoi qu'en
pense M. Secrétan. Or, le résultat de celle irrésistible induction, comme celui
de Tintuition, doit nous servir & pénélrer la nature intime de I'étre. Seule-
ment, ne prétendons pas aller au deld de ce 'qu’enseigne ce résultat : en nous
mémes, il nous donne la personnalité substantielle finie, inconnue en son
essence ; en Dieu, il nous donnera la subsfantialite substuntielle infinie, incon-
nue également en son essence. En nons comme en Dieu, tel est ce support
Indivisible et insondable des atiributs variés. C'est pour avoir dépassé ce but, et
pour avoir voulu tout comprendre, jusqu’au fond, que le philosophe de Lausanne
g'est abimé dans I'impessible..... » (P. Garreau, pag. 50.)



398 CH. SECRETAN

puissance ne sauraient étre distinctes de sa justice, de sa sain-
teté, du bien qui est son essence et qui le constitue *.

Cette solution-1a est si simple, qu’elle s'impose 4 M. Secrélan
lui-méme. Car apres avoir poussé son fameux cri de détresse :
« Nous perdons pied ! » quelques pages plus loin, dés la lecon
suivante, il tourne tout & coup son char et se ravise. Il n’y a
qu’un instant tout devait sortir de la volonié pure, de la simple
volonté qui n’est que volonté, de la simple faculté formelle de
vouloir sans rien qui veuille, maintenant on nous dit: « Il n’est
pas besoin d’un nouveau travail d’analyse pour faire voir que
la liberté implique Pintelligence. » (Pag. 403.) Et a la suite de
Pintelligence arrivent lous les attiributs moraux! Qu’est-ce a
dire sinon que cette volonté n’est jamais volonié pure, exclusi-
vement formelle, jamais la volonté, mais la volonté intelligente
et morale? N’est-ce pas 1a reconnaitre, siles mots doivent con-
server un sens, que la volonté chez Dieu n’est pas distincte
des attributs qu’elle implique et qui avec elle conslituent sa
nature ? -

Nous demandons pardon pour ces répétitions incessantes,
mais encore ici il faut tirer nos conclusions, fermer soigneuse-
ment toules les issues. Veut-on partir de la simple notion de
Pétre, et raisonner ontologiquement, sur la foi d’'une 1ogique
exclusivement formelle? On arrive alors a tout faire sortir du
hasard, comine nous I'avons démontré par deux fois. Prendra-
t-on au contraire I'analogie humaine pour guide? Qu’on se
borne alors astatuer en Dieu une nature qui ne fait qu’un avec
la volonté, tandis que chez nous il y a souvent divorce. C’est
M. Secrétan qui le dit : « Nous _laissons nos facullés en friche,

« ' Or qu’on y réfléchisse, le parfait est parfait, il ne peut se donner sa loi
d’étre parfait, il Pa; Dien ne se donne pas sa loi d'étre bon, il I'est, il le
reconnait, il agit comme tel. §’il se la donnait, cette loi, il pourrait se
I’dter. Supposez donc Dieu se privant de sa bonté, la loi qu’il se donnerait ne
serait plus loi. D’ou vient la régle de cet élre, se dit-on ? D’un autre étre?
Alors il n’est pas ’absolu. Lui vient-elle de lui-méme ? (’esl qu’il se la donne ?
14 est 1a question ! Qu’est-il donc pour se la donner ; qu’est-il avant cetle opéra-
tion inconcevable ¥ On nous répond qu’il est Pesprit en la wvolonté, mais
Iesprit, la volonté, seraient-ils, par hasard, ’dlre sans aucune régle, le caprice
¢levé jusqua la puissance de Uinfini ? » (P. Garreau, pag. 47.)



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 394

dans le non-étre, ou bien nous les déployons, nous les réali-
sons, nous leur donnons I’étre. — Mais leur étre, dans le
non-étre, dans la puissance, nous ne le produisons pas
nous-mémes, il faut bien 'avouer, et notre liberté se trouve
primitivement déterminée, limitée par le nombre et par la
nature de ces puissances qui ne viennent pas de nous-meémes.
Ainsi nous somunes les auteurs de nous-mémes dans un sens
borné; nous sommes libres sans étre complétement libres. Tel
est notre esprit : tel est le seul esprit dont nous ayons lintui-
tion. Une philosophie ¢ui prétend & l'intuition de son premier
principe ne peut guére s’élever au-dessus de cette catégorie. »
(Pag. 385. ) C’est 14 aussi qu’il aurait convenu de vous arréter,
si vous étiez demeuré fidele & votre programme d’élever a la
plus haute puissance chez Dieu ce qu’il v a de meilleur en
'homme. Et n’allez pas répondre que la liberté sans nature,
que la liberté absolue est en Dieu la plus haute notion de li-
berté, car nous vous avons surabondamment prouvé que votre
liberté absolue se confond avec le hasard. Epn Dieu donc il ne
faut pas prétendre remonter plus haut que la simplicité abso-
lue, la volonté se confondant avec la nature.

Qu’on veuille bien remarquer une derniére contradiction
plus flagrante que toutes les autres. A l'instant o M. Secrétan
déclare se lancer sur la mer de la spéculation pure, raisonner
ontologiquement et renoncer a toute analogie humaine pour
n’écouter que la logique, a ce méme moment il raisonne plus
(que jamais en se placant au point de vue humain. Car, je le de-
mande, qu’y a-t-il de plus semblable & ’analogie humaine que
de supposer que l'infini s’est fait, comme le fini, comme I'un de
nous, que d’appliquer, au nom de la logique, la catégorie de la
cause & celui qui, étant cause premiere ne saurait étre causeé
par rien, pas méme par lui-méme? — On congoit que quand
le pied manque, la téte a son tour s’en ressenle lant soif
peu.

Mais M. Secrétan serait-1l peut-étre revenu de ces haules ve-
sions de la spéculation ol 'on est exposé & de pareils accidents ?
Telle est la derniére hypothése qu’il nous reste & examiner.

Bien que des personnes fort compétentes admettent cette in-



400 . CH. SECRETAN

terprétation inattendue de la Philosophie de la liberté, 11 nous
répugne singulierement de nous ranger a leur opinion.

En guerre, chacun le sait, il n’est pas toujours prudent de
faire sauter & grand bruit la forteresse qu’on abandonne. Il
peut étre non-seulement intéressant mais encore profitable de
voir, d’un lieu sir, 'ennemi se livrer, en observant toutes les
régles de l'art, & I'attaque réguliere d’une position déja aban-
donnée. Mais de pareils procédés seraient-ils bien de mise
dans le domaine de la pensée? Il est vrai, on s’est assuré de
bien grandes immunités quand on a défini le principe univer-
sel par P’arbitraire ; mais ne serait-ce pas 1 abuser des droits
incontestables de lironie? Encore une fois, il -nous répugne
d’admettre une pareille interprétation. Si M. Secrétan avait
substitué purement et simplement le moralisme de Kant ' & la
métaphysique de I'idéalisme, il ne se serait pas borné & I'insi-
nuer, alors surtout qu’il publiait une seconde édition de son ou-
vrage. I1 n’aurait pas suffi pour ménager la transition entre
deux points de vue 31 opposés d’indiquer cette réserve : « Cepen-
dant le présent volume n’a pas été commencé sous la claire
inspiration de cette méthode (empirisine moral?) qui se dé-

' 11 nous semble que la Philosophie de lu liberté se montre par instanls bien
voisine du criticisme, et qu’il ne faut, pour I’y ramener, que réduire a leur sens
intelligible des théses qu’obscurcissent les -4léments conservés de la théologie
métaphysique. Une vraie foi religieuse ne peut aussi que gagner a celte sépara-
tion. (Année phil., pag. 179.) ’

Il est juste de tenir également compte des déclarations récentes de M. Secrélan,
en réponse a la critique de M. Renouvier : ..... « Je m’incline sous plusieurs de
vos critiques, devant d’autres j'hésile el je me lais.... »

« Vous repoussez absolument la métaphysique et ne voulez laisser subsister que
la morale, tandis que moi, bralant encore des ancieuns feux, possédé d’'un be-
soin dont le crilicisme aura peine & sevrer Pesprit, le besoin de remonter
aux principes des choses, je tente d’asseoir au moins une croyance métaphy-
sique sur le fondement de la cerlitude morale. » M. Renouvier se défend & son
tour de I'accusation de « vouloir sevrer I’esprit humain du besoin de remonter
aux principes des choses. » Aussi n'est-ce point ce que tente le criticisme.
[i difféere en cela du positivisme, qu'il exclut les principes inintelligibles, ¢’est-
a-dire contradicloires, el ceux-la seulement. Les autres, il les laisse abordables
4 la science, 4 ’hypothése, i la foi, selon leurs espéces (Voir La critiqgue philo-
sophique, janvier 1873.) '



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 401
gage de la spéculation métaphysique et n’y dessine que peu &
peu son vrai caractére. » Nous nadmettons pas qu’il s’agisse
en tout ceci d'un logogriphe. Et jusqu’a ce que le sphinx, si
sphinx il y a, ait livré le mot de I’énigme, nous persisterons a
rnous ranger 3 une interprétation plus charitable. « Publiée
en1848, la premiére édition était épuisée depuis longtemps, dit
M. Secrélan, mais l'auteur en différait la réimpression dans
I’espoir toujours ajourné d’une révision fondamentale A la fin,
sentant entreprise supérieure a ses forces, il se résigne a re-
produire avee de simples améliorations de détail un travai! dont
la pensée reste actuelle, quoique la forme en ait quelque peu
vieilli. » (Préf. V.)

Actuelle est pen décisif. Ce langage, qui n’est plus celui de
la foi enthousiaste, n’exclut pas des modifications profondes.
Nous n’en persistons pas moins & croire que 'opposition n’est
pas aussi grande que certaines personnes veulent bien le dire.
Si auteur avait abandonné le point de vue de la Philosophie de
la liberté, 1l n’aurait pas négligé de nous en avertir en publiant
sa seccende édition. Quoi qu'il en soit, §'il y avait quelqugombl'e
de mystification en tout ceci, ce serait a I'usage exclusif des
disciples ingénus de la onzieme heure, dont le nombre irait,
parait-il, en augmentant sensiblement, plutét au loin qu’au
prés. M. Secrétan a le coeur trop hon pour réserver de si cruel-
les déceptions & ses adeptes. Quant & uous, nous demandons
pardon & I'auteur de nous étre arrété si longiemps & cette hy-
pothése suggérée par un ami, plus équitable peut-étre Jue
prudent.

M. Secrétan est un esprit trop riche en ressources pour ne
pas trouver moyen de concilier sa plus récente définition de la
philosophie, la «science de ce qu’on ne peut pas savoir, » avec
des déclarations comme les suivantes que nous trouvous encore
dans sa seconde édition : «I.’idéal de la philosophie n’est autre
chose que I'intelligence parfaite, l'intelligence des choses telles
qu’elles sont réellement. La philosophie doit donc comprendre
'essence du principe universel et comprendre toutes choses
comme découlant du principe universel et conformément & sa
nature. Elle expliquera les choses particuliéres telles gu’elles

C. R, 1873. 26



402 CH. SECRETAN

sont pour le principe universel, car c’est la leur veérité vraie et
la philosophie doit nous enseigner la vérité vraie... la philoso-
phie ne peut consentir & aucune émancipation de ses provinces.
Elle est une ou elle n’est pas. Le principe de I'étre et le principe
de la connaissance se confondent nécessairement en elle. Son
altier programme est 'explication universelle par le principe
universel ; rien de plus, rien de moins. » (L’Idée, lecon 1re,
pag. 10.) | |

Mais il est,grand temps de s’arréter. La critique a peut-étre
déja dépassé ses droits. Du reste, & c6té de déclarations faites
pour inquiéter, on en trouve d’autres d’un genre assez diffé-
rent. On aime, dans ces jours ol les études métaphysiques sont
peu en honneur, & entendre le penseur qui le premier dans
nos contrées fixa sur elles l'attention du public répéter « qu’il
ne désertera pas sans combat le drapeau de la philosophie; »
si ’auteur met peut-étre trop de complaisance a faire dire par
certains esprits satisfaits « que la philosophie n’est qi’une poé-
sie sur le retour, le dernier roman de’la jeunesse, » on aime &
lui entendre dire : « mais une métaphysique, il nous la faut,
tout notre étre en a besoin; il nous la faut surtout pour tirer
les conséquences du principe moral, qui nous la suggére
elle-méme. » | - '

Enfin on est tout heureux de retrouver en M. Secrétan, non
pas le philosophe spéculant comme une locomotive lancée &
toute vapeur et allégée du mécanicien, mais ’homme, lorsque,
acceptant hardiment le reproche de mysticisme, il s’écrie: « Je
ne crois pas (ue saint Paul, que saint Frangois, que sainte Thé-
rése, que Fénelon, que Pascal aient menti, ni qu’ils n’aient fait
que réver. Et s’ils ont révé la substance de leurs réves est
quelque part. Les soupirs de Thomas de Kempen, les larmes du
peintre de Fiezole, les paroles de leur Maitre a tous, ont une
douceur pénétrante ou 'art n’atteint pas. C’est la nature, c’est
une autre nature, c’est la vraie nature. Les philosophes, les
critiques en disserteni comme J’aveugle des couleurs. Ils ne
sauraient nier 'inspiration, mais ou en cherchent-ils 'origine ?
Leurs explications sont plus merveilleuses que le miracle lui-
méme. Les ennemis de la superstition connaissent la plante



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 403

qui se nourrit de sa propre séve, 'eau qui remonte au-
dessus de sa source, le levier qui souléve des fardeaux sans
point d’appui. Ceux qui n’admirent pas ces belles inventions
sont des mystiques, ce qui dit tout. » (Préf. xuiv, L’His-
toire.) Voild des faits enfin et non plus des formules. En les re-
cueillant précieusement, on se sent pris de mauvaise humeur
contre soi-méme, contre 'ingrat milieu dans lequel cet ouvrage
capilal a vu le jour, contre les amis et les adversaires de 'au-
teur, contre les critiques attardés surtout qui ont laissé paraitre
la seconde édition de la Philosophie de la liberté avant d’avoir,
sous leurs coups redoublés, contraint M. Secrétan lui-méme
4 dégagerde ses propres mains le diamant de la gangue sous la-
quelle 'eeil ordinaire a tant de peine & le reconnaitre. — Ne
nous demandez pas trop ce qu’est devenu le philosophe : je ne
sais qu’une chose, le chrétien nous reste. Pourquol, aprés s’étre
essayé d restaurer les édifices du passé, n’aurait-il pas, lui aussi,
a porter sa pierre pour 'édifice & venir encore si peu avancé ?
Pourquoi M. Secrétan, suivant d’illustres errements, soit dans
I'antiquité, soit dans les temps modernes, ne nous donnerait-il

pas un second systéme ' ?
| J. F. AsTIE.

' Mais il faudrait préalablement que noire auteur se rendit i la sollicitation
bienveillante de M, Renouvier. « Le chrétien, chez M. Secrétan, entraine le phi-.
losophe hors de ses voies naturelles. Nous voudrions le convier & une cuvre
qu’il serait digne d’entreprendre, et capable de mener a bonne fin. Ce serait de
tracer les limites de la foi religieuse et de la philosophie rationnelle : de la
philosophie non pasexacte, apodictique et sans inductions, telle qu’on la voulait
autrefois vainement, mais appuyée sur ce minimum de croyance pour lequel on
a le droit d’invoquer ou d’espérer I'universalité du consentement humain. La ten-
tative serail sérieuse, de la part d’'un croyant de la double croyance. De tout
autre, elle serait mal venue. Mais jusque-la, la philosophie religieuse est exposce
a n'étre qu'un amas de théses d’origine diverse, artificiellement et péniblement
combinées , qui s’affaiblissent ou se corrompent les unes les autres par le
rapprochement. » {Pag. 148.)




	

