Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: La philosophie religieuse moderne et la dogmatique chrétienne
Autor: Astié, J. F. / Secrétan, Charles

Kapitel: I

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE

ET LA

DOGMATIQUE CHRETIENNE

EXAMEN CRITIQUE DE LA Philosophie de la Lberte,

DE M. CHARLES SECRETAN'

Ce travail préliminaire accompli, il restera & déterminer la
notion de la dogmatique. Les représentants des tendances mo-
dernes ne sont pas d’accord. |

Il y a d’abord les adeptes des écoles plus ou moins spécula-
tives qui continuent les traditions du 'rationalisme, en partant
de ’hypothése de I'autonomie de la raison dans le domaine re-
ligieux comme dans tous les autres. Cette tendance a donné
naissance a une philosophie religieuse qui, dans la pensée de
ses auteurs, serait appelée, sinon & supplanter, du moins & do-
miner la dogmatique proprement dite.

Le rationalisme de Kant n’est au fond que du moralisme.
En prétendant se maintenir dans les limites de l’intelligence
humaine, il a paru rendre un rapprochement possible entre le

* Cette étude est délachée d'une Lelfre-préface adressée par un de nos colla-
borateurs, ¢ la jeunesse Lhéoloyique des pays de langue francaise. Aprés avoir
examiné les questions préliminaires se rapportant a la dogmatique, I'auteur
signale les diverses philosophies religieuses modernes, en s’attachant spéciale-
ment a I'examen de celle de M. Secrétan. La Lettre-préface elle-méme paraitra
prochainement en téte d'un volume : La Théologie allemande contemporaine, par
J.-F. Astié.

C. R. 1873. 21



322 CH. SECRETAN

christianisme et la philosophie. Bien loin de nier comme le na-
turisme la possibilité de la rédemption, il y voit une méthode
divine d’introduire la vraie religion ; il reconnait la haute va-
leur d’une révélation, 4 une condition cependant, c’est que la
religion chrétienne et le moralisme poursuivent le méme but
et que les éléments positifs du christianisme soient subordonnés
a I'élément naturel représenté par la philosophie. C’est 14 le
point délicat. « D’abord la paix entre la religion et la philoso-
phie ne peut se signer que sur le terrain pratique et moral. La
révélation n’est qu’une simple possibilité incontestable qui ne
manguera pas d’étre contestée des que la raison cessera de
proclamer son incompétence dans le domaine suprasensible.
En second lieu la religion est dépouillée de sa haute dignité et
de son indépendance. Elle est bien nécessaire, mais seulement
pour venir au secours de I'impératif catégorique qui ne saurait
rester seul ; pour que le devoir moral puisse étre aussi envi-
sagé comme pre'scription divine. — La religion ne peut ainsi
renoncer & son role de faculté spéciale de Iesprit humain pour
descendre au rang de simple auxiliaire de la morale et tout
cela encore en vertu d’une faiblesse de I’'humanité qui ne sait
pas s’établir sur les hauteurs du moralisme pur et simple.
L’homme religieux se sent élevé au-dessus des barriéres natu-
relles de l'existence; la vie illimitée de T'esprit est ouverte &
sa vae. D’aprés Kant, en derniére analyse, il n’y a pas d’autre
vrai Dieu ‘que_ la conscience ; la religion consiste & se soumettre
a la loi morale; elle ne nous introduit plus dans la com-
munion avec Dieu. » (Pag. 231.) | |
L’erreur capitale ici est la notion de religion. Kant ne sait
voir entre elle et la morale qu’une différence formelle. La reli-
gion ne s’occupe plus de ce que Dieu a fait pour 'homme, et
dans 'homme; sa mission est d’éire un simple auxiliaire de
la morale, chargé d’amener les hommes' & faire leur devoir.
On comprend alors que tout ce qui en elle est dépourvu de va-
leur morale doive étre répudié. Mais la religion a satiche i elle:
elle est appelée établir la communion avec Dieu. Par consé-
quent il faut qu’elle fournisse les preuves de ces événements
historiques qui ont servi & établir la communion avec Dieu. Ce



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODEKNE 323

n’est plus alors faute de pouvoir s’élever sur les hautearsdu mo-
ralisme, qu’on s’approprie spirituellement les effets de Paction
divine rédemptrice : cette assimilation constitue la vie méme
de lareligion. Si elle ne contemplait pas les grandes ceuvres de
Dieu, dans la nature et dans I’histoire, la religion serait privée
de tout élan, d’enthousiasme et de vie. |

Il ne peut guére étre question d’une philosophie religieuse
de Fichte compléete et systématisée. Dans son premier systéme
ce philosophe est athée ; dans le second il se borne & voir dans
le christianisme un fait religieux aprés n’y avoir va, comme
Kant, qu’un fait moral. Le moi doit renoncer 4 son autonomie
en présence de Jésus-Christ qui est la révélation du divin dans
la conscience. |

La dogmatique spéculative proprement dite prétend, en mo-
difiant seulement le point de vue général de la religion, satis-
faire les besoins particuliers de la théologie, en signaler les
fautes et en réparer les négligences.

Entre les mains de Schelling, la philosophie de la religion de-
vient une dogmatique histdrico-m_étaphysique. Ce philosophe
prétend restaurer la doctrine orthodoxe, mais c’est au détri-
ment de I'idée de Dieu dont il ne donne nulle part une notion
exacte. Kant, en sauvegardant I'essence morale et religieuse
du christianisme, laisse la porte ouverte 4 une transformation
de la dogmatique, tandis que Schelling, n’accusant pas I'idée
chrétienne dans son essence, se borne & toucher & quelques
points culminants. « Schelling débute par fixer les deux notions,
nature et monde des idées, pour passer ensuite a Jésus-Christ.
Dés quil est arrivé aux grandes catégories indispensables de
fini et d’infini, il prononce la parole sacramentelle : « L’idée fon-
damentale du christianisme est necessairement celle de Dieu
devenu homme, Christ comme point culminant et terme du
monde paien. » — Mais non,l’idée de Dieu devenu hommen’est
pas Vidée premiére et primitive du christianisme. Et, en fat-il
ainsl, comme le prétendent les orthodoxes, vous ne seriez pas
encore prés de vous entendre. Il faudrait en effet que cette no-
tion fiit dérivée exclusivement d'une nécessité religieuse et mo-
rale. Quant & I'idée de la domination de Uinfini sur le fini dont



324 CH. SECRETAN

les philosophes ont besoin, elle ne saurait étre qu’un reflet ac-
cessoire de I’idée religieuse, pouvant servir & une explication
générale du monde et de son développement. Les catégories
du fini et de I'infini ne sauraient amener & Christ. » (Pag. 248.)

Cette spéculation necesse de confondre le monde de la nature
et celui de la morale. Tout le drame du monde se déroule entre
des événements qui se passent trés haut ou trés bas, mais nos
régions terresires, dans lesquelles nous vivons, et qui consti-
tuent la sphére humaine et religieuse, sont d’un vide désespé-
rant : on ne nous place pas en contact avec les forces vives qui
animent le christianisme.

La méthode hégélienne appliquée au christianisme a fait illu-
sion pendant quelque temps. On prit plaisir a restaurer Portho-
doxie, au moyen d'une dialectique singuliérement flexible et
complaisante. En lieu et place de la révélation extérieure, tem-
poraire, particuliere, miraculeuse et arbitraire des supranatu-
ralistes, nons avons une révélation intérieure, éternelle, univer-
selle, nécessaire. Tandis que les rationalistes avaient rejeté a
la légére la notion d’incarnation, trop superficiels pour saisir
sa portée, Hegel en fait le centre méme du christianisme. La
spéculation se flatte d’étre & tous égards d’accord avec les.
dogmes traditionnels, qui ne se distinguent d’elle que par le seul
coté formel. Bien loin de soumettre la tradition chrétienne a la
critique, les hégéliens se mirent & restaurer les dogmes ortho-
doxes les plus problématiques et les plus scabreux. Les illu-
sions se dissipérent bientot. Il fallut s’avouer que ce positivisme,
ce conservalisme excessif de la philosophie nouvelle n’était
qu’'un vain formalisme. « On adorait I'idée qu’on counstruisait
en partant des catégories les plus abstraites, mais on ne par-
venail jamais a saisir la réalité : il n’y avait rien dans ces for-
mules éclatantes, qui firent un instant illusion. On s’apergut
qu’on se mouvait dans un monde d’ombres chinoises qui, tout
au plus, cétoyait celui de la réalité. Cette prétendue philoso-
phie de la réalité ful condamnée i hésiter sans cesse entre un
mauvais empirisme et un abstrait formalisme! Si I'histoire cor-
rompit la philosophie, la philosophie réduisit histoire a n’étre
plus qu’une séche nomenclature. Tout le coté moral du chris-



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 325

tianisme, (fui avait été exclusivement relevé par le rationalisme,
bien que d’'une maniére superficielle, est entiérement sacrifié.
La liberté et la personnalité, bases indispensables de la mora-
lité, disparaissent devant une impitoyable nécessité. L’homme
n’est plus qu’une phase transitoire, un moment dans la grande
évolution de I’absolu. Et puis, quel absolu que celui auquel tout
est ainsi sacrifié! Il n’y a pas en lui la moindre ombre de per-
sonnalité. Ce n’est qu’une abstraction, qu’un étre pur n’arri-
vant & la conscience de lui-tnéme que dans 'homme et par
son moven. » (Pag. 42.)

Ce n’est que chez les disciples de Hegel qu’on vit éclater
dans toutson jour I’hostilité profonde contre le christianisme qui
avait eté dissimulée d’abord par un accord apparentavec la phi-
losophie. Ce fut Strauss qui tenta le premier de renverser!’his-
toire évaungélique, en lui appliquant 'idée hégélienne de I'im-
manence de Dieu dans le monde. « Dieu agit dans le monde
d’une maniere intérieure, constante, réguliére; il ne sauraitdonc
y avoir place pour la moindre trouée dans ce tissu aux mailles
serrées : le miracle est impossible. C’est cette négation aprio-
ristique de miracle qui a donné T'impulsion & l'entreprise de
Strauss et qui la caractérise au plus haut degré. Sur ce point-la
donc on ne peut dire qqu’il soit impartial et sans parti- pris. » Ce
savant présénte cette idée fondamentale sous une autre forme
lorsque, d’apres lassertion hégélienne que I'idée de 'espéce,
bien loin de pouvoir se réaliser dans un seul individu, a besoin
pour le faire de tous les exemplaires de I'espece, il affirme que
Pincarnation de Dieu en Jésus, bien loin d’étre un fait unique
et isolé, se répéte sans cesse dans chaque membre de la fa-
mille humaine.

La Dogmatique de Strauss montre encore mieux ce qu’il y a
d’illusoire, de faux, dans le prétendu accord de la spéculation
hégélienne et de I'orthodoxie. L’'unique but de cette dogmatique
c’est de prouver (que loute dogmatique est impessible. L’idée fon-
damentale de la dogmatique de Strauss est la suivante: il y a
entre la représentation et I'idée, le dogme traditionnel et la
spéculation, un abime infranchissable aboutissant a 'antinomie



326 CH. SECRETAN

irréductible de la religion et de la philosophie, de la raison et
de la foi.

Comme C.-H. Schwarz le fait remarguer avec beaucoup de
justesse, nous retrouvons la 'idée capitale de tout le hégélia-
nisme qui veut que la religion ne soit que représentation. Mais
c’est 12 une erreur fondamentale ; c’est tout & fait 4 tort -qu’on
identifie la religion et la représentation. « Celle-ci n’est que la
forme la plus imparfaite et la plus populaire de la connais-
sance religieuse. La représentation religieuse doit disparaitre
au creuset de la critique négative et céder la place & la philo-
sophie, mais il n’en saurait étre de méme de la religion. Celle-
ci demeure comme la base substantielle de toute connaissance
qu’on peut en obtenir. Elle consiste en une vie spontanée, im-
médiate, antérieure d la science et & P’action dont elle est la
source vivante. La religion est l'intime union du divin et de
I’humain : aussi ne saurait-elle jamais entrer en conflit avec la
philosophie qui doit au contraire nous en donner une formule
plus pure, une conscience toujours plus compléte. Le conflit
ne peut éclater qu’entre les représentations religieuses et la spé -
culation : ici la négation peut se donner libre carriére et pour-
suivre sans reldche le travail de révision le plus impitoyable.
Mais, a lalongue, il ne saurait v avoir aucun conflit entre la
vie religieuse la plus intime et la spéculation. I’unique mission
de la philosophie ne consiste-t-elle pas en effet & lever les tré-
sors les plus cachés de la vie intime, & faire briller au grand
jour de la connaissance ce qui vit dans les obscures profon-
deurs du sentiment ? » ( Pag. 65.)

Pour étre conséquent Strauss aurait di résolument proscrire
la religion comme appartenant & la sphére de la transcendance
et du dualisme, et demander I’extirpation du christianisme. Ce
fut Feuerbach qui tira cette conséquence en préchant la-
théisme et ’humanisme. Celui-ci ne tarda pas & passer pour
conservateur. Il a le tort de laisser subsister la notion générale
de ’humnanité. On le somme de descendre jusqu’au matéria-
lisme et & I'atomisme. Triste retour des choses d'ici-bas! les
prédicateurs du nihilisme et de ’égoisme, ces gamins de la
philosophie, comme dit Schwarz, lancent & la téte de Feuerbach



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODENNE 327

les épithétes de théologien, d’hypocrite, d’ame servile, qu’il
avait le tout premier prodiguées & d’autres. Aux humanistes
succédent les sophistes se groupant autour de Bruno Bauer.
Ils ne laissent plus rien debout. lls poussent en checeur un cri
de haine contre la religion et le christianisme. La haine de la
religion, qui n’a de sens que comme cri de guerre contre tout
dogme, se transforma en dogme qu’on précha avec non moins
de fanatisme que ceux de la religion. « Telle est cette derniere
évolution de la dialectique hégélienne, alliée & Pesprit berlinois
le plus trivial et le plus frivole. Encore ici nous ne trouvons
qgu’une seule chose persistante, le devenir de Hegel, le fleuve
coulant sans cesse, d’ou tout sort pour y rentrer continuelle-
ment. La fiére contenance de la philosophie absolue tourne a
la farce ; P'intellectualisme excessif des anciens hégéliens a dis-
paru: nous n’avons plus que des individus blasés. » (Pag. 68.)

Tandis que moins de dix années suffisaient aux hégéliens
pour franchir la distance qui séparait ’orthodoxie la plus attar-
dée du plus grossier matérialisme qu’il portait dans ses flancs,
I’école de Schleiermacher suivait une marche moins bruyante
mais plus stire. Le maitre lui-méme, avant d’avoir été témoin
de toutes ces aberrations, avait exposé une notion de la dogma-
tique qui, d’intention du moins, est de tout point le contre-pied
de celle de la spéculation philosophique. « Il s’agit de ramener
la dogmatique & une formule qui soit immédiatement garantie
par la piété évangélique, sans laquelle elle n’ett jamais pu venir
au jour comme science indépendante ; ¢ue le dogmaticien ne se
pique plus d’étre un critique ou un conservateur, qu'il se borne
4 devenir’'organeintelligent d’une conscience religieuse existant
avant lui. Il est, & la vérité, tenu de respecter ce qui constitue
’essence de la foi, mais il est parfaitement libre de jeter par des-
sus bord bien des malentendus théorirjues, des erreurs de mé-
thode, des emprunts faits & des systéemes philosophiques su-
rannés. Il fait ainsi une large part aux progres dans les études
exeégétiques et historiques. La mission de cette dogmatique se
renferme ainsi dans deslimites modestes, mais elle exige beau-
coup de profondeur, de pénétration et de vigueur intellec-
tuelle. »



328 CH. SECRETAN

(’est ainsi qu’a la veille du jour ou la théologie va étre indi-
gnement exploitée par la philosophie, Schieiermacher a la har-
diesse de déclarer qu’elle ne doit dépendre que d’elle-méme.
Il larenvoie a sa source, la religion, les faits chrétiens et leurs
conséquences dans la communaulé religieuse. Toute assertion
métaphysique ou religieuse qul n’importe pas a la piété est ri-
goureusement exclue de la dogmatique : 'empirisme religieux
est opposé aux méthodes ordinaires, dogmatiques ou critiques.
Renoncant A enseigner des principes vrais en eux-mémes, la
dogmatique chrétienne se borne a présenter sous forme scien-
tifique le contenu général de la conscience chrétienne. Abdi-
quant toute prétention spéculative, elle se contente de décrire,
de réfléchir, de formuler. _

Le reproche le plus grave qu’on puisse faire & Schleiermacher,
c’est d’avoir été infidéle & son programme. Les amis les plus
ardents de ce grand réformateur sont obligés de confesser que
sa dogmatique , qui prétend se formuler en déhors de toute
spéculation, fait plus de philosophie qu’aucune autre.

En donnant & sa dogmatique une forme qu’il n’a pu.emprunter'
qua sa culture philosophique, il a indirectement confirmé et
manifesté le lien étroit qui les rattache 'une a 'autre. On voit
évidemment que ’abandon de mainte doctrine traditionnelle lui
a été dicté, non par les intéréts de la piété, la chose est mani-
feste pour le miracle (voir pag. 277), comme il le prétend, mais
par des préoccupations philosophiques, dont il professe toute-
fois ne tenir nul compte.

Aussi s’est-on de bonne heure attaché, dans les intéréts les
plus divers, & compléter et a rectifier Schleiermacher.

Rothe est un des plus marquants parmi les théologiens qui,
toul en subissant U'influence prépondérante de Schleiermacher,
ont prétendu le compléter. 1l se prononce de la facon la plus
expresse en faveur d’une théologie spéculative qu’il prétend de-
voir s’accorder avec I'Ecriture, avec I’expérience chrétienne et
avec les résultats de l'expérience en général. La spéculation
dans tous les domaines peut seule réaliser I'idéal du vrai savoir,
en nous permettant d’harmoniser nos connaissances. Tirant
ses idées de son propre fonds, la spéculation est indépendante,



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 329

au sens le plus rigoureux du mot. Elle s’accomplit au moyen
d’une chaine bien liée d’actes de réflexion dialectique qui s’en-
gendrent les uns les autres. La portée de la spéculation est
générale; et quand elle obéit & toutes les exigences logiques,
elle peut prétendre au titre de science exacte, aussi légitime-
ment que les sciences naturelles. Pour arriver & une pareille
science a preori, il faut partir du commencement, des principes
premiers , progresser d’une maniére constante et tout com-
prendre dans son horizon, car I'idée de spéculation implique
celle d’un tout organique. « La pensée spéculative tire ses
propres idées d’elle-méme, de telle fagon qu’elles s’engendrent
nécessairement et successivement les unes les autres, en obéis-
sant & des idées logiques, et qu’elles s’unissent et s’agencent
intérieurement et organiquement, au point de constituer, en
méme temps et immédiatement , un systéme arrété, un orga-
nisme. Spéculer, c’est donc penser en grand, penser tout d’'une
piéce, saisir les idées particuliéres dans leur liaison avec I’en-
semble: ¢’est par conséquent penser systématiquement, 'unique
maniére parfaite de penser. Il n’appartient qu’a la spéculation
seule d’arriver a formuler ainsi un ensemble de concepts for-
mant un tout organique, un systéme. » (Pag. 3 et 5.) Pour ar-
river a former un systéme de toules nos idées, nous devons
pratiquer la méthode que suit tout organisme. Un organisme
ne se forme pas du dehors, mécaniquement, par la simple juxta-
position de ses parties, mais du dedans; ¢’est toujours un germe
unique, un seul principe, qui, en se développant ei s’épanouis-~
sant, met au jour les parties diverses quisont contenues en son
sein. Elles viennent se ranger autour de lui, comme autour
d’un centre, de sorte que le principe unique rayonne et s’épa-
nouit en multiplicité, tout en demeurant unité. « Un organisme
intellectuel, un systéme intellectuel, un systéme d’idées doit
également sortir d’une idée féconde, d’une idée meére. » (Pag. 7.)

Part-on du sentiment du moi, «on obtient la spéculation
philosophique générale. Quand on part du sentiment de Dieu,
on aboutit & la spéculation thénlogique. » Elle ne nait pas du
besoin intellectuel et scientifique, mais du sentiment religieux
mmmeédiat lui-méme, qui reconnait ’obligation de faire en quel-



330 CH. SECRETAN

que sorte U'inventaire des richesses infinies dont il se sent pos-
sesseur. La spéculation religieuse ne provient donc pas du
scepticisme, mais de la plénitude méme de la vie de la foi. Par-
faitement sire d’elle-méme, la piété se croit de force 4 conqué-
rir le champ de la spéculation qu’elle sent lui appartenir.
Remplie d’enthousiasme et de confiance, elle se lance & pleines
voiles sur la haute mer de la pensée aprioristique , certaine
qu’il n’y a pas de naufrage & craindre. Pleinement convaincu
quil posséde la vérité absolue, comment 'homme religieux
douterait-il du succés d’une spéculation ayant sa propre piété
pour objet? Le succes est certain, a condition de travailler de
toutes ses forces et dI’avancer trés lentement. » (Pag. 15.)

C’est la piété qui régne avec aulorité sur la spéculation, car
celle-cise borne & présenter, sous une forme scientifique, ce que
la premiére possede déja d’'une maniére immédiate. On ne sera
donc certain d’avoir bien spéculé que si le sentiment religieux
se retrouve dans les résultats de la spéculation, tout en seren-
dant mieux compte de lui-méme. Toutefois, le travail de la
spéculation doit s’accomplir dans une entiére indépendance des
sentiments pieux- et des représentations religieuses. Ce n’est
qu’aprés avoir complétement terminé son travail qu’on doit le
soumettre au contrdle de la piété. La sainte Ecriture, document
de la révélation, expression historique et authentique de la
conscience chrétienne primitive, est également une autorité
avec laquelle la théologie spéculative doil compter. Il faut ce-
pendant faire ici deux réserves; il devray avoir nécessairement
une différence entre les représentations bibliques et I'expres-
sion définitive et intellectuelle que nous fournira la théologie
spéculative; ce qui dans la Bible sera une conception scienti-
fique de la conscience chrétienne (c’est-a-dire déja de la théo-
logie), ne saurait étre norme pour la spéculation. Il y a méme
plus: il faut que la spéculation trouve dans la sainte Ecriture
une confirmation positive; les résultats de la théologie doivent
donner une conception plus satisfaisante du contenu de la ré-
vélation que les systémes précédents.

Cette tnéologie spéculative domine toutes les autres disci-
plines théologiques. A I'histoire de I’église elle fournit la clef



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 331

pour comprendre les événements du passé; & la théologie pra-
tique elle donne une vue claire du but final vers lequel elle doit
g’efforcer de faire marcher 'église du présent. Quant & la dog-
matique, elle rentre dans les sciences historiques. Rothe a soin
d’insister sur l'idée cue la dogmatique ne saurait éire une
science spéculative, comme on ne le suppose que trop souvent,
mais une simple discipline historique , soumise 4 son tour 2 la
théologie spéculative. « La dogmatique est une discipline essen-
tellement positive, ou plus exactement historico-critique. L’ob-
jet d’étude lui est fourni par la doctrine ecclésiastique histori-
quement donnée, qu’elle est appelée a construire en systéme,
tout en examinant si et dans quelle mesure cette doctrine ré-
pond a sa notion. Il est de la plus haute importance de ne pas
confondre ’élément positif et ’élément critique. La dogmatique
ne saurait donc étre en aucune facon une discipline spéculative.
I1 est vrai toutefois qu’elle ne pourrait s’acquitter de sa mission
sans posséder un systéme spéculatif, indépendant et théologique,
son instrument indispensable. En effet, pour que son travail
tire & conséquence, la dogmatique a absolument besoin de no-
tions bien arrétées, sans cela elle perd toute tenue scientifique,
toute utilité dialectique; ce n’est plus qu’un parlage a tori et
atravers. Or, d’ou la dogmatique tirerait-elle toutes ces notions,
si ce n’est d’'un systéme spéculatif ?» (Pag. 6).

Cette théologie spéculative (ui domine toutes les disciplines
théologiques, est & son tour dominée par les méthodes et par
les hypothéses de I'idéalisme philosophique; ¢’est une théologie
chrétienne du point de vue de la philosophie de Schelling et de
Hegel. Lorsqu’on se rappelle ce que Strauss et les jeunes hé-
géliens ont su tirer de la doctrine du maitre, on est vivement
intéressé en voyant un esprit puissant faire sortir & son tour
de V’eau douce de cette source qui a produit & profusion des
eaux améres. Rothe se montre un virtuose accompli. On ne
saurait trop admirer sa souplesse, ses ressources inépuisables,
Part consommé avec lequel il développe les catégories pure-
ment idéalistes, en prétant a ces formules vides un contenu
réel qui n'est autre que la doctrine répondant aux besoins de
la conscience chrétienne; on voit tour & tour surgir la person-



332 CH. SECRETAN

nalité de Dieu, sa nature, ses attributs, saliberté. C’est & peine
si 'on se formalise un peu, quand l'auteur statue I’éternité de
la création, c’est-a-dire de 'espace et du temps, sa nécessité,
et quand il expose sa theorie du péché. Ce qu'on croit avoir
déja sauvé est si important que I'on est disposé a étre coulant
sur tout le reste. Comment en effet marchander son admiration
4 un dialecticien ¢ui réussit ainsi & cueillir des raisins & des
épines et des tigues & des chardons? Si seulement on pouvait
oublier que cette dialecticqque, d’une souplesse irréprochable, a
servi a de tout autres fins! Cette malencontreuse réminiscence
vient rompre le charme auquel on s’était laissé aller en suivant
Rothe de déduction en déduction; réveillé en sursaut on reprend
terre, la critique reparait avec tous ses droits. La tentative de
vouloir chercher antécédent du Dieu actuel parait bien préten-
tieuse; 'idée du cordonnier allemand, Jacob Beehme, qui vou-
lait couper court & toutes les difficultés dela théodicée en mettant
le diable en Dieu a eu beau séduire tous les idéalistes allemands
modernes , on ne peut s’empécher de trouver le coup hardi et
méme un peu risqué. Et puis, cetle idée d’un procés en Dieu
fait toujours l’effet d'un grave abus de 'anthropomorphisme.
Il nous est difficile de rompre avec ce préjugé de la conscience,
non pas chrétienne, mais simplement humaine gui veut que,
si Dieu est, il ait toujours été ce qu’il est. Sans doute, on ne
mangque pas de nous rassurer: Dieu, dit-on, est élevé au-dessus
de 'espace et du temps; il a bien été de toute éternité ce qu'’il
est. — Il nous est impossible, & nous simples mortels, de conce-
voir un développement, un devenir ¢ui ne tomberait pas sous
les categories du temps et de I'espace. C’est pourtant ce qu’il
s'agit de nous faire admettre, On a beau nous dire que ce proces,
ce devenir en Dieu n’est qu’un procés logique, nous trouvons
que c’est encore trop. Peut-on & ce point appliquer & Dieu la
catégorie de la causalité? Et quand on dit que Dieu est cause
de lui-méme, n’est-il pas plus sage d’entendre ces termes dans
un sens négatif, pour signifier qu’il n’a été causé par rien, plutot
que de supposer qu’il a di1 se développer, se former, se faire,
comme nous nous développons nous-mémes en partant de 1’état
d’inconscience pour arriver a la personnalité? Aprés tout,



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 333

méme en admettant qu’il ne s’agisse que d’un proces logique,
cet antécédent du Dieu personnel nous produit toujours I'effet
d’étre le vrai Dieu, le principe premier duquel le Dieu person-
nel a surgi. Et puis, cette prétention & pénétrer ainsi en quel-
que sorte dans l'officine, logique si vous voulez, dans laquelle
Dieu s’est fait lui-mméme, nous produit toujours 'impression
d’une profanation. D’abord elle implique chez 'homme une
science absolue qui ne semble pouvoir s’expliquer que par
Iidentité du créaieur et de la créature; ensuite elle semble
oublier qu’il ne convient pas de soulever le voile discret qui
recouvre toutes les grandes questions d’origine. Le moyen de
s’'arréter en dech du néant, guand, dans son besoin de découvrir
des causes, on veut trouver celle de Dieu méme! Que pourra-
t-elle étre, sinon un autre Dieu ou le néant? Quand on re-
proche 4 Rothe de disséquer le bon Dieu, comme il ferait d’une
grenouille, il répond d’abord modestement que c’est 'idée de
Dicu qui a été seule disséquée. Il déclare ensuite ne pas com-
prendre cette objection de la part de théologiens qui apres avoir
reconnu en Dieu l'inénarrable, prétendent cependant en pos-
séder une idée, un concept. « Gelui, dit-il, qui prétend se faire
une idée de Dieu, ne saurait se dispenser de I'analyse, de re-
courir au microscope de la dialectique, au couteau tranchant de
la logique la plus pénétrante. Et tout cela c’est au nom de la
piété que je I'exige. Y a-t-il en effet quelque chose de plus ir-
réligieux au monde que de penser Dieu d’une maniére super-
ficielle 7 » '
Apparemment c’est de sa piété & lui que Rothe entend seule-
ment parler, & cela nous n’avons rien a dire. Les droits de la
subjectivité sont immenses et imprescriptibles : lorsqu’on a eu
le malheur de s’égarer dans un labyrinthe, on s’en tire comme
on peut. Bien des nobles esprits, pris comme Rothe dans les
filets de l'idéalisme, quand ils ont senti tout ce qu’il avait de
vide, de formel et d’artificiel, sont sortis de ce royaume des
ombres par un vigoureux effort moral qui a, d’un seul coup,
brisé toutes les mailles. Rothe, lui, a préféré une méthode
incontestablement plus logique, plus rationnelle : doué d’une
piété assez saine et assez vigoureuse, il n’a pas craint de res-



334 CH. SECRETAN

pirer & pleins poumons dans cette atmosphére, jusqu’a ce qu’il
ait cru avoir découvert dans le systeme méme un point d’appui
pour en sortir. Encore une fois, il ne nous reste qu’a nous
incliner et & admirer les nobles efforts du virtuose. On croit
voir le plongeur de la grande exposition de Paris, enfermé
dans une pesante armure de fer et de cuir, destinée a le pré-
server de 'asphyxie, remontant péniblement du fond des abimes
pour revenir respirer ala surface. Il n’y arien a dire puisqu’il
réussit. Mais enfin les exercices de ce genre ne sont pas &
I'usage de tout le monde. Et il est douteux que si les hommes
pieux en général se croyaient condamnés aux mémes efforts
dialectiques que Rothe pour se faire une notion de Dieu, ils se
trouvassent bien satisfaits au terme de leur travail. Disons toute
notre pensée: la piété de Rothe semble en tout ceci s’étre mon-
trée aussi naive que saine et vigoureuse. Il faut avoir vidé
jusqu’a la lie la coupe enivrante de I'idéalisme pour persister
3 le prendre encore A ce point au sérieux, alors que, pour tout
le monde, il est déja percé a jour. La seule circonstance que
cette dialectique a servi a démontrer les théses les plus oppo-
sées, aurait dit suffire pour la rendre suspecte. Déja du temps
de Hegel, sa logique avait des ressources inépuisables pour
justifier complaisamment les variations incessantes de la poli-
tique prussienne. Depuis lors I’épreave a été plus compléte
encore. Tour & tour auservice de I'orthodoxie ou de I'impiéteé,
du spiritualisme et du matérialisme , la dialectique idéaliste
s’est monirée ce qu’elle a toujours été, une sophistique qui ne
saurait plus tromper personne.

Carl Schwarz, qui en 1848 ne passait pas précisément pour
hostile au hégélianisme, prend soin aujourd’hui de le répudier
en se défendant d’avoir jamais partagé lillusion générale. 1l
ne voit plus en lui qu'une scolastique aussi vide que celle du
moyen age. L’influence de Schleiermacher est présentée comme
plus profonde, plus intime et surtout plus persistante. Strauss,
qui est en théologie la plus fidéle expression du hégélianisme,
est présenté comme lui devant ses exagéraiions et son mangue
complet de sens historique. « Malgré toutes les qualités for-
melles de cet ouvrage (la Dogmatique de Strauss), il vous



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 335

laisse un profond sentiment de vide, de désespoir et de nihi-
lisme. Cette critique est décidément blasée; I'esprit hégélien
lui a enlevé toute conviction, toute fraicheur; elle n’a plus la
moindre séve. » Et cependant, si nous en croyons Schwarz,
Strauss n’aurait compris le hégélianisme que par son coté
formel, négatif et dissolvant; tout en maniant avec beaucoup
de dextérité les formules de cette philosophie, il n’aurait su
saisir ni son esprit, ni sa haute portée. « Le seul débris de
vérité qui se trouve dans la Dogmatique de Strauss, c’est le
panthéisme de Spinoza. A coté de cela on remarque une vive
sympathie pour l'autonomie morale; Iassurance qu’en der-
niére analyse tout revient a la disposition morale et 4 la con-
duite pratique irréprochable qui demeurent 'essentiel. C’est
12 un bizarre phénomene, une grosse contradiction dans la-
quelle tombe Strauss et avec lui la plupart des radicaux, soit
philosophes, soit théologiens. Chez Strauss, le panthéisme et
le moralisme se disputent la prépondérance, ou mieux ils se
relaient de la facon la plus heureuse. Ce docteur renverse la
doctrine chrétienne, tantot au nom de la morale, tantdt au nom
du panthéisme, qui détruit a son tour toute morale, parce qu’il
enléve & 'homme toute liberté. L’incapacité spéculative est
énorme; 'absence de toute idée est poussée jusqu’a la naiveté;
le choix des moyens importe peu pourvu que le dogme tra-
ditionnel soit renversé. Strauss ne songe pas un seul instant
a mettre d’accord son moralisme et son panthéisme, c’est-a-
_dire & abandonner celui-ci. Il persiste toujours dans son roéle
de simple critique sans s’élever jamais jusqu’a la philosophie.
Voild pourquoi ce théologien ne s’est assimilé le hégélianisme
que d’une facon tout extérieure. En dépit de sa critique, il
part d’un dogme, lui aussi! Ce sont les formules hégéliennes
qui doivent combler les lacunes et donner & 'auteur un cer-
tain calme scientifique. Mais qu’ils sont vides et morts ces
bouche-trous! Comme on sent bien qu'il ne s’est pas approprié
ces principes; qu’ils ne sont pas devenus une vérité subjec-
tive, intime et vivante. Voici qui prouve excellemment que
Iesprit du hégélianisme lui échappe. Ce critique perspicace
n’a pas lair de se douter un instant que Hegel oscille sans



336 CH. SECRETAN

cesse entre le panthéisme et I’anthropologisme | Dieu, nous dit
Hégel, n’est pas personne, mais il va se personnifiant a I'infini
chez les individus. Il v a sans doute ici un besoin de dépasser
Spinoza, en le complétant par Fichte. Toutefois ce n’est pas
résoudre Pantinomie, mais tomber simplement dans Panthro-
pologisme, pour retourner ensuite au panthéisme. Car enfin si
Pabsolu ne devient vraiment concret que dans U'individu humain,
ce n'est que chez lui gu’il est vraiment absolu. Ce n’est pas la
substance en sot, mais sa réalisation, ce n'est pas le commen-
cement, mais le résultat du procés qui est 'absolu. » (Pag. 66.)

Carl Schwarz n’est pas moins sévére quand il s’agit d’ap-
précier la Nouvelle Vie de Jésus, de Strauss. Il constate
que, tout en tombant dans un exitréme opposé a celui de
M. Renan, son compatriote n’a pas mieux réussi que le lit-
térateur francais & s’élever jusqu’ad 'histoire. «Tout en se pro-
posant un but positif, Strauss n’a su faire usage que de la
méthode négative et critique. Nous avons la la mesure de son
talent. Il excelle dans P'analyse ; il sait admirablement signaler
les illusions des orthodoxes, toujours exposés a prendre la
mythologie pour.de Vhistoire; il est le représentant de la
critique sobre etincorruptible; sa spécialité est d’'analyser etde
répandre la clarté sur tout ce dont il s’occupe. Mais c’est en
vain que vous luidemanderiez autre chose. Il a écrit une Vie de
Jeésus «dans les limites de la critique pure.» Le talent intuitif
et divinatoire qui constitne 'historien lui mangque totalement.
Aussi finit-il par nous dire qu'il est peu de grands hommes
sur le compte desqguels nous manquions plus d’'informations
que Jésus.... Il n’a ni coup d’eeil historique ni sens religieux.
On dirait que, grace 4 un travail critique incessant, ces organes-
12 ont été, sinon atrophiés, du moins paralysés. Les conclu-
sions demeurent des plus précaires et des plus vagues. Il
accorde que le christianisme n’a pas encore fait son temps; il
convient qu’il doit en rester un certain quelque chose qui a bien
son impor'ian_ce; mais je vous défie de savoir en quot ce mini-
mum consiste. Il ne daigne pas nous le dire. » (Pag. 90 et 921}

t On sait qiu_a dans son dernier ouvrage, Der alte und der neue Glaube, Strauss
est allé plus loin, Voir Revue de théologie et de philosophie, 1873, pag. 145.



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 337

On voit que les Allemands sont bien revenus de 'admiration
sans réserve qu’ils avaient jadis pour I'idéalisme absolu ; ils ne
se font plus d’illusion sur sa valeur comme moyen de trans-
former la théologie. Ces idées-la doivent étre laissées aux
Frangais qui, admirant toujours de confiance, arrivent juste &
temps pour s’éprendre des idoles dont on ne veut plusailleurs.
Philosophes et théologiens des bords de la Seine peuvent se
livrer & ce culte posthume sans craindre de se rencontrer dans
les mémes parvis avec leurs ennemis implacables. Et il n’est
pas nécessaire d’étre un homme de parti pris pour porter des
jugements semblables sur le panthéisme contemporain. Carl
Schiwarz appartient & la tendance libérale la plus authentique,
seulement 1l se donne la peine de se rendre compte des choses
avant d’en parler. Rothe est peut-étre leseul homme marquant
qui se soil fait illusion jusqu’au bout. Aussi pour avoir sup-
posé que le public accueillerait la seconde édition de sa théologie
spéculative dans les mémes dispositions d’esprit que la pre-
miére, peut-il étre considéré comme une idéaliste attardé, le
dernier des théologiens spéculatifs.

Il y a toutefois beaucoup & apprendre dans cet ouvrage.
Rothe a eu le grand mérite de faire briller & nos yeux le ma-
gnifique idéal de la science qui avait depuis longtemps élé
perdu de vue. Il n’est pas d’homme ayant éprouvé le besoin
de se rendre quelque peu compte des choses de I'esprit qui
n’ait lutté contre cette difficulté si bien signalée parle docteur
allemand, de systématiser ses connaissances du point de vue
empirique. « Nous cominengons tous 4 apprendre, dit-il, dans
une période de la vie ol1 nous sommes éminemment réceplifs.
Nous finissons peu & peu par remplir notre entendement d’une
foule d’idées et de représentations qui nous viennent de toutes
parts. Puis il arrive un moment ou nous éprouvons le besoin
de melire lous ces éléments divers en rapport les uns avec
les autres. Nous voulons ramener tout cela a I'uniié, afin
d’obtenir une connaissance vraiment digne de ce nom. Mais
nous n’avons pas pluidot cédé a ce désir que nous nous aper-
cevons qu'il n’est pas aisé a réaliser. A premiére vue, nous
croyons y arriver en mettant en ordre les éléments divers qui

C. R. 1873. 22



338 CH. SECRETAN

constituent notre connaissance. Il nous semble que nous
n’aurons qu’a grouper et & classer nos idées d’aprés les objets
auxquels elles se rapportent. Nous formons ainsi un grand
nombre de catégories logiques, sous lesquelles nous rangeons
nos diverses connaissances. Cela fait, nous essayons de mettre
en ordre & son tour le contenu de chacun de ces casiers, pour
les placer ensuite les uns avec les autres, dans la relation
logique convenable. Nous nous flattons que, ce travail une
fois terminé, nous serons arrivés & cette harmonie, a cette
unité de nos connaissances a4 laquelle nous aspirons. Toute-
fois, nous ne tardons pas & nous apercevoir que le but ne
saurait étre atteint par cette méthode. D’abord ce travail de
classification nous semble devoir étre sans terme, car, & mesure
que nous classons des idées, nous en acquérons de nouvelles,
qui viennent & leur tour enrichir notre intelligence. Puis, nous
avons beau recourir & toutes les combinaisons les plus in-
génieuses, nos idées diverses ne se prétent pas a une classi-
fication. Les unes sont incomplétes; il en est d’autres quise
contredisent ; le lien indispensable pour les rattacher les unes
aux autres nous fait défaut. Bref, nous nous apercevons qu’il
est impossible de former un organisme, un systéme de concepts
avec ces éléments divers. »

« Au fait cet échec n’a rien qui doive nous surprendre,
lorsque nous songeons comment nous avons acquis ces idées.
Qu'est-ce donc qui nous autorise 4 croire qu’elles doivent
former un tout organique, quand nous nous rappelons qu’elles
sont nées isolément et dans des intelligences fort différentes les
unes des autres? Je me suis moi-méme formé quelques-unes
de mes idées, mais dans des périodes diverses de mon dévelop-
pement, tandis que j'en ai recu d’autres des mains de la tra-
dition, qui est elle-méme formée de Papport d’individus ou de
nations appartenant & des époques et & des civilisations fort dif-
férentes. Siles jeux de patience réussissent, c’est que les par-
ties qui les constituent ont été découpées d’un objet qui pri-
mitivement formait un tout unique et harmonique. Comme
les éléments de ma connaissance n’ont pas une origine de
meéme genre, il est tout naturel que nous ne réussissions pas &



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 339

constituer 'unité. En tout cas, celle-ci ne pourrait étre atteinte
quaprés avoir retravaillé les idées diverses contenues dans
notre intelligence; mais ¢’est encore la un travail de Sisyphe,
jque personne jusqu’ici n’a pu conduire & bonne fin. Comment
pourrait-il réussir ? 1l ne s’agirait de rien moins que de revoir
et de modifier chaque idée particuliere, en tenant compte de
ses innombrables rapports avec toutes les autres. » (Pag. 5-7.)

Quiconque a connu ces angoisses intellectuelles a soupiré
aprés un principe supérieur duquel il pourrait déduire tout
I’ensemble de ses connaissances définitives. Car & moins d’étre
un de ces sceptiques blasés qui font consister la supréme sa-
gesse dans I’érudition, on sent que renoncer & harmoniser nos
connaissances de facon & obtenir un systeme, c’est abdiquer
sa qualité d’homme. Aussi dans ces heures-la, aupres de tout
esprit droit et vigoureux, la spéculation a cause gagnée. Pas
plus que Rothe on ne veut d’une dogmatique sans tenue
scientifique, sans notions précises. Cet amas d’éléments hétéro-
genes et indigestes, reliés par les fragiles liens d’une logique
purement formelle, n’est qu'un parlage 4 tort et & travers.
Aussi se sent-on dans les meilleures dispositions pour étre
convaincu. On suit avec attention ce plaidoyver en faveur de la
spéculation ; on brile du désir d’étre persuadé, convaincu, on
soupire aprés cet argument décisif qui vous arrachera, en la
théologie spéculative, cette foi absolue, définitive qu’on ne de-
mande pas mieux que d’accorder.

Cependant, & moins qu'on n’ait encore vingt ans et qu’on ne
s0it d’une rare inexpérience en matiéres philosophiques,ily a
bien des chances que le moment si désiré n’arrive pas. (Vest
(qu’on se rappelle les avis du sage de Konigsberg a I’adresse de
ceux qui seraient disposés a céder aux attrayantes sollicitations
de la spéculation. Il compare le domaine qu’il nous est possible
de connaitre et d’exploiter & une ile riante et fertile, mais
environnée d’un océan brumeux et d’écueils insurmontables.
« Sl la raison théorique, au lieu de borner sa tiche et ses pré-
tentions & aider les autres facultés cognitives & bien cultiver le
sol de cette habitation...., sila raison, non contente de cet apa-
nage, veut diriger son vol ambitieux sur les ailes des catégories



340 CH. SECRETAN

pures dans d’autres régions, ou s’'imagine pouvoir, en pilote
habile, traverser la mer orageuse qui environne le domaine
circonscrit assigné a4 ’homme par son Créateur, elle ne trouve
que chiméras et dangers, elle perd en vaines tentatives un
temps qu'on aurait dii employer & aiguillonner les facultés
d’observer et de concevoir, et & les seconder dans leur travail,
le seul fructueux, puisqu’il porte sur des objets accessibles aux
sens. »

Pour qui a saisi la portée de ces sages avertissements, il n’est
plus possible de céder aux séduisantes sollicitations de Rothe.
On renonce & ce travail attrayant de Paraignée, puisant dans
sa propre substance les matériaux indispensables pour tisser sa
toile, sans tomber dans l'autre extréme pour imiter I'empiri-
que qui, comme la fourmi, ne sait qu’entasser sans fin, ne
reliant par aucun lien commun les produits d’une érudition
inintelligente. On revient au travail plus lent, plus pénible de
Pabeille qui sait faconner en sucs exquis les fragments divers
quw’elle va butiner de toutes parts.

Mais tréve d'images. On ne peut reprocher & Rothe d’avoir mé-
connu les droits de 'expérience ; il veut au contraire que les ré-
sultats empiriques contrdlent ceux de la spéculation. Seulement
son erreur consiste & croire que ’homme puisse ainsi se scinder
pour spéculer d’une maniére tout  fait indépendante et a
priort, sans se laisser en rien affecter par les données de I'expé-
rience. C’est la Perreur fondamentale de I'idéalisme qu’il a
professé plus carrément que personne. D’abord le point de
départ lui-méme, Rothe en convient, la notion de Dieu, est
fournie par ’expérience. Nul doute que pendant tout le cours
de la construction elle-méme, la prétendue spéculation indé-
pendante ne soit profondément affectée par 1'expérience ,
comme au point de départ. Qu’on se ’avoue ou non, on {rouve
moyen de déduire idéalement ce qui vient d’ailleurs. En ou-
tre, méme quand les résultats de la spéculation paraissent
coincider de la maniére la plus heureuse avec ceux qui sont
fournis par les faits et par l'expérience, il est aisé de s’a-
percevoir que Pesprit est différent et que I’harmonie n’est
qwapparente. Il suffit de se rappeler par exemple combien



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 341

la dogmatique de Mareinecke, inspirée tour atour par la phi-
losophie de Schelling et par celle de Hegel, est loin de sau-
vegarder la doctrine chrélienne, malgré I'accord apparent dans
les formules. L’idéalisle s’imagine que l'essence des choses
correspond toujours d’une manieére parfaite aux idées qu’il
s’en fait, en vertu d’une identité fondamentale et primitive entre
Iétre en lui-méme et lintelligence humaine,Aappe]ée a s’en
rendre compte. Et, pourvu qu’il raisonne d’une maniére par-
faitement logique sur les conséquences des principes, il ne
doute pas un seul instant que la réalité ne corresponde par-
faitement & ses déductions. C’est a tel point que, quand il s’a-
percoit d’un désaccord incontestable enire ces constructions
et les faits d’expérience, il se garde bien de chercher & établir
un accord immédiat et en quelque sorte extérieur. Bien au
contraire, « il se remet de nouveau a ’ceuvre, en fermant en-
core les yeux pour ne pas se préoccuper du monde extérieur.
Le manque d’accord entre les deux sphéres, il I'impute au
fait d’avoir mal spéculé: il se dit qu’il n’aura pas suivi avec
assez de rigueur les lois de la logique; qu’il ne les aura pas
maniées avec asses de dextérité. » (Pag. 10.) Sans se laisser le
moins du monde décourager, I'idéaliste a recours a une hypo-
thése nouvelle qu’il soumettra plus encore que la précédente
aux lois d’une dialectique inflexible. Les divers systémes de
la philosophie idéaliste moderne ne sont ainsi que des cons-
tructions grandioses, d’'une régularité souv ent irréprochable,
reposant sur autant d’hypothéses destinées A se justifier plus
tard et par le simple fait qu’elles rendraient compte de tout et
s’accorderaient pleinement avec les données de I'expérience.
Malheureusement les résultats sont loin d’avoir répondu aux
ardentes espérances que toutes ces tentatives avaient fait nai-
tre. Hegel, qui a paru un instant vouloir saisir la vérité de plus
prés que les autres, n’a fait que la cotoyer pour se perdre dans
la scolastique, dans le formalisme. Aussi qu’est-il arrivé? Fa-
tigués d’attendre 'avénement dé finitif de cette science absolue
quw’on leur promettait & 'envi, les hommes cultivés, impa-
tienlés par tant de déceptions éclatantes, se sont lancés dans le
positivisme : le matérialisme et le scepticisme ont hérité de cet



342 CH. SECRETAN

idéalisme ambitieux qui prétendait déchirer tous les voiles,
expliquer tous les mystéres, nous faire assister a la formation
méme de Dieu, dont nous nous serions rendu mieux compte
que de celle de notre propre caractére. Aprés avoir beaucoup
attendu de la spéculation, apréslui avoir demandé ce qu'elle
ne pouvait donner, on lui refuse sa part congrue, le droit, la
possibilité de ramener 4 I'unité les données de 'expérience dans
un domaine déterminé., Car ces esprits superbes et exigeants
sont demeurés conséquents avec eux-mémes. Ils n’ont pas
renoncé a leur absolu. Et dés instant oll vous ne pouvez leur
fournir une synthése compléete, une conception irréprochable
de ’ensemble del’univers, ils vous condamnent & vous résigner
au néant absolu dans tous les domaines. C’est ainsi qu’on a vu
succéder aux prétentions métaphysiques les plus exorbitantes,
un dédain non moins absolu de toute métaphysique. Ce sont
souvent les mémes hommes qui, en fort peu de temps, ont
franchi D’espace, moins long qu’on ne croirait, qui sépare ces
deux positions extrémes. Aussi qui trouve-t-on aujourd’huj
parmi les défenseurs de la métaphysique? Ceux qui n’ont ja-
mais été dupes des merveilles que promettait la spéculation,
la science de I’absolu ; tandis que les adorateurs passionnés de
cette divinité d’un jour croient décidément ne plus devoir per-
dre terre, de peur de s’exposer aux accidents réservés aux pen-
seurs qui veulent gravir les sommités inaccessibles.

Ce speclacle n’arien de surprenant ; il est dans la nature des
choses; il s’est souvert réproduit dans le cours de I’histoire.
Bien loin de décourager, il doit servir & notre instruction. La
métaphysique n’a dégcu que ceux qui, sous prétexte de lui
rendre un culte désintéressé, ont voulu lui faire violence en
lui demandant plus qu’elle ne pouvait donner. Cet amer dépit
qui se comprend chez quelques-uns, ne saurait élre partagé
par tous.

Rothe le dit excellemment : « L’humanité a toujours spéculé
et ne cessera pas de le faire jusqu’a la fin. Ceux mémes qui
seraient disposés a s’en défendre sont les premiers & se laisser
prendre au piége. A quoi bon insister sur la possibilité de la
spéculation? L’histoire entiére dépose en faveur de notre



LA PHILOSOPHIE RELIGIEUSE MODERNE 343

thése. On ne s’est pas plutdt apercu de la fausseté d’un sys-
téme tombé en discrédit, que la spéculation se met en devoir
d’en formuler un nouveau. Il faut bien que la spéculation
puisse étre, car enfin elle est. » ( Pag. 4. )

L’expérience rectifie les erreurs des systémes, et le besoin
d’organiser ’ensemble des connaissances pousse sans cesse
Phumanité 4 en former de nouveaux. De sorte que 'expérience
est a la fois le point de départ et le critére des systémes. Le
dernier venu se propose tonjours de faire leur place & un ordre
de faits méconnu par ceux qui 'ont précédé. C’est ainsi que
les choses se passent en philosophie et en théologie : le respect
des faits est en particulier le nerf de I'histoire des dogmes: la
conscience chrétienne est condamnée 4 faire d'incessantes ten-
tatives jusqu’a ce que, sur un point donné, elle ait trouvé des
formules qui soient son expression adéquate. Il va sans dire
qu’il n’est pas d’esprit spéculatif, philosophe ou lhéologien, qui
n’estime avoir rencontré juste. C’est précisément pour cela
qu’il tente d’organiser tout l'ensemble des connaissances au-
tour de cette idée, de ce fait qu’il a emprunté a I'expérience.
Mais absorbé par son idée fondamentale, il lui arrive aisément
d’en méconnaitre d’antres, d’arranger son systéme aux dépens
de certains faits qu’il perd de vue. Maintenant, plus !'idée fon-
damentale aura été étendue, importante, féconde, moins il
aura fait de tort & d’autres vérités en la faisant prévaloir; plus
longue sera l'influence que ce systeme exercera sur I'esprit
humain, plus nombreuses aussi seront les vérités qui tombe-
ront en quelque sorte dans le domaine public, et demeureront
a I'état de lieux communs, définitivement acquis, quand le sys-
teme lui-méme aura fait son temps.

Le devoir des hommes qui vivent 4 une époque i tant d’é-
gards ingrate, ou l'esprit humain, détaché de tout systéme,
vogue a I'aventure comme un navire sans gouvernail, est donc
tout tracé. Bien loin de se laisser aller au découragement,
comme le voudraient les esprits chagrins contrariés d’étre obli-
ges de renoncer aux anciens sysiémes, le plus pressant est de
recueillir, de constater les principes méconnus, en vue de pré-
parer, autour du plus important d’entre eux, I’éclosion d’un or-



344 CH. SECRETAN

ganisme nouveau. Dans ces heures de confusion et de désordre
ou tout le monde est désorienté, le scepticisme ne manque ja-
mais de déclarer bien haut que 'heure de son triomphe défini-
tif a décidément sonné. Il ne faut pas s’étonner de ce facile re-
frain ; remontant au moment ou le premier systéme fut trouvé
défectueux, on voit que le désillusionnement éprouvé alors par
I’humanité ne fut pas de force & empécher aucune tentative
nouvelle. C’est que I'esprit humain ne veut ni abdiquer, ni re-
connaitre pour ses apotres les esprits chagrins et faibles au
fond qui veulent faire consister toute sa gloire & renoncer a sa
plus haute dignité: le besoin de connaitre, de se rendre
compte des choses. Il va sans dire que plus les prétentions des
spéculatifs auront été exagérées, plus le triomphe des sceptiques
sera facile. Ainsi s’expliquent les allures des notres, en théolo-
gie comme en philosophie. Apres étre partis de I'idéalisme ab-
solu qui devait nous donner la connaissance absolue de tout,
en commencant par Dieu méme, on ne pouvait s’arréter en
deci d’un scepticisme qui ne laisserait plus subsister que le de-
venir seul sans rien qui devienne. Mais en se faisant dogmati-
que, le scepticisme s’est chargé de se réfuter lui-méme. Car
enfin, ou bien on n’a pas cessé d’étre dogmatique, ou on est
déja en train de le redevenir, quand on érige en dogme l'idée
qu’il ne saurait y avoir de dogme.

Le moment est donc venu d’intervenir pour ceux qui esti-
ment qu’il s’agit de recueillir les matériaux en vue d’une sys-
tématisation nouvelle.

11

A entendre quelques personnes, I’ceuvre serait plus avancée,
terminée méme: sur les ruines de tous les systéines nous en
verrions surnager un nouveau qui serait définitif ; la Philoso-
phie de la liberté, de M. Secrétan, commence afaire du bruit
dans le monde !. Au point de vue de notre étude la premiére

* La nouvelle édition de Vouvrage de M. Secrétan a provoqué une critique fort
Intéressante : La philosophie de la liberte de M. Secrétan, professeur a Lau-



	

