Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 6 (1873)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

E. PETAVEL-OLLIFF. — LA FIN DU MAL ?,

Dans un précédent volume, M. E. Pétavel avait étudié la loi du
progres ; maintenant il aborde le grave probléme de la fin du mal.
Cet ouvrage se compose d'un mémoire en douze chapitres, présenté
en 1870 a la société théologique de Neuchétel, suivi d'une réfutation
des objections qu’il a provoquées. Des notes supplémentaires, trés
intéressantes, complétent certains points touchés dans le mémoire ou
étudient quelques questions particuliéres. Chaqne partie de ce volume
est enrichie encore de notes an bas de la page. C'est assez dire que
c’est & titre de « piéces du procés » que M. Pétavel livre cet ouvrage
au public et non dans I'intention de produire une ceuvre systématique.
-Dans une matiére aussi délicate, nous nous sommes efforcé de con-
server les termes mémes de notre auteur.

CHAPITRE PREMIER. = Les conditions nécessaires de toute exislence. —
L’homme, comme toute substance organique ou inorganique, est sou-
mis non-seulement & des lois physiques ou physiologiques, chimiques
ou dynamiques, mais aussi & des lois psychologiques qui régissent la
partie spirituelle de son étre, et que le philosophe moraliste doit
analyser. La régle fondamentale de 'dme humaine consiste, suivant
I'Ecriture, en ceci: s’aimer soi-méme, aimer Dieu plus que soi et son
prochain autant qune soi. Par une communion incessante avec Dieun,
la source de la vie, 'homme ne pouvait mourir; ayant rompu ce lien
d’amour, le dépérissement commenca, en vertu de cette loi univer-
selle qui détruit tout ce qui lui résiste, qui vivifie ce qui lui obéit.

! Questions vitales. — La fin du mal ou I'immortalité des justes et I'anéantls-
sement graduel des impénitents, par E. Pétavel-Olliff, D* en théologie. Paris, 1872,
i vol. in-13.



THEOLOGIE 619

Dans la mesure de son obéissance & cette loi, le sujet grandit ou il
s’amoindrit jusqu’d entiére destruction.

CHAP. II. — La doctrine bibligue. — L’Ecriture nous apprend que,
séparé de la source de la vie, le pécheur s’avance par une marche
lente et funébre au-devant de la mort éternelle: « la solde du péché
c’est la mort. » Et qu’est-ce que la mort, sinon la cessation graduelle
de la vie, c’est-a-dire de toute action et de toute sensation? La mort
des choses, c’est leur destruction ; appliqué aux personnes, ce terme
peut s’employer proleptiquement, qu’il s’agisse de la mort du corps
ou de celle de I'ame. Il résulte de 14 une quadruple distinction: 1° la
mort lente et graduelle du corps; 2°la mort physique compléte ; 3° la
mort latente et graduelle de I'dme et de I'esprit; 4° la fin de I'étre
tout entier.

Laruine du corps, symbole et prélude des destinées du pécheur im-
pénitent, s'accomplit par une décadence progressive et irrésistible,
une réduction croissante des deux facteurs de I'existence humaine, la
sensation et 'action. Mais tout ne périt pas avec le corps. L’Ancien et
le Nouveau Testament nous révélent une prolongation d’existence au .
deld de la tombe. Suivant la Bible, les 4mes aprés la mort se parta-
gent en deux classes principales; la premiére renferme les 4mes qui,
réconciliées avec Dieu, vivent & jamais dans la félicité ; dans la se-
conde se trouvent d’abord les 4&mes qui n’ont pas entendu ou com-
pris la bonne nouvelle de la rémission des péchés, mais & qui, suivant
différentes déclarations de I’Ecriture, une prédication spéciale sera
adressée, et enfin les pécheurs irréconciliables qui seuls doivent
nous occuper. Les ennemis de Dieu seront, d’aprés la Bible, finale-
ment détruits par le feu (Esa. XXXIII, 14; Mal. III, 19, IV, 1), avec
lequel aucune vie n’est compatible el auquel 1’Apocalypse ajoute les
vapeurs suffocantes du soufre. Douze passages du Nouveau Testa-
ment donnent au dernier séjour des pécheurs impénitents le nom de
géhenne, dont on sait la signification et l'origine. Une totale des-
truction, voila done, d’aprés I’Ecriture, le sort final des pécheurs
obstinés.

Cuap. IIl. — L'enseignement iraditionnel. — Vis-a-vis de cet en-
seignement scripturaire, nous trouvons d’abord I’enfer catholique
romain encore tout rempli des supplices de’antiquité barbare: grils,
chaudiéres pleines de soufre et de plomb fondu, etc., etc., fonction-
nant de siécle en siécle sans reliche. Si nous avons rejeté ces fables
ridicules, nous avons malheureusement conservé une expression qui
les rappelle, celle d’enfer. Ce mot n’est pas ’équivalent du Scheol de



620 BULLETIN

I’Ancien Testament, la nuit de la tombe ; il désigne pour les protes-
tants un lien ol les méchants seront jetés, non pour étre détruits,
mais pour y souffrir, dans la compagnie du diable et de ses anges,
sans tréve et sans fin, la rage dans le coeur et le blasphéme 4 la bou-
che, les tourments d’un feu éternel.

CRnAP. 1V. — La Bible n'enseigne nulle part Uindestruclibilité de I'dme
humaine. — Pour que cela pat étre, il faudrait que I’Ame humaine fat
absolument impérissable, Or, non-seulement I’Ecriture n’emploie ja-
mais 'expression d’dme immortelle, mais & chaque page elle nous ré-
péte que I'immortalité n’est pas un don de nature, qu’elle s’acquiert:
« Dieu seul posséde I'immortalité. » (1 Tim. VI, 16.) D’aprés I’Ecri-
ture il n’y a de vie éternelle que pour le croyant dans la communion
avec Jésus-Christ. (Cp. Jean III, 36.)

(Dans une note trés détaillée, 'anteur groupe sous certaines ru-
briques un grand nombre de passages & 'appui de sa thése: I'immor-
talité des justes et I’'anéantissement graduel des impénitents. A
propos de 2 Thes. I,9: «ils subiront leur peine, une ruine éternelle, »
M. Pétavel montre que ce passage annonce simplement une destruc-
tion absolue, irrémédiable et définitive, produite par la seule pré-
sence da Seigneur. D’aprés M. Reuss, notre passage est le seul des
épitres de Paul qui' proclame I'éternité des peines; il remarque la
tendance de 'apbtre & s’arréter avec complaisance sur le coté conso-
lant que présente la perspective de 'avenir et a négliger le revers du
tableau, savoir le sort des réprouvés ; c’est ce qui a amené quelques-
uns des plus grands penseurs chrétiens (Origéne) & I'idée d'un réta-
blissement définitif des damnés mémes, théorie combattue avec plus
de véhémence qu’elle n’en méritait par I'orthodoxie rigide de toutes
les confessions, pour lesquelles 1'éternité des peines a toujours été
un dogme favori.)

CHapr. V. — En quoi consisie le chdliment élernel. — Dans Mat-
thien XXV, 46, Jésus menace le pécheur d'un chdtiment élernel.
(L’expression de peines élernelies est une falsification de nos versions
regues, remontant & la version de Genéve 1588.) Il est & remarquer
que lorsque le mot « éternel » qualifie un acte, ’éternité n’est pas
toujours 1'attribut de I'acte méme, mais celui du résultat de I'acte.
Ainsi dans Hébr. IX, 19 Jésus obtient une rédemption élernelle, éter-
nelle dans ses effets bien que I’acte rédempteur ait été accompli en un
jour sur la croix ; dans VI, 2 les effets de la sentence sont seuls éter-
nels. De m&me dans le passage de Matthieu qui nous occupe le chi-
timent consistera dans une destruction graduelle, et ce chitiment



THEOLOGIE 621

sera irrémédiable. Nous ne limitons point la durée du chitiment éter-
nel, comme on se l'imagine, mais nous croyons qu’il implique une
destruction finale.

Cuap. VI. — Le caractere essentiel de tout chdatiment. — 1.’étymolo
gie méme du mot, soit en grec, soit en latin, soit en francgais, nous
mettra sur la voie. Le mot grec kolasis, chatiment, vient d’'une racine
signifiant: briser en frappant, amputer, mutiler. Kolasis désignera
donc un chitiment par voie de retranchement.

C’est identiquement la signification du terme latin castigare, dont
le sens élymologique est émonder, élaguer, et du francais chdtier.
C’est couper les rameaux stériles. (Cp. Jean XV, 1, 4.) Les méchants
seront retranchés a jamais du tronc de 'humanité.

D’aprés la Bible, la vie est un dépot que Dieu retire & qui en
abuse. L.e Créateur ne force personne a rester assis au banquet de
I'existence; I'immortalité, il I'accorde aux justes ; quant a ceux qui
prétendent changer les lois de leur étre, ils tentent I'impossible, mais
ils pourront faire de leur liberté linstrument de leur ruine. Les
esprits comme les corps ne durent que ce qu’ils valent. La mort de
I’ame irrégénérée suit plus ou moins promptement celle du corps.
Pas de tourments inutiles, mais la destruction graduelle d’une indi-
vidualité qui se replonge dans le néant d’ott la miséricorde divine avait
daigné la faire sortir. Une agonie terrible, puis une nuit sans len-
demain.

Nous retrouvons donc en théologie la loi de la nature; les espéces
les plus aptes et les mieux conditionnées survivent; celles yui répon-
dent mal & leur destination dépérissent et s’éteignent. Nous ne som-
mes tous que des candidats a Pimmortalité, et, & un certain point de
vne, I'élection serait une sélection naturelle avec une large part faite
a la liberté humaine. Dans le monde spirituel, comme dans I'univers
visible, le progrés se fait par voie d'élimination ; beaucoup d’appelés
et peu d’élus. Enfin I’Evangile et P'analogie universelle nous ensei-
gnent d'un commun accord que le don de la vie est conditionnel. Mais
des « tourments éternels, » des « peines sans fin, » ces expressions
ne se rencontrent pas dans le texte sacré, non plus que celle « d'a-
mes immortelles. »

Cuap. VIL. — Du réle secondaire de la souffrance dans le chdti-
ment. — On s’imaging A tort, croyons-nous, que la souffrance est
dans I’essence du chitiment ; elle peut 'accompagner ou non; com-
parée au chétiment, elle est un bien.

La destruction totale de I'dme humaine sera sans doute précédée



622 BULLETIN

d’une soufirance proportionnée, dans sa longueur et dans son inten-
sité, 4 la vitalité native de cette 4me; dans ce sens « il sera beau-
coup redemandé de celui qui aura beaucoup recu. > (D’aprés Rothe,
la durée du chitiment serait proportionnée A la culpabilité et celle-ci
a la somme des éléments divins qui étaient dans I’Ame.)

Remarquons que jamais saint Paul, dans ses plus terribles mena-
ces, n’emploie une expression quvi suppose les prétendues peines éter-
nelles des damnés. Il va jusqu’a éviter toute image qui pourrait don-
ner le change & cet égard. Il ne parle jamais de 'enfer, mais il a des
larmes pour « ceux qui périssent. »

CHap. VIII. — Les symboles et les hyperboles de U Apocalypse. — 11
n’est pas une image relative au sort final des méchants qui ne soit
empruntée i ’Ancien Testament ; toutes y déerivent des phénomenes
terrestres et transitoires. Ainsi Esa. XXXIV, 9 et 10; Jér. XVII, 27; .
Esa. LXVI, 24,

(Ce dernier verset parait étre une amplification de I, 31, pré-
face du livre entier. Les images employées: étoupe, herbes, chaume,
graisse, etc., substances qui se consument rapidement, seraient donc
mal choisies pour indiquer un supplice prolongé.)

- Ainsi finiront, dit Jésus, les &mes rebelles 4 ma voix. Il ne-sera pas
en leur pouvoir, ni au pouvoir d'aucune créature, d'éteindre le feu
qui déja les ravage et les détruit. Supposez des souffrances sans fin,
les images: flammes, ténébres, cris, silence, deviennent contradic-
toires. (Math, XXII, 13.) (Les ténébres sont le symbole d’une priva-
tion de sensation; les pieds et poings liés, les cordes et les chaines
sont les symboles d’une activité interrompue, et ces deux emblémes
réunis figurent la suppression de V'existence méme de ’homme. La
vue est dans toutes les langues une symbole de la sensation et de
la perception en général.)

Dans les derniers chapitres de I’Apocalypse « la mort et 1’enfer
mémes sont détruits, » tous les maux disparaissent un & un pour ne
laisser subsister & la fin que la vie bienheureuse. Comme le dit M. L.
Bonnet, dans son Commentaire, «quels trésors d’espérance et de con-
solation il y a dans la perspective que la parole de Dieu ouvre devant
nous! »

(Quant aux déclarations de Jésus-Christ: « leur ver ne meurt
point, leur feu ne s'éteint point, » ces images sont textuellement re-
produites de I’Ancien Testament, donc hyperboliques dans I'un comme
dans 'autre cas, présentant le tablean d’une destruction totale, irré-
médiable et illimitée, Quant A la triple répétition de Marc IX, 44,



THEOLOGIE 623

46 et 48, deux de ces versets sont bannis des textes critiques. Quant
au terme asbestos, inextinguible, du vers. 43, Homeére s’en sert &
propos de 'incendie de la flotte grecque, un feu certes bien éteint
a I’heure qu’il est. Kusébe fait usage de la méme expression dans le
méme sens hyperbolique.)

CHap. IX. — L’orthodoxie des Péres apostoliques. — On objecte que
cette doctrine est nouvelle et contraire & la croyance générale de
I'église. Observons d’abord que nous chercherions en vain la doctrine
des peines éternelles dans deux des principales confessions de foi
du XVIe siécle, savoir dans celle des églises réformées de France et
dans les trente-neuf articles de 1'église anglicane. Si cette doctrine
s’est perpétuée au sein des églises protestantes, c’est comme un hé-
ritage funeste des erreurs du moyen ége et des théories platonicien-
nes. Cela s’explique cependant par le fait que la réformation, préoc-
cupée des points gui la séparaient de I’église catholique, n’a pas
soumis & un nouvel examen les autres doctrines. (De Pressensé.)

Les premiers Péres de U'église sont tous fidéles a la doctrine aposto-
lique de la destruction finale des méchants. Celle des peines éter-
nelles ne s’introduit dans 1'église qu’a partir du moment o la
philosophie platonicienne y acquiert la prépondérance. L’auteur
apocryphe des Clémenlines est le premier en date parmi les écrivains
ecclésiastiques qui déviérent de la foi primitive; puis vint Athénagore ;
Justin Martyr n’admettait qu’'une immortalité relative, une survi-
vance plus ou moins prolongée de I'dme au corps.

Cuap. X. -— Les origines communes de Uenfer élernel et du purga-
toire. — Ce furent surtout deux enfants de la brilante Afrique, Ter-
tullien et saint Augustin, qui consommeérent le triomphe de ces vues
antibibliques. Ces excés de doctrine provoquérent la réaction égale -
ment excessive d’Origéne, dont I’enfer n’est plus qu’uns purgatoire.
L’église fit en sorte de conserver l'une et I'autre hérésie: on fonda
sur la doctrine du purgatoire le systéme des indulgences. Arnobe
’ancien fut le dernier défenseur de la vérité primitive.

L’abus devint si odieux, qu’il provoqua la réforme de Luther. Dés
lors I'église catholique est devenue plus prudente, et les prédicateurs
de nos jours ont « tellement rélargi les conditions de salut, que le
dogme du petit nombre des élus est remplacé par celui du petit
nombre des réprouvés. » (Ch. de Rémusat, Revue des deux mondes,
15 juin 1865.) _

CHAP. XI. — Les croyants incrédules & Uendroil des peines éternel-
les. — Il est de fait que cette doctrine est également minée au seus



624 BULLETIN

des églises protestantes, sur le continent comme en Angleterre. On
montre, & 'endroit de cette doctrine, tant d'indifférence, qu'il faut
admettre que la croyance aux chéitiments éternels a fini de sa belle
mort. Qui donc, en effet, se fignre son pére ou son enfant toujours
briilant dans des flammes inextinguibles? Dans la chaire, des doutes
assaillent le prédicateur. Sa parole hésite; sa réserve, ses déclara-
tions indécises, ou bien encore une véhémence factice, trahissent un
scepticisme secret qui se communigue & ses auditeurs, trouble les
fidéles et endurcit les impénitents.

Cette question vient de créer un schisme au sein de la branche an-
glaise de l'alliance évangélique. Les uns fuient la discussion, 1a décla-
rant inutile. D’autres réduisent les peines futures A un remords in-
cessant; d’autres vont plus loin encore en soutenant que les peines
éternelles consistent dans un bonheur imparfait. En somme, on
observe une grande prudence et beaucoup de réserve sur ce sujet.

Cuap. XII. — La vérité est notre meilleure amie. — N’est-ce pas de
la vérité, de Péternelle vérité qu’il s’agit ici ? Iit an point de vue de
la prudence pastorale la plus pratique, la certitude et la netteté des
enseignements, l'assurance du prédicateur, un chatiment, non plus
atroce, mais terrible pourtant et inévitable, i la fois biblique et ra-
tionnel, voild ce qui produira une impression plus profonde qu’une
théorie inadmissible gue chacun mitige & sa maniére.

La doctrine bibligue telle que nous I'avons exposée, écarte du chemin
des fidéles une grande pierre de scandale. Nous ne sommes plus
obligés d’admettre en quelque sorte deux dieux différents: Pun ici-bas,
tendre et bienfaisant, 'autre au deld de la tombe, se complaisant im-
passible daus les interminables souffrances de ses adversaires. L’his-
toire rapporte des tortures épouvantables de tous genres, mais que
sont ces supplices de guelques heures ou de quelques jours, tout
hidenx et révoltants qu’ils soient, en comparaison d’'un feu violent,
qui, aprés mille millions d’années, n’aurait fait encore que commen-
cer son ceuvre? Personne ne nie que Dieu ne puisse détruire ce qu’il
a pu créer, substituer & la mort une éternelle agonie. Mais de méme
qu’on s’émouvrait bientot des tortures infligées & un criminel par son
bourreaun, ainsi les cieux, la terre et la maltitude des astres finiraient
par s’émounvoir, 'amour ferait place & la haine, I’apostasie devien-
drait universelle, toutes les créatures fuiraient avec effroi un Dien
devenu le plus épouvantable des tyrans. (Rev. H. Constable.) Et que
I'on ne dise pas que la perspective de I'agonie et de la mort des dmes
est de nature A refroidir Pactivité du missionnaire ou du prédica-



THEOLOGIE 625

teur. Le croyant véritable s'effraie pour I’humanité de ce danger
dont elle ne se rend pas compte. En faut-il davantage pour allumer
son zéle et maintenir toujours brilant dans son coeur 'amour sacré
des ames ? :

Nous avons dft nécessairement, dans ce rapide compte-rendu, laisser
de cOté une foule de détails intéressants, d'explications ingénieuses
et souvent fort bien trouvées, d’idées fortes et lumineuses. Notons en
particulier quelques pages du plus hant intérét sur Le salut par
Uexpiation (VIe note suppl.). Nous remercierons encore vivement
M. Pétavel d’avoir attiré D'attention du public religienx sur les ques-
tions eschatologiques trop délaissées de nos jours et cependant si im-
portantes de tout temps, puisqu’elles touchent aux intéréts éternels
de chacun. J. D.

Z@ECKLER. — LE LIVRE DE JoB !,

L’ Allemagne protestante, pendant les dix derniéres années, a produit
une série de travaux importants sur le livre de Job, ce chef-d'ceuvre
de poésie religieuse. En 1864, M. Delitzsch publiait son commentaire,
sans contredit un des plus remarquables de tous ceux qu’il a produits
et un des meilleurs qui existent sur ce livre aussi difficile qu'admira-
ble. En 1865, a paru le travail plus concis et plus populaire de M.
Kamphausen, de Bonn, I'un des continuateurs de « I'ceuvre biblique »
de M. de Bunsen. En 1869, M. Dillmann, alors & Giessen, a réédité
sous une forme entiérement nouvelle le commentaire vieilli de Hirzel.
I.’année 1870 a vu paraitre le premier volume d’un commentaire
posthume de Hengstenberg, intéressant surtout au point de vue pra-
tique. En 1871, M. Merx, de Tubingen, a mis au jour un ouvrage ol
il s’occupe principalement de la critique du texte. Voici maintenant,
de I'an 1872, un travail de M. Zoickler, professeur de théologie &
Greifswald en Poméranie. Ce volume fait partie du Bibelwerk théolo-
gique et homilétique de M. Lange, dont M. Zickler est un des prin-
cipaux collaborateurs pour I’Ancien Testament. Il a déja fourni &
cette collection les commentaires sur les Proverbes (1867), sur e Caii-
tique des cantiques ct I'Ecclésiaste (1868), et sur Daniel (1870.)

t Das Buch Job, theoloyisch-homiletisch bearbeitet von Dr Otlo Zickler, prof.
der theol. zu Greifswald. (Theol.-homil. Bibelwerk von J, P, Lange. Des alten
Testamentes zehnter Theil.) Bielefeld und Leipzig 1872, 321 pag., gr. in-8 a
deux colonnes,

Cc. R. 1873, 40



626 BULLETIN

La forme et I’économie de 'ouvrage qui nous occupe sont celles que
I’on connait par les livraisons précédentes du Bibelwerk. En téte se
trouve une infroduction trés développée qui témoigne, comme du reste
Pouvrage tout entier, d’'une connaissance étendue de la littérature
exégétique, archéologique et critique. Dans le commentaire lui-méme,
le texte est divisé en péricopes, dont chacune est munie d’un titre
qui en résume le contenu. La fraduction de chaque péricope est suivie
d’explications exégétiques lesquelles, vu la difficulté de I'original, occu-
pent une plus large place que ce n’est généralement le cas dans les
autres volumes de 1a collection. Ensuite viennent les idées dogmaliques
el morales contenues dans le morceau expliqué, et les indications ho-
miléliques, ces derniéres en partie originales, en partie empruntées
4 divers anteurs, la plupart anciens, tels que Brenz, (Ecolampade,
Coccéjus, Seb. Schmid, Starcke, ete.

Le point de vue théologique de ’auteur ressort déja d’'ane maniére
générale de esprit et du but de ';euvre & laquelle il collabore. Il a
caractérisé Jui-méme sa tendance lorsque, & la fin de sa préface, il
exprime I’espoir que son livre sera accueilli comme un auxiliaire utile
par tous ceux qui, sans accepter les yeux fermés certains préjugés
traditionnels de la théologie critique moderne, ont sincérement 2
cceur de concilier la foi & la révélation contenue dans la Bible avec les
résultats assurés des recherches scientifiques de notre époque, en
particulier de celles qui ont pour objet I’histoire des religions et de
la culture. ,

Poar les questions isagogiques, M. Zockler se rattache en général
aux vues de M. Delitzsch. Il voit dans le livre de Job un drame phi-
losophico-religieux dont Ie sujet n’est ni purement fictif ni entiére-
ment historique, mais repose sur une tradition arabe remontant 2
I’époque patriarcale. Un poéte appartenant 4 la classe des sages (cha-
kamim) qui se rencontraient & la cour de Salomon (cp. 1 Rois IV, 30
et suiv.) aurait profité de cette tradition pour mettre en lumiére la
vérité importante, nouvelle en son temps pour les Israélites, que Dieu,
dans sa sagesse, dispense parfois aux enfants des hommes des afflic-
" tions qui n’ont pas pour but de les punir pour tel ou tel péché, mais
qui doivent servir, soit comme chdlimenls, soit comme moyens d’é-
preuve, a faire paraitre la justice de ceux qui souffrent.

Cependant M. Zockler se sépare de M. Delitzsch, ainsi que d'un
grand nombre de critiques actuels, en ce qui concerne les discours
d’Elihou, chap. XXXII-XXXVII. Selon lui, cet épisode a fait dés I'a-
bord partie intégrante du poéme, Le role qu’il lui assigne dans I'or- |



THEOLOGIE 627

ganisme du drame ressort du plan qu’il a adopté (d’aprés Vaihinger),
comme étant celui qui lui parait le plus conforme & la pensée de 1’au-
tear. Voici quel est ce plan (§ 11 de I'introduction) :

Prologue ou introduction historique, chap. I et II: Portrait de Job;
Dieu décide de I’éprouver par la souffrance; visite et mutisme des
trois amis de Job.

Premiére partie principale du poéme : Discussion entre Job et ses
trois amis sur la cause de son affliction, chap. III-XXVIII,

Explosion violente de la douleur de Job, théme et occasion de la
discussion, chap. III.

Les trois cycles ou actes du débat, ol le ncead du drame se serre
de plus en plus, les amis accusant toujours plus ouvertement Job d’é-
tre un impie qui patit pour ses péchés; Job, de son cdoté, affirmant
toujours plus énergiquement la conscience qu’il a d’étre innocent,
chap. IV-XIV, XV-XXI, XXII-XXVIII.

Seconde partie principale : Le dénoliment, chap. XXI[X-XLII, 6.

Premier degré, chap. XXIX-XXXI: Monologue de Job: sa con-
duite morale ne peut pas étre la cause de ses souffrances, elles doivent,
avoir une cause plus profonde. (Solution négative.)

Second degré, chap. XXXI[-XXXVII: Discours d'Elihou: il ne sau-
rait y avoir de souffrances réellement imméritées; les maux qui fon-
dent sur des homimes justes en apparence sont des dispensations de
'amour divin, ayant pour but de les épurer. (Premiére moitié de la so-
lution positive.)

Troisieme degré, chap. XXXVIII-XLII, 6: Discours de Jehova:
Dieu, le tout-puissant et seul sage, avec qui nul mortel ne doit con-
tester, peut aussi n’envoyer des afflictions que pour éprouver les justes.
(Seconde moilié de la solution positive.)

Epilogue historique: Justification éclatante de Job en présence de
ses trois amis, chap. XLII, 7-17.

A titre d’échantillon de I'exégése, nous résumerons ici 'explication
que ’auteur donne du fameux passage du goél, chap. XIX, 25-27. On
verra qu’elle ne differe guére de celle qu’en ont donnée MM. Ewald,
Schlottmann, Delitzsch, Dillmann et plusieurs autres théologiens de
nos jours.

Awu reste je le sais : mon vengeur — celui qui revendiquera mes droits
et réhabilitera ma mémoire, cp. Prov. XXIII, 11; Lam. III, 58, — est
vivani, el comme dernier, — comme celui qui survit aux autres
(Esa. XLIV, 6; XLVIII, 12), non pas dans un sens eschatologique
absolu, mais spécialement par rapport 3 Job qui va mourir,



628 BULLETIN

cp. XVIL, 11 et suiv,, — il se lévera pour me défendre et me venger
(Ps. XII, 6), — sur la poussiére de ma tombe ou de mon cadavre bien-
tot décomposé ; XVII, 16, ep. Gen. I1I, 19; Ececl. 111, 20.

Et aprés ma peau [qu'] on @ mise en pieces, celle-ci, ¢’est-a-dire: aprés
gue ma peau, que voici, sera tombée en lambeaux par suite dela pu-
tréfaction qu’entraine ia 1épre, cp. XVIII, 13, — et dépouillé de ma
chair (min privatif comme XI, 15; XXI, 9), affranchi de ce corps la-
bouré et exténné par la souffrance, et transporté dans une existence
meilleure, cp. X1V, 13-15, — je verrai Dieu (futur, comme Ps. XVII, 15;
cp. Math. V, 8; 1 Jean 11]; 2),

— lequel moi-méme je verrai alors pour moi, c’est-d-dire pour mon
bien (Ps. LVI, 10; CXVIII, 6), el [que] mes yeux verront (prétérit de
certitude), et non [cenux d'] un autre (cp. Prov. XXVII, 2), par ot Job
veut donner & entendre que cette vue béatifique de Dieun dans une an-
tre existence ne sera pas le partage de ses trois amis et adversaires.
Mes reins se consument dans mon sein, ils languissent dans 1'attente de
ce moment bienheureux ol justice me sera enfin rendue.

Ce que Job espére, ce n’est donc pas de ressusciter corporellement
aprés sa mort, an dernier jour, mais de voir Dieu aun deld de cette
vie. Il s’éléve trés clairement et avec une grande vivacité au-dessus
de la conception pop"ula.ire du Sheol qu'il a lui-méme partagée jus-
qu’alors. Mais il ne va pas encore au deld de l'espérance d’'une im-
mortalité personnelle. Toutefois, conformément au point de vue de
I’Ancien Testament, qui ne congoit pas un esprit absolument incor-
porel, I'idée qu’il se fait de cette immortalité n’est pas purement abs-
traite et toute spiritualiste; elle implique un certain réalisme, cp.
v. 27: mes yeux le verront. La foi en la résurrection, telle qu’elle
s’est développée plus tard, existe par conséquent en germe dans ’espé-
rance que Job exprime dans ces versets.

M. Zockler a évidemment voué une attention et un soin tout particu-
liers & la partie de son commentaire qui a pour objet les « idées dogma-
tiques et morales » du livre de Job. Son texte Inia fourni Poccasion de
traiter un grand nombre de sujets de théologie biblique et de philo-
sophie religieuse. Malgré I'intérét que présentent ces maticres, et A
cause méme de la richesse des aperc¢us et des développements renfer-
més dans les pages que auteur y a consacrées, nous ne pouvons
songer, dans un compte-rendu comme celui-ci, 4 donner des extraits
de cette partie de 'ouvrage, et encore moins & en faire une étude cri-
tique. Nous devons nous borner 4 signaler un certain nombre de pa-
ragraphes pris plus ou moins au hasard dans différentes parties du



THEOLOGIE 629

volume. La figure du Satan, chap. I-II; comparaison entre certains
propos de Job et les déclarations analogues qui se rencontrent dans les
littératures classiques, orientales et modernes, chap. III, XII-XIV; le
mélange de vérité et d’erreur que renferme la thése soutenue par
Lliphas, chap. 1V, XXII ; le développement qui s’opére, dans lé cours
de la discussion, dans les conceptions religieuses et morales de Job,
chap. IX-X, XVI-XVII, etc.; 'idée de la sagesse, chap. XXVIII; I'i-
déal de I'homme juste qui ressort du témoignage que Job se rend dans
son monologue, chap. XXIX-XXXI; la solution d'Idlihou: I'affliction
considérée comme un chéitiment purificateur, chap. XXXII-IIL
XXXVI-VII; la preave physico-théologique des chap. XXXVIII et
suiv.; conception symbolique ou allégorique da monde des animaux
dans I’Ancien Testament, & propos de chap. XL, 6-XLII, 6.

Il y aurait enfin bien des choses & relever dans les « indications
homilétiques, » par exemple sur la maniére de traiter méme des sujets
tels que les imprécations de Job, chap. II; sur la convenance qu’il peut
y avoir a prendre pour textes des passages tirés des discoursde Job et
de ses trois amis, ol la vérité est présentée sous un faux jour, d’une
maniére exclusive ; sur la nécessité de tenir compte de la marche pro-
gressive des révélations de Dieu et de respecter le sens historique des
textes, etc. Mais c'est 14 un domaine qui ne rentre pas dans le cadre

de cetie Revue.
H. V.

W. VoLck. — LA BENEDICTION DE Moisg. DEuT. xxxui1!t.

L’auteur de cette monographie, actuellement professeur de langues
sémitiques a la faculté de théologie de Dorpat, s’est déja fait connai-
tre, il y a douze ans, par un travail analogue sur Mosis canlicum cyg-
neum, Deut. XXXII. I.’ouvrage que nous annongons aujourd’bui a
pour objet le chap. XXXIII du méme livre, un des plus difficiles,
peat-étre le plus difficile de tout le Pentateuque. Dans 1'avant-propos
(pag. 1-8) 'auteur jette un coup d’ceil sur l'histoire de la critique &
laquelle la « Bénédiction de Moise » a été soumise depuis Eichhorn.
Il n’a pas de peine 4 montrer combien il régne d’incertitude sur les
questions relatives 4 D'authenticité, & P'intégrité, & ’age, etc., de ce
morceau, et combien une nouvelle étude exégétique et critique se
justifie aux yeux de quiconque en connait les difficultés.

t Der Segen Mose’s untersucht und ausgelegt von Wilh. Volck, D* der Theol.
und Phil,, ete, Erlangen, 1873, 194 pag. gr. in-8,



630 BULLETIN

L’explication proprement dite, extrémement détaillée et déno.
tant une grande érudition philologique, remplit & elle seule les pa-
ges 9 & 153. A propos de chaque verset, presque de chaque mot,
| ’anteur passe en revue et pése avec un soin minutieux toutes les
e rprétations anciennes et modernes qui en ont été données. Nous
avons remarqué plusieurs explicﬁitions nouvelles, ¢a et 14 aussi des
explications anciennes présentées sous un nouveau jour et plus soi-
gneusement motivées qu’elles ne Vavaient été par les devanciers.
Ainsi dans le prologue, v. 2, le fameux mot composé ésch-ddth, i la
discussion duquel I’auteur ne consacre pas moins de neuf pages. Cou-
trairement & la presque unanimité des interprétes modernes, M. Volk
maintient la lecon masorétique et revendigue pour ddth le seus de loi.
Ce serait un mot aryen d’origine, usité dans I’ancien hébraisme, puis
tombé en désuétude pour ne reparaitre que dauns les derniers monu-
ments de la littérature hébraique, Daniel, Esdras et Esther. Dith
serait génitif appositionnel, en sorte que ésch-ddth, proprement un
feu de loi, signitierait « un feu consistant en une loi, » et non « une loi
de feu, » comme traduisent ou expliquent la plapart des anciens. La
loi serait appelée poétiquement un feu, soit & cause de la force qui lui
est inhérente (cp. Jér, XXIII, 29: « Ma parole n’est-elle pas comme un
feu, et comme un marteau qui brise le roc? » ), soit parce qu’elle est
une révelation du Diea saint dont il est dit qu’il est un feu dévorant.
Le commencement de la bénédiction & 'adresse de Lévi, v. 8, est
expliqué comme suit: « Tes thoummim et tes ourim, & toi Lévi, sont
pour celai d’entre les tiens_qui mérite la qualification d’homme pieux,
ou aimant Dieu, et non pour le premier lévite venu, puisque (asher)
tu I'as tenté, lui Jehovah, 4 Massa et que tu as contesté aveec lui a
Mé-Meriba. » Au v. 25, dans la bénédiction concernant Asher, les
hapax legomena: minhal et dobé sont longuement discutés. Traduc-
tion: « Que ton verrou, — le verrou qui ferme et protége ton terri-
toire, — soit tout entier de fer et d’airain, et qu'autant que tes jours
dure ta quiétude. »

Au point de vue historique et critique, 'auteur s’applique & mon-
trer, 4 propos de chacune de ces bénédictions, qu’elle ne renferme rien
qui contredise le témoignage du rédacteur, v. 1, lequel atiribue le
tout & « Moise, ’homme de Dieu. » Ceci nous améne a parler de la
derniére partie du livre (pag. 154 et suiv.) ou, tirant les conclusions
qui résultent de son exégése, 1'auteur traite successivement de l'au-
thenticité et de I'intégrité de Deut. XXXIII, de ses rapports avec la
bénédiction de Jacob (Gen. XLIX), de la langue et de la forme poé-



THEOLOGIE 631

tique de notre morceau, de son insertion dans le cadre historique du
Deutéronome, des échos de cette béuédiction dans la littérature pos-
térieure (Jug. V, Hab. III, Ps. XVIII et LXVIIL.) ;

M. Volck estime que non-seulenient les différentes bénédictions,
v. 6-2b, mais le prologue, v. 2-5, et I'épilogue, v. 26-29, sont de
Moise. Il peuse que les allusions 4 des faits et & des circonstances
post-mosaiques qu'on a trouvées dans plus d’un passage ne 8’y trou-
vent pas en réalité; que ce monument ne peut s’expliquer ni par 1’é-
poque de Josias (Ewald), ni par celle de Jéroboam 1I (Bleek et Graf),
ni par celle de Jéroboam I (Schrader),ni par celle de Saiil (Knobel),
ni par celle des Juges (Kleinert), mais que le contenu est ce qu’il pou-
vait et ce qu’il devait étre au moment ol le grand législateur allait
quitter ce monde. La priére, par exemple, en faveur de Juda, v, 7,
reviendrait & dire: « Ecoute, 6 Jebovah, la voix de Juda; et raméne
le victorieux chez lui, auprés de son peuple, afin que, aprés avoir
achevé la conquéte de Canaan comme tribu investie de ’hégémonie,
il puisse jouir en paix, au milieu de son peuple, du fruit de ses com-
bats et de ses victoires. » La bénédiction concernant Benjamin, v. 12,
aurait un sens tout & fait général: « Le bien-aimé de Jehovah repo-
sera en assurance sur Lui (Jeliovah sera pour ainsi dire Je fondement
de sa demeare); II (Jeh.) le protége sans cesse, et il (Benjamin) re-
pose entre Ses épaules. » (Jehovah le portera. Cp. Ex. XIX, 4;
Deut. I, 31.) Quant & l'omission de Siméon qui, dans les listes gé-
néalogiques, vient habituellement aprés Ruben, M. Yolck croit pou-
voir 'expliquer comme suit: & Ruben, dépouillé de la primauté qui
lui revenait en vertu de la primogéniture (v. 6; cp. Gen. XLIX, 3. 4),
Moise voulait opposer de suite la tribu qui avait pris sa place A la
téte de la nation ; ¢’est pourquoi il a laissé Siméon de c6té pour pas-
ser immédiatement & Juda. Puis, ume fois Siméon omis, Moise avait
d’autant moins de motifs pour y revenir aprés coup, que cette tribu
était de toutes la moinsimportante.

Le texte de la Berakah nous est parvenu dans son intégrité, sauf
une erreur de vocalisation (v. 16 ol, au lieu de thabothal, il faut lire
thebodthah, féminin double avec paragoge volontative: « qu’elle
vienne ») et une interpolation. M. Volck consideére comme telle le v. 4:
Moise nous a prescrit une loi, [pour élre] une propriéié hérédilaire de
lu communauté de Jacob. Ces mots interrompent le nexe entre les ver-
sets 3 et 5. C'est une glose, provenant peut-étre du deutéronomiste
(pag. 175) et servant & expliquer les derniers mots du v. 3: «Ils,—les
Israélites, — se sont prosternés a tes pieds pour recevoir tes paroles., »



632 BULLETIN

Si ce verset est inauthentique, on ne peut pas 'invoquer comme une
preuve de la non-mosaicité de la Berakah ou du moins du prologue.

Deut. XXXIII est dans un rapport de dépendance incontestable
vis-d-vis de Gen. XLIX. Toutefois ce n’est ni une simple paraphrase,
ni une simple imitation. Moise tantdt confirme les bénédictions du
patriarche, tantot les précise, tantot les modifie conformément & la
différence des temps et des circonstances (par exemple en ce qui
concerne la tribu de Lévi, devenue tribu sacerdotale). La, ¢’est le pére
qui parle a un peuple naissant; ici, le législateur qui voit les tribus
prétes & franchir le seuil de la terre promise.

La bénédiction de Moise présente un grand nombre de particula-
rités linguistiques. D'un autre coOté, il existe des analogies frappantes
entre elle et des morceanx tels que Deut. XXXII et Ps. XC. Au point
de vue poétique, elle ne le céde en rien aux plus beaux produits de
la muse israélite, si ce n’est sous le rapport du parallélisme, qui est
peu régulier, et de la disposition strophique, dont il n’y a pas de
trace.

Confiées d’'abord & la mémoire des tribus israélites, les bénédictions
de Moise furent ensuite fixées par écrit et munies de I'introduction
générale, v. 1, et des formules d'introduction spécialesa chacune d’elles
(v.7, 8,12, 13, ete.). Dans I'ancien Pentateuque, la Berakah se trou-
vait placée entre Nomb. XXVII, 12-23 (ordre donné & Moise d’aller
attendre la mort sur les monts Habarim, et installation de Josué) et
Deut. XXXIV, 1-9 (Moise monte sur le Nébo pour y mourir). Dans
la suite, ces morceaux Nomb. XXVII, 12-23 et Deut. XXXIII, 1-
XXX1V, 9 furent séparés 1I'un de I'autre, d’abord par I'insertion de
Nomb. XXVIII-XXXVI, Deut. XXXI, 14-23 et XXXII, 1-43 ; puis par
I'intercalation de la législation deutéronomique que le « deutérono-
miste » fit précéder des discours Deut. I-IV. Dans cette question de
la, composition du Deutéronome, M. Volck partage en général les vues
exposées par M. Klostermann dans les Studien und Kritiken de 1871
et 1872,

L’ouvrage se termine par un triple appendice: 1° catalogue trées
complet des travaux publiés sur Deut. XXXIII; 2¢ liste alphabétique
de tous-les mots et de toutes les formes qui se rencontrent dans ce
chapitre ; 3¢ liste alphabétique des mots hébreux et chaldéens, syria-
ques et arabes expliqués dans le commentaire.

H. V.




	Théologie

