
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

E. Pétavel-Olliff. — La fin du mal ',

Dans un précédent volume, M. E. Pétavel avait étudié la loi du

progrès ; maintenant il ahorde le grave problème de la fin du mal.
Cet ouvrage se compose d'un mémoire en douze chapitres, présenté

en 1870 à la société théologique de Neuchâtel, suivi d'une réfutation
des objections qu'il a provoquées. Des notes supplémentaires, très

intéressantes, complètent certains points touchés dans le mémoire ou
étudient quelques questions particulières. Chaque partie de ce volume
est enrichie encore de notes au bas de la page. C'est assez dire que
c'est à titre de « pièces du procès » que M. Pétavel livre cet ouvrage
au public et non dans l'intention de produire une œuvre systématique.
Dans une matière aussi délicate, nous nous sommes efforcé de

conserver les termes mêmes de notre auteur.
Chapitre premier. — Les conditions nécessaires de toute existence.—

L'homme, comme toute substance organique ou inorganique, est soumis

non-seulement à des lois physiques ou physiologiques, chimiques
ou dynamiques, mais aussi à des lois psychologiques qui régissent la

partie spirituelle de son être, et que le philosophe moraliste doit
analyser. La règle fondamentale de l'âme humaine consiste, suivant

l'Ecriture, en ceci : s'aimer soi-même, aimer Dieu plus que soi et son

prochain autant que soi. Par une communion incessante avec Dieu,
la source de la vie, l'homme ne pouvait mourir; ayant rompu ce lien
d'amour, le dépérissement commença, en vertu de cette loi universelle

qui détruit tout ce qui lui résiste, qui vivifie ce qui lui obéit.

1 Questions vitales. — La fin du mal ou l'immortalité des justes et l'anéantissement

graduel des impénitents, par E. Pétavel-Olliff, D1 en théologie. Paris, 1872,
1 vol. in-12.



THÉOLOGIE 619

Dans la mesure de son obéissance à cette loi, le sujet grandit ou il
s'amoindrit jusqu'à entière destruction.

Chap. IL — La doclrine biblique. — L'Ecriture nous apprend que,
séparé de la source de la vie, le pécheur s'avance par une marche
lente et funèbre au-devant de la mort éternelle: « la solde du péché
c'est la mort. » Et qu'est-ce que la mort, sinon la cessation graduelle
de la vie, c'est-à-dire de toute action et de toute sensation La mort
des choses, c'est leur destruction ; appliqué aux personnes, ce terme

peut s'employer proleptiquement, qu'il s'agisse de la mort du corps
ou de celle de l'âme. Il réduite de là une quadruple distinction : 1° la
mort lente et graduelle du corps ; 2° la mort physique complète ;3° la
mort latente et graduelle de l'âme et de l'esprit ; 4° la fin de l'être
tout entier.

La ruine du corps, symbole et prélude des destinées du pécheur
impénitent, s'accomplit par une décadence progressive et irrésistible,
une réduction croissante des deux facteurs de l'existence humaine, la
sensation et l'action. Mais tout ne périt pas avec le corps. L'Ancien et
le Nouveau Testament nous révèlent une prolongation d'existence au
delà de la tombe. Suivant la Bible, les âmes après la mort se partagent

en deux classes principales; la première renferme les âmes qui,
réconciliées avec Dieu, vivent à jamais dans la félicité; dans la
seconde se trouvent d'abord les âmes qui n'ont pas entendu ou compris

la bonne nouvelle de la rémission des péchés, mais à qui, suivant
différentes déclarations de l'Ecriture, une prédication spéciale sera
adressée, et enfin les pécheurs irréconciliables qui seuls doivent

nous occuper. Les ennemis de Dieu seront, d'après la Bible, finalement

détruits par le feu (Esa. XXXIII, 14; Mal. III, 19, IV, 1), avec

lequel aucune vie n'est compatible et auquel l'Apocalypse ajoute les

vapeurs suffocantes du soufre. Douze passages du Nouveau Testament

donnent au dernier séjour des pécheurs impénitents le nom de

géhenne, dont on sait la signification et l'origine. Une totale
destruction voilà donc, d'après l'Ecriture, le sort final des pécheurs
obstinés.

Chap. III. — L'enseignement traditionnel. — Vis-à-vis de cet

enseignement scripturaire, nous trouvons d'abord l'enfer catholique
romain encore tout rempli des supplices de l'antiquité barbare: grils,
chaudières pleines de soufre et de plomb fondu, etc., etc., fonctionnant

de siècle en siècle sans relâche. Si nous avons rejeté ces fables

ridicules, nous avons malheureusement conservé une expression qui
les rappelle, celle d'enfer. Ce mot n'est pas l'équivalent du Scheol de



620 BULLETIN

l'Ancien Testament, la nuit de la tombe ; il désigne pour les protestants

un lieu où les méchants seront jetés, non pour être détruits,
mais pour y souffrir, dans la compagnie du diable et de ses anges,
sans trêve et sans fin, la rage dans le cœur et le blasphème à la bouche,

les tourments d'un feu éternel.
Chap. IV. — La Bible n'enseigne nulle part l'indestructibilité de l'âme

humaine. — Pour que cela pût être, il faudrait que l'âme humaine fût
absolument impérissable. Or, non-seulement l'Ecriture n'emploie
jamais l'expression d'âme immortelle, mais à chaque page elle nous
répète que l'immortalité n'est pas an don de nature, qu'elle s'acquiert:
« Dieu seul possède l'immortalité. » (1 Tim. VI, 16.) D'après l'Ecriture

il n'y a de vie éternelle que pour le croyant dans la communion

avec Jésus-Christ. (Cp. Jeau III, 36.)

(Dans une note très détaillée, l'auteur groupe sous certaines
rubriques un grand nombre de passages à l'appui de sa thèse: l'immortalité

des justes et l'anéantissement graduel des impénitents. A

propos de 2 Thés. 1,9 : •* ils subiront leur peine, une ruine éternelle, »

M. Pétavel montre que ce passage annonce simplement une destruction

absolue, irrémédiable et définitive, produite par la seule

présence du Seigneur. D'après M. Reuss, notre passage est le seul des

épîtres de Paul qui proclame l'éternité des peines; il remarque la

tendance de l'apôtre à s'arrêter avec complaisance sur le côté consolant

que présente la perspective de l'avenir et à négliger le revers du

tableau, savoir le sort des réprouvés ; c'est ce qui a amené quelques-
uns des plus grands penseurs chrétiens (Origene) à l'idée d'un
rétablissement définitif des damnés mêmes, théorie combattue avec plus
de véhémence qu'elle n'en méritait par l'orthodoxie rigide de toutes
les confessions, pour lesquelles l'éternité des peines a toujours été

un dogme favori.)
Chap. V. — En quoi consiste le châtiment éternel. — Dans

Matthieu XXV, 46, Jésus menace le pécheur d'un châtiment éternel.

(L'expression de peines éternelles est une falsification de nos versions

reçues, remontant à la version de Genève 1588.) Il est à remarquer
que lorsque le mot « éternel » qualifie un acte, l'éternité n'est pas

toujours l'attribut de l'acte même, mais celui du résultat de l'acte.
Ainsi dans Hébr. IX, 19 Jésus obtient une rédemption éternelle,
éternelle dans ses effets bien que l'acte rédempteur ait été accompli en un

jour sur la croix ; dans VI, 2 les effets de la sentence sont seuls éternels.

De même dans le passage de Matthieu qui nous occupe le
châtiment consistera dans une destruction graduelle, et ce châtiment



THÉOLOGIE 621

sera irrémédiable. Nous ne limitons point la durée du châtiment éternel,

comme on se l'imagine, mais nous croyons qu'il implique une
destruction finale.

Chap. VI. —Le caractère essentiel de tout châtiment.— L'étymolo
gie même du mot, soit en grec, soit en latin, soit en français, nous

mettra sur la voie. Le mot grec kolasis, châtiment, vient d'une racine

signifiant: briser en frappant, amputer, mutiler. Kolasis désignera
donc un châtiment par voie de retranchement.

C'est identiquement la signification du terme latin castigare, dont
le sens étymologique est émonder, élaguer, et du français châtier.
C'est couper les rameaux stériles. (Cp. Jean XV, 1, 4.) Les méchants

seront retranchés à jamais du tronc de l'humanité.
D'après la Bible, la vie est un dépôt, que Dieu retire à qui en

abuse. Le Créateur ne force personne à rester assis au banquet de

l'existence; l'immortalité, il l'accorde aux justes ; quant à ceux qui
prétendent changer les lois de leur être, ils tentent l'impossible, mais
ils pourront faire de leur liberté l'instrument de leur ruine. Les

esprits comme les corps ne durent que ce qu'ils valent. La mort de

l'âme irrégénérée suit plus ou moins promptement celle du corps.
Pas de tourments inutiles, mais la destruction graduelle d'une
individualité qui se replonge dans le néant d'où la miséricorde divine avait
daigné la faire sortir. Une agonie terrible, puis une nuit sans
lendemain.

Nous retrouvons donc en théologie la loi de la nature: les espèces

les plus aptes et les mieux conditionnées survivent; celles qui répondent

mal à leur destination dépérissent et s'éteignent. Nous ne sommes

tous que des candidats à l'immortalité, et, à un certain point de

vue, l'élection serait une sélection naturelle avec une large part faite
àia liberté humaine. Dans le monde spirituel, comme dans l'univers
visible, le progrès se fait par voie d'élimination ; beaucoup d'appelés
et peu d'élus. Enfin l'Evangile et, l'analogie universelle nous enseignent

d'un commun accord que le don de la vie est conditionnel. Mais
des « tourments éternels, » des « peines sans fin, » ces expressions
ne se rencontrent pas dans le texte sacré, non plus que celle «

d'âmes immortelles. »

Chap. VIL — Du rôle secondaire de la souffrance clans le

châtiment. — On s'imagine à tort, croyons-nous, que la souffrance est

dans l'essence du châtiment; elle peut l'accompagner ou non;
comparée au châtiment, elle est un bien.

La destruction totale de l'âme humaine sera sans doute précédée



622 BULLETIN

d'une souffrance proportionnée, dans sa longueur et dans son intensité,

à la vitalité native de cette âme ; dans ce sens « il sera beaucoup

redemandé de celui qui aura beaucoup reçu. » (D'après Rothe,
la durée du châtiment serait proportionnée à la culpabilité et celle-ci
à la somme des éléments divins qui étaient dans l'âme.)

Remarquons que jamais saint Paul, dans ses plus terribles menaces,

n'emploie une expression qui suppose les prétendues peines
éternelles des damnés. Il va jusqu'à éviter toute image qui pourrait donner

le change à cet égard. Il ne parle jamais de l'enfer, mais il a des

larmes pour « ceux qui périssent. »

Chap. VIII. — Les symboles et les hyperboles de l'Apocalypse. — Il
n'est pas une image relative au sort final des méchants qui ne soit

empruntée à l'Ancien Testament ; toutes y décrivent des phénomènes
terrestres et transitoires. Ainsi Esa. XXXIV, 9 et 10; Jér. XVII, 27;

Esa. LXVI, 24.

(Ce dernier verset paraît être une amplification de I, 31,
préface du livre entier. Les images employées: étoupe, herbes, chaume,

graisse, etc., substances qui se consument rapidement, seraient donc

mal choisies pour indiquer un supplice prolongé.)
Ainsi finiront, dit Jésus, les âmes rebelles à ma voix. Il ne sera pas

en leur pouvoir, ni au pouvoir d'aucune créature, d'éteindre le feu

qui déjà les ravage et les détruit. Supposez des souffrances sans fin,
les images: flammes, ténèbres, cris, silence, deviennent contradictoires.

(Math. XXII, 13.) (Les ténèbres sont le symbole d'une privation

de sensation ; les pieds et poings liés, les cordes et les chaînes

sont les symboles d'une activité interrompue, et ces deux emblèmes

réunis figurent la suppression de l'existence même de l'homme. La
vue est dans toutes les langues une symbole de la sensation et de

la perception en général.)
Dans les derniers chapitres de l'Apocalypse « la mort et l'enfer

mêmes sont détruits, » tous les maux disparaissent un à un pour ne
laisser subsister à la fin que la vie bienheureuse. Comme le dit M. L.
Bonnet, dans son Commentaire, «quels trésors d'espérance et de

consolation il y a dans la perspective que la parole de Dieu ouvre devant

nous »

(Quant aux déclarations de Jésus-Christ : « leur ver ne meurt
point, leur feu ne s'éteint point, » ces images sont textuellement
reproduites de l'Ancien Testament, donc hyperboliques dans l'un comme
dans l'autre cas, présentant le tableau d'une destruction totale,
irrémédiable et illimitée. Quant à la triple répétition de Marc IX, 44,



THÉOLOGIE 623

46 et 48, deux de ces versets sont bannis des textes critiques. Quant
au terme asbestos, inextinguible, du vers. 43, Homère s'en sert à

propos de l'incendie de la flotte grecque, un feu certes bien éteint
à l'heure qu'il est. Eusèbe fait usage de la même expression dans le
même sens hyperbolique.)

Chap. IX. — L'orthodoxie des Pères apostoliques. — On objecte que
cette doctrine est nouvelle et contraire à la croyance générale de

l'église. Observons d'abord que nous chercherions en vain la doctrine
des peines éternelles dans deux des principales confessions de foi
du XVIe siècle, savoir dans celle des églises réformées de France et
dans les trente-neuf articles de l'église anglicane. Si cette doctrine
s'est perpétuée au sein des églises protestantes, c'est comme un
héritage funeste des erreurs du moyen âge et des théories platoniciennes.

Cela s'explique cependant par le fait que la réformation, préoccupée

des points qui la séparaient de l'église catholique, n'a pas
soumis à un nouvel examen les autres doctrines. (De Pressensé.)

Les premiers Pères de l'église sont tous fidèles à la doctrine apostolique

de la destruction finale des méchants. Celle des peines
éternelles ne s'introduit dans l'église qu'à partir du moment où la
philosophie platonicienne y acquiert la prépondérance. L'auteur
apocryphe des Clémentines est le premier en date parmi les écrivains
ecclésiastiques qui dévièrent de la foi primitive; puis vint Alhénagore;
Justin Martyr n'admettait qu'une immortalité relative, une survivance

plus ou moins prolongée de l'âme au corps.
Chap. X. — Les origines communes de l'enfer éternel et du purgatoire.

— Ce furent surtout deux enfants de la brûlante Afrique,
Tertullien et saint Augustin, qui consommèrent le triomphe de ces vues

antibibliques. Ces excès de doctrine provoquèrent la réaction égale -

ment excessive d'Origène, dont l'enfer n'est plus qu'un- purgatoire.
L'église fit en sorte de conserver l'une et l'autre hérésie: on fonda

sur la doctrine du purgatoire le système des indulgences. Arnobe
l'ancien fut le dernier défenseur de la vérité primitive.

L'abus devint si odieux, qu'il provoqua la réforme de Luther. Dès

lors l'église catholique est devenue plus prudente, et les prédicateurs
de nos jours out « tellement rélargi les conditions de salut, que le

dogme du petit nombre des élus est remplacé par celui du petit
nombre des réprouvés. » (Ch. de Rémusat, Bevue des deux mondes,

15 juin 1865.)
Chap. XI. — Les croyants incrédules à l'endroit des peines éternelles.

— Il est de fait que cette doctrine est également minée au sens



624 BULLETIN

des églises protestantes, sur le continent comme en Angleterre. On

montre, à l'endroit de cette doctrine, tant d'indifférence, qu'il faut
admettre que la croyance aux châtiments éternels a fini de sa belle
mort. Qui donc, en effet, se figure son père ou son enfant toujours
brûlant dans des flammes inextinguibles? Dans la chaire, des doutes

assaillent le prédicateur. Sa parole hésite ; sa réserve, ses déclarations

indécises, ou bien encore une véhémence factice, trahissent un

scepticisme secret qui se communique à ses auditeurs, trouble les
fidèles et endurcit les impénitents.

Cette question vient de créer un schisme au sein de la branche
anglaise de l'alliance évangélique. Les uns fuient la discussion, la déclarant

inutile. D'autres réduisent les peines futures à un remords
incessant; d'autres vont plus loin encore en soutenant que les peines
éternelles consistent dans un bonheur imparfait. En somme, on

observe une grande prudence et beaucoup de réserve sur ce sujet.
Chap. XII. — La vérité est notre meilleure amie. — N'est-ce pas de

la vérité, de l'éternelle vérité qu'il s'agit ici? Et au point de vue de

la prudence pastorale la plus pratique, la certitude et la netteté des

enseignements, l'assurance du prédicateur, un châtiment, non plus

atroce, mais terrible pourtant et inévitable, à la fois biblique et
rationnel, voilà ce qui produira une impression plus profonde qu'une
théorie inadmissible que chacun mitige à sa manière.

La doctrine biblique telle que nous l'avons exposée, écarte duchemin
des fidèles une grande pierre de scandale. Nous ne sommes plus
obligés d'admettre en quelque sorte deux dieux différents: l'un ici-bas,
tendre et bienfaisant, l'autre au delà de la tombe, se complaisant
impassible dans les interminables souffrances de ses adversaires. L'histoire

rapporte des tortures épouvantables de tous genres, mais que
sont ces supplices de quelques heures ou de quelques jours, tout
hideux et révoltants qu'ils soient, en comparaison d'un feu violent,
qui, après mille millions d'années, n'aurait fait encore que commencer

son œuvre? Personne ne nie que Dieu ne puisse détruire ce qu'il
a pu créer, substituer à la mort une éternelle agonie. Mais de même

qu'on s'émouvrait bientôt des tortures infligées à un criminel par son

bourreau, ainsi les cieux, la terre et la multitude des astres finiraient

par s'émouvoir, l'amour ferait place à la haine, l'apostasie deviendrait

universelle, toutes les créatures fuiraient avec effroi un Dieu
devenu le plus épouvantable des tyrans. (Rev. H. Constable.) Et que
l'on ne dise pas que la perspective de l'agonie et de la mort des âmes

est de nature à refroidir l'activité du missionnaire ou du prèdica-



THÉOLOGIE 625

teur. Le croyant véritable s'effraie pour l'humanité de ce danger
dont elle ne se rend pas compte. En faul-il davantage pour allumer
son zèle et maintenir toujours brûlant dans son cœur l'amour sacré

des âmes

Nous avons dû nécessairement, dans ce rapide compte-rendu, laisser
de côté une foule de détails intéressants, d'explications ingénieuses
et souvent fort bien trouvées, d'idées fortes et lumineuses. Notons en

particulier quelques pages du plus haut intérêt sur Le salut par
l'expiation (VIe note suppl.). Nous remercierons encore vivement
M. Pétavel d'avoir attiré l'attention du public religieux sur les questions

eschatologiques trop délaissées de nos jours et cependant si

importantes de tout temps, puisqu'elles touchent aux intérêts éternels
de chacun. J. D.

Zœckler. — Le livre de Job '.

L'Allemagne protestante, pendant les dix dernières années, a produit
une série de travaux importants sur le livre de Job, ce chef-d'œuvre
de poésie religieuse. En 1864. M. Delitzsch publiait son commentaire,
sans contredit un des plus remarquables de tous ceux qu'il a produits
et un des meilleurs qui existent sur ce livre aussi difficile qu'admirable.

En 1865, a paru le travail plus concis et plus populaire de M.

Kamphausen, de Bonn, l'un des continuateurs de « l'œuvre biblique »

de M. de Bunsen. En 1869, M. Dillmann, alors à Giessen, a réédité

sous une forme entièrement nouvelle le commentaire vieilli de Hirzel.
L'année 1870 a vu paraître le premier volume d'un commentaire

posthume de Hengstenberg, intéressant surtout au point de vue

pratique. En 1871, M. Merx, de Tubingen, a mis au jour un ouvrage où

il s'occupe principalement de la critique du texte. Voici maintenant,
de l'an 1872, un travail de M. Zöckler, professeur de théologie à

Greifswald en Poméranie. Ce volume fait partie du Bibelwerk théologique

et homilétique de M. Lange, dont M. Zöckler est un des

principaux collaborateurs pour l'Ancien Testament. Il a déjà fourni a

cette collection les commentaires sur les Proverbes (1867), sur ie
Cantique des cantiques et l'Ecclesiaste (1868), et sur Daniel (1870.)

1 Das Buch Job, theologisch-homiletisch bearbeitet von Dr Otto Zöckler, prof,
der theol. zu Greifswald. (Theol.-homil. Bibelwerk von J. P. Lange. Des alten

Testamentes zehnter Theil.) Bielefeld und Leipzig 1872,321 pag., gr. in-8 à

deux colonnes.

C. R. 1873. 40



626 BULLETIN

La forme et l'économie de l'ouvrage qui nous occupe sont celles que
l'on connaît par les livraisons précédentes du Bibelwerk. En tête se

trouve une introduction très développée qui témoigne, comme du reste
l'ouvrage tout entier, d'une connaissance étendue de la littérature
exégétique, archéologique et critique. Dans le commentaire lui-même,
le texte est divisé en péricopes, dont chacune est munie d'un titre
qui en résume le contenu. La traduction de chaque péricope est suivie

d'explications exégétiques lesquelles, vu la difficulté de l'original, occupent

une plus large place que ce n'est généralement le cas dans les

autres volumes de la collection. Ensuite viennent les idées dogmatiques
et morales contenues dans le morceau expliqué, et les indications ho-

miléliques, ces dernières en partie originales, en partie empruntées
à divers auteurs, la plupart anciens, tels que Brenz, Œcolampade,
Coccéjus, Seb. Schmid, Starcke, etc.

Le point de vue théologique de l'auteur ressort déjà d'une manière

générale de l'esprit et du but de l'œuvre à laquelle il collabore. Il a

caractérisé lui-même sa tendance lorsque, à la fin de sa préface, il
exprime l'espoir que son livre sera accueilli comme un auxiliaire utile
par tous ceux qui, sans accepter les yeux fermés certains préjugés
traditionnels de la théologie critique moderne, ont sincèrement à

cœur de concilier la foi à la révélation contenue dans la Bible avec les

résultats assurés des recherches scientifiques de notre époque, en

particulier de celles qui ont pour objet l'histoire des religions et de

la culture.
Pour les questions isagogiques, M. Zöckler se rattache en général

aux vues de M- Delitzsch. Il voit dans le livre de Job un drame phi-
losophico-religieux dont le sujet n'est ni purement fictif ni entièrement

historique, mais repose sur une tradition arabe remontant à

l'époque patriarcale. Un poëte appartenant à la classe des sages (cha-
kamim) qui se rencontraient à la cour de Salomon (cp. 1 Rois IV, 30

et suiv.) aurait profité de cette tradition pour mettre en lumière la

vérité importante, nouvelle en son temps pour les Israélites, que Dieu,
dans sa sagesse, dispense parfois aux enfants des hommes des afflictions

qui n'ont pas pour but de les punir pour te] ou tel péché, mais

qui doivent servir, soit comme châtiments, soit comme moyens dV-

preuve, à faire paraître la justice de ceux qui souffrent.
Cependant M. Zöckler se sépare de M. Delitzsch, ainsi que d'un

grand nombre de critiques actuels, en ce qui concerne les discours

d'Elihou, chap. XXXII-XXXVII. Selon lui, cet épisode a fait dès

l'abord partie intégrante du poëme. Le rôle qu'il lui assigne dans l'or-



THÉOLOGIE 627

ganisme du drame ressort du plan qu'il a adopté (d'après Vaihinger),
comme étant celui qui lui paraît le plus conforme à la pensée de

l'auteur. Voici quel est ce plan (§ 11 de l'introduction) :

Prologue ou introduction historique, chap. I et II: Portrait de Job;
Dieu décide de l'éprouver par la souffrance; visite et mutisme des

trois amis de Job.
Première partie principale du poëme : Discussion entre Job et ses

trois amis sur la cause de son affliction, chap. III-XXVIII.
Explosion violente de la douleur de Job, thème et occasion de la

discussion, chap. III.
Les trois cycles ou actes du débat, où le nœud du drame se serre

de plus en plus, les amis accusant toujours plus ouvertement Job d'être

un impie qui pâtit pour ses péchés ; Job, de son côté, affirmant
roujours plus énergiquement la conscience qu'il a d'être innocent,
chap. IV-XIV, XV-XXI, XX1I-XXV1II.

Seconde partie principale: Ledénoûment, chap.XXIX-XLII, 6.

Premier degré, chap. XXIX-XXXI: Monologue de Job: sa

conduite morale ne peut pas être la cause de ses souffrances, elles doivent
avoir une cause plus profonde. (Solution négative.)

Second degré, chap. XXXII-XXXV1I: Discours d'Elihou: il ne saurait

y avoir de souffrances réellement imméritées ; les maux qui
fondent sur des homines justes en apparence sont des dispensations de

l'amour divin, ayant pour but de les épurer. (Première moitié de la
solution positive.)

Troisième degré, chap. XXXVIII-XLII, 6: Discours de Jéhova:
Dieu, le tout-puissant et seul sage, avec qui nul mortel ne doit
contester, peut aussi n'envoyer des afflictions que pour éprouver les justes.
(Seconde moitié de la solution positive.)

Epilogue historique: Justification éclatante de Job en présence de

ses trois amis, chap. XLII, 7-17.

A titre d'échantillon de l'exégèse, nous résumerons ici l'explication
que l'auteur donne du fameux passage du goè'l, chap. XIX, 25-27. On

verra qu'elle ne diffère guère de celle qu'en ont donnée MM. Ewald,
Schlottmann, Delitzsch, Dillmann et plusieurs autres théologiens de

nos jours.
Au reste je le sais: mon vengeur — celui qui revendiquera mes droits

et réhabilitera ma mémoire, cp. Prov. XXIII, 11 ; Lam. III, 58, — est

vivant, et comme dernier, — comme celui qui survit aux autres
(Esa. XLIV, 6 ; XLVIII, 12), non pas dans nn sens eschatologique
absolu, mais spécialement par rapport à Job qui va mourir,



628 BULLETIN

cp. XVII, 11 et suiv., — il se lèvera pour me défendre et me venger
(Ps. XII, 6), — sur la poussière de ma tombe ou de mon cadavre bientôt

décomposé ; XVII, 16, cp. Gen. Ill, 19 ; Eccl. Ill, 20.

Et après ma peau[qu']on a mise en pièces,celle-ci, c'est-à-dire: après

que ma peau, que voici, sera tombée en lambeaux par suite de la
putréfaction qu'entraîne la lèpre, cp. XVIII, 13, — et dépouillé de ma

chair (min privatif comme XI, 15; XXI, 9), affranchi de ce corps
labouré et exténué par la souffrance, et transporté dans une existence

meilleure, cp.XIV, 13-15, — je verrai Dieu (futur, comme Ps. XVII, 15;

cp. Math. V, 8; 1 Jean III, 2),

— lequel moi-même je verrai alors pour moi, c'est-à-dire pour mon
bien (Ps. LVI, 10; CXVIII, 6), et [que] mes yeux verront (prétérit de

certitude), et non [ceux d'] un autre (cp. Prov. XXVII, 2), par où Job

veut donner à entendre que cette vue béatifique de Dieu dans une antre

existence ne sera pas le partage de ses trois amis et adversaires.
Mes reins se consument dans mon sein, ils languissent dans l'attente de

ce moment bienheureux où justice me sera enfin rendue.
Ce que Job espère, ce n'est donc pas de ressusciter corporellement

après sa mort, au dernier jour, mais do voir Dieu au delà de cette
vie. Il s'élève très clairement et avec une grande vivacité au-dessus

de la conception populaire du Sheôl qu'il a lui-même partagée
jusqu'alors. Mais il ne va pas encore au delà de l'espérance d'une

immortalité personnelle. Toutefois, conformément au point de vue de

l'Ancien Testament, qui ne conçoit pas un esprit absolument incorporel,

l'idée qu'il se fait de cette immortalité n'est pas purement
abstraite et toute spiritualiste ; elle implique un certain réalisme, cp.
v. 27: mes yeux le verront. La foi en la résurrection, telle qu'elle
s'est développée plus tard, existe par conséquent en germe dans l'espérance

que Job exprime dans ces versets.

M. Zöckler a évidemment voué une attention et un soin tout particuliers

à la partie de son commentaire qui a pour objet les « idées dogmatiques

et morales » du livre de Job. Son texte lui a fourni l'occasion de

traiter un grand nombre de sujets de théologie biblique et de

philosophie religieuse. Malgré l'intérêt que présentent ces matières, et à

cause même de la richesse des aperçus et des développements renfermés

dans les pages que l'auteur y a consacrées, nous ne pouvons
songer, dans un compte-rendu comme celui-ci, à donner des extraits
de cette partie de l'ouvrage, et encore moins à en faire une étude

critique. Nous devons nous borner à signaler un certain nombre de

paragraphes pris plus ou moins au hasard dans différentes parties du



THÉOLOGIE 629

volume. La figure du Satan, chap. I-II; comparaison entre certains

propos de Job et les déclarations analogues qui se rencontrent dans les

littératures classiques, orientales et modernes, chap. Ill, XII-XIV; le

mélange de vérité et d'erreur que renferme la thèse soutenue par
Eliphas, chap. IV, XXII ; le développement qui s'opère, dans le cours
de la discussion, dans les conceptions religieuses et morales de Job,
chap. IX-X, XVI-XVII, etc.; l'idée de la sagesse, chap. XXVIII ;

l'idéal de l'homme juste qui ressort du témoignage que Job se rend dans

son monologue, chap. XX1X-XXXI ; la solution d'Elihou : l'affliction
considérée comme un châtiment purificateur, chap. XXXII-III.
XXXVI-VII; la preuve physico-théologique des chap. XXXVIII et

suiv.; conception symbolique ou allégorique du monde des animaux
dans l'Ancien Testament, à propos de chap. XL, 6-XLII, 6.

Il y aurait enfin bien des choses à relever dans les « indications

homilétiques, » par exemple sur la manière de traiter même des sujets
tels que les imprécations de Job, chap. III ; sur la convenance qu'il peut

y avoir à prendre pour textes des passages tirés des discours de Job et
de ses trois amis, où la vérité est présentée sous un faux jour, d'une
manière exclusive ; sur la nécessité de tenir compte de la marche

progressive des révélations de Dieu et de respecter le sens historique des

textes, etc. Mais c'est là un domaine qui ne rentre pas dans le cadre

de cette Revue.
H. V.

W. Volck. — La bénédiction de Moïse. Deut. xxxhi'.
L'auteur de cette monographie, actuellement pi-ofesseur de langues

sémitiques à la faculté de théologie de Dorpat, s'est déjà fait connaître,

il y a douze ans, par un travail analogue sur Mosis canlicum cyg-

neum, Deut. XXXII. L'ouvrage que nous annonçons aujourd'hui a

pour objet le chap. XXXIII du même livre, un des plus difficiles,
peut-être le plus difficile de tout le Pentateuque. Dans l'avant-propos
(pag. 1-8) l'auteur jette un coup d'œil sur l'histoire de la critique à

laquelle la « Bénédiction de Moïse » a été soumise depuis Eichhorn.
Il n'a pas de peine à montrer combien il règne d'incertitude sur les

questions relatives à l'authenticité, à l'intégrité, à l'âge, etc., de ce

morceau, et combien une nouvelle étude exégétique et critique se

justifie aux yeux de quiconque en connaît les difficultés.

' Der Segen Mose's untersucht und ausgelegt von Wilh. Volck, Dr der Theol.

und Phil., etc. Erlangen, 1873, 194 pag. gr. in-8.



630 BULLETIN

L'explication proprement dite extrêmement détaillée et déno.
tant une grande érudition philologique, remplit à elle seule les pages

9 à 153. A propos de chaque verset, presque de chaque mot,
1 'auteur passe en revue et pèse avec un soin minutieux toutes les

e rprétations anciennes et modernes qui en ont été données. Nous
avons remarqué plusieurs explications nouvelles, çà et là aussi des

explications anciennes présentées sous un nouveau jour et plus
soigneusement motivées qu'elles ne l'avaient été par les devanciers.
Ainsi dans le prologue, v. 2, le fameux mot composé ésch-dûth, à la

discussion duquel l'auteur ne consacre pas moins de neuf pages.
Contrairement à la presque unanimité des interprètes modernes, M. Volk
maintient la leçon masorétique et revendique pour dâth le sens de loi.
Ce serait un mot aryen d'origine, usité dans l'ancien hébraïsme. puis
tombé en désuétude pour ne reparaître que dans les derniers monuments

de lalittérature hébraïque, Daniel, Esdras et Esther. Dâth
serait génitif appositionnel, en sorte que ésch-dâth, proprement un
feu de loi, signifierait « un feu consistant en une loi, » et non « une loi
de feu, » comme traduisent ou expliquent la plupart des anciens. La
loi serait appelée poétiquement un feu, soit à cause de la force qui lui
est inhérente (cp. Jér. XXIII, 29: «Ma parole u'est-elle pas comme un
feu, et comme un marteau qui brise le roc?»), soit parce qu'elle est

une révélation du Dieu saint dont il est dit qu'il est un feu dévorant.
Le commencement de la bénédiction à l'adresse de Lévi, v. 8, est

expliqué comme suit: « Tes thoummim et tes ourim, à toi Lévi, sont

pour celui d'entre les tiens,qui mérite la qualification d'homme pieux,
ou aimant Dieu, et non pour le premier lévite venu, puisque (asher)
tu l'as teuté, lui Jehovah, à Massa et que tu as contesté avec lui à

Mé-Meriba. » Au v. 25, dans la bénédiction concernant Asher, les

hapax legomena: minhal et dobè sont longuement discutés. Traduction:

« Que ton verrou, — le verrou qui ferme et protège ton
territoire, — soit tout entier de fer et d'airain, et qu'autant que tes jours
dure ta quiétude. »

Au point de vue historique et critique, l'auteur s'applique à montrer,

à propos de chacune de ces bénédictions, qu'elle ne renferme rien

qui contredise le témoignage du rédacteur, v. 1, lequel attribue le

tout à « Moïse, l'homme de Dieu. » Ceci nous amène à parler de la
dernière partie du livre (pag. 154 et suiv.) où, tirant les conclusions

qui résultent de son exégèse, l'auteur traite successivement de

l'authenticité et de l'intégrité de Deut. XXXIII, de ses rapports avec la
bénédiction do Jacob (Gen. XLIX), de la langue et de la forme poé-



THÉOLOGIE 631

tique de notre morceau, de son insertion dans le cadre historique du

Deutéronome, des échos de cette bénédiction dans la littérature
postérieure <Jug. V, Hab. III, Ps. XVIII et LXVIII.)

M. Volck estime que non-seulement les différentes bénédictions,
v. 6-25, mais le prologue, v. 2-5, et l'épilogue, v. 26-29, sont de

Moïse. Il pense que les allusions à des faits et à des circonstances

post-mosaïques qu'on a trouvées dans plus d'un passage ne s'y trouvent

pas en réalité; que ce monument ne peut s'expliquer ni par
l'époque de Josias (Ewald), ni par celle de Jéroboam II (Bleek et Graf),
ni par celle de Jéroboam I (Schrader), ni par celle de Saul (Knobel),
ni par celle des Juges (Kleinert), mais que le contenu est ce qu'il pouvait

et ce qu'il devait être ou moment où le grand législateur allait
quitter ce monde. La prière, par exemple, en faveur de Juda, v, 7,

reviendrait à dire : « Ecoute, ô Jehovah, la voix de Juda; et ramène
le victorieux chez lui, auprès de son peuple, afin que, après avoir
achevé la conquête de Canaan comme tribu investie de l'hégémonie,
il puisse jouir en paix, au milieu de son peuple, du fruit de ses combats

et de ses victoires. » La bénédiction concernant Benjamin, v. 12,

aurait un sens tout à fait général: « Le bien-aimé de Jehovah reposera

en assurance sur Lui (Jehovah sera pour ainsi dire Je fondement
de sa demeure); Il (Jeh.) le protège sans cesse, et il (Benjamin)
repose entre Ses épaules. » (Jehovah le portera. Cp. Ex. XIX, 4;
Deut. I, 31.) Quant à l'omission de Siméon qui, dans les listes
généalogiques, vient habituellement après Ruben, M. Volck croit pouvoir

l'expliquer comme suit : à Ruben, dépouillé de la primauté qui
lui revenait en vertu de la primogeniture (v. 6; cp. Gen. XLIX, 3. 4),
Moïse voulait opposer de suite la tribu qui avait pris sa place à la
tête de la nation ; c'est pourquoi il a laissé Siméon de côté pour passer

immédiatement à Juda. Puis, une fois Siméon oiùis, Moïse avait
d'autant moins de motifs pour y revenir après coup, que cette tribu
était de toutes la moins importante.

Le texte de la Berakah nous est parvenu dans son intégrité, sauf
une erreur de vocalisation (v. 16 où, au lieu de thabothah, il faut lire
theboalhah, féminin double avec paragoge volontative : « qu'elle
vienne ») et une interpolation. M. Volck considère comme telle le v. 4:
Moïse nous a prescrit une loi, [pour êlre] une propriété héréditaire de

la communauté de Jacob. Ces mots interrompent le nexe entre les versets

3 et 5. C'est une glose, provenant peut-être du deutéronomiste

(pag. 175) et servant à expliquer les derniers mots du v. 3: «Ils, — les

Israélites, — se sont prosternés à tes pieds pour recevoir tes paroles. »



632 BULLETIN

Si ce verset est inauthentique, on ne peut pas l'invoquer comme une

preuve de la non-mosaïcité de la Berakah ou du moins du prologue.
Deut. XXXIII est dans un rapport de dépendance incontestable

vis-à-vis de Gen. XLIX. Toutefois ce n'est ni une simple paraphrase,
ni une simple imitation. Moïse tantôt confirme les bénédictions du

patriarche, tantôt les précise, tantôt les modifie conformément à la
différence des temps et des circonstances (par exemple en ce qui
concerne la tribu de Lévi, devenue tribu sacerdotale). Là, c'est le père

qui parle à un peuple naissant; ici, le législateur qui voit les tribus
prêtes à franchir le seuil de la terre promise.

La bénédiction de Moïse présente un grand nombre de particularités

linguistiques. D'un autre côté, il existe des analogies frappantes
entre elle et des morceaux tels que Deut. XXXII et Ps. XC. Au point
de vue poétique, elle ne le cède en rien aux plus beaux produits de

la muse israélite, si ce n'est sous le rapport du parallélisme, qui est

peu régulier, et de la disposition strophique, dont il n'y a pas de

trace.
Confiées d'abord à la mémoire des tribus israélites, les bénédictions

de Moïse furent ensuite fixées par écrit et munies de l'introduction
générale, v. 1, et des formules d'introduction spécialesà chacune d'elles
(v. 7, 8, 12, 13, etc.). Dans l'ancien Pentateuque, la Berakah se trouvait

placée entre Nomb. XXVII, 12-23 (ordre donné à Moïse d'aller
attendre la mort sur les monts Habarim, et installation de Josué) et

Deut. XXXIV, 1-9 (Moïse monte sur le Nébo pour y mourir). Dans
la suite, ces morceaux Nomb. XXVII, 12-23 et Deut. XXXIII, 1-

XXXIV, 9 furent séparés l'un de l'autre, d'abord par l'insertion de

Nomb. XXVIII-XXXVI, Deut. XXXI, 14-23 et XXXII, 1-43; puis par
l'intercalation de la législation deutéronomique que le « deutérono-
miste » fit précéder des discours Deut. I-IV. Dans cette question de

la composition du Deutéronome, M. Volck partage en général les vues
exposées par M. Klostermann dans les Studien und Kritiken de 1871

et 1872.

L'ouvrage se termine par un triple appendice : 1° catalogue très
complet des travaux publiés sur Deut. XXXIII; 2° liste alphabétique
de tous les mots et de toutes les formes qui se rencontrent dans ce

chapitre ; 3° liste alphabétique des mots hébreux et chaldéens, syriaques

et arabes expliqués dans le commentaire.

H. V.


	Théologie

