Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: Correspondance : lettre a M. le professeur Dandiran
Autor: Secrétan, C. / Dandiran

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379159

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CORRESPONDANCE

LETTRE

A M. LE PROFESSEUR DANDIRAN

Mon cher collegue,

En me prévenant, il y a peu de mois, que M. Astié voulait
discuter la Philosophie de la liberté dans cette Revue, vous
m’avez detnandé de lui répondre au méme endroit. J’obéis sans
difficulté, l'occasion me semblant favorable pour attaquer,
sinon pour dissiper quelques malentendus opiniitres.

Votre honorable collaborateur concentre tout son effort
conire la thése suivant laquelle Diea se fait librement ce qu'’il
est. Ceci implique, dit-il, un passage du possible au réel, de
I’essence 4 I'existence qu’il ne saurait entendre. Le Dieu de
noire philosophie « a besoin d’étre déja pour se faire » (pag. 372)
el I'on est obligé de rapporter & son essence antérieure & tout
acte des attributs dont il devraii s’investir par cet acte méme.

L’erreur et la vériié se tiennent de prés dans cette objection.
Elle porte & faux, puisque je ne prétend connaitre aucune
essence antérieure & I'acte : mais il faut pourtant confesser que
cette négation ne s’entend point aisément. Or du moment ou
nous aurions accepté la tidche d’expliquer comment 'étre
absolu se réalise, nous serions battu par I'objection, dont la
portée est considérable, quoique volre ami ’exagére.

Sa Lettre-Pf}'éface ne parle que des difficultés qui s’op-
posent & ma doctrine; ce n’est pas assez pour en bien juger,

il en faut comprendre aussila raison d’éire, bonne ou mau-
vaise.



LETTRE SUR LE DERNIER ARTICLE DE M. ASTIE 609

Mon point de départ est dans la morale. Considérant la vérité
morale comme évidente par elle-méme, je cherche librement,
mais non sans raison suffisante, une philosophie premiére,
une explication du monde telle qu’elle rende compte des faits
moraux en conservant la suprématie del’idée morale. L’anthro-
pomorphisme naif de M. Astié et de M. Garreau, médecin des
hopitaux militaires & la Rochelle, ne satisfait plus ma pensée, et
jai dit pourquoi. La coexistence dans 'homme d’une liberté
limitée et d’'une nature déterminée n’est possible que par son
imperfection, on pourrait aller jusqu’a dire qu’elle implique un
étre corporel. En Dieu, I’'étre infini, ’étre absolu, cette coexis-
tence est inadmissible. Si I’on pose, avec Spinosa, que Dieu
est tel qu’il est, sans cause, éternellement et nécessairement,
eh bien! alors, il faut suivre Spinosa jusqu’au bout, il faut avee
Spinosa statuer la nécessité universelle et prononcer la néga-
tion de 'ordre moral.

Dans la question qui nous occupe, il n’y a pas de milieu pos- -
sible entre le spinosisme et la philosophie de la liberté. En
effet, si Dieu a une nature, cette nature est nécessairement la
perfection : il ne saurait étre question pour lui comme pour
nous de réagir contre sa nature, il la suit nécessairement,
absolument. Etant naturellement parfait, il est nécessairement
tout ce qu’il est. Ses actes, ses créations, s’il peut élre question
encore d’actes et de créations, sont un résultat nécessaire de
sa nature. Etant nécessairement tout ce qu’il est, il fait né-
cessairement tout ce qu’ll fait. Mais dans ce cas, nous-meémes,
effets d’'une activité nécessaire, nous ne saurions étre libres,
Jentends libres de réaliser ou de ne pas réaliser telle possibi-
lité donnée. En éffet, il ne s’entendrait nullement que la par-
faite détermination de l’acte créateur aboutit 2 'indétermina-
tion de la créature. Si Dieu est nécessairement ce qu'il est, il
fait nécessairement ce qu’il fait, le monde est nécessairement
tel que Dieu I’a fait, et 'ordre moral, qui suppose la liberté, est
et demeure une chimére. Pour échapper & cette conséquence,
il faut plonger dans l'anthropomorphisme, c’est-a-dire attri-
buer imparfaitement & Dieu les gualités qu’on lui confére, les
affirmer et les nier tout ensemble, en un mot statuer en lui

c. R. 1873, 89



610 CH, SECRETAN

le fini, I'imparfait, la contradiction. Un tel Dieu ne saurait étre
Pabsolu, la cause premiére; il faut, avec M. Ménard, avec
M. Renouvier (Essais de critique générale), dont mon critique
s’autorise, n’admettre que des Dieux finis, des Dieux multi-
ples, des Dieux créatures, créatures du néant.

Nous cherchons donce, en évitant cet écueil, un point de vue
compatible avec 'ordre moral et par conséquent avec laliberié
humaine. La légitimité de cette tentative nous est garantie par
'autorité de la conscience, qui atteste la suprématie de P’ordre
moral. Partant de 'idée que ’'homme du moins n’est pas sine
causc, nous ne saurions voir en lui que la libre création d’un
Dieu libre, puisqu’il est libre lui-méme, d’un Dieu parfait, puis-
qu’il trouve en lui l'idée et la loi de la perfection. Nous cher-
chons en Dieu la raison de cette perfection idéale qui est I'ordre
d’amour, et nous disons avec le Théologien : « Dieu est amour.»
Nous adorons en Dieu I’excellence morale.

Mais voici ce que M. le professeur Astié ne peut pas com-
prendre, quoique son confrére M. Fouillée semble P'avoir com-
pris, puisqu’il le r‘é'péte‘ : une qualité morale, pour étre vrai-
ment morale, ne peut étre qu’at:cjuise et revétue, elle ne
saurait étre qu’une habitude, un acte de la liberté, non l'ex-
pression d’une nécessité naturelle. Si je suis obligé de vous
faire du bien par manature, vous ne m ’en devez aucune recon-
naissance, puisque je ne peux pas faire autrement ; ma bien-
veillance descend au rang des forces de la nature. Il n’y a
d’amour que celui qul se fait lui-méme; l'amour de nature,
la bonté de nature ne seraient ni Pamour ni la bonté véri-
tables. L’amour ne peut étre qu’un acte, ou, pour bannir toute
équivoque, une action, une détermination de la volonté. Et la
virtualité constante, Pantécédent de ce vouloir ne saurait étre
gqu'une volonté absolument indéterminée, une pure, liberté
d’indifférence. Celui qui aime (absolument) ne peut y étre porté
par aucune raison inhérente ¢ sa nmature, car un tel motif
serait un besoin, et celui qui dans son amour céde au besoin

! La liberté et le (Ieterminisme, Paris 1872. Voyez Revue chrélienne, numéro
d’octobre 1873 et suivants.



LETTRE SUR LE DERNIER ARTICLE DE M. ASTIE 611
s’aime au fond lui-méme, c’est-a-dire qu’il n’aime pas; I'objet
aimé n’est plus qu’un moyen, tandis que dans 'amour véritable
il est un but; aimer, c’est vouloir I’étre aimé pour lui-méme.
Ainsi 'amour suppose avant lui la liberté. L’amour parfait
est la liberté absolue se manifestant comme telle par un acte
dont elle seule est capable.

Voila, monsieur, le résumé succinct des considérations qui
m’ont porté A statuer au point de départ la liberté absolue,
que je déclare moi-méme incompréhensible. Pour que sa réfu-
tation fat effective, M. Astié devait tout au moins viser cette
série d’idées que j'ai constamment mise en saillie. Il semble au
contraire fermer les yeux pour ne pas 'apercevoir. Je le prou-
verai.

Dans le point de vue que je viens d’esquisser, il est incontes-
table que le rapport de la liberté formelle et de 'amour peut
étre compris comme celui de I'essence et de 'existence, et
rangé sous la catégorie de la puissance et de 'acte. Mais la -
puissance dont il s’agit est une puissancé active et par consé-
quent actuelle; son énergie est un vouloir, une action véri-
table. Si vouloir est un proces, y aurait-il lieu de le décrire, et
I'ai-je décrit? Il me semble que je ne I’ai point fait et que je
ne devais point le faire. Je ne saurais nullement le connaitre;
ma propre méthode ne va point jusque-1a, et, par la nature des
choses, aucune autre méthode n’y saurait atteindre. Mon point
de départ et la justification de mon procédé appartiennent &
Pordre moral; la doctrine de la liberté absolue n’affirme en
réalité qu’une chose : c’est que les perfections divines sont des
perfections morales, c’est que ’amour est 'amour, c’est-a-dire
un fait et non pas une essence, tandis que I’essence divine reste
un mystére insondable. Mais, en suivant la méthode ontologi-
(que, au sujet de laquelle j’ai pris des réserves qu’on n’a pas pu
tout & fait ignorer, en partant des idées d’étre et de cause, en
pressant le causa sui, encore n’aurais-je point A décrire la fagon
dont Dieu devient Dieu. L’analyse d’un tel procés est impossi-
ble, précisément parce qu’il a pour antécédent la liberté abso-
lue. Nous savons que Dieu se fait, parce que I'’expérience nous
instruit de son existence et qu’il ne saurait exister sans se faire,



612 CH. SECRETAN

les deux termes étant synonymes. Nous savons cela, maisnous
ne savons rien, nous ne voulons rien savoir de plus.

Telles sont mes déclarations actuelles. Le lecteur qui s’in-
téresse A& ces matiéres est prié de vouloir bien les comparer
au premier volume de la Philosophie de la liberté.

Ai-je décrit ce procés ou ne l'ai-je pas décrit dans Pouvrage
examiné ? Devais-je le faire ou ne devais-je pas le faire? Ce sont
la deux questions distinctes, dont la combinaison fait surgir
quatre alternatives.

Mon sentiment personnel est que je n’ai pas décrit le procés
absolu, parce que je n’avais point & le décrire. L’avis de mon
honorable contradicteur me parait difficile & déméler au milieu
de ses allégations multipliées. Permetiez-moi de les reproduire
textuellement :

1o « M. Secrétan se defend de Uobligation de parcourir la
distance qui sépare Uétre de Vessence, mais il est forcé (par
Pargumentation du critique) d’admettre I'idée du procés divin
au moyen duquel Vabsolu se fera personne. » (Pag. 348.)

2° « Qu'on nous montre donc comment Dieu' passe de la
puissance a 'acte, de l'antécédent, la puissance ou I'absolue
liberté, & 'activité et 4 la personnalité... Comment se peut-il
que M. Secrétan ait oublié de nous signaler les phases du
procés par lequel Dieu passe de la puissance a Pacte ? Nous
tenons a savoir comment Pabsolu négatif de I'état d’indétermi-
nation pure a pu s’élever ala personnalité, & ’existence comme.
vrai Dieu. » (Pag. 349.)

3o « M. Secrétan ne nous a pas fait franchir ce pas délicat
qui sépare I’absolu négatif du Dieu vrai, actuel et personnel. »
(Pag. 358.) y

4° « Impossible de comprendre comment nous pouvoms
passer de I'antécédent au conséquent, de I'absolu négatif au
Dieu vivant et personnel. Rien de plus fdcheux que cette grave
lacune. » (Pag. 351.)

5° « Nous accordons qu’on se refuse 4 dire & priori comment

t Dieu?



LETTRE SUR LE DERNIER ARTICLE DE M. ASTIE 613

tout a da sortir de ’absolue liberté ; mais nous désirons savoir
comment tout est sorti @ posteriori de la liberté absolue; il ne
suffit pas de se dire dispensé de donner une réponse-sous le
prétexte que 'absolue liberté est elle-méme inexplicable. »
(Pag. 358.)

De tous ces passages, il ressort que je n’ai pas décrit le
procés, gue je m’y suis refusé, quoiqu’en bonne logique j'y
fusse tenu. Mais voici tout aussitot des textes qui tranchent
étrangement sur ceux de la premiére série .

60 « Il nous semblait qu’avant tout vous aviez prétendu nous
montrer comment Dieu avait commencé par se faire lui-méme,
par passer de Pantécédent au conséquent, en sortant de sa
liberté absolue. » (Pag. 359.) .

70 « Nous venons de le voir suffisamment, M. Secrétan pré-
tend nous apprendre comment Dieu s’est fait lui-méme, en
partant de la simple volition', 'unique essence universelle. »
(Pag. 372.) "

8¢ « N'aurait-il pas été sage de renoncer & nous dire com-
ment Dieu doit étre fait, commentil a passé de 'antécédent au
conséquent? En vérité, cefte analyse transcendantale parait
singulierement déplacée, lorsqu’on nous a déclaré que 1Vétre
sur lequel le scalpel s’exerce est incompréhensible. Puisqu’il
en est ainsi, renoncez donc & le comprendre, ne prétendez
plus nous faire connaitre par le menu Dieu en lui-méme. »
(Pag. 394.) | |

Des quatre alternatives possibles il en est deux défavo-
rables, qui semblent & la vérité s’exclure; la Lettre- Préface
les embrasse toutes les deux avec une égale ardeur. A teneur
des cinq premiers passages, nous n’avons pas décrit le proces,
nous n’avons pas fait connaitre Dieu en lui-méme, et cependant
nous aurionsdii le faire. Suivant lestrois derniers, enrevanche,
nous avons fait tout cela, tandis que nous aurions dit nous en
abstenir. Je ne demande pas, monsieur le directeur, si le pro-
cédé ne trahit pas quelque préoccupation. I me semble que
je me suis suffisamment expliqué sur la question en elle-méme

1 Volition ?



614 CH. SECRETAN

pour satisfaire & votre désir. Je n’ai plus & relever que deux
ou trois détails. '

Et d’abord I’éternelle objection de I'arbitraire : « Ce qui est
bien aujourd’hui pourra étre mal demain. » (377.) Nous ne pou-
vons pas empécher cette conclusion de se produire, mais elle
ne nous touche pas. Elle ne vaudrait que si nous étahlissions la
liberté d’indifférence comme 1’expression définitive de 1’absolu
dans un sens dogmatique, lequel supposerait que nous nous
en attribuons Pintuition. Il n’en est rien : le sens de cette doc-
trine est simplement de comprendre Dieu comme une person-
nalité morale. Le sens est que Pamour dont Dieu nous aime
est un véritable amour, c’est-a-dire un fait de volonté et non
pas I'effet d’'une nécessité naturelle, parce que s'il était nature
il ne pourrait plus nous inspirer aucune reconnaissance, et
ne serait plus amour. Ainsi 'amour qui fait-de 1'absolu Dieu,
notre Dieu, cet amour est un fait, par dela lequel il n’y a rien
a chercher, parce qu’on n’y trouve que I'insondable, I'indéfi-
nissable. Notre fondement n’est pas la nécessité de la pensée,
notre fondement est la foi. L’immutabilité des lois morales et
des lois naturelles est une croyance, dont l'objet véritable est
la fidélité de Dieu. Tel est le vrai sens, unique portée du soi-
disant paradoxe ou la banalité vient se heurter. Nous somines
certains de Pimmutabilité des lois du monde, parce que toute
théorie et toute pratique sont i ce prix. Mais si ’'on demande
sur quoi se fonde cette certitude, nous répondrons: elle ne se -
fonde pas sur la nécessité des choses, elle se fonde sur le fait
que la volonté qui donne des lois au monde est la volonté de
Dieu. M. Astié ne fait pas bien d’alléguer & P’appui de I'arbi-
traire absolu qu’il nous impute le passage oii il est dit : « La
volonté qui a produit le monde, c’est la volonté de I'étre abso-
lument libre d’exister dans la forme d’absolue liberts. » En
effet, sil'indifférence, si arbitraire est la virtualité, la puissance,
comme notre auteur V’a si souvent répété, ce ne peut pas étre
Iexistence et 'acte. L’absolue liberté se manifestant comme
telle est 'amour. Nous avons dit maintes fois; nous I'avons
inscrit comme titre d’'une de nos theses, et nous avons peine



LETTRE SUR LE DERNIER ARTICLE DE M. ASTIE 615

a comprendre comment, dans une discussion qui veut étre aussi
sérieuse, il était possible de 'oublier. Il ne s’agit point en effet
d’examiner sinotre thése est juste ou non. M.le professeur Astié,
citant textuellement un passage de mon livre pour établir la
justesse de son interprétation générale du systéme, ne pouvait
pas convenablement lui donner un sens qu’il devait savoir
étranger & ma pensée, et je suis réduit & supposer que l'arti-
culation principale de tout le systéme lui a complétement
échappé. Résumons donc le systéme en un mot :

La pure essence, c’est I'infini des possibles, la liberté indé-
terminée, le minimum, le non-étre, source de tout étre.

L’acte, P’existence, la liberté déterminée en tant que liberté,
c’est 'amour, le maximum, la perfection effective.

Le passage de la puissance & I'acte est un vouloir.

Comment ce vouloir se produit-il? — Je lignore, et je ne
sals pas méme au juste ce que la question signifie.

Pourquoi la pure liberté veut-elle se réaliser ?— Je n’en-
treprendrai point de le dire.

Qu’est-ce que la pure liberté avant tout acte? — Je ne me
flatte point de I’entendre, mais je suis obligé de la statuer au
point de départ pour que 'amour puisse trouver place dans
ma pensée, c’est-a-dire que Dieu soit Dieu. En tout cas, il
n’est pas permis, en discutant cette série d’idées, d’identifier
la liberté d’'indifférence avec la liberté se manifestant comme
telle.

Une semblable négligence, un pareil oubli de la doctrine
fondamentale affecte la discussion de ’honorable « justicier »
sur les motifs. Il cite la phrase suivante : « Un motif inhérent &
I’étre absolu serait un motif absolu qui déterminerait I'action
d’'ane maniére irrésistible, aiusi la liberté s’évanouirait. » Et il
en conclat : « Ainsi ’absolu n’a pas, ne peut pasavoir de motif
ni pour sortir de son indétermination, ni pour en sortir d’'une
maniére plutdt que d’une autre. » Je dis bien, et le justicier ré-
péte bien gqu’une volonté sans motif serait aveugle, et se con-
fondrait avec le hasard, qui n’est qu’'un nom de notre igno-
rance; je dis bien, de la facon la plus formelle, que V'activité
créatrice n’est pas sans motif; le justicier n’en persiste pas



616 CH. SECRETAN

moins A confondre Pabsence d’un motif inhérent & la nature
de I’étre avec Pabsence de tout motif quelcongne. Et cependant
lui-méme vise plus loin la distinction qui nous importe, en
citant un passage de M. P. Garreau': « La volonté de créer
comprend son motif en elle-méme, c’est la charité, c’est1’a-
mour. » Le motif de la création consiste dans la considération
de la créature possible, ce n’est pas un motif relatif & Dieu
lui-méme, un motif inhérent a sa nature, parce que 'amour ne
saurait étre une nature, ainsi que nous l'avons déja dit.
L’identification de la Lettre-Préface était donc précipitée et
le procédé de discussion peu surveillé.

De méme jaidit : « Lorsque nous savons ce qui rend Dieu
incompréhensible, nous I'avons compris. Le censeur poursuit :
« Toute lintelligence que nous pouvons avoir de lui consis-
» terait a4 reconnaitre qu'il est incompréhensible. » — Mais
non; reconnaitre qu'il est incompréhensible ou savoir ce qui
le rend tel, n'est pas du tout la méme chose, et « le bon sens
de 'ame la plus simple » pourrait s’en aviser, ce nous semble,
a moins d’une rare distraction.

Un malentendu plane encore sur toute la discussion relative
aux attributs divins. J’ai écrit : « Les attributs métaphysiques
de Dieu, tels que la toute-présence, la toute-science, la toute-
puissance sont tous compris dans I'idée d’absolue liberté, et ne
regoivent qu'en elle leur divin caractére. Il en est de méme des
attributs moraux, considérés comime appartenant a Uessence
divine. » Mon savant critique ne tient aucun compte des ré-
serves soulignées, qui sent cependant capitales, décisives, et qui
fixent seulesle sens de ma doctrine. Il présente la chose comme
si je prétendais retrouver dans la notion de la liberté pure
tous les attributs divins, tels que I'ancienne théologie les a défi-
nis, ce qui est & cent lieues de la vérité. Si notre adversaire
n’avait pas commis cette méprise, il n’aurait pas écrit sa note 2
de la page 388. Il n'aurait pas dit que I'idée de subordonner la
prescience a la liberté divine, I'affirmation que Dieu ne sait que
ce gu’il veut savoir; est « un bloc erratique, » dans la Philoso-

' Pag. 873.



LETTRE SUR LE DERNIER ARTICLE DE M. ASTIE 617

phie de la liberté, mieux encore, « un germe qui, §’il s’épanouis-
sait, ferait voler le systéme en éclats.» Si 'on daignait creuser,
on trouverait, je crois, que ce soi-disant erratique est bel et
bien de la roche en place, et que, loin de menacer le systéme,
il sort au contraire des entrailles du systéme.

Cet exemple nous montre jusqu’ou I’on peut arriver lorsqu’on
commence 3 lire avec prévention. Aprés un échantillon pareil,
on ne s’étonnera plus que votre collaborateur me tienne, lui
aussi, pour un partisan de la dogmatique du réveil, que jai
prise in extremis, dit-il, pour en faire l'apologie (pag. 385),
« jusqu’aux exagérations de l'orthodoxie la plus outrée et
la moins authentique. » (Pag. 386.)

Si ’on veut ’entendre ainsi, mon cher collégue, jen’ai garde
de réclamer davantage. Tout mon regret, c’est que, se bornant
exclusivement 4 l'examen de mon premier volume, M. le
professeur Astié n’ait pas articulé plus précisément les exagé-
rations orthodoxes dont il m’accuse. C’elit été I’occasion pour
les lecteurs de la Revue de s’initier en quelque mesure aux
sentiments de M. Astié lui-méme.

Pardonnez-moi les longueurs que vous avez provogueées,
faites excuser au public I’apologie personnelle que vous avez
demandée, et croyez-moi

Votre tout dévoué

CH. SECRETAN.




	Correspondance : lettre à M. le professeur Dandiran

