
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Schrader. — Les inscriptions cunéiformes et l'Ancien-
Testament '.

Aujourd'hui que le déchiffrement des inscriptions assyro-babylo-
niennes a été suffisamment contrôlé, que le caractère de la langue
dans laquelle ces inscriptions sont conçues est scientifiquement établi,
le moment paraît venu de mettre la main à la faucille et de songer à

la moisson. Cette moisson est d'une étonnante richesse. Elle fournit
une foule de résultats imprévus, qui complètent et rectifient nos
connaissances relatives à l'histoire de l'Orient antérieurement à

l'époque des Achéménides. La plupart de ces découvertes intéressent

au premier chef l'Ancien Testament. Il importe donc de

rassembler avec soin et discernement tous les matériaux solides d'une

histoire assyro-israélite. Ce n'est pas cette histoire déjà toute faite

que l'auteur prétend offrir au public. Elle ne pourra être reconstruite

que plus tard. Pour le moment., il ne peut être question que
de rapprocher de l'Ancien Testament les textes exhumés des

palais de Nimroud (Chalah,) de Koyoundjik Ninive) et de la cité de

Sargon, des monceaux de ruines ^e Babylone et des tombes de War-
kah et de Moughéïr. L'auteur n'a pas l'intention de faire disparaître
à tout prix îes divergences qui pourraient se produire entre la Bible
et les inscriptions cunéiformes, et encore moins de les dissimuler.
Une solution naturelle se présente-t-elle à lui? il ne la repousse pas;
mais mieux vaut, mille fois, reconnaître loyalement ces divergences,
tant que les matériaux connus ne fournissent pas les moyens d'une

conciliation satisfaisante, que de les effacer arbitrairement en tordant
le texte de la Bible ou en faisant violence aux monuments.

1 Die Keilinschriften und das A Ite Testament, von Eberhard Schrader, Dr der

Theologie u. Phil., prof, der Theol. in Jena. Giessen 1872. VU et 386 pag. in-8.

c. R. 1872. 19



290 BULLETIN

M. Schrader a utilisé tous les matériaux qui lui étaient accessibles,
c'est-à-dire toutes les inscriptions publiées jusqu'à ce jour. 11 a pu
profiter encore du troisième volume de la grande collection publiée
en Angleterre par Rawlinson et Norris, ainsi que du livre de M. Op-

pert sur les inscriptions de Dour-Sarkayan. (Paris 1870.)

Conformément au but qu'il s'est proposé, d'extraire des monuments

assyro-babyloniens tout ce qui se rapporte de près ou de loin à l'Ancien

Testament, l'auteur a pris ce dernier pour base de son travail.
Il le parcourt livre après livre, s'arrêtant à tous les chapitres ou versets

sur lesquels les inscriptions peuvent répandre du jour, ou qui lui
fournissent l'occasion de faire un rapprochement intéressant. Les
textes assyriens ou babyloniens sont chaque fois transcrits en caractères

latins, traduits en allemand et, le plus souvent, expliqués avec

plus ou moins de détails pour en faciliter l'intelligence au lecteur.—
A la fin de son commmentaire, l'auteur a résumé dans une quinzaine
de pages les données chronologiques fournies par les monuments pour
la période qui s'étend de l'an 900, environ, à l'an 660. Cet excursus

chronologique est suivi de plusieurs pièces justificatives importantes,
telles que la table des éponymes ou archontes, c'est-à-dire des magistrats

annuels dont la fonction essentielle consistait à donner leur nom
à l'année dans les fastes du royaume; plusieurs fragments de ces

fastes, où sont consignés en quelques mots les événements les plus
marquauts de chaque année, principalement les expéditions militaires ;

le canon chronologique des rois de Babel, dit canon de Plolémée, etc.

En outre, l'auteur a enrichi son ouvrage d'un glossaire où les mots

assyriens cités dans le commentaire sont brièvement expliqués et

rapprochés des mots hébreux, arabes, syriaques, etc., de même
racine. Le volume se termine par une table alphabétique des matières,
une liste des mots et noms hébreux expliqués ou cités dans l'ouvrage,
enfin par deux cartes dressées par les soins d'un collègue de l'auteur,
M. Zöppritz : l'une indiquant les routes suivies, en Palestine, par les

armées de Sanchérib; l'autre, d'après Kiepert, représentant l'Assyrie
et la Babylonie, et en particulier l'emplacement de Ninive.

Quelques extraits donneront une idée de l'intérêt qu'offre cet

ouvrage, et du profit qu'on en peut retirer pour l'intelligence de l'Ancien

Testament.
Gen. II, 4. A propos de la première mention du nom de Yahvéh,

l'auteur constate ce fait curieux que dans deux inscriptions du roi
Sargon il est question d'un dynaste syrien de Hamath portant le nom
de Ynhoubihd. Le premier élément de ce mot composé, Yahou, corres-



THÉOLOGIE 291

pond évidemment au nom du Dieu d'Israël. Ce qui prouve que c'est
bien un nom de Dieu, c'est que le mot est précédé du signe délermi-
natif de la divinité, et que dans une autre inscription le même prince
figure sou's le nom de Iloubihd (ilou El). Cette substitution de l'un
des noms de Dieu à l'autre dans un même nom nous rappelle que le

roi Yoyaqmi de Juda s'appelait avant son avènement au trône, Elya-
quim. (2 Rois XXIII, 34.) Peut-être est-ce à l'occasion d'un événement
semblable que le dit prince de Hamath avait échangé l'une des formes
de son nom contre l'autre. — Voilà donc un prince syrien, et par
conséquent païen, qui portait un nom formé au moyen du nom du Dieu
d'Israël. Ce prince aurait-il adoré Jéhovah Si oui, que devient
l'origine spécifiquement hébraïquede ce nom de Dieu Il faut se rappeler
ici que les peuples de l'antiquité avaient coutume d'emprunter à

d'autres peuples le culte de tel ou tel de leurs dieux. C'est ainsi que,
d'après les inscriptions, les Syriens de Damas avaient emprunté aux
Assyriens le culte de leur dieu Assour; de même celui du dieu as-

syro-babylonien Bin, à en juger par le nom bien connu de Binhidri
(hébr. Benhadad, ou plutôt Benhadar), qu'ont porté plusieurs rois
de Damas. Pareillement, les Syriens de Hamath paraissent avoir
admis dans leur panthéon le dieu national de leurs voisins les Israélites,

Yahou ou Yahvéh, et cela sans prétendre faire par là acte de

conversion au jéhovisme monothéiste. On ne peut donc tirer de ce

nom de Yahoubihd aucune conclusion infirmant l'origine hébraïque du

nom de Yahvéh. Ce dernier ne s'explique d'une manière satisfaisante

que par l'hébreu et au point de vue de l'hébraïsme.
Gen. IV, 2. Le nom d'Abel (Hêbel) passe communément pour signifier

souffle. Cette interprétation a l'inconvénient de donner à ce nom
un sens qui est en dehors de toute analogie avec celui de tous les

autres noms des premiers hommes: Adam l'homme (homo); Eve
(chavvah la mère ; Qaïn le planton ou rejeton ; Seth — idem;
Enosch l'homme vir N'est-il pas naturel de penser que le nom
du second fils d'Adam fut un nom du même genre? Or, il se trouve
qu'en assyrien Habal est le mot ordinaire pour dire fils. Ce ne serait

pas la seule fois qu'un mot usité comme appellatif dans une langue
ne se fût conservé, dans une autre langue de la même famille, que
comme nom propre Cp. Hagar, en arabe la fuite ; Esaù, en arabe

poilu.
Gen. X, 6. Le pays de Canaan et spécialement la côte phénicienne

sont toujours désignés par les mots mat-Acharri, le pays de derrière,
c'est-à-dire d'occident (Hébr. achor). La Méditerrannée est appelée



292 BULLETIN

«la grande mer (thihamtou hébr. thehôm) du pays d'occident.»
— Il est fait pour la première fois mention de ce pays d'Acharri
dans une inscription de Tiglat-Piléser I, vers 1150 avant Jésus-Christ.
On y lit ce qui suit : « Par la grâce d'Assour, de Samas (le soleil),
de Bin, les grands dieux, mes seigneurs, moi Tiglat-Piléser, roi d'Assyrie,

fils de etc.., je règne de la grande mer d'occident à la grande
mer du pays deNaïri.» Dans une inscription du roi Binnirar, vers
l'an 800, où sont énumérés les pays tributaires des Assyriens, le pays
d'Acharri «dans sa totalité » est subdivisé comme suit : le pays de

Tyr et de Sidon, le pays d'Omri (royaume de Samarie), le pays
d'Edom, et le pays de Philistie. On s'étonne de ne pas voir figurer dans

cette nomenclature le royaume de Juda, situé au milieu de ces autres

pays. Il n'est pas probable qu'il ait été omis à dessein. Le pays de

Juda ne serait-il pas compris dans Palashtav, la Philistie, de même

que plus tard le mot Philistie, sous la forme grecque de Palestine,
servit à désigner tout le pays de Canaan? Par là s'expliquerait ce

fait que, dans les fastes du royaume assyrien, il n'est parlé que d'une

expédition de Tiglat-Piléser IV en Philistie, sans que le royaume
de Juda soit expressément mentionné, comme on aurait pu s'y
attendre.

Gen. XI, 4. Les allusions au déluge et à la confusion du langage

que M. J. Oppert croyait avoir découvertes dans une inscription de

Néboukadnetsar relative à l'achèvement du temple de Borsippa,
se trouvent avoir été une illusion. Grâce aux progrès que la science
du déchiffrement des cunéiformes a faits depuis 1857, époque où
l'article de M. Oppert parut dans le Journal asiatique, on a reconnu

que l'éminent orientaliste s'était mépris sur la valeur des signes et

sur le sens des mots qui, selon lui, renfermaient ces allusions. Voici
les termes de la dite inscription, d'après les rectifications apportées à

la version de M. Oppert par MM. H. Rawlinson, Fox Talbot et Schrader

: «Nous déclarons ce qui suit : le temple des sept luminaires de

la terre, la tour de Borsippa, qu'un ancien roi avait élevée, — on
l'évalue à qnarante-deux coudées, — mais dont il n'avait pas achevé le

faîte, était déchue depuis un temps reculé. Les canaux pour l'écoulement

des eaux n'étaient pas en ordre.La. pluie et les orages avaient emporté
les briques crues; les briques cuites de son revêtement s'étaient
fendues; les briques crues de l'édifice lui-même s'étaient éboulées en

formant des amas de décombres. Le grand dieu Mérodach a incité
mon cœur à la restaurer. Je n'ai pas touché à son emplacement, je
n'ai rien changé à ses fondations. Au mois du salut, en un jour favo-



THEOLOGIE 293

rable, je réparai les briques crues de l'édifice et les briques cuites du

revêtement... Pour l'achever et y mettre le faîte, je levai la main,
je la fondai et la construisis telle qu'elle avait été jadis; comme elle
avait existé ces jours-là, j'en érigeai le faîte. » A la place des deux

lignes imprimées ci-dessus en italiques, M. Oppert avait traduit : les

hommes l'avaient abandonnée depuis les jours du déluge, proférant
sans ordre leurs paroles1. — Il résulte de cette inscription qu'à
Borsippa, non loin de Babylone, il existait un antique édifice sacré

(identique, sans doute, avec le monument en ruines que les gens du

pays appellent encore aujourd'hui Birs-Nimroud, la tour de Nemrod).
Cet édifice était resté dépourvu de son faîte jusqu'aux jours de Né-
boukadnétsar. Ce prince le répara et l'acheva. La tradition
rapportée dans Gen. XI se rattachait très probablement à cette antique
construction demeurée inachevée jusqu'au règne du grand roi
chaldéen.

Gen. XI, 28 : Our-Kasdim. Our est le vieux nom babylonien d'une
ville dont les ruines ont été retrouvées à Moughéïr, sur la rive
occidentale de l'Euphrate, à peu près à égale distance de Babylone et
des bords du golfe persique. Les Kasdim (en assyrien kaldim, kaldiaï)
sont toujours, dans les inscriptions assyriennes, les habitants de la
Babylonie. La Chaldée est distincte de la Mésopotamie et de la Syrie.
Il est dit d'elle qu'elle s'étend jusqu'à la mer (golfe persique). Bien
loin d'être un peuple d'origine récente, comme on a cru devoir le
conclure de Es. XXIII, 13, les Chaldéens apparaissent au contraire comme
une nation très ancienne. Ils étaient déjà établis sur le bas Euphrate
plus de mille, peut-être même plus de deux mille ans avant notre
ère, comme on le voit par une inscription du roi Hammourabi,
conservée au Louvre. Avant eux, le pays était habité par une nation de

race kouschite ou touranienne, à laquelle ils empruntèrent l'écriture
cunéiforme. — Si donc Our-Kasdim doit être cherchée, non pas au
nord, mais sur le bas Euphrate, qu'en résulte-t-il pour l'histoire des

nations antiques de l'Asie antérieure? Il en résulte ce fait très
important que les Hébreux sont sortis comme les Cananéens de la Babylonie.

Les Cananéens émigrèrent les premiers pour gagner les côtes

1 Dès lors, M. Oppert a modifié sa première version, en adoptant l'interprétation

de MM. Rawlinson et Talbot en ce qui concerne la seconde de ces phrases :

« Sans ordre élaient les conduits pour l'écoulement des eaux; » mais il maintient
sa traduction de la ligne précédente : « depuis les jours du déluge elle était
abandonnée. » Voy. la conférence sur les éléments de Vart assyrien, Bâle, 1872, pag.
12. (H. V.)



294 BULLETIN

de la Méditerranée. Puis les Hébreux, qui se dirigèrent d'abord vers
le nord, du côté de Charran en Mésopotamie, et de là vers l'occident,
du côté du Jourdain. Enfin les Assyriens qui s'établirent d'abord

aux environs de la ville d'Assour (aujourd'hui Kiléh Sergat, sur le
Tigre), puis plus au nord, à Ninive et dans ses environs. Par là
s'explique 1° la presque identité de la langue cananéenne et de la langue
hébraïque, 2" l'étroite parenté qui existe entre la langue phénico-hé-
braïque et la langue assyro-babylonienne. Même le nom Abram, pour
ne citer qu'un détail, se retrouve en assyrien ; on le rencontre dans

la Table des éponymes (année 677) sous la forme abou-ra-mou.
Jos. XI, 22 et XIII, 3. A propos des villes philislines de Gaza, d'As-

dod, de Hékron et d'Askalon, l'auteur démontre que tous les noms
de princes philistins mentionnés dans les inscriptions assyriennes
ont un caractère sémitique très prononcé, « en sorte, conclut il, que

personne, à l'avenir, ne pourra plus songer sérieusement à faire passer
les Philistins pour autre chose que pour des Sémites. » — D'un autre
côté, M. Schrader constate que la cinquième des villes philistines
mentionnées dans l'Ancien Testament, Gath, n'est jamais citée dans

les insCriptions.il infère de ce fait que déjà au huitième siècle Gath

avait perdu son ancienne importance et ne formait plus une principauté

autonome à côté des quatre autres villes. (Ceci vient à l'appui
de la supposition énoncée par Hitzig, dans son Commentaire sur les

petits prophètes, au sujet de l'omission de Gath dans Amos 1,6-8.)
Jug. II, 11,13: Bahal, prononciation assyro-babylonienne : Bel ou

Bil. Ce mot est fréquemment employé comme appellatif. Comme nom
de dieu,il figure déjà très anciennement à côté de Ilou (El.). Salmanas-

sar Ill'appelle le créateur; Assourbanipal :1a lumière des dieux; Tiglat-
Piléser 1 : le père des dieux, le prince de l'univers. On aimait à faire
entrer ce nom dans la composition des noms propres, par exemple :

Bil-sar-oussour (Belsatsar), c'est-à-dire Bel protège le roi. — Le
féminin Bilit, Baaltis, Beltis, épouse de Bel et mère des dieux. Elle
porte quelquefois le surnom de Zirbaniti (Zarpanitouv), c'est-à-dire
probablement : celle qui donne une postérité. Elle présidait, en

effet, aux naissances et passait pour être la déesse de la fécondité.

«Bilit, dit Sanchérib, la reine des dieux, la maîtresse des rejetons,
m'a préparé avec soin dans le chaste sein de celle qui m'a enfanté. »

C'est sans doute ce nom de Bilit qu'Hérodote (I, 131, 199) a rendu

par Mylitla, où l'on a cru, à tort, reconnaître la racine yalad Molid-
tha, Molêdeth). —Asthorelh, Astarté, en assyrien Isthar, toujours
sans la terminaison féminine. Ce fait de l'absence de la terminaison



THEOLOGIE 295

féminine dans la forme assyrienne du nom est, d'une importance
décisive pour la question de savoir si la divinité Asthor-Kamos, dont il
est fait mention dans l'inscription de la stèle de Mésa le Moabite,

est, oui ou non, une divinité hermaphrodite. Isthar ne se rencontre
guère dans les inscriptions babyloniennes; chez les Assyriens, elle

figure principalement comme déesse de la guerre, comme « maîtresse
de la victoire, qui enflamme au combat. » Elle est appelée aussi « la

première au ciel et sur la terre, » et une fois elle porte le nom
d'épouse de Bel.

1 Rois XVI, 28 - XX11,40 : Achab d'Israël. Il est fait mention de lui
dans une inscription de Salmanassar II, découverte aux sources du

Tigre, et publiée dans le troisième volume (1870) de la grande
collection anglaise. Ce précieux document confirme en plein ce qui est

dit 1 Rois XX, 34 de l'alliance qu'Achab traita avec Benhadad II de

Damas, sur lequel il venait de remporter une éclatante victoire à

Aphek. En même temps, cette inscription sert à compléter d'une
manière fort heureuse les renseignements de l'historiographe biblique
touchant les relations entre les deux rois de Samarie et de Damas.
Elle nous apprend que cette alliance offensive et défensive dirigée
contre l'Assyrien, cet ennemi héréditaire de Damas, ne tarda pas à

tourner au détriment du prince israélite. Salmanassar II marcha contre
Benhadad et ses alliés, parmi lesquels se trouvait Achabou Sirlaï,
Achab l'Israélite, avec deux cents chars et dix mille hommes, et leur
infligea près de Karkar une défaite dans toutes les règles. Cet échec

eut pour effet de refroidir l'amitié des deux nouveaux alliés, et bientôt,
par suite de la mauvaise foi de Benhadad qui ne se souciait pas de

remplir ses engagements en rendant à Achab les villes israélites
annexées par son père, l'alliance fut rompue. Israël se tourna du côté
de Juda ; Josaphat consentit à marcher avec Achab contre Benhadad

pour le forcer à restituer au royaume d'Israël les villes en question,
mais on sait l'issue malheureuse qu'eut cette campagne, entreprise
malgré les sinistres avertissements de Michée l'aîné. (Cp. 1 Rois XXII.)

2 Rois IX-X: Jéhou. On savait déjà, par l'inscription de l'obélisque
de Nimroud et par l'un des bas-reliefs du même monument, que ce

prince, saus doute pour s'assurer de l'appui des Assyriens contre
Hazaël, paya un tribut à Salmanassar II. Ce témoignage se trouve
confirmé par un fragment nouvellement découvert des annales de ce
roi. « En ce temps-là (la 18" année de mon règne) je reçus des
tributs du pays de Tyr, du pays de Sidon, de Jahoua fils (c'est-à-dire :

successeur) d'Omri. »



296 BULLETIN

2 Rois XV, 19: Poul, roi d'Assyrie,marcha contre lepays (leroyaume
du Nord, où régnait alors Ménahem) et XV, 29 : aux jours de Pékach,

roi d'Israël, Tiglath-Piléser, roi d'Assyrie, arriva, etc. — Evidemment,

pour l'historien biblique, Poul et Tiglath-Piléser sont deux personnages

différents. Or il paraît ressortir de l'ensemble des documents

assyriens relatifs à cette époque que ces deux « rois d'Assyrie » ne

sont qu'un seul et même personnage Le nom de Poul ne paraît sur
aucun monument. Il ne figure aucun roi de ce nom dans les listes
royales, et ces listes, pour l'époque qui est ici en jeu, sont très
complètes. Les inscriptions, relativement nombreuses, qui datent du règne
de Tiglat-Piléser et des temps qui l'ont immédiatement précédé,
excluent l'hypothèse que Poul aurait été un rival de Tiglat-Piléser
et aurait régné en même temps que lui sur une partie de l'Assyrie.
Elles excluent également l'hypothèse, fondée sur le titre de« roi des

Chaldéens » qui est donné à Poul par Bérose, d'après laquelle ce

prince aurait exercé la souveraineté en Assyrie pendant un interrègne,
quelque temps avant l'avènement de Tiglath-Piléser sur le trône de

Ninive. Dans l'état actuel de nos connaissances et en nous basant sur
les données de divers monuments assyriens, nous sommes conduits

avec nécessité à identifier Poul avec Tiglath-Piléser, à admettre, par
conséquent, que l'historien biblique, travaillant sur des sources ou
des traditions diverses, a pris pour deux personnages distincts un seul

et même individu, désigné de deux manières différentes. Poul ou Pol

ne paraît être qu'une abréviation et une corruption de (TuMat)-habal-
(asar); habal s'est raccourci en bal qui alterne avec pai, et pal dans
la transcription en hébreu est devenu pol ou poul (comp. Nabopoiassar

Nabou-AofcaZ-oussour), tout comme le nom complet Tuklat-Aafta/-

asar est devenu en hébreu Tiglath-piJ-éser. Ce qui vient à l'appui de

cette explication et, en même temps, rend compte du titre de « roi
des Chaldéens » que Bérose donne à Poul, c'est ce fait très remarquable

que le canon de Ptolémée indique pour l'année 731, comme roi
de Babylone, un nommé Por. Or l'année 731 se trouve être celle où

Tiglath-Piléser, vainqueur de Babylone, fut reconnu comme suzerain

par le roi chaldéen Merodach-Baladan, et à partir de laquelle il se

donne, dans les inscriptions, le titre de « roi de Chaldée. » Quant au

nom de Por, sans exemple et sans analogie dans les idiomes assyro-
babyloniens, il n'est évidemment que la prononciation persane de Pol

on Poul. (Comp, une substitution tout à fait semblable de r à i dans

Babirus, forme persane du nom de Babel, Babilou.)
2 Rois XVII, 3: Contre lui (Hosée, roi de Samarie) monta Salma-



THEOLOGIE 297

néser, roi d'Assyrie, etc. ; vers. 6 : la neuvième année d'Hosée, le roi d'Assyrie

prit Samarie et déporta Israël en Assyrie. D'après le récit biblique,
le roi assyrien qui prit Samarie est le même que celui qui l'assiégea

(vers. 5) et qui, quelques années auparavant, s'était rendu le roi de
Samarie tributaire (vers. 1), c'est-à-dire Salmanéser. Mais les inerip-
tions établissent de la façon la plus péremptoire que si Salmanassar

IV mit le siège devant Samarie, ce ne fut pas lui qui s'en empara,
mais le roi Sargon, mentionné dans Esa. XX, 1. C'est à tort qu'on a

identifié, et que bon nombre d'auteurs identifient encore aujourd'hui
ces deux personnages. Sargon, successeur de Salmanéser et père de

Sanchérib, nous apprend lui-même que la prise de Samirina, Samarie,
et la déportation de ses habitants eurent lieu la première année de

son règne (722). Nous apprenons également, par les fragments qui
nous sont parvenus de ses annales, que « le roi d'Assyrie » qui d'après
2 Rois XVII, 24 fit venir des gens de Babel, de Koutha, d'Avva, de

Hamath, etc., pour occuper la Samarie à la place des Israélites, ne

fut pas, comme on le suppose ordinairement, Asarhaddon, le successeur

de Sanchérib, mais déjà lui, Sargon. (Dans le texte primitif des

« annales des rois d'Israël, » les vers. 24-33 faisaient suite aux
vers. 1-6; les vers. 7-23 qui séparent ces deux morceaux dans le récit
actuel du livre des Rois, sont des réflexions du rédacteur de ce

dernier; comp. l'Introduction à l'Ancien Testament de De Wette, 8me

édition, par Schrader, § 221, note f à la fin.)
2 Rois XVII, 30: le dieu Nergal que se firent les gens de Kouth,

c'est-à-dire dont ils érigèrent l'image dans les villes de Samarie où ils
furent établis par les Assyriens, était en effet, d'après les inscriptions
et un syllabaire, le dieu de la ville de Koutha. Nirgal était le dieu-lion,
représenté par ces lions de dimensions colossales qui ornent les portes
des palais et semblent y monter la garde.

2 Rois XXIV, 1 : Néboukadnelsar, roi de Babel, dans Jér. XLIX
Neboukadretsar; chez les auteurs grecs Nabolcodrosoros ; dans les

inscriptions babyloniennes Nabiouv-koudour-oussour, « que (le dieu)
Nébo protège la couronne! » Voici les titres qu'il se donne habituellement

dans ses inscriptions : « Roi de Babel, Conservateur du temple
de la hauteur (de la tour?,) et du temple de la bonne fortune, fils de

Nabopolassar. » On a de lui toute une série d'inscriptions sur des

briques cuites, des cylindres d'argile et sur un cachet orné de son

portrait. Malheureusement ces inscriptions, en partie très étendues,
se rapportent presqu'exclusivement aux travaux de réparation,
d'embellissement et d'utilité publique que ce prince exécuta. Il n'en est



298 BULLETIN

aucune qui ait un caractère historique, dans le genre des inscriptions
assyriennes. La même remarque s'applique aux inscriptions
babyloniennes en général. Ce fait est extrêmement regrettable au point de

vue de l'histoire d'Israël.
2 Chron. XXXIII, 11-13: Jéhovah fit venir contre eux (Manasse et

son peuple) les chefs d'armée du roi d'Assyrie, qui prirent Manasse avec

des crochets et le lièrent de chaînes et l'emmenèrent à Babel. Mais
Manasse s'étant humilié devant le Dieu de ses pères, celui-ci se rendit à

ses supplications et le fit retourner à Jérusalem, dans son royaume. —
Cette notice, sans parallèle dans les livres des Rois (2 Rois XXI), a été,

comme on sait, l'objet de bien des controverses. On en a contesté
l'historicité pour diverses raisons ; surtout par les considérations
suivantes: 1° les livres historiques ne parlent pas, pour cette époque-là,
d'une suprématie exercée par les Assyriens dans l'Asie antérieure ;

2° si le vainqueur et suzerain de Manasse était assyrien, c'est à Ninive
et non à Babel que le roi de Juda devait être emmené; 3° il est peu
vraisemblable qu'un prince comme Manasse ait été emmené comme

un vulgaire malfaiteur, et surtout qu'après avoir subi un traitement
aussi dégradant, il ait été ensuite rétabli sur son trône. — Ces

difficultés s'évanouissent devant les témoignages directs ou indirects des

inscriptions. 1° Il résulte de divers documents, qui se confirment et

se complètent les uns les autres, qu'Asarhaddon, vers la fin de son

règne, rendit tributaire toute la Syrie et même l'Egypte. Dans une
inscription datant de la cinquième année avant son abdication (668),

il énumère 22 rois syriens, phéniciens et philistins réduits à reconnaître

sa suzeraineté et à lui payer un tribut ; dans ce nombre nous

voyons ligurer Minasi sar Yahoudi. Ilyaplus: le successeur d'Asarhad-

don, Asourbanipal, dans une inscription qui se rapporte à sa première

campagne d'Egypte, mentionne parmi ses tributaires syro-phéniciens
un sar Yahoudi. Malheureusement l'inscription est mutilée; les noms
des princes ont disparu, mais d'après le synchronisme ce roi de Juda

ne peut avoir été que Manasse. Or nous apprenons par une inscription
relative à la révolte de Saosdoukin, frère d'Asourbanipal et vice-roi
de Babylone, que lerebelle s'était ligué non-seulement avec laLydieet
l'Ethiopie (c'est-à-dire l'Egypte), mais avec les tributaires de Syrie et
de toute la côte de la Méditerranée. Quoi de plus naturel que d'admettre

que Manasse, lui aussi, comme tous ses voisins, avait prêté l'oreille
aux sollicitations du vice-roi de Babylone, et que ce fut à la suite de

cette tentative d'émancipation que son royaume fut envahi par les
généraux assyriens, et que lui-même fut emmené prisonnier pour rendre



THÉOLOGIE 299

compte de sa conduite au grand roi en personne? — 2" La résidence

ordinaire du roi assyrien était Ninive; mais depuis la chute du vice-

roi félon (648), il est probable qu'Asourbanipal résidait temporairement
à Babylone pour y faire acte de souveraineté. Il n'y a donc rien
d'étonnant à ce que Manasse ait été emmené dans cette résidence plutôt

qu'à Ninive. — 3° Les traitements infligés à Manasse, au dire du

chroniqueur, ne sont pas sans exemple. Asourbanipal lui-même
raconte dans une inscription que les mêmes procédés furent employés à

l'égard du roi d'Egypte Nécho I. Et il ajoute qu'après l'avoir fait venir
à Ninive. il lui accorda son pardon et le renvoya en Egypte avec ses

généraux. Ce qui eut lie« pour le roi d'Egypte, pourquoi n'aurait-il
pas eu lieu pour le roi de Juda? Quant à la réalisé de la conversion
de Manasse, c'est une autre question.

Esa. X, 28-32. — Cette description de la marche victorieuse de l'armée

assyrienne contre Jérusalem n'est rien moins qu'un valicinium
post eventum. Les inscriptions prouvent que l'eventus fut tout différent.

En effet, Sanchérib, au lieu de suivre l'itinéraire tracé par le

prophète, marcha le long de la côte pour se diriger sur Lakis, et c'est
de Joppe ou de Lydda qu'il détacha du gros de son armée un corps
destiné à opérer contre Jérusalem. L'oracle fut évidemment prononcé
à une époque où les Assyriens étaient encore à une certaine distance
des frontières de Juda, et où il était à présumer que, pour venir
assiéger Jérusalem, Sanchérib prendrait la route directe par Nazareth,
Sichern, Béthel, Ayath, Mikmas, etc.

Dan. I, 4 : le mot Kasdim, Chaldéens, dans la signification de sages,

telle qu'elle se rencontre çà et là dans le livre de Daniel, est tout à

fait étranger au langage assyro-babylonien. Cette signification ne
paraît avoir pris naissance qu'après la ruine de l'empire
babylonien.

Dan. V, 1 : le roi Belsatsar n'est pas une figure purement légendaire.

Il a existé un roi de ce nom (Bil-sar-oussour), fils aîné de Na-
bounit. Co-régent de son père, il fut, à l'approche de Cyrus, laissé
dans la capitale à titre de commandant de place, et périt en effet lors
de la prise de Babel.

Osée V, 13: Yareb n'est pas un nom propre; les listes royales de

l'Assyrie ne connaissent pas de roi de ce nom. Ce mot est un appellatif

et désigne un roi guerrier ou belliqueux. Peut-être s'agit-il d'A-
sourdanil, le successeur de Salmanassar III. — X, 14 : « Tous tes forts
seront ravagés comme Beth-arbel fut ravagé par Salman au jour du

combat. » M. Schrader pense que ce Salman n'est ni Salmanassar II,



300 BULLETIN

ni Salmanassar III, mais un prince moabite Salaman, mentionné dans

une inscription de Tiglath-Piléser, contemporain de Ménahem d'Israël
et par conséquent du prophète Osée. Les Moabites, soumis par
Jéroboam II, étaient parvenus sans doute à se rendre de nouveau
indépendants au milieu des troubles qui suivirent en Israël la mort de ce

prince. Et c'est dans une expédition dirigée contre le royaume israélite

divisé et affaibli, qu'ils auraient ravagé Beth-arbel, situé à l'est
du Jourdain, non loin de Pel la.

Jonas I, 2: Ninive la grand'ville ; III, 3:... ayant trois journées de

marche; IV, 11 :.., dans laquelle il y a plus de douze myriades de

créatures humaines qui ne savent pas distinguer leur droite de leur gauche

— Ces données reposent sur une tradition qui correspond assez

exactement à l'état réel des choses. Le nom de Ninive était pris
tantôt dans un sens restreint, tantôt dans un sens plus étendu ; il
désignait tantôt la résidence de Sanchérib et d'Asourbanipal
(aujourd'hui Koyoundjik, en face de Mosul), tantôt l'ensemble des

villes situées dans l'angle formé par le Tigre et son affluent, le

Zab, savoir: Ninive proprement dite, Chalah (Nimroud), Dour-

Sarroukin, la Cité de Sargon (Khorsabad), et Bésen, située entre
les deux villes précédentes. L'anglais Joues évalue le périmètre de

ces quatre grands quartiers à 90 milles anglais, ce qui équivaut à peu

près à une circonférence de trois journées de marche. Cent vingt mille
enfants de sept ans et au-dessous supposent, d'après la proportion de

1 à 5, une population de 700000 âmes environ. Ce qui n'a rien
d'invraisemblable.— Toutefois l'exactitude relative de ces chiffres ne peut

pas être invoquée comme preuve à l'appui de la haute antiquité du

livre de Jonas et de la crédibilité de tous les détails de son contenu.

Qu'on ne perde pas de vue, en effet, que les 3 journées de marche ou

les 90 milles anglais supposent l'existence du quartier septentrional
Dour-Sarroukin (Khorsabad). Or cette ville ne fut bâtie que par Sargon

pendant les dernières années du 8e siècle avant J. C, c'est-à-dire

un siècle après l'époque où vécut le prophète Jonas. (2 Rois XIV, 25.

D'où il résulte que ces données mêmes trahissent un écrivain
sensiblement postérieur.

Nah. III. 8-11 : Es-tu (toi, Ninive) plus forte que No-Amon (Thèbes)
assise au milieu du Nil et de ses canaux...? Elle aussi s'en est allée en

exil... et tous ses grands furent liés de chaînes. — Ce passage, jusqu'à
ces derniers temps, a cruellement embarrassé les exégètes, au point
que plusieurs ont voulu y voir une interpolation. Or les inscriptions
répandent une lumière inattendue sur cette allusion à une prise de



THÉOLOGIE 301

Thèbes que fait notre prophète. Elles nous apprennent positivement
qu'Asourbanipal, fils et successeur d'Asarhaddon, détruisit cette

capitale lors de sa seconde campagne d'Egypte, dirigée contre Ourda-

mani (égypt. Roud-Amon, Rotmen), le successeur de Tirhaka. Voici
le texte, pour autant qu'il a pu être déchiffré: « Se confiant en As-

sour, Sin et les grands dieux mes maîtres, elles (mes troupes) le

défirent dans une vaste plaine et brisèrent sa puissance. Ourdamana

s'enfuit seul, et se rendit à No, sa ville royale. Dans une marche d'un
mois et de dix jours elles le suivirent par des chemins à peine
praticables, s'emparèrent de la ville dans toute son étendue, la balayèrent
comme de la paille. De l'or, de l'argent, poussière de leur pays, du

métal fondu, des pierres précieuses, le trésor de son palais, des

vêtements..., de grands chevaux, des hommes et des femmes le produit

de leurs montagnes, en nombre immense, furent emmenés en

captivité; à Ninive, ma résidence royale, on les amena en paix, et ils
baisèrent mes pieds, » C'est à ce fait, sans aucun doute, que Nahum

fait allusion : le sort que l'Assyrien a infligé à Thèbes atteindra la

capitale assyrienne elle-même. Quant à la date de cet événement, il
est également possible de la fixer approximativement. Il résulte, en

effet, des annales d'Asourbanipal que sa seconde campagne contre
l'Egypte eut lieu peu après la mort de Tirhaka. Or Tirhaka étant

mort en 664, la seconde campagne d'Asourbanipal peut avoir eu lieu
déjà l'année suivante; et comme le passage prophétique qui nous

occupe fait allusion à la prise de Thèbes comme à un événement de date

récente, le livre de Nahum doit dater de l'an 660 environ.
Résumé chronologique. — On constate d'abord que la narration

biblique, relativement à la période comprise entre les années900 et 660,

est pleinement confirmée par ies données que fournissent les

inscriptions assyriennes quant au synchronisme de certains événements,

notamment de certains règnes. Achab et Benhadad, — Jéhou et Ha-
zaël, — Hozias (Azarya) et Ménahem, —• Achaz el Pékach sont

contemporains d'après les cunéiformes comme d'après la Bible. Il y a

accord parfait en ce qui concerne la prise de Samarie (sauf, comme on
l'a vu, pour le nom du roi assyrien). Les données bibliques et
assyriennes se confirment et se complètent de la manière la plus heureuse
relativement à l'expédition de Sanchérib et à l'invasion du royaume
de Juda sous le règne d'Ezéchias. Ce que la Bible nous apprend des

rapports de Manasse avec l'Assyrie et de la destruction de No-Araon
s'explique au mieux par les inscriptions de ce temps-là, etc.

En revanche, le système chronologique qui ressort des documents



302 BULLETIN

bibliques ne cadre point avec le système chronologique des monuments
assyriens (annales, tables des éponymesou archontes, etc.). Il n'y a de

coïncidence complète que sur un seul point, à savoir la date de la prise
de Samarie. En effet, en prenant comme points de repère, pour la
chronologie hébraïque, l'année de la mort d'Hérode (4 ans avant l'ère
de Denys) et celle de la dédicace du temple à l'époque des Maccabées

(164), et en recourant aux données du canon de Ptolémée pour le
temps qui s'est écoulé de Néboukadnetsar jusqu'à Alexandre le Grand,

on arrive, pour la prise de Samarie, à la date de 722 avant J. C. De
même en prenant comme point de départ, pour la chronologie
assyrienne, l'éclipsé de soleil du 15 juin 763, laquelle eut lieu sous l'ar-
chontat de Pourilsagal (pendant le règne d'Asourdanil), on trouve que
l'avènement de Sargon et, par conséquent, la prise de Samarie eurent
lieu en 722. Hors ce seul point, les deux systèmes en présence
diffèrent plus ou moins considérablement l'un de l'autre. Pour les

règnes d'Achab et de Jéhou, l'écart est de 40 à 50 ans, et postérieurement

à 722 il y a de nouveau un écart de 13 années pour la date de

l'invasion de Sanchérib sous Ezéchias. Voici du reste un tableau
synoptique qui fera le mieux sentir ce qui en est de ces divergences. La
colonne de gauche présente les données bibliques, celle de droite les
dates fournies par les monuments assyriens:

Achab règne 918-896 854 Bataille de Karkar, où Ben¬

hadad II et Achab sont
vaincus par Salmanassar II.

Jéhou » 884-857 842 Jéhou paye un tribut à Sal¬

manassar II.
Azaria » 809-759 745-739 Azaria (Hozias) de Juda

en guerre avec Tiglath-
Piléser IV, comme allié de

Hamath.
Mênahem » 771-761 738 Ménahem de Samarie paye un

tribut à Tiglath-Piléser IV.
Pékach » 758-738 734 Pékach, l'allié de Rétsin de

Damas, est vaincu par
Tiglath-Piléser IV (qu'Achaz
de Juda avait appelé à son

secours).
Hosée » 729-723 728 Année où Hosée paye pour la

dernière fois le tribut à

Tiglath-Piléser.



THEOLOGIE 303

Chute de Samarie 722

Ezéchias assiégé par
Sanchérib 714

Manasse règne 696-642

722 Prise de Samarie par Sar¬

gon, successeur de Salmanassar

IV.
701 Expédition de Sanchérib en

Palestine; siège de

Jérusalem.

681-673 Pendant cet espace de

temps (l8 à 9" année du

règne d'Asarhaddon),
Manasse devient tributaire.

Il suffit de jeter un coup d'œil sur ce tableau comparatif pour se

convaincre que les divergences, avant et après la date de 722, ne

peuvent pas provenir d'une simple faute de calcul qui aurait été

commise d'un côté ou de l'autre, et après le redressement de laquelle
tout s'accorderait. Les essais qui ont été faits dans ce sens,

principalement par M. Oppert, ne peuvent pas aboutir. Pour faire disparaître

la différence, de près d'un demi-siècle, entre les dates bibliques
et les dates assyriennes quant à l'époque des règnes d'Achab et de

Jéhou, ce savant statue une interruption, durant 47 années, des

tables des éponymes, interruption provenant du prétendu interrègnede
Poul. Et comme cette hypothèse ne remédie pas à la divergence de

20 à 30 ans qui existe entre les deux séries quant au règne d'Azaria
de Juda et de Ménahem de Samarie, il se voit contraint de supposer

que les princes de ce nom qui figurent dans les inscriptions de

Tiglath-Piléser n'étaient pas les rois dont parlent les livres historiques
de la Bible, mais des prétendants à la couronne, des chefs d'opposition

qui, par hasard, portaient les mêmes noms, et dont l'un, Azaria,
ne serait autre que le « fils de Tabeel, » que Pékach et Rétsin
opposaient à Achaz de Juda. (Esa. VII, 6.) Ce sont là des palliatifs tout à

fait insuffisants. La seconde de ces hypothèses se juge elle-même par
son extrême invraisemblance. La première a contre elle le témoignage
concordant des documents parallèles aux listes des éponymes,
lesquels excluent absolument l'idée d'une interruption de ces dernières

pendant les années qui précédèrent l'avènement de Tiglath-Piléser.
— Il ne s'agit donc pas, ici, de divergences accidentelles et isolées.
Nous sommes en présence de deux systèmes chronologiques complets
et suivis. Or, comme l'un des deux seulement peut être exact, le

chronologiste est mis en demeure de se prononcer pour l'un ou pour
l'autre. Aux yeux de M. Schrader le choix ne saurait être douteux :



304 BULLETIN

la chronologie assyrienne lui paraît mériter la préférence. En effet
la chronologie biblique n'est pas toujours d'accord avec elle-même:
lorsqu'on met la chronologie du royaume d'Israël en regard de celle
du royaume de Juda, on remarque une différence de dix ans
relativement à l'avènement du roi Hosée: d'après 2 Rois XV, 30, Pékach
fut assassiné par Hosée, qui lui succéda immédiatement, la 20e année

de Jotham, c'est-à-dire en 738 ; d'après 2 Rois XVII, 1, au contraire,
Hosée n'aurait commencé à régner que la 12e année d'Achaz, c'est-à-
dire en 729. Pour concilier les deux choses, on statue un interrègne
entre la mort de Pékach et l'avènement d'Hosée ; mais de quel droit
— Ce qui parle en faveur de la chronologie assyrienne, c'est que les
dates fournies par les tables des éponymes peuvent être contrôlées et

se trouvent confirmées soit par les annales des différents rois, pour
autant qu'elles nous ont été conservées, soit par le canon de Ptolémée.

Ainsi, pour l'invasion de Sanchérib en Judée qui, d'après les livres
des Rois, aurait eu lieu déjà en 714, il résulte du dit canon qu'elle a'

dû être postérieure à l'an 702; or, d'après les monuments assyriens,
elle est en effet de 701. Qu'on n'oublie pas, d'ailleurs, que ces monuments

nous fournissent des documents au sens propre du mot, des

documents originaux, contemporains des événements dont ils étaient
destinés à perpétuer la mémoire, et qui n'ont pas, comme c'est
notoirement le cas pour le texte des écrits bibliques, subi des modifications
et des altérations en se transmettant à travers les siècles. — Quant à

la chronologie égyptienne, elle est encore trop peu sûre pour pouvoir
servir de contrôle. H. V.

D. Chwolson. — Les peuples sémitiques '.

Le rôle de chaque peuple dans l'histoire de l'humanité dépend
du caractère inné, des qualités et des tendances qui lui sont propres.
Voilà la thèse que l'auteur cherche à prouver dans les quelques

pages que nous analysons. Or quatre facteurs principaux déterminent

ce caractère : 1° la nature de l'intelligence; 2° celle du cœur
et du système nerveux ; 3° la prédominance plus ou moins grande de

l'un des deux facteurs précédents, ou leur équilibre; 4° la répartition
des dons de l'esprit, selon que ceux-ci sont répandus dans la masse

Die Semitischen Volker. — Versuch einer Charakteristik von D. Chwolson,

ordentlichem Professor an der kais. St. Petersburger Universität. 1871. —

64 pag. in-8.



THÉOLOGIE 305

du peuple, ou qu'ils sont le privilège de quelques individus seulement.

Si nous appliquons ces données aux peuples sémitiques, nous
déterminerons comme suit, le caractère spécifique de ee groupe
ethnologique: a) Esprit clair, net, plus pratique que spéculatif, sans

imagination débordante ; b) individualité très marquée ; c) sentiment
profond, vif et par là même généreux, tendance à l'idéalisme.

Essayons maintenant d'expliquer par ces diverses qualités le rôle
ot l'influence des Sémites dans l'histoire du monde.

I. — La tendance essentiellement pratique de l'esprit sémitique se

manifeste dans la religion, la science l'art et la poésie des peuples
de cette race.

Les conceptions religieuses des Sémites sont en général simples et
faciles à saisir. Aussi leur mythologie, là où elle a existé (chez les

Phéniciens, les Babyloniens et les Arabes, par exemple), ne présente-
t-elle point cette richesse, cette variété des mythologies ariennes, de

celle des Indous en particulier. L'exaltation, l'extase religieuses de

ceux-ci sont choses presque inconnues au Sémite, aussi bien que le

mysticisme. A ce propos, il est un fait intéressant à constater. Tandis

que chez les Persans le mahométisme a revêtu un caractère
essentiellement mystique, il est à peu près exempt de tonte tendance de ce

genre chez les Arabes. C'est en Perse qu'a pris naissance le sufisme

(secte mystique de l'Islam), et c'est dans ce milieu arien qu'il trouve,
aujourd'hui encore, ses adhérents les plus nombreux.

La philosophie des Sémites est toute pratique. II suffirait de

rappeler, dans l'Ancien Testament, les preuves de l'existence de Dieu,
<jui, presque toutes, se rattachent à la preuve cosmologique. Le
Sémite ne spécule pas, il réfléchit sur ce qu'il voit, il observe. Il est

vrai que les philosophes arabes et plus tard les philosophes juifs se

sont beaucoup occupés des rapports entre l'unité absolue de Dieu et

ses différents attributs, de ceux entre la liberté humaine et la toute-
science divine. Mais, si l'on y regarde de près, on verra bientôt que
ces questions avaient un intérêt pratique capital pour des

monothéistes qui, pour sauvegarder leur dogme essentiel de l'unité de

Dieu, devaient chercher la synthèse de ces deux idées contradictoires
en apparence. Néanmoins M. Renan se trompe, quand il prétend que
les Arabes n'ont jamais eu qu'une « philosophie grecque écrite en

arabe. » L'un des plus savants connaisseurs de la littérature de

l'Islam, Alfred von Kremer, nous apprend que les Arabes ont passé

par toutes les phases de la philosophie depuis Scot Erigèue jusqu'à
c. R. 1873 20



306 BULLETIN

Kant et à Schelling, mais cela avec d'autres formes que les
penseurs d'Occident.

Cela dit, il reste toujours vrai que l'esprit sémitique se porte de

préférence sur les sciences exactes et d'observation. Dans ce

domaine, on pourrait citer un grand nombre d'œuvres remarquables,
produits du génie sémitique; et l'on s'étonne, à bon droit, de ce

qu'un savant, comme M. Renan, refuse les aptitudes scientifiques à

cette famille de peuples.
Comme leur philosophie et leurs langues, l'art des Sémites est

simple, dénué même de grandeur. En revanche, il se distingue par
la beauté et le fini des détails. On peut citer comme exemple le palais
des califes à Cordoue, qui, par la finesse de ses sculptures, rappelle
en quelque sorte la subtilité des grammairiens arabes et les froides
définitions du Talmud.

Le même caractère se retrouve dans la poésie de ces peuples. Avant
tout subjectifs, individualistes, les Sémites n'ont guère cultivé que
le genre lyrique, à moins que l'on ne veuille donner le nom d'épopée
au Kutub el-futuch des Arabes, c'est-à-dire aux divers écrits racontant

les conquêtes de l'Islam après Mahomet. Mais là-même, on
chercherait en vain cette fécondité, cette imagination parfois désordonnée,

qui caractérisent le Ramayana ou les biographies de Bouddha.
IL— L'individualisme, que nous avons signalé comme second caractère

spécifique de la famille sémitique, donne lieu à des observations
intéressantes.

Par là, tout d'abord, s'explique cette résistance si remarquable
aux influences extérieures, qui a permis au peuple juif, en particulier,
de conserver son type original, malgré les milieux si divers dans

lesquels il a vécu. De cernerne caractère découlent encore, dans le
domaine social et politique, une grande liberté individuelle et l'égalité
de tous devant la loi.

L'aristocratie de naissance, le système féodal sont choses inconnues

aux Sémites qui ne reconnaissent que la valeur personnelle et
la supériorité de l'individu. On voit, il est vrai, des familles ou des

tribus se considérer comme plus nobles que les autres, mais leurs
prétentions ne leur donnent aucun privilège spécial. La caste, ainsi

que le clergé, est une institution toute ancienne. Chez les Arabes,
tout homme instruit dans l'art de prédire l'avenir avait le droit de se

faire kohin (devin), c'est-à-dire prêtre. Moïse établit, il est vrai, un
sacerdoce en Israël, mais ce fut au prix de luttes incessantes et même

de plusieurs révoltes, qui risquèrent de faire crouler l'œuvre du



THEOLOGIE 307

grand législateur. En outre, les prêtres n'acquirent une influence

prépondérante qu'avec l'établissement de la royauté et encore la

durent-ils, en grande partie, à leur valeur personnelle et à leurs doubles

fonctions de ministres de la religion et d'éducateurs du peuple-

Dans le domaine politique, règne en général le système démocratique.

Les lois mosaïques, par exemple, reposent sur le principe de

l'égalité de tous. Le scheik arabe n'est que le primus inter pares au

milieu des anciens de sa tribu. A son origine le califat n'était pas
autre chose, et, à ce sujet, on peut établir un parallèle instructif
entre l'histoire des Abassides à Bagdad et celle des Ommiades en

Espagne. A Bagdad, le fond de la population était composé de

Persans, c'est-à-dire d'Indo-Germains. Aussi les califes parvinrent-ils
saus peine à l'absolutisme, en s'entourant de gardes persanes et en

éloignant les Arabes, qui étaient pour eux un danger continuel. En

Espagne, au contraire, les califes durent forcément respecter la liberté
des populations arabes soumises à leur pouvoir. On vit même plus
d'une tribu vivre d'une vie autonome, tout en reconnaissant, en principe,

le calife comme son souverain.
Tandis que les Ariens, et parmi eux même les plus grands esprits,

tels qu'un Platon ou un Aristote, anéantissaient l'individu au profit
de l'état considéré comme but suprême, les Sémites lui ont toujours
assigné le seul et unique rôle de protéger l'individu. C'est, on le voit,
une idée toute moderne.

Cette tendance à l'individualisme nous fait comprendre encore

pourquoi les Sémites n'ont pas eu dans la règle, d'armées permanentes.

Celles-ci, en effet, ne peuvent subsister que par le sacrifice de

toute individualité propre. Le système des milices était presque seul

pratiqué, et encore fallait-il des intérêts communs ou l'enthousiasme

que donnent une grande idée, une noble cause, pour maintenir l'unité
et la cohésion dans les armées.

D'un autre côté, ce caractère empêchait l'unité d'action et les

grandes entreprises. Les Sémites n'ont guère fondé de grands états ;

et quand ils l'ont fait (les Assyriens et les Babyloniens, par exemple),
ce fut toujours en conservant aux divers peuples dont était composé
leur empire leurs coutumes et parfois même leurs gouvernements
nationaux. On comprend que l'unité ait toujours été plus ou moins
factice dans de pareilles conditions. En un mot, tandis que la
centralisation, l'aspiration à l'unité domine chez les Indo-Germains, la
tendance opposée caractérise les Sémites.

Parmi les défauts dont la source doit être cherchée dans l'indivi-



308 BULLETIN

dualisme, bornons-nous à citer l'égoïsme, l'avarice parfois sordide
du Sémite et aussi, dans un autre domaine, cet esprit mordant,
satirique qui distingue quelques poëtes et écrivains arabes et juifs du

moyen âge et des temps modernes.
Ce même individualisme nous semble expliquer encore plusieurs

des caractères de la science, de la poésie et de la religion des Sémites.
Ne trouverait-on pas là, en effet, l'origine de cette tendance à tout
concrétiser, à revêtir les idées abstraites de formes sensibles? Ainsi,
ce sont les Sémites qui les premiers ont mesuré l'espace et le temps.
— Et l'absence de l'épopée et du drame dans la littérature de cette
famille ethnologique ne trouverait-elle pas sa raison d'être dans cette

subjectivité si caractéristique, qui ne permet pas à l'auteur de
s'effacer derrière son sujet?

Il en est de même dans le domaine religieux. L'idée de la divinité
est une notion nettement déterminée, individualisée. Dieu est

toujours distinct du monde. Il crée l'univers par un acte de libre volonté ;

il ne l'engendre pas comme chez les Indo-Germains. Les idées

d'émanation, d'incarnation sont des notions purement ariennes. La seconde

se trouve dans le mahométisme de la Perse, mais nullement chez les

Arabes. Tout ceci nous explique encore pourquoi nous ne trouvons

pas chez les Sémites le culte des héros, si fréquent chez les Ariens.
Pour ceux-ci, le divin et l'humain ne sont séparés que par des degrés

plus ou moins marqués, tandis que pour le Sémite, Dieu et l'homme
constituent un dualisme, ou tout au moins deux notions très nettement

séparées. Les saints, les héros religieux des Indo-Germains

aspirent à se confondre avec la divinité, à rentrer en elle par l'extase.

Le prophète, au contraire, et c'est là une des manifestations les plus
caractéristiques du génie sémitique, est un homme qui entre en relation

avec la divinité, qui découvre aux hommes la volonté de Dieu ;

mais toujours il conserve son individualité propre. C'est l'organe de

la volonté divine, un serviteur devant son maître, un favori auprès
de son roi, mais jamais un être qui aspire à se perdre, à s'abîmer,

pour ainsi dire dans le divin, en perdant la conscience de sa

personnalité.

On comprend d'après ces notions sur Dieu et sur l'homme que la
doctrine du fatum ne se soit point développée chez les Sémites qui
accentuent à la fois la liberté de Dieu et celle de l'homme. L'islamisme

orthodoxe a peut-être modifié quelque peu l'idée de la liberté
humaine, mais ne l'a pas niée. — Est-il nécessaire de dire que lorsque
s'introduisit chez les Sémites l'idée de l'immortalité, elle fut conçue



THÉOLOGIE 309

comme la continuation d'une existence individuelle au delà du
tombeau Le retour dans le sein du grand tout, le Nirvana bouddhiste
sont pour eux des conceptions inconnues. Pour les mêmes raisons,
le Sémite pur n'avait aucune tendance à l'ascétisme ou au
monachisme. Le célibat est pour l'Arabe quelque chose d'inouï,
d'incompréhensible. Avoir si possible plusieurs femmes et une nombreuse

postérité, voilà l'idéal du bonheur terrestre.
Rappelons, en terminant, que c'est sans doute à cette subjectivité

si prononcée qu'il faut attribuer le fait que les Sémites n'ont pas
dans leurs religions de dogmes rigoureusement déterminés. Seuls,

certains principes généraux sont admis partout (unité de Dieu, pro-,
vidence, rémunération, etc.) ; mais les préciser, les déterminer, les

étudier, en un mot, c'est l'affaire de chacun. De là résultent naturellement

des avis divergents et, en même temps, une grande liberté
d'opinion. On sait assez que les Ariens ont une tendance tout
opposée.

III. — La profondeur et la vivacité du sentiment, la tendance à l'idéalisme,

qui forment le troisième caractère spécifique des Sémites, se

manifestent, tout d'abord, dans la sphère religieuse.
On sait que les Sémites, les Hébreux en particulier, ont été les

créateurs de notions religieuses nouvelles, inconnues aux peuples
indo-germains même les plus développés. Tandis que l'antiquité a

presque toujours conçu la divinité comme une force capricieuse et

aveugle, qu'il s'agissait avant tout de fléchir ou d'apaiser, les
Sémites la regardaient bien plutôt comme une puissance miséricordieuse

et surtout morale. La religion n'était point un compromis
entre l'homme, être faible, et la divinité toute-puissante; mais elle
avait sa source dans le cœur, et était basée sur l'idée de l'amour.
C'est aux Sémites, aux Hébreux surtout, que nous devons ces
précieuses notions ; et jamais nous ne saurions leur en être assez
reconnaissants.

De cette profondeur de sentiment procèdent encore la douceur
et l'humanité des Sémites. On connaît les lois mosaïques concernant
le traitement des esclaves et même des animaux, la bienfaisance et
l'hospitalité proverbiales de l'Arabe. Aujourd'hui encore, les juifs se

distinguent par leur charité. On ne rencontre, pour ainsi dire, pas
une seule communauté juive où n'existe quelque institution pour le
soulagement des pauvres et des malades. Mais, comme partout, le
défaut touche de près la qualité. A la profondeur, à la vivacité de

sentiment se joint bientôt la passion. La haine, comme l'amour, se



310 BULLETIN

manifeste chez le Sémite avec toute son ardeur. La vengeance est

pour l'Arabe, par exemple, un devoir sacré.
Chez les Ariens, les héros, les fondateurs de dynastie, sont, en

général, de grands conquérants. L'idéal du grand homme est le soldat

plein de bravoure et de talents. Ce sont des combats, des prodiges
de valeur, la force physique, en un mot, que chantent les épopées de

l'Inde, les poëmes d'Homère ou les Niebelungen. Pour le Sémite, au

contraire, l'idéal du héros est, non le guerrier illustre, mais le

sage, le prophète. C'est un Salomon, un Mahomet, et non les Chalid
ou les Okba, qui pourtant, en peu d'années, fondèrent un empire
aussi grand que celui des Césars. David chez les Hébreux, Ali chez

les Arabes, sont plus renommés par leur piété et leur sagesse que

par leurs exploits militaires. Aussi les Sémites ne font-ils pas la

guerre pour le plaisir de la guerre, comme cela n'arrive que trop
souvent chez les Ariens. Pour eux, la guerre a toujours un but
pratique : se défendre contre les ennemis, secouer un joug odieux, faire
du butin; ou bien encore, ils prennent les armes pour l'amour d'une

idée, pour la défendre ou la propager au loin. Ce n'est pas à eux que
l'on pourrait faire le reproche de ne pas tout sacrifier, même leur vie,

pour un principe. Les auteurs grecs, par exemple, ne comprenaient
absolument pas comment un juif se laissait mettre à mort plutôt que
de violer le sabbat. Du reste, la patience des juifs dans les

nombreuses persécutions qu'ils ont endurées, leur héroïsme au milieu de

la souffrance, l'opiniâtreté avec laquelle ils ont défendu leur cause,

prouvent suffisamment notre thèse. Ce n'est que par le christianisme,
d'origine sémitique, que le monde arien a appris à souffrir pour une
idée, pour un intérêt moral. L'antiquité nous offre, sans doute, des

exemples d'hommes mourant pour le bien de l'état ; mais ceux qui
sacrifièrent leur vie pour l'amour d'une idée y sont rares.

Cette haute valeur, accordée aux choses de l'esprit, se manifeste

encore dans l'importance attachée à l'instruction. L'école est chez

les juifs une institution très ancienne et exerça chez eux une
influence immense. Instruire les enfants, répandre partout les
connaissances est pour le juif, comme pour le mahométan, un devoir
religieux. Est-il nécessaire de rappeler ici l'influence intellectuelle des

Arabes en Espagne, où les cours des califes et les maisons des grands
étaient devenues le siège de riches bibliothèques et l'asile de savants

illustres, et cela dans un temps où l'ignorance était l'apanage des

hommes les plus haut placés en Europe?
Un fait encore est à signaler, c'est le culte sans images, sans idoles



THEOLOGIE 311

des Sémites. C'est là une autre conséquence de leur idéalisme. Il est

vrai que sur ce point il y eut de nombreuses exceptions, de longues
luttes. C'est ce qui arriva, entre autres, en Palestine; mais, à la

longue, le principe d'un culte spirituel l'emporta sur l'autre, grâce à la
tendance générale du caractère national.

Enfin et surtout, cet idéalisme se manifeste dans les espérances

d'un avenir meilleur. Quel idéal se faisait le plus distingué des peuples

de cette race, le peuple juif? Il attendait et entrevoyait un temps
où la vérité régnerait en maîtresse souveraine, où les épées et les

lances seraient transformées eu instruments de paix Puisse, un
jour, cet idéal se réaliser!

Herm. Strack. — Prolégomènes critiques a l'Ancien Tes¬

tament hébreu'.

«En voyant paraître presque chaque mois de nouvelles éditions.cri-
tiques d'auteurs grecs et romains, et en songeant à tous les travaux
accomplis dans ce siècle par les Lachmann, les Tischendorf et tant
d'autres, en vue d'améliorer le texte du Nouveau Testament, je n'ai
pu m'empêcher de déplorer le peu de soins qu'on a voués à la Bible
hébraïque depuis de Rossi. Aussi ai-je résolu de consacrer tout ce que
j'ai de forces à la critique sacrée. » C'est par ces mots que s'ouvre la
préface du peu volumineux, mais substantiel ouvrage que nous avons
sous les yeux. L'auteur, un jeune savant berlinois récemment promu
au doctorat, a déjà fait ses preuves en philologie en rééditant un
vocabulaire de I'Anabasis deXénophon, et en soumettant à la faculté de

philosophie de Leipzig un travail sur les manuscrits de l'Ancien
Testament hébreu, auquel des juges compétents ont fait le meilleur
accueil. Les Prolegomena critica qu'il vient de publier sont le

développement et la continuation de cette dissertation académique. Ils
font bien augurer des services que M. Strack pourra rendre à la
critique du texte hébreu, s'il lui est donné de poursuivre ses consciencieux

travaux.
Le texte hébreu dont nous nous servons aujourd'hui n'est pas

correct. Les éditions usuelles ne donnent pas même le texte masoréthique

dans toute sa pureté. Elles ne font guère que reproduire, avec

' Prolegomena critica in Vêtus Testamentum hebraïeum... scripsit Hermann
L. Strack, ph. dr. — Lipsise 1873. Vili et 131 pag. in-8.



312 BULLETIN

quelques modifications qui sont loin d'être toujours des améliorations,

le texte de la Bible de Venise, publiée en 1525 par le Rab. Jacob

ben Chayim, texte fautif tiré d'une copie manuscrite fautive elle-
même. Il importe donc de profiter de tous les moyens disponibles pour
rétablir le texte biblique dans son intégrité. Plusieurs savants, tant
juifs que chrétiens, ont déjà travaillé dans ce but, en recueillant des

variantes. Parmi les juifs : le Rab. Méir de Tolède (fl244), dans sa
Haie de la Loi; le Rab. Ménahem di Lonzano, dans sa Lumière de la
Loi; Sal. Nortsi (commencement du XVIIe siècle), dans son Réparateur

des brèches, connu, sous le nom Minchath Schal, par les note»

qu'en a extraites l'éditeur de la Bible de Mantoue (1742-44) ; sans

parler de quelques modernes tels que Dubno, Wolf Heidenheim,
Seligmann Beer. Parmi les chrétiens : Benj. Kennicott, professeur à

Oxford (Vet. Test. hebr. cum variis lectionibus 1776-80), secondé par
l'Allemand P.-J. Bruns; J.-Bernh. de Rossi (Variae leôliones Vet.

Test. 1784-88 ; suppl. 1798); de nos jours M. Delitzsch dans ses

commentaires. Mais de ces travaux la plupart ne se rapportent qu'à
certains livres de l'Ancien Testament ; plusieurs, ceux des juifs en

particulier, sont presque inaccessibles aux théologiens chrétiens, parce
qu'il n'en existe que de rares exemplaires et qu'ils sont écrits en
dialecte rabbinique; quelques-uns, comme celui de Kennicott,laissent
beaucoup à désirer sous le rapport de l'exactitude. La critique du

texte hébreu n'en est donc encore qu'à ses débuts. Elle n'est pas
même bien fixée, jusqu'à ce jour, sur les voies et moyens à employer

pour accomplir sa tâche de la façon la plus sûre et la plus fructueuse.

Notre auteur pense que la meilleure marche à suivre consiste à partir

du texte actuel et à remonter graduellement le* cours des siècles,
aussi près que possible de l'époque où les livres ont été écrits.
S'agit-il de faire une édition critique des chants d'Homère, comment

procédera-t-on On s'informera d'abord dece que fut le texte d'Aris-
tarque; puis on rassemblera les vers homériques cités parles auteurs

grecs tels que Platon, Hérodote, etc., on réunira tout ce qu'il est
possible de savoir de la recension de Pisistrate, etc. De même pour
préparer une édition critique de l'Ancien Testament, on commencerapar
recueillir les variantes fournies par les manuscrits ; on cherchera à

reconstruire la recension des rabbins et des Masorèthes; on
examinera si à l'époque des talmudistes et des anciennes versions le
texte présentait des leçons différentes et quelles étaient ces leçons,
et ainsi de suite, en remontant, autant que faire se peut, à la forme
la plus ancienne, la plus rapprochée du texte primitif.



THÉOLOGIE 313

Dans la présente publication, M. Strack s'occupe spécialement des

manuscrits et du texte biblique tel qu'il était au temps des talmudistes.

Au livre Ier, après avoir parlé du soin que les juifs apportaient à

la conservation de leurs livres saints, il donne d'intéressants détails
sur quelques manuscrits aujourd'hui perdus, mais mentionnés soit
dans d'autres manuscrits soit dans les écrits des rabbins. Les plus
importants et les plus célèbres sont ceux de Hillel (non pas, comme
on l'a longtemps cru, de Hillel l'ancien, mort vers le commencement de

notre ère ; ni de Hillel le jeune, du IVe siècle, mais probablement d'un
sopher espagnol, postérieur au VIe siècle), et du Rab. Moïse ben-Naph-
tali le karaïte, qui vivait vers l'an 900 en Babylonie.

Quant aux manuscrits encore existants, le chapitre qui leur est
consacré commence par une revue des ouvrages, dissertations, catalogues
de bibliothèques publiés j usqu'à ce jour, où sont décrits et caractérisés
les manuscrits connus. — Un paragraphe spécial traite de la collation
des manuscrits. L'auteur constate que personne, jusqu'ici, n'a recueilli
toutes les variantes qui se rencontrent dans les meilleurs d'entre eux, et

qu'on n'a pas encore discuté suffisamment leur âge, leur provenance
et leur valeur. Bon nombre de manuscrits sont sans valeur critique
et ne peuvent entrer en ligne de compte, parce qu'ils ne sont que des

copies faites sur tel ou tel manuscrit plus ancien encore existant; il
importe donc de bien établir la filiation des manuscrits. Pour bien

juger de la valeur d'un manuscrit de la Bible hébraïque, il faut toujours
rechercher pour quel usage il a été écrit, si c'est pour l'usage public
ou pour l'usage privé ; car il est constant que les volumes écrits pour
l'usage synagogal ont été l'objet de beaucoup plus de soins que les

autres. Il faut s'assurer aussi si le copiste ou le correcteur ne s'est pas
laissé influencer par quelqu'une des versions anciennes. Dans la
détermination de l'âge des manuscrits il faut user de beaucoup de

précaution ; en effet, les scribes indiquent de bien des manières
différentes l'année où ils ont confectionné leurs copies ; tantôt ils comptent

d'après l'ère des Séleucides, tantôt d'après celle de la création
du monde, tantôt d'après la ruine du temple ou l'exil de Babylone,
etc., et ils ont négligé parfois d'indiquer l'ère. Souvent, dans ces

souscriptions, il y a des erreurs manifestes; souvent la lettre indiquant le

siècle ou le millénaire est omise ; souvent aussi la date est fictive,

pour donner au manuscrit une apparence d'antiquité. Enfin il faut
toujours rechercher où la copie a été faite ; car il existe de notables
différences entre les manuscrits espagnols et allemands, entre les

manuscrits orientaux (babyloniens) et occidentaux (palestiniens).



314 BULLETIN

Dans la Bible rabbinique de R. Jacob ben-Chayim se trouve une liste
de deux cent seize passages où les Orientaux diffèrent des Occidentaux

(suivis par les juifs d'Europe), mais cette liste est loin d'être

complète.
Pendant longtemps les critiques se sont plaints de la rareté des

manuscrits anciens, et pour expliquer ce fait regrettable, on s'est livré à

toutes sortes de conjectures. Aujourd'hui ces plaintes ne seraient plus
justifiées. Déjà de Rossi est parvenu à se procurer un certain nombre
de manuscrits relativement anciens, et dès lors on en a découvert
plusieurs d'un âge assez respectable. Notre auteur passe en revue les

plus anciens. Comme ce sujet est assez peu connu et que les

renseignements rassemblés par M. Strack sont eu partie tout nouveaux,
nos lecteurs nous sauront gré des quelques détails que nous allons
extraire de ce paragraphe des prolegomena.

1° De tous les manuscrits existants le plus célèbre et le meilleur
est celui qui porte le nom de R. Ahron ben-Mosé ben-Ascher, karaïte
selon les uns Pinsker, Grätz), rabbanite selon d'autres Sapphir,
D. Oppenheim lequel vivait au Xe siècle à Tibériade. « Cet exemplaire

de la Bible, dit M. Grätz dans son Histoire des juifs, fut reconnu

par les karaïtes et les rabbanites comme codex-modèle et considéré

comme une chose sainte. Le texte masoréthique actuellement en usage
n'a pas d'autre base que cet exemplaire original de Ben-Ascher. » —
Pendant bien des siècles personne n'a vu ce manuscrit. Les savants

juifs ne connaissaient ses leçons que par des copies ou par les listes
des leçons controversées entre Ben-Ascher et Ben-Naphtali.
Néanmoins, comme on le voit par les témoignages d'Aben Esra, de Kimchi
et d'autres, les leçons de Ben-Ascher, pour autant qu'elles étaient

connues, ont toujours joui de la plus grande autorité auprès des Juifs
occidentaux. Cela ressort également des manuscrits; ils prouvent que
dans la très grande majorité des cas où Ben-Ascher et Ben-Naphtali
diffèrent entre eux, les juifs d'Europe, de Palestine et de l'Afrique
septentrionale donnaient la préférence au premier. Aujourd'hui on
sait positivement que l'exemplaire dit de Ben-Ascher existe à Alep
en Syrie (la Bérée des Grecs), qu'il y a été apporté d'Egypte où

Moïse Maïmonide (fl204) s'en est servi, et qu'auparavant, déjà avant
l'époque de Saladin, peut-être du temps de Hakim (vers l'an 1000),

il était à Jérusalem. Les consonnes ont été écrites par un certain
Salomon, mais la ponctuation est de Ahron Ben-Ascher. — Il est
vivement à désirer quele texte de ce manuscritsoit publié aussi exactement

que possible. Une fois qu'on le possédera sous sa forme autben-



THÉOLOGIE 315

tique, la collation de presque tous les autres manuscrits munis de

voyelles et d'accents deviendra superflue, puisque bon nombre d'entre
eux onl été copiés sur lui ou d'après lui, et qu'un plus grand nombre

encore ont été corrigés d'après ses leçons.
2° Un exemplaire des Prophètes, conservé au Caire dans la

synagogue des karaïtes, écrit en 895 après Jésus-Christ par Moïse Ben-
Ascher de Tibériade, qu'on suppose avoir été le père d'Ahron Ben-
Mosé Ben-Ascher.

3° Un exemplaire des Prophètes « postérieurs, =» c'est-à-dire proprement

dits, cod. 126 de Kennicott), au Musée Britannique (Sloane

4708). Le.qeri, les voyelles et les accents sont d'une autre main. Age
douteux ; il est moins ancien, sans doute, que ne te pense M. Heidenheim

de Zurich, qui le considère commele plus ancien qui existe en

Europe et suppose qu'il a été écrit entre le VIe et le VIII0 siècle, à cause
de la forme négligée des lettres.

4° Deux manuscrits, qui paraissent être très anciens, ont été vus

par le docteur Margoliouth en Syrie ; l'un à Damas, appartenant à

une famille juive, et qu'une note ajoutée au titre fait dater du 3me

siècle; l'autre à Djobar, près de Damas, où les juifs le conservent
dans une grotte; il passe pour avoir été écrit du temps des

Macchabées.

6° Parmi les manuscrits de Kennicott plusieurs datent d'une époque
assez reculée. A ses yeux le plus ancien étaitle cod.590, comprenant
les Prophètes et les Hagi'ographes, qui est aujourd'hui à Vienne en

Autriche. Selon Kennicott il serait du Xmc siècle; Bruns, qui en fait
assez peu de cas, le croit écrit en 1018 ou 1019. Au dire de M.
Heidenheim il a beaucoup de rapports avec le manuscrit ci-dessus du
Musée britannique.

6° Les manuscrits de la bibliothèque de de Rossi, incorporés
aujourd'hui à la bibliothèque publique de Parme. De Rossi considérait
comme les deux les plus anciens le cod. 634 (VIIIe siècle et 503 (IXe
ou Xe siècle). Mais ces dates sont plus que problématiques. De Rossi
lui-même convient que le mauvais état dans lequel se trouvent ces

manuscrits pourrait bien être un effet de l'humidité plutôt que de la
vétusté.

7° Les manuscrits appartenant à la société d'histoire et d'archéologie

d'Odessa. Ils ont été déterminés et décrits par Ephr. Mos. Pinner
dans un prospectus publié en 1845. Les plus anciens et les plus
importants de cette collection sont les suivants:

a) Un volume de la Loi, en peau de cerf, apporté de Derbend dans



316 BULLETIN

le Daghestan ; si l'on peut ajouter foi à la souscription, il serait de

l'an 1300 après l'exil des dix tribus 580 après Jésus-Christ;
b) un fragment du Pentateuque (Nomb. XIII, 19-fin Deut.) écrit

en 843 ;

c) un exemplaire des Proph. poster, écrit en 916; ce qui lui a valu

une certaine célébrité, c'est qu'il est vocalisé et accentué d'après

un système particulier, dit système assyrien ou babylonien ;

d) une bible entière copiée en Egypte, vers l'an 1010 et, à ce qu'il
paraît, sur l'exemplaire de Ben-Ascher;

e) divers manuscrits renfermant des portions de l'Ane. Test.; le

plus ancien (livres de Sam. et des Rois en partie) acheté en 938 par
un certain Néhémie ben-Séid, et par conséquent écrit plus anciennement

encore.
8° Les manuscrits de la bibliothèque formée, il y a vingt à trente

ans, par le karaïte Abr. Firkowitsch et acquise naguère par l'empereur

de Russie pour la bibliothèque de Saint-Pétersbourg. Ces manuscrits

n'ont pas encore été décrits et collationnés en détail. Les quelques

renseignements que l'on possède sur les principaux d'entre eux

sont dus à M. E. de Murait (Revue trimestrielle de Heidenheim,
années 1865 et 1867 J et à M. Ad. Neubauer. (Aus der Petersburger
Bibliothek, etc., 1866). Il résulte de ces renseignements que la collection
Firkowitsch renferme quarante-sept volumes écrits à l'usage de

synagogues, le plus ancien (Nombr. XXIII, 4 - Deut. tin) de l'an 489; et

soixante-dix sept manuscrits comprenant différentes portions de

l'Ancien Testament et écrits pour l'usage privé, le plus ancien (d'après
Neubauer) de l'an 866. Dans les volumes de la première catégorie les

variantes sont extrêmement rares. M. de Murait n'en a rencontré

que quatre en tout : Gen. XXII, 13 on lit dans 42 mscr. échad(comme
dans Samarit. et Syr.) au lieu de achar ; Ex. XIII, 13 et XXXIV, 20,

dans un man. de l'an 764 (cod. 9), on lit va ' araktho (LXX l-jrpatr/i) au

lieu de va ' araphtho ; Gen. XIII. 13 dans un man. d'un âge inconnu,
(cod.l gamad au lieu de gamar. Dans les manuscrits de la seconde

classe les variantes sont beaucoup plus nombreuses.

Après quelques mots consacrés aux manuscrits hébréo-samaritains

lesquels ne peuvent rendre que fort peu de services à la critique,
l'auteur tire, dans uu épilogue, les conclusions résultant de ce premier
livre de ses Prolégomènes. La première chose à faire, dans l'intérêt
du texte de l'Ancien Testament, serait de publier aussi exactement

que possible le texte du manuscrit de Ben-Ascher. Mais comme on

ne peut pas espérer de voir ce souhait s'accomplir de sitôt, il importe



THÉOLOGIE 317

de recueillir diligemment toutes les leçons de Ben-Ascher dont

il est fait mention dans d'autres manuscrits, dans les commentaires,
grammaires et lexiques juifs, et dans les masores; car, ainsi que nous
l'avons vu, presque tous les juifs occidentaux ont suivi la recension
de Ben-Ascher. — Ensuite, pouf connaître l'état du texte à une

époque plus reculée, il faudrait non-seulement faire usage des

manuscrits antérieurs à Ben-Ascher qui existent encore (ils ne sont pas
très nombreux, et la plupart n'ont ni voyelles ni accents), mais

encore rechercher les leçons suivies par Ben-Naphtali, les orientaux,
les rabbins qui ont vécu avant Ben-Ascher, et les anciens manuscrits
cités çà et là par les rabbins.

Le second livre s'occupe du texte biblique à l'époque des Talmudistes.

Le nombre des passages bibliques cités dans le Talmud est très
considérable. Il pourrait donc sembler qu'une collation de ces citations
talmudiques doive être d'un très grand secours pour l'amendement
du texte de l'Ane. Test. Il n'en est pourtant point ainsi. Les interprétations

des talmudistes peuvent s'écarter des leçons actuelles, sans

que pour cela on soit obligé d'admettre que les manuscrits bibliques
de ce temps-là aient réellement renfermé des leçons différentes. Pour
se convaincre du peu d'utilité de ces citations pour la critique du

texte de notre Bible hébraïque, il suffit de considérer les occasions

dans lesquelles les talmudistes citent l'Ecriture sainte et la manière
dont ils la citent. Et d'abord il faut se rappeler que, dans leurs
entretiens etleurs discussions,les anciens rabbins ne citaient le plus
souvent que de mémoire, sans avoir de manuscrit entre les mains. Sans

doute, familiarisés comme ils l'étaientavec le texte biblique, ils savaient
le citer, dans l'occasion, sans y changer une lettre, et c'est aussi ce

qu'ils font le plus souvent. Néanmoins il serait faux de conclure de là

que notre texte actuel soit corrompu toutes les fois qu'il ne cadre pas

avec telle ou telle citation du Talmud. On remarque en effet plus d'une
fois que tel verset biblique est rapporté par erreur à un contexte

qui lui est étranger. Ailleurs, les docteurs talmudiques citent comme

étant bibliques des préceptes ou des sentences qu'on cherche en vain
dans la Bible. Ailleurs encore, ils abrègent, résument, omettent,
combinent, pour mieux adapter la citation à leur pensée et la faire servir
à leur propos. Parfois même, pour arriver à un sens soi-disant plus
profond, ils ne craignent pas de changer les voyelles ou les

consonnes, d'ajouter ou de retrancher une lettre, de partager les mots

en deux, etc. Plusieurs de ces interprétations haggadiques ont même

fini par pénétrer dans certains manuscrits, après avoir été sans doute



318 BULLETIN

ajoutées d'abord simplement à la marge. On cite entre autres le
volume de la Loi du R. Méir comme ayant offert dans Gen. Ill, 21 la
leçon Kothenoth or, avec aleph (des tuniques de lumière) au lieu ou à
eôté de Kothenoth or, avec ayin (des tuniques de peau). — Quant à

la formule : Ne lis pas ainsi, mais ainsi, qui se rencontre fréquemment
dans tes écrits talmudiques, déjà Richard Simon a établi comme
une chose constante qu'elle n'indique pas une diversité de leçons,
mais « qu'elle n'a d'autre fondement que l'imagination des docteurs,
qui était féconde à inventer de nouvelles manières de lire, pour faire
de nouveaux sens. »

Ces réserves faites, on constate sans peine que le texte employé par
les talmudistes ne différait pas essentiellement de notre texte actuel.
Les mots bibliques qu'ils citent s'accordent le plus souvent jusque
dans les moindres détails avec les formes que nous trouvons dans les

bibles imprimées et manuscrites. La Mishna connaît les paraches de

la loi, ainsi que fa distinction entre les paraches ouvertes et fermées;
seulement ces paraches n'étaient pas encore marquées par les lettres
pé et samek. Elle connaît également les haphtares des prophètes,
quoique sur ce point il n'y eût encore rien de définitivement fixé en

ce temps-là. Elle connaît la division du texte en versets (pesouqim);
il est vrai que les versets dont parlent les talmuds et les midrashim
ne coïncident pas toujours exactement avec ceux des Masorèthes, et
le fait que les volumes en usage dans les synagogues n'ont pas les deux

points qui servent aujourd'hui à séparer les versets, semble indiquer
qu'à l'époque des talmudistes ces points étaient encore inconnus. —
Les anciens rabbins citent le plus souvent d'après le Qeri ; parfois
cependant ils suivent le Ketib, principalement lorsqu'il est possible
d'en tirer mie interprétation nouvelle. — Ils connaissent les points
extraordinaires placés sur certaines lettres par exemple Nomb. IX, 10)

ou sur toutes les lettres d'un mot (par exemple loulé Ps. XXVII, 13),

etc., etc.
Dans le dernier paragraphe, M. Strack donne une liste de passages

où les talmudistes paraissent avoir eu dans leur texte des leçons
constituant de véritables variantes. Il en cite une quinzaine, tirés de la

Mischna, et une centaine de la Ghemara. La plupart des divergences

ne portent guère que sur l'orthographe; rarement elles influent sur
le sens ; plusieurs peuvent provenir de ce que la citation est faite de

mémoire. (Par exemple: mimmennou pour méiltho; les consonnes jhvh
pour adonaï; hinnéni pour hinné anoki, etc.) «Pour dire toute ma

pensée, » déclare l'auteur, après avoir énuméré les variantes de la



THÉOLOGIE 319

Mischna, «je n'oserais affirmer qu'un seul passage de l'Ane. Test,

puisse être corrigé d'après la Mischna. » Et après avoir passé en revue
les citations tirées de la Gliemara, il ajoute: «Ces passages, du moins

la plupart, paraissent avoir été ou étaient réellement écrits, dans

les exemplaires de ceux qui les citent, autrement que dans nos Bibles.
Mais il ue s'ensuit nullement que les leçons qui se trouvent dans le

Talmud aient existé daws tous les manuscrits bibliques de ce temps-là.

Et encore moins conclurons-nous du fait que telle leçon se trouve
dans le Talmud, que cette leçon doive nécessairement être préférée à

la leçon actuelle, pour peu que nous nous souvenions des précautions
qu'il convient de prendre dans l'usage qu'on fait du Talmud en matière
de critique.... Peut-être, quand nous aurons un jour une bonne édition
des livres talmudiques, y trouverons-nous des données plus utiles;
les exemplaires manuscrits de l'un et de l'autre Talmud nous en

fourniraient sans aucun doute quelques-unes. Mais quant aux éditions

que l'on possède actuellement, on ne peut pas trop s'y fier. »

H. V.

C. Tischendorf. — Le texte du Nouveau Testament'.

Les écrits de l'antiquité, malgré la fragilité des instruments
destinés à les conserver, ont eu plus de durée que les grands empires
et les édifices les plus solides.

C'est surtout à la patiente activité des moines que nous devons la
conservation d'une partie considérable de ces trésors. Il est regrettable,

sans doute, que nous ne possédions plus les originaux ; écrits
sur un papier fin, tiré de l'écorce de papyrus, ils furent bientôt hors
de service. Mais des copies en nombre considérable furent faites, et,
grâce à l'usage du parchemin (IVme siècle), matière indestructible,
elles nous sont parvenues intactes.

Quant au Nouveau Testament, les copies les plus anciennes que nous
en ayons datent du IVe siècle; mais nous en avons du moins un nombre

assez considérable, savoir une vingtaine des IVe, Ve et VIe
siècles, et une trentaine du VIIe au IXe siècle. — Si, comme cela est

vraisemblable, nous avons un manuscrit remontant à 325, date du

premier concile œcuménique, nous pouvons dire en toute sécurité:

1 Haben wir den ächten Schriftexl der Evangelisten und Apostel, von Constantin

von Tischendorf. — 1873. Br. in-4 de 25 pages.



320 BULLETIN

C'est ainsi que le premier empereur chrétien et les Pères de l'époque
ont lu le Nouveau Testament!

A côté de ces manuscrits nous avons les versions du Nouveau
Testament, datant déjà du IIe an IIIe siècle, en latin, en syriaque, en

copte, etc. Les versions nous fournissent ainsi de précieux renseignements

sur l'état du texte à cette époque reculée. Enfin les Pères de

l'église et les hérétiques des premiers siècles ont fréquemment cité,
dans leurs écrits, des passages plus ou moins étendus du Nouveau
Testament. C'est encore un moyen à utiliser pour reconstituer le

texte primitif.
Aujourd'hui dans la plupart des églises protestantes on se sert

d'un texte appelé Texte reçu, qui est à peu près celui d'Erasme (éd.
de 1516), constitué d'après divers manuscrits du XVme siècle. Dès

lors des manuscrits beaucoup plus anciens ont été découverts et
d'immenses travaux entrepris dans le but de corriger ce texte reçu,
qui est assez défectueux. On compte jusqu'à 30 000 variantes, mais

dont quelques-unes seulement ont une réelle importance. Elles sont
dues en partie à la négligence des copistes, en partie à leur bonne
intention de corriger ce qui leur paraissait défectueux (harmonies
dans les évangiles), en partie à des préjugés dogmatiques.il n'y avait

pas de contrôle officiel, de sorte que la plus grande liberté régnait
dans ce domaine jusqu'au moment où l'organisation des églises d'état

produisit la formation d'un texte particulier à chacune d'elles (texte
byzantin, texte latin, etc.)

Depuis trente-deux ans M. Tischendorf s'occupe de l'étude des

anciens documents; il en a découvert de très précieux et il a examiné

tous ceux que l'on connaissait déjà. Il a publié vingt éditions du Nouveau

Testament, dont quelques-unes sont accompagnées d'indications

critiques fort étendues. La brochure que nous annonçons est une

tentative de vulgarisation des travaux relatifs à la critique du texte
(comme dans un autre domaine l'ouvrage du même auteur sur « la
date de nos évangiles » Elle se termine par diverses considérations

sur l'utilité des travaux critiques qui ne présentent aucun danger

pour la foi, pourvu qu'on se fasse une idée juste de l'inspiration.
A la fin de la brochure un tableau fac-similé présente des fragments

des manuscrits sinaiticus et vaticanus, et de divers manuscrits
profanes. L. M.


	Théologie

