Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 6 (1873)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

SCHRADER. — LES INSCRIPTIONS CUNEIFORMES ET L’ANCIEN
' TESTAMENT ',

Aujourd’hui que le déchiffrement des inseriptions assyro-babylo-
niennes a été suffisamment contrdlé, que le caractére de la langue
danslaquelle ces insgriptions sont congues est scientifiquement établi,
le moment parait venu de mettre la main & la faucille et de songer &
la moisson. Cette moisson est d’une étonnante richesse. Elle fournit
une foule de résultats imprévus, qui completent et rectifient nos
comnaissances relatives a I’histoire de I'Orient antérieurement &
I’époque des Achéménides. La plupart de ces découvertes intéres-
sent au premier chef ’Ancien Testament. I1 importe donc de ras-
sembler avec soin et discernement tous les matériaux solides d’une
histoire assyro-israélite. Ce n’est pas cette histoire déja toute faite
gque 'auteur prétend offrir au public. Elle ne pourra étre recons-
truite que plus tard. Pour le moment, il ne peut étre question que
de rapprocher de I'Ancien Testament les textes exhumés des pa-
lais de Nimroud (Chalah,) de Koyoundjik ( Ninive) et de la cité de
Sargon, des monceaux de ruines de Babylone et des tombes de War-
kah et de Moughéir. L’auteur n’a pas I'intention de faire disparaitre
a tout prix .es divergences qui pourraient se produire entre la Bible
et les inscriptions cunéiformes, et encore moins de les dissimuler.
Une solution naturelle se présente-t-elle & lui? il ne la repousse pas:
mais mieux vaut, mille fois, reconnaitre loyalement ces divergences,
tant que les matériaux connus ne fournissent pas les moyens d’une
conciliation satisfaisante, que de les effacer arbitrairement en tordant
le texte de la Bible ou en faisant violence aux monuments.

* Die Keilinschriften und das Alte Testament, von Eberhard Schrader, Dt der
Theologie u. Phil., prof. der Theol. in Jena. Giessen 1872. VII et 386 pag. in-8.
Cc. R. 1872, 19



290 BULLETIN

M. Schrader a utilisé tous les matériaux qui lui étaient accessibles,
c'est-a-dire toutes les inscriptions publiées jusqu’a ce jour. Il a pu
profiter encore du troisiéme volume de la grande collection publiée
en Angleterre par Rawlinson et Norris, ainsi que du livre de M. Op-
pert sur les inscriptions de Dour-Sarkayan. (Paris 1870.)

Conformément au but qu’il s’est proposé, d’extraire des monuments
assyro-babyloniens tout ce qui se rapporte de prés ou de loin & I’An-
cien Testament, ’auteur a pris ce dernier pour base de son travail.
11 le parcourt livre aprés livre, s'arrétant & tous les chapitres ou ver-
sets sur lesquels les inscriptions peuvent répandre du jour, ou qui lui
fournissent l'occasion de faire un rapprochement intéressant. Les
textes assyriens ou babyloniens sont chaque fois transcrits en carac-
téres latins, traduits en allemand et, le plus sonvent, expliqués avec
plus ou moins de détails pour en faciliter 'intelligence au lecteur. —
A la fin de son commmentaire, I'auteur a résumé dans une quinzaine
de pages les données chronologiques fournies par les monuments pour
la période qui s'étend de I'an 900, environ, a I’an 660. Cet excursus
chronologique est suivi de plusienrs piéces justificatives importantes,
telles que la lable des éponymes ou archontes, c'est-a-dire des magis-
trats annuels dont la fonction essentielle consistait a donner ienr nom
4 lannée dans les fastes du royaume; plusieurs fragments de ces
fastes, ol sont consignés en quelques mots les événements les plus
marquauts de chaque année, principalement les expéditions militaires;
le canon chronologique des rois de Babel, dit canon de Plolémée, etc.
En outre, 'auteur a enrichi son ouvrage d’un glossaire ou les mots
assyriens cités dans le commentaire sont briévement expliqués et
rapprochés des mots hébreux, arabes, syriaques, etc., de méme ra-
cine, Le volume se termine par une table alphabétique des matiéres,
une liste des mots et noms hébreux expliqués ou cités dans I'ouvrage,
enfin par deux carles dressées par les soins d’un collégue de P'auteur,
M. Zoppritz : I'une indiguant les routes suivies, en Palestine, par les
armées de Sanchérib;’autre, d’aprés Kiepert,représentant I’Assyrie
et la Babylonie, et en particulier ’'emplacement de Ninive.

Quelques extraits donneront une idée de I'intérét qu’offre cet ou-
vrage, et du profit gu’on en peut retirer pour l'intelligence de I’An-
cien Testament.

Gen, II, 4. A propos de la premiére mention du nom de Yahvéh,
Pauteur constate ce fait curieux que dans deux inseriptions du roi
Sargon il est question d’un dynaste syrien de Hamath portant le nom
de Yuhoubihd. Le premier élément de ce mot composé, Yahou, corres-



THEOLOGIE 291

pond évidemment au nom du Dieu d’Israé&l. Ce qui prouve que c’est,
bien un nom de Dieu, c’est que le mot est précédé du signe délermi-
natif de la divinité, et que dans une autre inscription le méme prince
figure sous Ie nom de Ioubihd (ilou = El). Cette substitution de 1’un
des noms de Dieu 4 I'autre dans un méme nom nous rappelle que le
roi Yoyaqmi de Juda s’appelait avant son avénement au t{rone, Elya-
quim. (2 Rois XXIII, 34.) Peut-étre est-ce & ’occasion d’un événement
semblable que le dit prince de Hamath avait échangé 1'une des formes
de son nom contre 'autre. — Voila donc un prince syrien, et par con-
séquent paien, qui portait un nom formé au moyen du nom du Dieu
d’Israél. Ce prince aurait-il adoré Jéhovah ? Si oui, que devient l'o-
rigine spécifiquement hébraiquede ce nom de Dieua ? Il faut se rappeler
ici que les peuples de I'antiquité avaient coutume d’emprunter i
d’autres peuples le culte de tel ou tel de leurs dieux. C’est ainsi que,
d’aprés les inscriptions, les Syriens de Damas avaient emprunté aux
Assyriens le culte de leur dieu Assour; de méme celui du dieu as-
syro-babylonien Bin, & en juger par le nom bien connu de Binhidri
(hébr. Benhadad, ou plutét Benhadar), qu’ont porté plusieurs rois
de Damas. Pareillement, les Syriens de Hamath paraissent avoir ad-
mis dans leur panthéon le dieu national de leurs voisins les Israé-
lites, Yahou ou Yahvéh, et cela sans prétendre faire par 12 acte de
conversion au jéhovisme monothéiste. On ne peut donc tirer de ce
nom de Yahoubihd aucune conclusion infirmant l'origine hébraique du
nom de Yahvéh. Ce dernier ne s’explique d’une maniére satisfaisante
que par 'hébreu et an point de vue de I'hébraisme.

Gen. IV, 2. Le nom d’Abel (Hébel) passe communément pour signi-
fier souffle. Cette interprétation a I'inconvénient de donner & ce nom
un sens qui est en dehors de toute analogie avec celni de tous les
autres noms des premiers hommes: Adam = ’homme (homo); Eve
(chavvah) = la mére ; Qain = le planton ou rejeton; Seth = idem;
Enosch = 'homme ( vir ). N’est-il pas naturel de penser que le nom
du second fils d’Adam fut un nom du méme genre? Or, il se trouve
qu’en assyrien Habal est le mot ordinaire pour dire fils. Ce ne serait
pas la seule fois qu'un mot usité comme appellatif-dans une langue
ne se fit conservé, dans une autre langue de la méme famille, que
comme nowm propre (Cp. Hagar, en arabe la fuile; Esaii, en arabe
poilu. )

Gen. X, 6. Le pays de Canaan et spécialement la cote phénicienne
sont toujours désignés par les mots mat-Acharri, le pays de derriére,
c’'est-a-dire d’occident (Hébr. achor). La Méditerrannée est appelée



292 BULLETIN

«la grande mer (thihamtou = hébr. thehom ) du pays d’occident. »
— I1 est fait pour la premiére fois mention de ce pays d’Acharri
dans une inscription de Tiglat-Piléser I, vers 1150 avant Jésus-Christ.
On y lit ee qui suit : « Par la grice d’Assour, de Samas (le soleil),
de Bin, les grands dieux, mes seigneurs, moi Tiglat-Piléser, roi d’As-
syrie, fils de etc..., je régne de la grande mer d’occident a la grande
mer du pays de Nairi.» Dans une inscription du roi Binnirar, vers
I'an 800, ol sont énumérés les pays tributaires des Assyriens, le pays
d’Acharri «dans sa totalité » est subdivisé comme suit : le pays de
Tyr et de Sidon, le pays d’'Omri (royanme de Samarie), le pays d’k-
dom, et le pays de Philistie. On s’étonne de ne pas voir figurer dans
cettenomenclature le royaume de Juda, situé au milien de ces autres
pays. Il n’est pas probable qu’il ait été omis 4 dessein. Le pays de
Juda ne serait-il pas compris dans Palashtav, la Philistie, de méme
que plus tard le mot Philistie, sous la forme grecque de Palestine,
servit & désigner tout le pays de Canaan? Par la s’expliquerait ce
fait que, dans les fastes du royaume assyrien, il n’est parlé que d’une
expédition de Tiglat-Piléser IV en Philistie, sans que le royaume
de Juda soit expressément mentionné, comme on aurait pu s’y at-
tendre. ' | ~

Gen. XI, 4. Les allusions au déluge et & la confusion du langage
que M. J. Oppert croyait avoir découvertes dans une inscription de
Néboukadnetsar relative 4 ’achévement du temple de Borsippa,
se trouvent avoir €té une illusion. Grice aux progreés que la science
du déchiffrement des cunéiformes a faits depuis 1857, époque ou 1’ar-
ticle de M. Oppert parut dans le Journal asialique, on a reconnu
que I'éminent orientaliste s’était mépris sur la valeur des sigues et
sur le sens des mots qui, selon lui, renfermaient ces allusions. Voici
les termes de la dite inscription, d’aprés les rectifications apportées a
la version de M. Oppert par MM. H. Rawlinson, Fox Talbot et Schra-
der : «Nous déclarons ce qui suit : le temple des sept luminaires de
la terre, la tour de Borsippa, qu’un ancien roi avait élevée, — on I'é-
value & quarante-deux coudées, — mais dont il n’avait pas achevé le
faite, élait déchue depuis un temps reculé. Les canaux pour Uécoulement
des eaux n'élaient pas en ordre.La pluie et les orages avaient emporté
les briques crues; les briques cuites de son revétement s’étaient fen-
dues; les briques crues de 1’édifice lui-méme s’étaient €boulées en
formant des amas de décombres. L.e grand dien Mérodach a incité
mon coeur 2 la restaurer. Je n’ai pas touché a son emplacement, je
n’ai rien changé a ses fondations. Au mois du salut, en un jour favo-



THEQLOGIE 293

rable, je réparai les briques crues de ’édifice et les briques cuites du
revétement... Pour ’'achever et y mettre le faite, je levai la main,
je la fondai et la construisis telle gqu’elle avait été jadis; comme elle
avaitl existé ces jours-1a, j’en érigeai le faite. » A la place des deux
lignes imprimées ci-dessus en italiques, M. Oppert avait traduit : les
hommes Uavaient abandonnée depuis les jours du déluge, proférant
sans ordre leurs paroles'. — Il résulte de cette inscription qu’a Bor-
sippa, non loin de Babylone, il existait un antique édifice sacré
(identique, sans doute, avec le monument en ruines que les gens du
pays appellent encore aujourd’hui Birs-Nimroud, la tour de Nemrod).
Cet édifice était resté dépourvu de son faite jusqu’aux jours de Né-
boukadnétsar. Ce prince le répara et I'acheva. La tradition rap-
portée dans Gen. XI se rattachait trés probablement & cette antique
construction demeurée inachevée jusqu'an régne du grand roi chal-
déen.

Gen. XI, 28 : Our-Kasdim. Our est le vieux nom babylonien d’une
ville dont les ruines ont été retrouvées & Moughéir, sur la rive ocei-
dentale de I'Euphrate, i pen prés a égale distance de Babylone et
des bords du golfe persique. Les Kasdim (en assyrien kaldim, kaldiai)
sont toujours, dans les inscriptions assyriennes, les habitants de la
Babylonie. La Chaldée est distincte de la Mésopotamie et de la Syrie.
Il est dit d’elle qu’elle s’étend jusqu’a la mer (golfe persique). Bien
loin d’étre un peuple d’origine récente, comme on a cru devoir le con-
clure de Is. XXIII, 13, les Chaldéens apparaissent au contraire comme
une nation trés ancienne. Ils étaient déja établis sur le bas Eaphrate
plus de mille, peut-étre méme plus de deux mille ans avant notre
ére, comme on le voit par une inscription du roi Hammourabi, con-
servée au Louvre. Avant eux, le pays était habité par une nation de
race kouschite ou touranienne, i laquelle ils empruntérent I’écriture
cunéiforme. — Si donec Our-Kasdim doit étre cherchée, non pas aun
nord, mais sur le bas Euphrate, qu’en résulte-t-il pour 'histoire des
nations antiques de 1’Asie antérieure ? Il en résulte ce fait trés im-
portant que les Hébreux sont sortis comme les Cananéens de la Baby-
lonie. Les Cananéens émigrérent les premiers pour gagner les coOtes

' Dés lors, M. Oppert a modifié sa premiére version, en adoptant Vinterpréta-
tion de MM. Rawlinson et Talbot en ce qui concerne la seconde de ces phrases :
« Sans ordre étaient les conduits pour 1’écoulement des eaux; » mais il maintient
sa traduction de la ligne précédente : « depuis les jours du déluge elle était aban-
donnée. » Voy. la conférence sur les éléments de I'art assyrien, Bile, 1872, pag.
12. (H. V)



294 BULLETIN

de la Méditerranée. Puis les Hébreux, qui se dirigérent d’abord vers
le nord, du c6té de Charran en Mésopotamie, et dela vers 'occident,
du c6té du Jourdain. Enfin les Assyriens qui s’établirent d’abord
aux environs de la ville d’'Assour (aujourd’hui Kiléh Sergat, sur le
Tigre), puis plus au nord, & Ninive et dans ses environs. Par 14 s’ex-
plique 1°la presque ideuntité de la langue cananéenne et de la langue
hébraique, 2° I'étroite parenté qui existe entre la langue phénico-hé-
braique et la langue assyro-babylonienne. Méme le nom Abram, pour
ne citer qu’un détail, se retrouve en assyrien; on le rencontre dans
la Table des éponymes (année 677) sous la forme abou-ra-mou.

Jos. XI, 22 et XIII, 3. A propos des villes philistines de Gaza, d’As-
dod, de Hékron et d’Askalon, 'auteur démontre que fous les noms
de princes philistins mentionnés dans les inscriptions assyriennes
ont un caractére sémilique trés prononcé, « en sorte, conclut-il, que
personne, & 1’avenir, ne pourra plus senger sérieusement i faire passer
les Philistins pour autre chose que pour des Sémiles.> — D'un autre
cOté, M. Schrader constate que la cinquiéme des villes philistines
mentionnées dans I’Ancien Testament, Gath, n’est jamais citée dans
les inseriptions.Il infére de ce fait que déja au huitiéme siécle Gath
avait perdu son ancienne importance et ne formait plus une princi-
pauté autonome & cOté des quatre autres villes. (Ceci vient & I'appui
de la supposition énoncée par Hitzig, dans son Commentaire sur les
petits prophétes, au sujet de 1’omission de Gath dans Amos I, 6-8.)

Jug. II, 11, 13: Bahal, prononciation assyro-babylonienne : Bel ou
Bil. Ce mot est fréquemment employé comme appellatif. Comme nom
de dieu,il figure déja trés anciennement 3 coté de Iloun (El.). Salmanas-
sarlll’appelle le créateur; Assourbanipal:lalumiére desdieux ; Tiglat-
Piléser1: le pére des dieux, le prince de I'univers. On aimait & faire
entrer ce nom dans la composition des noms propres, par exemple :
Bil-sar-oussour (Belsatsar), ¢’est-a-dire Bel protége le roi. — Le fé-
minin Bilit, Baaltis, Beltis, épouse de Bel et meére des dieux. Elle
porte quelquefois le surnom de Zirbaniti (Zarpanitouv), c'est-a-dire
probablement : celle qui donne une postérité. Elle présidait, en
effet, aux naissances et passait pour étre la déesse de la fécondité.
« Bilit, dit Sanchérib, la reine des dieux, Ia maitresse des rejetons,
m’a préparé avec soin dans le chaste sein de celle qui m’a enfanté, »
C’est sans doute ce nom de Bilit qu’Hérodote (I, 131, 199) a rendu
par Mylitia, ou V'on a cru, & tort, reconnaitre la racine yalad ( Molid-
tha, Molédeth). — Asthoreth, Astarté, en assyrien Isthar, toujours
sans la terminaison féminine. Ce fait de I'absence de la terminaison



THEOLOGIE 295

féminine dans la forme assyrienne du nom est d’'une importance dé-
cisive pour la question de savoir si la divinité Asthor-Kamos, dont il
est fait mention dans V’inscription de la stéle de Mesa le Moabite,
est, oui ou non, une divinité hermaphrodite. Isthar ne se rencontre
guére dans les inscriptions babyloniennes ; chez les Assyriens, elle fi-
gure principalement comme déesse de la guerre, comme « maitresse
de la victoire, qui enflamme au combat. » Elle est appelée aussi « la
premiére au ciel et sur la terre,> et une fois elle porte le nom d’é-
pouse de Bel.

1 Rois XVI, 28 - XX11,40 : Achab d'Israél. Il est fait mention de lui
dans une inscription de Salmanassar II, découverte aux sources du
Tigre, et publiée dans le troisiéeme volume (1870) de la grande col-
lection anglaise. Ce précieux document confirme en plein ce qui est
dit 1 Rois XX, 34 de l'alliance qu’Achab traita avec Benhadad II de
Damas, sur lequel il venait de remporter une éclatante victoire a
Aphek. En méme temps, cette inscription sert & compléter d’une ma-
niére fort heureuse les renseignements de 1’historiographe bibligque
touchant les relations entre les deux rois de Samarie et de Damas.
Elle nous apprend que cette alliance offensive et défensive dirigée
contre I’Assyrien, cet ennemi heréditaire de Damas, ne tarda pas a
tourner au détriment du prince israélite. Salmanassar Il marcha contre
Benhadad et ses alliés, parmi lesquels se trouvait Achabou Sirilai,
Achab I'Israélite, avec deux cents chars et dix mille hommes, et leur
infligea prés de Karkar une défaite dans toutes les régles. Cet échec
eut pour effet de refroidir ’amitié des deux nouveaux alliés, et bientot,
par suite de la mauvaise foi de Benhadad qui ne se souciait pas de
remplir ses engagements en rendant & Achab les villes israélites an-
nexées par son pere, I'alliance fut rompue. Israél se tourna du coté
de Juda ; Josapbat consentit & marcher avec Achab contre Benhadad
pour le forcer a restituer au royaume d’Israél les villes en question,
mais on sait I'issue malheureuse qu'eut cette campagne, entreprise
malgré les sinistres avertissements de Michée I’ainé. (Cp. 1 Rois XXII.)

2 Rois IX-X: Jéhou. On savait déja, par I'inscription de I'obélisque
de Nimroud et par I’un des bas-reliefs du méme monument, que ce
prince, sans doute pour s’assurer de Uappui des Assyriens contre
Hazagl, paya un tribut & Salmanassar II. Ce témoignage se trouve
confirmé par un fragment nouvellement découvert des annales de ce
roi. « En ce temps-la (la 18 année de mon régne) je regus des tri-
buts du pays de Tyr, du pays de Sidon, de Jahoua fils (c’est-A-dire:
successeur) d'Omri. »



296 BULLETIN

2 Rois XV, 19: Poul, roi d’ Assyrie,marcha contre le pays (leroyaume
du Nord, ol régnait alors Ménahem) et XV, 29: aux jours de Pékach,
roi d’Israél, Tiglath-Piléser, roi d’Assyrie, arriva, etc. — Evidemment,
pour T'historien biblique, Poul et Tiglath-Piléser sont deuz person-
nages différents. Or il parait ressortir de ’ensemble des documents
assyriens relatifs & cette époque que ces deux « rois d’Assyrie » ne
sont qu'un seul et méme personnage. Le nom de Poul ne parait sur
aucun monument. Il ne figure aucun roi de ce nom dans les listes
royales, et ces listes, pour 1'époque qui est ici en jeu, sont trés com-
plétes. Les inscriptions, relativement nombreuses, qui datent du régne
de Tiglat-Piléser et des temps qui 'ont immédiatement précédeé,
excluent ’hypothése que Poul aurait été un rival de Tiglat-Piléser
et aurait régné en méme temps que lui sur une partie de I’Assyrie.
Elles excluent également ’hypothése, fondée sur le titre de « roi des
Chaldéens » qui est donné & Poul par Bérose, d’aprés laquelle ce
prince aurait exercé la souveraineté en Assyrie pendant un inlerrégne,
quelque temps avant 'avénement de Tiglath-Piléser sur le tréne de
Ninive. Dans 1’état actuel de nos connaissances et en nous basant sar
les données de divers monuments assyriens, nous sommes conduits
avec nécessité a identifier Poul avec Tiglath-Piléser, 4 admettre, par
conséquent, que 'historien biblique, travaillant sar des sonrces oun
des traditions diverses, a pris pour deux personnages distinets un seul
et méme individu, désigné de deux maniéres différentes. Poul ou Pol
ne parait éirequ’une abréviation et une corruption de (Tuklat)-habal-
(asar); habal s’est raccourci en bal qui alterne avec pal, et pal dans
la transcription en hébreu est devenu pol ou poul (comp. Nabopolassar
= Nabou-habal-oussour), tont comme le nom complet Tuklat-habdal-
asar est devenu en hébreu Tiglath-pil-éser. Ce qui vient & I’appui de
cette explication et, en méme temps, rend compte du titre de « roi
des Chaldéens » que Bérose donne & Poul, c’est ce fait trés remar-
quable que le canon de Ptolemée indique pour I'année 731, comme roi
de Babylone, un nommé Por. Or 'année 731 se trouve é&tre celle ot
Tiglath-Piléser, vainqueur de Babylone, fut reconnu comme suzerain
par le roi chaldéen Merodach-Baladan, et & partir de laquelle il se
donne, dans les inscriptions, le titre de « roi de Chaldée. » Quant an
nom de Por, sans exemple et sans analogie dans les idiomes assyro-
babyloniens, il n’est évidemment que la prononciation persane de Pol
ou Poul. (Comp. une substitution tout & fait semblable de » &4 { dans
Babirus, forme persane du nom de Babel, Babilou.)

2 Rois XVII, 3: Contre i (Hosée, roi de Samarie) monta Salma-



THEOLOGIE 297

néser, roi d' Assyrie, etc. ; vers. 6 : la neuvieme année d’Hosée, le roi d’ As-
syrie prit Samarie et déporta Israél en Assyrie. D’aprés lerécit biblique,
le roi assyrien qui prit Samarie est le méme que celui qui l'assiégea
(vers. 5) et qui, quelques années auparavant, s’était rendu le roi de
Samarie tributaire (vers. 1), c’est-a-dire Salmanéser. Mais les inerip-
tions établissent de la facon la plus péremptoire que si Salmanas-
sar IV mit le siége devant Samarie, ce ne fut pas lni quis’en empara,
mais le roi Sargon, mentionné dans Esa. XX, 1. C’est & tort qu’on a
identifié, et que bon nombre d’auteurs identifient encore aujourd’hui
ces deux personnages. Sargon, successeur de Salmanéser et pére de
Sanchérib, nous apprend lui-méme que la prise de Samirina, Samarie,
et la déportation de ses babitants eurent lieu la premiére année de
son régne (722). Nous apprenons également, par les fragments qui
nous sont parvenus de ses annales, que «le roi d’Assyrie> qui d’aprés
2 Rois XVII, 24 fit venir des gens de Babel, de Koutha, d’Avva, de
Hamath, etc., pour occuper la Samarie & la place des Israélites, ne
fut pas, comme on le snppose ordinairement, Asarhaddon, le succes-
seor de Sanchérib, mais déja Ini, Sargon. (Dans le texte primitif des
« ‘annales des rois d’Israél, » les vers. 24-33 faisaient suite aux
vers. 1-6; les vers. 7-23 qui séparent ces deux morceaux dans le récit
actuel du livre des Rois, sont des réflexions du rédacteur de ce der-
nier; comp. 'Introduction & I’Ancien Testament de De Wette, 8=° édi-
tion, par Schrader, § 221, note f a la fin.) -

2 Rois XVII, 30: le dien Nergal que se firent les gens de Kouth,
c’est-a-dire dont ils érigérent I'image dans les villes de Samarie o ils
furent établis par les Assyriens, était en effet, d’aprés les inscriptions
et un syllabaire, le dieu dela ville de Kountha. Nirgal était le dieu-lion,
représenté par ces lions de dimensions colossales qui ornent les portes
des palais et semblent y monter la garde.

2 Rois XXIV, 1: Néboukadnetsar, roi de Babel, dans Jér. XLIX
Neboukadretsar; chez les auteurs grecs Nabokodrosores; dans les
inseriptions babyloniennes Nabiouv-koudour-oussour, « que (le dieu)
Nébo protége 1a couronne! » Voici les titres qu’il se donne habituel-
lement dans ses inscriptions: « Roi de Babel, Conservateur dutemple
de la hauteur (de la tour?) et du temple de la bonne fortune, fils de
Nabopolassar. » On a de lui toute une série d'inscriptions sur des
briques cuites, des cylindres d’argile et sur un cachet orné de son
portrait. Malheureusement ces inscriptions, en partie trés étendues,
se rapportent presqu’exclusivement aux travaux de réparation, d’em-
bellissement et d’utilité publique que ce prince exécuta. Il n’en est



298 BULLETIN

aucune qui ait un caractére historique, dans le genre des inscriptions
assyriennes. La méme remarque s’applique aux inscriptions babylo-
niennes en général. Ce fait est extrémement regrettable au point de
vue de I'histoire d'Israél.

2 Chron. XXXIII, 11-13: Jénovah fit venir conire euxr (Manassé et
son peuple) les chefs d’armée du roi d’ Assyrie, qui prirent Manassé avec
des crochets et le lierent de chaines et Uemmenérent a Babel. Mais Ma-
nassé s’étant humilié devant le Dieu de ses péres, celui-ci se rendit &
ses supplications et le fil relourner a Jérusalem, dans son royaume. —
Cette notice, sans paralléle dans les livres des Rois (2 Rois XXI), a été,
comme on sait, ’'objet de bien des controverses. On en a contesté ’his-
toricité pour diverses raisons; surtout par les considérations sui-
vantes: 1° les livres historiques ne parlent pas, pour cette époque-la,
d’'une suprématie exercée par les Assyriens dans 1’Asie antérieure;
2¢ 5i le vainquenr et suzerain de Manassé était assyrien, c’est & Ninive
et non & Babel que le roi de Juda devait étre emmené; 3¢ il est pen
vraisemblable qu'un prince comme Manassé ait été emmené comme
un valgaire malfaiteur, et surtout gqu’aprés avoir subi un traitement
aussi dégradant, il ait été ensuite rétabli sur son trone. — Ces diffi-
cultés s'évanounissent devant les témoignages directs ou indirects des
inscriptions. 1° Il résulte de divers documents, qui se confirment et
se complétent les uns les autres, qu’Asarhaddon, vers la tin de son
régne, rendit tributaire toute la Syrie et méme I'Egypte. Dans une
inscription datant de la cinquiéme année avant son abdication (668),
il énumere 22 rois syriens, phéniciens et philistins réduits a recon-
naitre sa suzeraineté et & lui payer un tribut; dans ce nombre nous
voyons figurer Minasi sar Yahoud:. 11y aplus: le successeur d'Asarhad-
don, Asourbanipal, dans uneinscription qui se rapporte & sa premiére
campagne d'Egypte, mentionne parmi ses tributaires syro-phéniciens
un sar Yahoudi. Malheureusement I'inscription est mutilée; les noms
des princes ont disparu, mais d’aprés le synchronisme ce roi de Juda
ne peut avoir été que Manassé. Or nous apprenons par une inscription
relative & la révolte de Saosdoukin, frére d’Asourbanipal et vice-roi
de Babylone, que lerebelle s’était ligué non-seulement avec laLydie et
I’Ethiopie (c'est-a-dire I’'Egypte), mais avec les tributaires de Syrie et
de toute la cOte de la Méditerranée, Quoi de plus naturel que d’admet-
tre que Manassé, lui aussi, comme tous ses voisins, avait prété 'oreille
aux sollicitations du vice-roi de Babylone, et que ce fut & 1a suite de
cette tentative d’émancipation que son royaume fut envahi par les gé-
néraux assyriens, et que lui-méme fut emmené prisonnier pour rendre



THEOLOGIE 299

compte de sa conduite au grand roi en personne? — 2° La résidence
ordinaire du roi assyrien était Ninive; mais depnis la chute du vice-
roi félon (648), il est probable gn’Asourbanipal résidait temporairement
a Babylone pour y faire acte de souveraineté. Il n’y a donc rien d’é-
tonnant & ce que Manassé ait été emmené dans cette résidence plu-
tot qua Ninive. — 3° Les traitements infligés & Manassé, au dire du
chroniquenr, ne sont pas sans exemple. Asourbanipal lui-méme ra-
conte dans une inscription que les mémes procedés furent employés a
I’égard du roi d’Egypte Nécho 1. Et il ajoute qu’aprés I’avoir fait venir
& Ninive. il lui accorda son pardon et e renvoya en Egypte avec ses
généranx. Ce gui eut lien pour le roi d’Egypte, pourquoi n’anrait-il
pas eu lieu pour le roi de Juda? Quant & la réalité de la conversion
de Manassé, c’est une autre question.

Esa. X, 28-32. — Cette description de Ia marche victorieuse de I’ar-
mée assyrienne contre Jérusalem n’est rien moins qu'un wvalicinium
post eventum. Les inscriptions prouvent que l'eventus fut tount diffé-
rent. Kn effet, Sanchérib, au lien de suivre l'itinéraire tracé par le
prophéte, marcha le long de lacote pour se diriger sur Lakis, et c¢’est
de Joppe ou de Lydda qu’il détacha du gros de son armée un corps
destiné a opérer contre Jérusalem, L’oracle fut évidemment prononcé
a une époque ol les Assyriens étaient encore a une certaine distance
des frontiéres de Juda, et ol il était & présumer que, pour venir as-
siéger Jérusalem, Sanchérib prendrait la route directe par Nazareth,
Sichem, Béthel, Ayath, Mikmas, ete.

Dan. I, 4: le mot Kasdim, Chaldéens, dans la signification de sages,
telle qu’elle se rencontre ¢a et 14 dans le livre de Daniel, est tout a
fait étranger au langage assyro-babylonien. Cette signification ne
parait avoir pris naissance qu’aprés la ruine de l'empire baby-
lIonien.

Dan. V, 1: le roi Belsatsar n’est pas une figure purement légen-
daire. Il a existé un roi de ce nom (Bil-sar-oussour), fils ainé de Na-
bounit. Co-régent de son pére, il fut, a 'approche de Cyrus, laissé
dans la capitale & titre de commandant de place, et périt en effet lors
de la prise de Babel.

Osée V, 13: Yareb n'est pas un nom propre; les listes royales de
I’Assyrie ne connaissent pas de roi de ce nom. Ce mot est un appel-
latif et désigne un roi guerrier ou belliqueux. Peut-étre s’agit-il d’A-
sourdanil, le successeur de SalmanassarIIl. — X, 14: « Tous tes forts
seront ravagés comme Beth-arbel fui ravagé par Salman au jour du
combat. » M. Schrader pense que ce Salman n’est ni Salmanassar II,



300 BULLETIN

ni Salmanassar III, mais un prince moabite Salaman, mentionné dans
uneinscription de Tiglath-Piléser, contemporain de Ménahem d’'Israél
et par conséquent du prophéte Osée. Les Moabites, soumis par Jéro-
boam II, étaient parvenus sans doute & se rendre de nouveau indé-
pendants au milien des troubles qui suivirent en Israél la mort de ce
prince. Kt c’'est dans une expédition dirigée contre le royaume israé-
lite divise et affaibli, qu’ils auraient ravagé Beth-arbel, situé & l'est
du Jourdain, non loin de Pella.

Jonas I, 2: Ninive la grand’ville; 111, 3:... ayant trois journées de
marche; 1V, 11:... dans laquelle il y a plus de douze myriades de créa-
tures humaines qui ne savent pas distinguer leur droile de leur gauche.
—~ Ces données reposent sur une tradition qui correspond assez
exactement & 1’état réel des choses. Le nom de Ninive était pris
tantdt dans un sens restreint, tantét dans un sens plus étendu; il
désignait tantot la résidence de Sanchérib et d’ Asourbanipal (au-
jourd’hui Koyoundjik, en face de Mosul), tantét I'ensemble des
villes sitnées dans I’angle formé par le Tigre et son affluent, le
Zab, savoir: Ninive proprement dite, Chalah (Nimroud), Dour-
Sarroukin, la Cité de Sargon (Khorsabad), et Résen, située entre
les deux villes précédentes. L’anglais Joues évalue le périmétre de
ces quatre grands quartiers 4 90 milles anglais, ce qui équivaut 4 peun
prés a une circonférence de trois journées de marche. Cent vingt mille
enfants de sept ans et au-dessous supposent, d’aprés la proportion de
1 4 5, une population de 700000 Ames environ. Ce qui n’a rien d’in-
vraisemblable. — Toutefois ’exactitude relative de ces chiffres ne pent
pas étre invoquée comme preuve A ’appui de la haute antiquité da
livre de Jonas et de la crédibilité de tous les détails de son contenu.
Qu’on ne perde pas de vue, en effet, que les 3 journées de marche ou
les 90 milles anglais suppusent l'existence du quartier septentrional
Dour-Sarroukin (Khorsabad). Or cette ville ne fut batie que par Sar-
gon pendant les derniéres années du 8¢ siécle avant J. C., c'est-d-dire
un siécle apres I’époque ou vécut le prophéte Jonas. (2 Rois XIV, 25.
Dot il résulte que ces données mémes trahissent un écrivain sensi-
blement postérieur.

Nah. III, 8-11: Es-tu (toi, Ninive) plus forte que No- Amon (Thébes)
assise au milieu du Nil et de ses canauz...? Elle aussi s'en est allée en
exil... et tous ses grands furent liés de chaines. — Ce passage, jusqu'a
ces derniers temps, a cruellement embarrassé les exégétes, au point
que plusieurs ont voulu y voir une interpolation. Or les inscriptions
répandent une lumiére inattendue sur cette allusion & une prise de



THEOLOGIE 301

Thébes que fait notre prophéte. Elies nous apprenunent positivement
qu’Asourbanipal, fils et suceesseur d’Asarhaddon, détruisit cette ca-
pitale lors de sa seconde campagne d’Egypte, dirigée contre Ourda-
mani (égypt. Roud- Amon, Rotmen), le successeur de Tirhaka. Voici
le texte, pour autant qu’il a pu étre déchiffré: « Se confiant en As-
sour, Sin et les grands dieux mes maitres, elles (mes troupes) le
défirent dans une vaste plaine et brisérent sa puissance. Qurdamana
s'enfuit seul, et se rendit &4 No, sa villeroyale. Dans une marche d’un
mois et de dix jours elles le suivirent par des chemins & peine prati-
cables, s’emparérent de la ville dans toute son étendue, la balayérent
comme de la paille. De I'or, de I'argent, poussiére de leur pays, du
métal fondu, des pierres précieuses, le trésor de son palais, des véte-
ments..., de grands chevaux, des hommes et des femmes..... le pro-
duit de leurs montagnes, en nombre immense, furent emmenés en
captivité; & Ninive, ma résidence royale, on lesamena en paix, et ils
baisérent mes pieds. » C'est & ce fait, sans aneun doute, que Nahum
fait allusion: le sort que 'Assyrien a infligé a Thébes atteindra la
capitale assyrienne elle-méme. Quant & la date de cet événement, il
est également possible de la fixer approximativement. Il résulte, en
effet, des annales d’Asourbanipal que sa seconde campagne contre
I’Egypte eut lieu peu aprés la mort de Tirbaka. Or Tirhaka étant
mort en 664, la seconde campagne d’Asourbanipal peut avoir eu lieu
déja Pannée suivante; et comme le passage prophétique qui nous oc-
cupe fait allusion & Ja prise de Thébes comme & un événement de date
récente, le livre de Nahum doit dater de 1’an 660 environ.

Résumé chronologique. — On constate d’abord que la narration bi-
blique, relativement & la période comprise entre les années 900 et 660,
est pleinement confirmée par ies données que fournissent les ins-
criptions assyriennes quant au synchronisme de certains événements,
notamment de certains régnes. Achab et Benhadad, — Jéhou et Ha-
zaél, — Hozias (Azarya) et Ménahem, — Achaz el Pékach sont con-
temporains d’aprés les cunéiformes comme d’aprés la Bible. Il y a ac-
cord parfait en ce qui concerne la prise de Samarie (sanf, comme on
I’a vu, pour le nom du rei assyrien). Les données bibliques et assy-
riennes se confirment et se complétent de la maniére la plus heureuse
relativement & I'expédition de Sanchérib et & I'invasion du royaume
de Juda sous le régne d’Ezéchias. Ce que la Bible nous apprend des
rapports de Manassé avec I’Assyrie et de la destruction de No-Amon
s’explique au mieux par les inscriptions de ce temps-13, etc.

En revanche, le systéme chronologique qui ressort des documents



302 BULLETIN

bibliques ne cadre point avecle systéme chronologique des monuments
assyriens (annales, tables des éponymes ou archontes, etc.). Il n’y a de
coincidence compléte que sur un seul poini, i savoir la date de la prise
de Samarie. En effet, en prenant comme points de repére, pour la
chronologie hébraique, ’année de la mort d'Hérode (4 ans avant I’ére
de Denys) et celle de la dédicace du temple a I’'époque des Maccabées
(164), et en recourant aux données du canon de Ptolémée pour le
temps qui s’est écoulé de Néboukadnetsar jusqu’a Alexandre le Grand,
on arrive, pour la prise de Samarie, & la date de 722 avant J. C. De
méme en prenant comme point de départ, pour la chronologie assy-
rienne, 'éclipse de soleil da 15 juin 763, laquelle eut lieu sous l’ar-
chontat de Pourilsagal (pendant le régne d’ Asourdanil), on trouve que
I'avénement de Sargon et, par conséquent, la prise de Samarie eurent
lieu en 722. Hors ce seul point, les deux systémes en présence
different plus ou moins considérablement 1I’'un de Vautre. Pour les
regnes d’Achab et de Jéhou, I’écart est de 40 a 50 ans, et postérieure-
ment 4 722 il y a de nouveau un écart de 13 années pour la date de
I'invasion de Sanchérib sous Ezéchias. Voici du reste un tableau sy-
noptique qui fera le mieux sentir ce qui en est de ces divergences. La
colonne de gauche présente les données bibliques, celle de droife les
dates fournies par les monuments assyriens:

Achab  régne 918-806 | 854 Bataille de Karkar, ot Ben-
hadad II et Achab sont
vaincus par SalmanassarII.

Jéhou » 884-857 842 Jéhou paye un tribut a Sal-
' manassar II.
Azaria > 809-759 745-739 Azaria (Hozias) de Juda

en guerre avec Tiglath-
Piléser 1V, comme allié de

Hamath.
Ménahem  » 771-761 738 Ménahem de Samarie paye un
_ tribut & Tiglath-Piléser IV.
Pékach » 758-738 734 Pékach, I'allié de Rétsin de

Damas, est vaincu par Ti-
glath-Piléser IV (qu'Achaz
de Juda avait appelé & son
secours).

9-723 728 Année ou Hosée paye pour la
derniére fois le tribut a
Tiglath-Piléser.

~

Hosée » i

§




THEOLOGIE 303

Chunie de Samarie 722 722 Prise de Samarie par Sar-
' gon, successeur de Salma-
nassar [V.
Ezéchias assiége par 701 Expédition de Sanchérib en
Sanchérib 714 Palestine ; siége de Jéru-
salem. _
Manassé  régne  696-642 681-673 Pendant cet espace de
temps (1° & 9° année du
régne d’Asarhaddon), Ma-
nassé devient tributaire.

11 suffit de jeter un coup d’ceil sur ce tableau comparatif pour se
convaincre que les divergences, avant et aprés la date de 722, ne
peuvent pas provenir d’'une simple faute de calcul qui aurait été
commise d'un ¢6té ou de l'autre, et aprés le redressement de laquelle
tout s’accorderait. Les essais qui ont été faits dans ce sens, princi-
palement par M. Oppert, ne peuvent pas aboutir. Pour faire dispa-
raitre la différence, de prés d’'un demi-siécle, entre les dates bibliques
et les dates assyriennes quant & I’époque des régnes d’Achab et de
Jéhou, ce savant statue une interruption, durant 47 années, des ta-
bles des éponymes, interruption provenant du prétendu interrégnede
Poul. Et comme cette hypothése ne remédie pas & la divergence de
203 30 ans qui existe entre Ies deux séries quant au régne d’Azaria
de Juda ¢t de Ménahem de Samarie, il se voit contraint de supposer
que les princes de ce nom qui figurent dans les inscriptions de Ti-
glath-Piléser n’étaient pas les rois dont parlent les livres historiques
de la Bible, mais des prétendants & 1a couronne, des chefs d’opposi-
tion qui, par hasard, portaient les mémes noms, et dont 1'un, Azaria,
ne serait autre que le «fils de Tabeel, » que Pékach et Rétsin oppo-
saient & Achaz de Juda. (Esa. VII, 6.) Ce sont 12 des palliatifs tout &
iait insuffisants. La seconde de ces hypothéses se juge elle-méme par
son extréme invraisemblance. La premiére a contre elle le témoignage
concordant des documents paralléles aux listes des éponymes, les-
quels excluent absolument 1’idée d’une interruption de ces derniéres
pendant les années qui précédérent I'avénement de Tiglath-Piléser.
— Il ne s’agit donc pas, ici, de divergences accidentelles et isolées.
Nous sommes en présence de deux systémes chronologiques complets
et suivis. Or, comme l'un des deux seulement peut étre exact, le
chronologiste est mis en demeure de se prononcer pour 'un ou pour
Fautre. Aux yeux de M. Schrader le choix ne saurait étre douteux :



304 BULLETIN

la chronologie assyrienne lui parait mériter la préférence. En effet
la chronologie biblique n’est pas toujours d’accord avec elle-méme:
lorsqu’on met la chronologie du royaume d’Israél en regard de celle
du royaume de Juda, on remarque une différence de dix ans relati-
vement a l'avénement du roi Hosée: d’aprés 2 Rois XV, 30, Pékach
fut assassiné par Hosée, qui lui succéda immédiatement, la 20¢ année
de Jotham, c'est-d-dire en 738; d’aprés 2 Rois XVII, 1, au contraire,
Hosée n’aurait commencé a régner que Ia 12¢ année d’Achaz, ¢’est-i-
dire en 729. Pour concilier les deux choses, on statue un interrégne
entre la mort de Pékach et 'avénement d’'Hosée; mais de quel droit %
— Ce qui parle en faveur de la chronologie assyrienne, c¢’est que les
dates fournies par les tables des éponymes peuvent étre contrdlées et
se trouvent confirmées soit par les annales des différents rois, pour
autant qu’elles nous ont été conservées, soit par le canon de Ptolémée.
Ainsi, pour 'invasion de Sanchérib en Judée qui, d’aprés les Ilivres
des Rois, aurait eu lieu déja en 714, il résulte du dit canon qu’elle a’
di étre postérieare & 'an 702; or, d’aprés les monuments assyriens,
elle est en effet de 701. Qu’on n’oublie pas, d'ailleurs, que ces monu-
ments nous fournissent des documenis au sens propre du mot, des
documents originaux, conlemporains des événements dont ils étaient
destinés & perpétuer la mémoire, et qui n’ont pas, comme ¢’est notoi-
rement le cas pour le texte des écrits bibliques, subi des modifications
et des altérations en se transmettant a travers les siécies. — Quant &
la chronologie égyptienne, elle est encore trop peu stire pour pouvoir
- servir de controle. H. V.

D. CHWOLSON. — LES PEUPLES SEMITIQUES '.

Le role de chaque peuple dans I'histoire de 'humanité dépend
du caractére inné , des qualités et des tendances qui lui sont propres.
Voila la thése que D'auteur cherche a prouver dans les guelques
pages que nous analysons. Or quatre facteurs principaux détermi-
nent ce caractére: 1° la nature de lintelligence; 2° celle du coeur
et du systéme nerveux ; 3° la prédominance plus ou moins grande de
I'un des deux facteurs précédents, ou leur équilibre ; 4° la répartition
des dons de 'esprit, selon que ceux-ci sont répandus dans la masse

Die Semitischen Vilker. — Versuch einer Charakteristik von D. Chwol-
son, ordentlichem Professor an der kais. St. Petersburger Universitit, 1871. —
64 pag. in-8,



'THEOLOGIE 305

du peuple, on qu’ils sont le privilége de quelques individus seule-
ment. :

S1 nous appliquons ces données aux peuples sémitiques, nous dé-
terminerons comme suit, le caractére spécifique de ce groupe ethno-
logique: a) Esprit clair, net, plus pratique que spéculatif, sans
imagination débordante; b) individualité trés marquée ; ¢) sentiment
profond, vif et par 14 méme généreux, tendance i 'idéalisme.

Essayons maintenant d'expliquer par ces diverses qualités le réle
et I'influence des Sémites dans I’histoire du monde. |

I. — La tendance essentiellement pratique de I'esprit sémitique se
manifeste dans la religion, la science, I'art et 1a poésie des peuples
de cette race.

Lies conceptions religieuses des Sémites sont en général simples et
faciles & saisir. Aussi leur mythologie, la olt elle a existé (chez les
Phéniciens, les Babyloniens et les Arabes, par exemple), ne présente-
t-elle point cette richesse, cette variété des mythologies ariennes, de
celle des Indous en particulier. L’exaltation, l'extase religieuses de
ceux-ci sont choses presque inconnues au Sémite, aussi bien que le
mysticisme. A ce propos, il est un fait intéressant & constater. Tandis
que chez les Persans le mahométisme a revétu un caractére essen-
tiellement mystique, il est & peu prés exempt de toute tendance de ce
genre chez les Arabes. C’est en Perse qu’a pris naissance le sufisme
(secte mystique de I’Islam), et c’est dans ce milieu arien qu’il trouve,
aujourd’hui encore, ses adhérents les plus nombreux.

La philosophie des Sémites est toute pratique. I1 suffirait de rap-
peler, dans I’Ancien Testament, les preuves de 'existence de Dieu,
qui, presque toutes, se rattachent 4 la preuve cosmologique. Le Sé-
mite ne spécule pas, il réfléchit sur ce qu’il voit, il observe. 1I est
vrai que les philosophes arabes et plus tard les philosophes juifs se
sont beancoup occupés des rapports enfre 'unité absolue de Dieu et
ses différents attributs, de ceux entre la liberté humaine et la toute-
science divine. Mais, sil'on y regarde de prés, on verra bientét que
ces questions avaient un intérét pratique capital pour des mono-
théistes qui, pour sauvegarder leur dogme essentiel de I'anité de
Dieu, devaient chercher la synthése de ces deux idées contradictoires
en apparence. Néanmoins M. Renan se trompe, quand il prétend que
les Arabes n’ont jamais eu qu'une « philosophie grecque écrite en
arabe. » L’un des plus savants connaisseurs de la littérature de 1I'Is-
lam, Alfred von Kremer, nous apprend que les Arabes ont passé
par toutes les phases de la philosophie depuis Scot Erigéne jusqu’a

Cc. R. 1873 20



306 BULLETIN

Kant et & Schelling, mais cela avec d’autres formes que les pen-
seurs d'Occident.

Cela dit, il reste toujours vrai que l'esprit sémitique se porte de
préférence sur les sciences exactes et d’observation. Dans ce do-
maine, on pourrait citer un grand nombre d’ceuvres remarquables,
produits du génie sémitique; et l'on s’étonne, & bon droit, de ce
qu'un savant, comme M. Renan, refuse les aptitudes scientifiques &
cette famille de peuples.

Comme leur philosophie et leurs langues, lart des Sémites est
simple, dénué méme de grandeur. En revanche, il se distingue par
la beauté et le fini des détails. On peut citer comme exemple le palais
des califes & Cordoue, qui, par la finesse de ses sculptures, rappelle
en quelque sorte la subtilité des grammairiens arabes et les froides
définitions du Talmud.

Le méme caractére se retrouve dans la poésie de ces peuples. Avant
tout subjectifs, individualistes, les Sémites n’ont guére cultivé que
le genre lyrique, 4 moins que ’on ne veuille donner ie nom d’épopée
au Kutub el-futuch des Arabes, c’est-a-dire aux divers écrits racon-
tant les conquétes de 'Islam aprés Mahomet. Mais Ja-méme, on cher-
cherait en vain cette fécondité, cette imagination parfois désordon-
née, qui caractérisent le Ramayana ou les biographies de Bouddha.

II. — L’individualisme,quenous avons signalé comme second carac-
tére spécifique de la famille sémitique, donne lieu &4 des observations
intéressantes.

Par la, tout d’abord, s’explique cette résistance si remarquable
aux influences extérieures, qui a permis au peuple juif, en particulier,
de conserver son type original, malgré les milieux si divers dans les-
quels il a vécu. De ce méme caractére découlent encore, dans le do-
maine social et politique, une grande liberté individuelle et U'égalilé
de tous devant la loi.

L’aristocratie de naissance, le systéme féodal sont choses incon-
nues aux Sémites qui ne reconnaissent que la valeur personnelle et
la supériorité de Pindividu. On voit, il est vrai, des familles ou des
tribus se considérer comme plus nobles que les autres, mais leurs
prétentions ne leur donnent aucun privilége spécial. La caste, ainsi
que le clergé, est une institution toute ancienne. Chez les Arabes,
tout homme instruit dans I'art de prédire 'avenir avait le droit de se
faire kohin (devin), c’est-a-dire prétre. Moise établit, il est vrai, un
sacerdoce en Israél, mais ce fut au prix de luttes incessantes et méme
de plusieurs révoltes, qui risquérent de faire crouler I’ceuvre du



THEOLOGIE 307

grand législateur. En outre, les prétres n’acquirent une influence
prépondérante qu'avec 1'établissement de la royauté et encore la
durent-ils, en grande partie, a leur valeur personnelle et & lenrs dou-
bles fonctions de ministres de la religion et d’éducateurs du peuple.

Dans le domaine politique, régne en général le systéme démoerati-
que. Les lois mosaiques, par exemple, reposent sur le principe de
Iégalité de tous. Le scheik arabe n’est que le primus inler pares au
milieu des anciens de sa tribu. A son origine le califat n’était pas
autre chose, et, a ce sujet, on peut établir un paralléle instructif
entre ’histoire des Abassides & Bagdad et celle des Ommiades en
Espagne. A Bagdad, le fond de la population était composé de Per-
sans, c’est-d-dire d'Indo-Germains. Aussiles califes parvinrent-ils
saus peine & 'absolutisme, en s’entourant de gardes persanes et en
éloignant les Arabes, qui étaient pour eux un danger continuel. kkn
Espagne,aun contraire, les califes durent forcément respecter la liberté
des populations arabes soumises 4 leur pouvoir. On vit méme plus
d’une tribu vivre d’'une vie autonome, tout en reconnaissant, en prin-
cipe, le calife comme son souverain.

Tandis que les Ariens, et parmi eux méme les plus grands esprits,
tels qu'un Platon ou un Aristote, anéantissaient l'individu au profit
de I'état considéré comme but supréme, les Sémites lui ont toujours
assigné le seul et unique role de protéger 'individu. C’est, on le voit,
une idée toute moderne,

Cette tendance & l'individualisme nous fait comprendre e¢ncore
pourquoi les Sémites n’ont pas eu, dans la régle, d’armées perma-
nentes. Celles-ci, en effet, ne peuvent subsister que par le sacrifice de
toute individualité propre. Le systéme des milices était presque seul
pratiqué, et encore fallait-il des intéréts communs ou Penthousiasme
que donnent une grande idée, une noble cause, pour maintenir I'unité
et la cohésion dans les armées.

D’un autre cOté, ce caractére empéchait 'unité d'action et les
grandes entreprises. Les Sémites n'ont guére fondé de grands états ;
et quand ils 'ont fait (les Assyriens et les Babyloniens, par exemple),
ce fut toujours en conservant aux divers peuples dont était composé
leur empire leurs coutumes et parfois méme leurs gouvernements
pnationanx. On comprend que 'unité ait toujours été plus ou moins
factice dans de pareilles conditions, En un mot, tandis que la centra-
lisation, I'aspiration & Y'unité domine chez les Indo-Germains, la ten-
dance opposée caractérise les Sémites.

Parmi les défauts dont la source doit étre cherchée dans 'indivi-



308 BULLETIN

dualisme, bornons-nous & citer 1'égoisme, ’avarice parfois sordide
du Sémite et anssi, dans un autre domaine, cet esprit mordant, sati-
rique qui distingne quelques poétes et écrivains arabes et juifs du
moyen dge et des temps modernes.

Ce méme individualisme nous semble expliquer encore plusieurs
des caractéres de la science, de la poésie et de la religion des Sémites.
Ne trouverait-on pas la, en effet, Porigine de cette tendance & tout
concrétiser, a revétir les idées abstraites de formes sensibles ? Ainsi,
ce sont les Sémites qui les premiers ont mesuré Pegpace et le temps.
— Et ’absence de I’épopée et du drame dans la littérature de cette
famille ethnologique ne trouverait-elle pas sa raison d'étre dans cette
subjectivité si caractéristique, qui ne permet pas & l'auteur de s’ef-
facer derriére son sujet?

Il en est de méme dans le domaine religienx. L’idée de la divinité
est une notion nettement déterminée, individualisée. Dieu est tou-
jours distinct du monde. Il crée 'univers par unacte de libre volonté ;
il ne I’engendre pas comme chez les Indo-Germains. Les idées d’éma-
nation, d’incarnation sont des notions purement ariennes. La seconde
se trouve dans le mahométisme de la Perse, mais nullement chez les
Arabes. Tout ceci nous explique encore pourquoi nous ne trouvons
pas chez les Sémites le culte des héros, si fréquent chez les Ariens.
Pour ceux-ci, le divin et 'humain ne sont séparés que par des degrés
plus ou moins marqués, tandis que pour le Sémite, Dieu et ’'homme
constituent un dualisme, ou tout an moins deux notions trés nette-
ment séparées. Les saints, les héros religieux des Indo-Germains
aspirent & se confondre avec la divinité, 4 rentrer en elle par I'extase.
Le prophéte, au contraire, et c’est1a une des manifestations les plus
caractéristiques du génie sémitique, est un homme qui entre en rela-
tion avec la divinité, qui découvre aux hommes la volonté de Dieu;
mais toujours il conserve son individualité propre. C’est 'organe de
la volonté divine, un serviteur devant son maitre, un favori aupreés
de son roi, mais jamais un étre qui aspire a se perdre, & s’abimer,
pour ainsi dire, dans le divin, en perdant la conscience de sa per-
sonnalite.

On comprend dapres ces notions sur Dieu et sur ’homme que la
doctrine du fatum ne se soit point développée chez les Sémites qui
accentuent & la fois la liberté de Dieu et celle de I'homme. L'isla-
misme orthodoxe a peut-étre modifié quelque peu l'idée e la liberté
humaine, mais ne l'a pas niée. — Est-il nécessaire de dire que lorsque
g'introduisit chez les Sémites 1'idée de I'immortalité, elle fut congue



THEOLOGIE 309

comme la continuation d'une existence individuelle au dela du tom-
beau ? Le retour dans le sein du grand tout, le Nirvana bouddhiste
sont pour eux des conceptions inconnues. Pour les mémes raisons,
le Sémite pur n’avait aucune tendance & I’ascétisme ou an mona-
chisme. Le célibat est pour I’Arabe quelque chose d’inoui, d’incom-
préhensible. Avoir si possible plusieurs femmes et une nombreuse
postérité, voila I'idéal du bonheur terrestre. 7

Rappelons, en terminant, que c’est sans doute & cette subjectivité
si prononcée qu’il faut attribuer le fait que les Sémites n’ont pas
dans leurs religions de dogmes rigoureusement déterminés. Seuls,
certains principes généraux sont admis partout (unité de Dien, pro-.
vidence, rémunération, etc.); mais les préciser, les déterminer, les
étudier, en un mot, c'est 'affaire de chacun. De 14 résultent naturel-
lement des avis divergents et, en méme temps, une grande liberté
d’opinion. On sait assez que les Ariens ont une tendance tout op-
posée.

IlI. — La profondeur el la vivacité du sentiment, la tendance a lidéa-
lisme, qui forment le troisiéme caractére spécifique des Sémites, se
manifestent, tout d’abord, dans la sphére religieuse.

On sait que les Sémites, les Hébreux en particulier, ont été les
créateurs de notions religieuses nouvelles, inconnues aux peuples in-
do-germains méme les plus développés. Tandis que lantiquité a
presque toujours congu la divinité comme une force capricieuse et
aveugle, qu’il s’agissait avant tout de fléchir om d’apaiser, les Sé-
mites la regardaient bien plutdt comme une puissance miséricor-
dieuse et surtout morale. La religion n’était point un compromis
entre 'homme, étre faible, et la divinité toute-puissante; mais elle
avait sa source dans le coeur, et était basée sur I'idée de I’amonr.
C’est aux Sémites, aux Hébreux surtout, que nous devons ces pré-
cieuses notions; et jamais nous ne saurions leur en étre assez
reconnaissants.

De cette profondeur de sentiment procédent encore la douceur
et 'humanité des Sémites, On connait les lois mosaiques concernant
le traitement des esclaves et méme des animaux, la bienfaisance et
Phospitalité proverbiales de I’Arabe. Aujourd’hui encore, les juifs se
distinguent par lear charité. On ne rencontre, pour ainsi dire, pas
une seule communauté juive ot n’existe quelque institution pour le
soulagement des pauvres et des malades. Mais, comme partout, le
défaut touche de présla qualité, A la profondeur, & la vivacité de
sentiment se joint bientdt la passion. La haine, comme ’amour, se



310 BULLETIN

manifeste chez le Sémite avec toute son ardeur. La vengeance est
pour I’Arabe, par exemple, un devoir sacré.

Chez les Ariens, les héros, les fondateurs de dynastie, sont, en gé-
néral, de grands conquérants. L’idéal du grand homme est le soldat
plein de bravoure et de talents. Ce sont des combats, des prodiges
de valeur, la force physique, en un mot, que chantent les épopées de
I'Inde, les poémes d'Homeére ou les Niebelungen. Pour le Sémite , au
contraire, 1'idéal du héros est, non le guerrier illustre, mais le
sage, le prophéte. C'est un Salomon, un Mahomet, et non les Chalid
ou les Okba, qui pourtant, en peu d’années, fonderent un empire
aussi grand que celui des Césars. David chez les Hébreux, Ali chez
les Arabes, sont plus renommeés par leur piété et leur sagesse que
par leurs exploits militaires. Aussi les Sémites ne font-ils pas la
guerre pour le plaisir de la guerre, comme cela n’arrive que trop
souvent chez les Ariens, Pour eux, la guerre a toujours un but pra-
tique : se défendre contre les ennemis, secouer un joug odieux, faire
du butin; ou bien encore, ils prennent les armes pour ’'amour d’une
idée, pour la défendre ou la propager aun loin. Ce n’est pas & eux que
Pon pourrait faire le reproche de ne pas tout sacrifier, méme leur vie,
pour un principe. Les auteurs grecs, par exemple, ne comprenaient
absolument pas comment un juif se laissait mettre & mort plutot que
de violer le sabbat. Du reste, la patience des juifs, dans les nom-
breuses persécutions qu’ils ont endurées, leur héroisme au milieu de
la souffrance, I'opinidtreté avec laquelle ils ont défendu leur cause,
prouvent suffisamment notre thése. Ce n’est que par le christianisme,
d’origine sémitique, que le monde arien a appris 4 souffrir pour une
idée, pour un intérét moral. L’antiquité nous offre, sans doute, des
exemples d’hommes mourant pour le bien de 1’état; mais ceux qui
sacrifierent leur vie pour 'amour d’une idée y sont rares.

Cette haute valeur, accordée aux choses de I’esprit, se manifeste
encore dans l'importance attachée & l'instruction. L’école est chez
les juifs une institution trés ancienne et exerca chez eux une in-
fluence immense. Instruire les enfants, répandre partout les con-
naissances est pour le juif, comme pour le mahométan, un devoir reli-
gieux. KEst-il nécessaire de rappeler ici I'influence intellectuelle des
Arabes en Espagne, out les cours des califes et les maisons des grands
étaient devenues le siége de riches bibliothéques et I’asile de savants
illustres, et cela dans un temps ol l'ignorance était l'apanage des
hommes les plus haut placés en Europe?

Un fait encore est & signaler, ¢’est le culte sans images, sans idoles



THEOLOGIE 211

des Sémites. C’est 14 une autre conséquence de leur idéalisme. Il est
vrai que sur ce point il y eut de nombreuses exceptions, de longues
luttes. C’est ce qui arriva, entre autres, en Palestine; mais, 4 la lon-
gue, le principe d’un culte spirituel 'emporta sur 'autre, grice a la
tendance générale du caractére national.

Enfin et surtout, cet idéalisme se manifeste dans les espérances
d’un avenir meilleur. Quel idéal se faisait le plas distingué des peau-
ples de cette race, le peuple juif? Il attendait et entrevoyait un temps
ot la vérité régnerait en maitresse souveraine, ou les épées et les
lances seraient transformées en instruments de paix Puisse, un
jour, cet idéal se réaliser!

HERM. STRACK. — PROLEGOMENES CRITIQUES A L’ANCIEN TEs-
TAMENT HEBREU!.

«<En voyant paraitre presque chaque mois de nouvelles éditions cri-
tiques d’auteurs grecs et romains, et en songeant & tous les travaux
accomplis dans cesiécle par les Lachmann, les Tischendorf et tant
d’auntres, en vue d’améliorer le texte du Nouveau Testament, je n'ai
pu m’empécher de déplorer le peu de soins qu'on a voués a la Bible
hébraique depuis de Rossi. Aussiai-je résolu de consacrer tont ce que
j’ai de forces & la critique sacrée. » C’est par ces mots que s’ouvre la
préface du peu volumineux, mais substantiel ouvrage que nous avons
sous les yeux. L’auteur, un jeune savant berlinois récemment promu
au doctorat, a déja fait ses prenves en philologie en rééditant un vo-
cabulaire de 1’Anabasis de Xénophon, et en soumettant 3 la faculté de
philosophie de Leipzig un travail sur les manuserits de I’Ancien
Testament hébreu, auquel des juges compétents ont fait le meilleur
accueil. Les Prolegomena critica qu'il vient de publier sont le déve-
loppement et la continunation de cette dissertation académique. Ils
font bien augurer des services que M. Strack pourra rendre 4 la cri-
tique du texte hébreu, s’il lui est donné de poursuivre ses conscien-
cieux travaux. |

Le texte hébreu dont nous nous servons aujourd’hui n’est pas
correct. Les éditions usuelles ne donnent pas méme le texte masoré-
dhique dans toute sa pureté. Elles ne font guére que reproduire, avec

* Prolegomena critica in Vetus Testamentum hebraicum... scripsit Hermann
L. Strack, ph. dr. — Lipsiz 1873. VIII et 131 pag. in-8.



312 BULLETIN

quelques modifications qui sont loin d’étre toujours des améliora-
tions, le texte de la Bible de Venise, publiée en 1525 par le Rab. Ja-
cob ben Chayim, texte fautif tiré d’une copie manuscrite fautive elle-
méme, I1 importe donc de profiter de tous les moyens disponibles ponr
rétablir le texte biblique dans son intégrité. Plusieurs savants, tant
juifs que chrétiens, ont déja travaillé dans ce but, en recueillant des
variantes. Parmi les juifs : le Rab. Méir de Toléde (11244), dans sa
Haie de la Loi; le Rab. Ménahem di Lonzano, dans sa Lumiére de la
Loi; Sal. Nortsi (commencement du XVII® siécle), dans son Répara-
teur des bréches, connu, sous le nom Minchath Schai, par les notes
qu'en a extraites I'éditeur de la Bible de Mantoue (1742-44); sans
parler de quelques modernes tels que Dubno, Wolf Heidenheim, Se-
ligmann Beaer. Parmi les chrétiens : Benj. Kennicott , professeur a
Oxford (Vet. Test. hebr. cum variis lectionibus 1776-80), secondé par
I'Allemand P.-J. Bruns; J.-Bernh. de Rossi (Variae lelliones Vet.
Test. 1784-88 ; suppl. 1798); de nos jours M. Delitzsch dans ses com-
mentaires, Mais de ces travaux la plupart ne se rapportent qu’a cer-
tains livres de ’Ancien Testament ; plusieurs, ceux des juifs en par-
ticulier, sont presque inaccessibles aux théologiens chrétiens, parce
quil n’en existe que de rares exemplaires et qu’ils sont écrits en
dialecte rabbinique; que lques-uns, comme celui de Kennicott, laissent
beaucoup & désirer sous le rapport de I'exactitude. La critique du
texte hébreu n’en est donc encore qu’a ses débuts. Elle n’est pas
méme bien fixée, jusqu’d ce jour, sur les voies et moyens & employer
pour accomplir sa tiche de la fagon la plus sire et la plus fractueuse.
Notre auteur pense que la meilleure marche 4 suivre consiste & par-
tir du texte actuel et & remonter graduellement lef cours des siécles,
aussi prés que possible de I'époque ot les livres ont été écrits.
S’agit-il de faire une édition critique des chants d’Homeére, comment
procédera-t-on ? On s’informera d’abord de ce quefut le texte d’Aris-
tarque; puis on rassemblera les vers homériques cités par les auteurs
grecs tels que Platon, Hérodote, etc., on réunira tout ce qu’il est pos-
sible de savoir de la recension de Pisistrate, etc. De méme pour pré-
parer une édition critique de ’Ancien Testament, on commencera par
recueillir les variantes fournies par les manuscrits; on cherchera a
reconstruire la recension des rabbins et des Masoréthes; on exa-
minera si 4 ’époque des talmudistes et des anciennes versions le
texte présentait des legons différentes et quelles étaient ces lecons,
et ainsi de suite, en remontant, autant que faire se peut, a4 la forme
la plus ancienne, la plus rapprochée du texte primitif.



THEOLOGIE 313

Dans la présente publication, M. Strack s’occupe spécialement des
manuscrils et du lexle biblique tel qu'il élait au temps des talmudistes.

Au livre I°r, aprés avoir parlé du soin que les juifs apportaient &
la conservation de leurs livres saints, il donne d'intéressants détails
sur quelques manuscrits anjourd’hui perdus, mais mentionnés soit
dans d’autres manuscrits soit dans les écrits des rabbins. Les plus
importants et les plus célébres sont ceux de Hillel (non pas, comme
on I’a longtemps cru, de Hillel I’ancien, mort vers le commencement de
notre ére; ni de Hillel le jeune, du 1Ve siécle, mais probablement d’un
sopher espagnol, postérieur au VIe siécle), et du Rab. Moise ben-Naph-
tali le karaite, qui vivait vers 1’an 900 en Babylonie.

Quant aux manuscrits encore existants, le chapitre qui lear est con-
sacré commence par une revue des ouvrages, dissertations, catalogues
de bibliothéques publiés jusqu’a ce jour, oit sont décrits et caractérisés
les manuscrits connus. — Un paragraphe spécial traite de la collation
des manuscrils. L’auteur constate que personne, jusqu’ici, n’a recueilli
toutes les variantesqui se rencontrent dans les meilleurs d’entre eux, et
qu’on n’a pas encorediscuté suffisamment leur Age, lear provenance
et leur valeur. Bon nombre de manuscrits sont sans valeur critique
et ne peuvent entrer en ligne de compte, parce qu’ils ne sont que des
copies faites sur tel ou tel manuscrit plus ancien encore existant; il
importe donc de bien établir la filiation des manuscrits. Pour bien ju-
gerde la valeur d’'un manuscrit de la Biblehébraique, il faut toujours
rechercher pour quel usage il a été écrit, si c’est pour 'usage public
ou pour l'usage privé; car il est constant que les volumes écrits pour
I'usage synagogal ont été ’objet de beaucoup plus de soins que les
autres. Il faut s’assurer aussi si le copiste ou le correcteur ne s’est pas
laissé influencer par quelqu’une des versions anciennes. Dans la
détermination de I'dge des manuscrits il faut user de beaucoup de
précaution ; en effet, les scribes indiquent de bien des maniéres diffé-
rentes I'année ou ils ont confectionné leurs copies ; tantot ils comp-
tent d’aprés Vére des Séleucides, tantot d’aprés celle de la eréation
du monde, tantét d’aprés la ruine du temple ou l'exil de Babylone,
etc., et ils ont négligé parfois d’indiquer I’ére. Souvent, dans ces sous-
criptions, il y a des erreurs manifestes ; souvent la lettre indiquant le
siécle ou le millénaire est omise; souvent aussi la date est fictive,
pour donner au manuscrit une apparence d’antiquité. Enfin il faut
toujours rechercher o la copie a été faite ; car il existe de notables
différences entre les manuscrits espagnols et allemands, entre les
manuscrits orientaux (babyloniens) et occidentaux (palestiniens).



314 BULLETIN

Dans la Bible rabbinique de R. Jacob ben-Chayim se trouve une liste
de deux cent seize passages oil les Orientaux difféerent des Occiden-
taux (suivis par les juifs d’Europe), mais cetfe liste esi loin d'étre
compléte. -

Pendant longtemps les critiques se sont plaints de la rareté des ma-
nuscrits anciens, et pour expliquer ce fait regrettable, on s’est livré a
toutes sortes de conjectures. Aujourd’hui ces plaintes ne seraient plus
justifies. Déja de Rossi est parvenu 4 se procurer un certain nombre
de manuscrits reiativement anciens, et dés lors on en a découvert
plusieurs d’un adge assez respectable. Notre auteur passe en revue les
plus anciens. Comme ce sujet est assez peu connu et que les rensei-
gnements rassemblés par M. Strack sont en partie tout nouveaux,
nos lecteurs nous sauront gré des quelques détails que nous allons
extraire de ce paragraphe des prolegomena. *

1° De tous les manuscrits existants le plus célébre et le meilleur
est celui qui porte le nom de R. Ahron ben-Mosé ben-Ascher, karaite
selon les uns ( Pinsker, Griitz), rabbanite selon d’autres (Sapphir,
D. Oppenheim ), lequel vivait an Xe siécle 4 Tibériade. « Cet exem-
plaire de la Bible, dit M. Gritz dans son Histoire des juifs, fut reconnu
par les karaites et les rabbanites comme codex-modéle et considéré
comme une chose sainte. Le texte masoréthique actuellement en usage
n’a pas d’autre base que cet exemplaire original de Ben-Ascher.» —
Pendant bien des siécles personne n’a vu ce manuscrit. Les savants
juifs ne connaissaient ses lecons que par des copies ou par les listes
des lecons controversées entre Ben-Ascher et Ben-Naphtali, Néan-
moins, comme onle voit par les témoignages d’Aben Esra, de Kimechi
et d’autres, les lecons de Ben-Ascher, pour autant qu’elles étaient
connues, ont toujours joui de la plus grande autorité aupreés des Juifs
occidentaux. Cela ressort également des manuscrits ; ils prouvent que
dans la trés grande majorité des cas o Ben-Ascher et Ben-Naphtali
difféerent entre eux, les juifs d’Europe, de Palestine et de I’Afrique
septentrionale donnaient la préférence au premier. Aujourd’hui on
sait positivement que l'exemplaire dit de Ben-Ascher existe & Alep
en Syrie (la Bérée des Grecs), qu'il y a été apporté d'Egypte ou
Moise Maimonide (71204) s’en est servi, et qu'auparavant, déja avant
I’époque de Saladin, peut-étre du temps de Hakim (vers 'an 1000),
il était & Jérusalem. Les consonnes ont été écrites par un certain
Salomon, mais la ponctuation est de Ahron Ben-Ascher. -— Il est vi-
vement & désirer quele texte de ce manuscrit soit publié aussi exacte-
ment que possible. Une fois qu’on le possédera sous sa forme authen-



THEOLOGIE 315

tique, la collation de presque tous les autres manuscrits munis de
voyelles et d’accents deviendra superflue, puisque bon nombre d’entre
eux ont été copiés sur lui ou d’aprés lui, et qu'un plus grand nombre
encore ont été corrigés d’apreés ses legons.

2° Un exemplaire des Prophétes, conservé au Caire dans la syna-
gogue des karaites, écrit en 895 aprés Jésus-Christ par Moise Ben-
Ascher de Tibériade, qu’on suppose avoir été le pére d’Ahron Ben-
Mosé Ben-Ascher.

3° Un exemplaire des Prophétes « postérieurs, » Cest-a-dire propre-
ment dits, (cod. 126 de Kennicott), au Musée Britannique (Sloane
4708). Le.qgeri, les voyelles et les accents sont d’'une autre main. Age
douteux ; il est moins ancien, sans doute, que ne e pense M. Heiden-
heim de Zurich, qui le considére comme le plus ancien qui existe en
Europe et suppose qu’il a eté ¢écrit entre le VIe et le VIIIe siécle, i cause
de la forme négligée des lettres.

4° Deux manuscrits, qui paraissent étre trés anciens, ont été vus
par le docteur Margoliouth en Syrie; I'un & Damas, appartenant
une famille juive, et qu'une note ajoutée au titre fait dater du 3me
siécle; Pautre & Djobar, prés de Damas, ol les juifs Ie conservent
dans une grotte; il passe pour avoir été écrit du temps des Mac-
chabées.

50 Parmi les manusecrits de Kennicott plusieurs datent d’une époque
assez reculée. A ses yeux le plus ancien étaitle cod. 590, comprenant
les Prophétes et les Hagivgraphes, qui est aujourd’hui & Vienne en
Autriche. Selon Keunicott il serait du X=e si¢cle; Bruns, qui en fait
assez peu de cas, le croit écrit en 1018 ou 1019. Au dire de M. Hei-
denheim il a beaucoup de rapports avec le manuscrit ci-dessus du
Musée britannique.

6° Les manuscrits de la bibliothéque de de Rossi, incorporés au-
jourd’hui & la bibliothéque publique de Parme. De Rossi considérait
comme les deux les plus anciens le cod. 634 ( VIII® siécle ) et 503 (IX®
ou Xe siécle). Mais ces dates sont plus que problématiques. De Rossi
lui-méme convient que le mauvais état dans lequel se trouvent ces
manuscrits pourrait bien étre un effet de I’humidité plutét que de la
vétusté.

7° Les manuscrits appartenant & la société d’histoire et d’archéolo-
gie d'Odessa. Ils ont été déterminés et déerits par Ephr, Mos. Pinner
dans un prospectus publié en 1845. Les plus anciens et les plus im-
portants de cette collection sont les suivants:

a) Un volume dela Loi, en peau de cerf, apporté de Derbend dans



316 BULLETIN

le Daghestan ; si I'on peut ajouter foi & la souscription, il serait de
I'an 1300 aprés 1'exil des dix tribus = 580 aprés Jésus-Christ; -

b) un fragment du Pentateuque (Nomb. XIII, 19-fin Deut.) écrit.
en 843 ; :

¢) un exemplaire des Proph. postér. écrit en 916; ce qui lui a valu
une certaine célébrité, c’est qu’il est vocalisé et accentué d'aprés
un systéme particulier, dit systéme assyrien ou babylonien;

d) une bible entidre copiée en kigypte, vers I'an 1010 et, 4 ce qu'il
parait, sur l'exemplaire de Ben-Ascher;

e) divers manuscrits renfermant des portions de I'’Anec. Test.; le
plus ancien (livres de Sam. et des Rois en partie) acheté en 938 par
un certain Néhémie ben-Séid, et par conséquent écrit plus ancienne-
ment encore, _

8° Lies manuscrits de la bibliothéque formée, il y a vingt & trente
ans, par le karaite Abr. Firkowitsch et acquise naguére par 'empe-
reur de Russie pour la bibliothéque de Saint-Pétersbourg. Ces manus-
crits n’ont pas encore été décrits et collationnés en détail. Les quel-
ques renseignements que I'on posséde sur les principaux d’entre eux
sont dus 3 M. E. de Muralt (Revue trimestrielle de Heidenheim, an-
nées 1865 et 1867 ) et & M. Ad. Neubauer. (Aus der Petersburger Bi-
bliothek, etc., 1866 ). Il résulle de ces renseignements que la coliection
Firkowitsch renferme quarante-sept volumes écrits & 1'usage de syna-
gogues, le plus ancien (Nombr, XXIII, 4 - Deut. fin) de 'an 489; et
soixante-dix-sept manuscrits comprenant différentes portions de
I Ancien Testament et écrits pour 'usage priveé, le plus ancien (d’apreés
Neubauer) de 'an 866. Dans les volumes de la premiére catégorie les
variantes sont extrémement rares. M. de Muralt n’en a rencontré
que quatre en tout : Gen. XXII, 13 on lit dans 42 mscr. échad (comme
dans Samarit. et Syr.) au lieu de achar ; Ex. XIII, 13 et XXXIV, 20,
dans un man. de I’an 764 (cod.9), on lit va ~ araktho (LXX lurpway) au
lieu de va " araphtho ; Gen. XIII. 13 (?), dans un man. d’un 4ge inconnu,
(cod.1) gamad au lieu de gamai'. Dans les manuscrits de Ia seconde
classe les variantes sont beaucoup plus nombreuses.

Apreés quelques mots consacrés aux manuscrits hébréo-samaritains
lesquels ne peuvent rendre que fort peu de services & la critique,
Pauteur tire, dans nn épilogue, les conclusions résultant de ce premier
livre de ses Prolégoménes. La premiére chose 4 faire, dans I'intérét
du texte de I’Ancien Testament, serait de publier aussi exactement
que possible le texte du manuscrit de Ben-Ascher, Mais comme on
ne peut pas espérer de voir ce souhait s’accomplir de sitot, ilimporte



THEOLOGIE 317

de recueillir diligemment toutes les legons de Ben-Ascher dont
il est fait mention dans d’autres manuscrits, dans les commentaires,
grammnaires et lexiques juifs, et dans les masores; car, ainsi que nous
Pavons vu, presque tous les juifs occidentaux ont suivi la recension
de Ben-Ascher. — KEnsuite, pour connaitre 1'état du texte & une
époque plus reculée, il faudrait non-seulement faire usage des ma-
nuscrits antérieurs & Ben-Ascher qui existent encore (ils ne sont pas
trés nombreux, et la plupart n’ont ni voyelles ni accents), mais en-
core rechercher les lecons suivies par Ben-Naphtali, les orientaux,
lIes rabbins qui ont vécu avant Ben-Ascher, et les anciens manusecrits
cités ¢a et 1a par les rabbins.

Le second livre s’occupe du texte bibligue a Uépoque des Talmudistes.
L.e nombre des passages bibliques cités dans le Talmud est trés con-
sidérable. Il pourrait done sembler qu’'une collation de ces citations
talmudiques doive étre d’un trés grand secours pour 'amendement
du texte de ’Anc. Test. Il n’en est pourtant point ainsi., Les interpré-
tations des talmudistes peuvent s’écarter des legons actuelles, sans
que pour cela on soit obligé d’admettre que les manuscrits bibligues
de ce temps-1d aient réellement renfermé des lecons différentes. Pour
se convainere du peu d'utilité de ces citations pour la critique du
texte de notre Bible hébraique, il suffit de cousidérer les occasions
dans lesquelles les talmudistes citent I'Feriture sainie et la maniére
dont ils la citent. Et d’abord il faut se rappeler que, dans leurs en-
tretiens et leurs discussions,les anciens rabbins ne citaient le plus sou-
vent que de mémoire, sans avoir de manuscrit entre les mains. Sans
doute, familiarisés commeils I’étaient avec le texte biblique, ils savaient
le citer, dans I'occasion, sans y changer une lettre, et c¢’est aussi ce
qu'ils font le plus souvent. Néanmoins il serait faux de conclure de la
que notre texte actuel soit corrompu toutes les fois qu’il ne cadre pas
avec telle ou telle citation du Talmud. On remarque en effet plus d’une
fois que tel verset biblique est rapporté par erreur & un contexte
qui lui est étranger. Ailleurs, les docteurs talmudiques citent comme
étant bibliques des préceptes ou des sentences qu'on cherche en vain
dans la Bible. Ailleurs encore, ils abrégent, résument, omettent, com-
binent, pour mieux adapter la citation a leur pensée et la faire servir
a leur propos. Parfois méme, pour arriver & un sens soi-disant plus
profond, ils ne craignent pas de changer les voyelles ou les con-
sonnes, d’ajouter ou de retrancher une lettre, de partager les mots
en deux, etc. Plusieurs de ces interprétations haggadiques ont méme
fini par pénétrer dans certains manuscrits, aprés avoir été sans doute



318 BULLETIN

ajoutées d’abord simplement a la marge. On cite entre autres le vo-
lume de la Loi du R. Méir comme ayant offert dans Gen. III, 21 la le-
con Kothenoth or, avec aleph (des tuniques de lumiére) au lieu ou i
- e0té de Kothenoth or, avec ayin (des tuniques de pean). — Quant 3
la formule : Ne lis pas ainst, mais ainsi, qui se rencontre fréquemment
dang les écrits talmudiques, déja Richard Simon a établi comme
une chose constante qu’elle n’indique pas une diversité de legons,
mais « qu'elle n’a d’autre fondement que I'imagination des docteurs,
qui était féconde & inventer de nouvelles maniéres de lire, pour faire
de nouveaux sens. »

Ces réserves faites, on constate sans peine que le texte employé par
les talmudistes ne différait pas essentiellement de notre texte actuel.
Les mots bibliques qu’ils citent s’accordent le plus souvent jusque
dans les moindres détails avec les formes que nous trouvons dans les
bibles imprimées et manuscrites. La Mishna connait les paraches de
la loi, ainsi que [a distinction entre les paraches ouvertes et fermées;
seulement ces paraches n’étaient pas encore marquées par les lettres
pé et samek. Elle connait également les haphtares des prophétes,
quoique sur ce point il n’y elt encore rien de définitivement fixé en
ce temps-la. Elle connait la division du texte en versets (pesougim);
il est vrai que les versets dont parlent les talmuds et les midrashim
ne coincident pas toujours exactement avec ceux des Masoréthes, et
le fait que les volumes en usage dans les synagogues n’ont pas les deux
points qui servent aujourd’hui & séparer les versets, semble indiguer
qu’a I’époque des talmudistes ces points étaient encore inconnus. —
I.es anciens rabbins citent le plus souvent d’aprés le Qeri; parfois
cependant ils suivent le Ketib, principalement lorsqu’il est possible
d’en tirer une interprétation nouvelle. — Ils connaissent les points ex-
traordinaires placés sur certaines lettres ( par exemple Nomb. IX, 10)
ou sur toutes les lettres d'un mot (par exemple loulé Ps. XXVII, 13),
ete., etc.

Dans le dernier paragraphe, M. Strack donne une liste de passages
ot les talmudistes paraissent avoir eu dans leur texte des lecons cons-
tituant de véritables variantes. Il en cite une quinzaine, tirés de la
Mischna, et une centaine de la Ghemara. La plupart des divergences
ne portent guére que sur 'orthographe; rarement elles influent sur
le sens ; plusieurs peuvent provenir de ce que la citation est faite de
mémoire. (Par exemple: mimmennou pour méittho ; les consonnes jhth
pour adonai; hinnéni pour hinné anoki, etc.) « Pour dire toute ma
pensée, » déclare Pauteur, aprés avoir énuméré les variantes de la



THEOLOGIE 319

Mischnga, «je n’oserais affirmer qu'un seul passage de I’Anc. Test.
puisse étre corrigé d’aprés la Mischna, » Et aprés avoir passé en revue
les citations tirées de la Ghemara, il ajoute : « Ces passages, du moins
la plupart, paraissent avoir ¢té ou étaient réellement éecrits, dans
les exemplaires de ceux qui les cilent, autrement que dans nos Bibles.
Mais il ue s’ensuit nullement que les lecons qui se trouvent dans le
Talmud aient existé dans lous les manuscrils bibliques de ce temps-la.
Et encore moins conclurons-nous du fait que telle legcon se trouve
dans le Talmud, que cette lecon doive nécessairement étre préférée a
la lecon actuelle, pour peu que nous nous souvenions des précautions
qu’il convient de prendre dans 'usage qu’on fait du Talmnd en matidre
de critique.... Peut-étre, quand nous aurons un jour une bonne édition
des livres talmudiques,y trouverons-nous des données plus utiles;
les exemplaires manuscrits de 'un et de 'autre Talmud nous en
fourniraient sans aucun doute quelques-unes. Mais quant aux édilions
que I'on posséde actuellement, on ne peut pas trop s’y fier. »
H. V.

C. TISCHENDORF. — LE TEXTE DU NOUVEAU TESTAMENT'.

Les écrits de I'antiquité, malgré la fragilité des instruments des-
tinés & les conserver, ont eu plus de durée que les grands empires
et les édifices les plus solides.

C’est surtout & la patiente activité des moines que nous devons la
conservation d’une partie considérable de ces trésors. Il est regret-
table, sans doute, que nous ne possédions plus les originaux; écrits
sur un papier fin, tiré de I’écorce de papyrus, ils furent bientét hors
de service. Mais des copies en nombre considérable furent faites, et,
grice & I'usage du parchemin (IVme siécle), matiére indestructible,
elles nous sont parvenues intactes.

Quant au Nouveaun Testament, les copiesles plus anciennes que nous
en ayons datent du IVe siécle; mais nous en avons du moins un nom-
bre assez considérable, savoir une vingtaine des [Ve, Veet VIe sié-
cles, et une trentaine du VIIe au 1Xe siécle. — Si, comme cela est
vraisemblable, nous avons un manuscrit remontant a 325, date du
premier concile cecuménique, nous pouvons dire en toute sécurité:

' Haben wir den dchten Schriftext der Evangelisten und Apostel, von Constantin
von Tischendorf. - 1873. Br. in-4 de 25 pages.



320 BULLETIN

C’est ainsi que le premier empereur chrétien et les Péres de I’époque
ont lu le Nouveau Testament!

A c0té de ces manuscrits nous avons les versions du Nouveau Tes-
tament, datant déji du Il® an III® siécle, en latin, en syriaque, en
copte, etc. Lies versions nous fournissent ainsi de précieux renseigne-
ments sur ’'état du texte 4 cette époque reculée. Enfin les Peres de
I'église et les hérétiques des premiers siecles ont fréquemment cite,
dans leurs écrits, des passages plus ou moins étendus du Nouveau
Testament. C'est encore un moyen & utiliser pour reconstituer le
texte primitif.

Aujourd’hui dans la plupart des églises protestantes on se sert
d’ur texte appelé Texte recu, qui est & pen prés celui d’Erasme (éd.
de 1516), constitué d’aprés divers manuscrits du XVme giecle. Deés
lors des manuscrits beaucoup plus anciens ont été découverts et
d'immenses travaux entrepris dans le but de corriger ce texte recu,
qui est assez défectuenx. On compte jusqu’a 30 000 variantes, mais
dont quelques-unes seulement ont une réelle importance. Elles sont
dues en partie & la négligence des copistes, en partie & leur bonne
intention de corriger ce qui leur paraissait défectueux (harmonies
dans les évangiles), en partie & des préjugés dogmatiques. Il 0’y avait
pas de contrdle officiel, de sorte que la plus grande liberté régnait
dans ce domaine jusquw'au moment o 'organisation des églises d’état
produisit la formation d'un texte particulier & chacune d’elles (texte
byzantin, texte latin, etc.) |

Depuis trente-deux ans M. Tischendorf s’occupe de I’étude des an-
ciens documents; il en a découvert de trés précieux et il a examiné
tous ceux que I'on connaissait déja. Il a publié vingt éditions du Nou-
vean Testament, dont quelques-unes sont accompagnées d'indica-
tions critiques fort étendues. La brochure que nous annoncons est une
tentative de vulgarisation des travanx relatifs A la critique du texte
(comme dans un autre domaine l'ouvrage du méme auteur sur «la
date de nos évangiles » ). Elle se termine par diverses considérations
sur I'utilité des travaux critiques qui ne présentent aucun danger
pour la foi, pourvu qu’'on se fasse une idée juste de I'inspiration.

Ala fin de la brochure un tableau fac-simile présente des fragments
des manuscrits sinaiticus et vaticanus, et de divers manuscrifs pro-
fanes. | L. M.



	Théologie

