
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THÉOLOGIE

Wellhausen. — Etude critique du texte des livres
de Samuel1.

On sait le mauvais état de conservation dans lequel nous est
parvenu le texte des livres de Samuel. L'ouvrage que nous annonçons
est ua essai de l'améliorer autant que possible. Mais ce qui en fait
surtout l'intérêt et le mérite, c'est qu'il offre en même temps un
échantillon de la méthode à suivre en vue d'une future édition
critique de tout l'Ancien Testament.

Jusqu'ici on a pratiqué généralement la critique du texte hébreu

d'une manière trop décousue et trop empirique. On se contente de

corrections isolées, et ces opérations toutes locales, on les hasarde

sans avoir appris suffisamment à connaître la constitution générale
du patient. C'est par là cependant qu'il faudrait commencer : se rendre

compte de la nature du texte traditionnel dans son ensemble, des

principes qui ont présidé à sa fixation, des causes qui ont produit les

variantes, etc. Après cela seulement, on est à même de juger en
connaissance de cause des voies et moyens à employer pour obtenir un
texte plus correct.

Pour procéder méthodiquement, il faudrait, avant tout, étudier l'histoire

de l'orthographe hébraïque, en tenant compte de celle de l'écriture

sémitique en général, notamment des écritures syriaque et arabe.

Il faudrait faire également une étude historique de la rhétorique, du

style hébreu, en tenant compte du style des hellénistes, oil les idio-
tismes hébraïques rassortent d'une manière particulièrement
frappante. Sur la base de ces travaux préliminaires il s'agirait ensuite de

• Der Text der Bächer SamueUs untersucht von Lie. Jul. Well hausen, Privatdocent

der Theol. in Güttingen. — Gültingen, 1872. XIV et 22i pag. in-8.



128 BULLETIN

fixer le texte hébreu représenté par les différentes versions anciennes

: celui qu'ont suivi les LXX, celui de la Peschito du Targoum,
de la Vulgate. Après quoi, au moyen de ces recensions diverses, on

pourrait enfin contrôler le texte masoréthique. En suivant cette voie
on pourrait espérer d'obtenir un texte qui ne s'éloignerait pas beaucoup

du texte primitif; les conjectures de la critique, dans un grand
nombre de cas, équivaudraient à la certitude.

Deux choses rendent la tâche de la critique, non pas impossible,
comme on l'a dit, mais singulièrement délicate. La première, c'est

qu'il est bien difficile de tracer nettement la limite où s'arrête la
critique littéraire et où commence la critique du texte, parce qu'on ne

saurait dire au juste à quel moment a cessé (pour les livres historiques

surtout) le travail de rédaction ou de remaniement, pour faire
place au travail des simples copistes. La seconde, c'est que le texte de

nos principaux auxiliaires, les versions, est lui-même dans un assez

triste état eta besoin d'être emende avant de pouvoir servir à

contrôler le texte masoréthique.
Ces difficultés n'ont pas rebuté M. Wellhausen, jeune savant de

l'école d'Ewald. Il a mis courageusement la main à l'œuvre dans le
but de montrer, à l'occasion des livres de Samuel, comment il se

représente que devrait s'opérer la critique appliquée au texte
traditionnel de l'Ancien Testament; comment, en particulier, il estime que
doive être utilisée à cet égard la version des LXX ou recension
helléniste (égyptienne, alexandrine). Nous ne pouvons songer, dans cette
annonce sommaire, à entrer dans le détail des résultats auxquels l'auteur

est arrivé, en indiquant les corrections originales, les conjectures

heureuses qu'il propose dans son travail. L'important, nous
l'avons déjà dit, c'est le point de vue général auquel il s'est placé, ce

sont les principes critiques qu'il a exposés dans son introduction, en

prenant pour point de départ deux ouvrages qui ont fait époque et
que leurs défauts n'empêchent pas d'avoir une réelle valeur : le
commentaire d'Otto Thénius sur les livres de Samuel (Leipzig 1842, 2me

édition 1864) et le livre du docteur israélite Abraham Geiger sur «

l'original et les traductions de la Bible, au point de vue de leur dépendance

du développement intérieur du judaïsme. » (Breslau 1857.)
1. Un premier principe de la plus haute importance, c'est que la

version des LXX. ne doil être employée en vue de la crilique de notre
recension masoréthique que sous sa forme primitive el pure. — C'est pour
avoir méconnu ce principe que Thénius a fait fausse route dans
plusieurs de ses essais de correction. Il a pris souvent pour des particu-



THÉOLOGIE 129

larités originales de la recension alexandrine ce qui n'était que des

leçons fautives provenant de quelque copiste des LXX. Les «

doublons » surtout, c'est à dire les doubles traductions d'un même
passage, dont l'une seulement appartient au texte primitif des LXX, lui
ont joué plus d'un mauvais tour. Au lieu de faire soigneusement le

départ des éléments appartenant à l'une et à l'autre version, et d'examiner

laquelle des deux doit être considérée comme faisant partie de

l'œuvre des LXX, il a extrait, plus ou moins au hasard et selon son
bon plaisir, les membres de phrase qui lui convenaient, pour les col-
lationner ensuite avec le texte masoréthique et en déduire la leçon
soi-disant originale. Dans ces conditions, il est clair que le contrôle
exercé au moyen de la version alexandrine est absolument illusoire.
On opère sur un terrain mouvant. La première chose à faire, en
pareil cas, c'est de rétablir aussi bien que possible le vrai texte des LXX
en le dégageant des éléments hétérogènes et interpolés qui font double

emploi avec lui.
2. Parmi les variant/s que présentent les différentes éditions des

LXX, il en est qui sont sans importance pour notre but, qui est
d'arriver à reconstituer le exte hébreu primitif: ce sont les variantes
qui ne le sont qu'en grec, celles qui ne font que rendre de deux
manières différentes, plus ou moins littérales, le même mot de l'original
hébreu. Ce qui nous intéresse, ce n'est pas tant la version grecque
comme telle, c'est la version grecqueen tant qu'elle représente la recension

égyptienne deslivres saints dans ce qui la distinguait de la recension

palestinienne. Les variantes qui ont de la valeur pour nous sont
celles qui, retraduites du grec en hébreu, accusent une divergence entre

le texte masoréthique et le texte sur lequel a été faite la version
des LXX. — A-t-on à faire à un passage des LXX qui à côté
d'éléments concordant avec notre texte masoréthique, en renferme d'autres

qui supposent un texte hébreu différent, on peut être à peu près
certain que les éléments discordants appartiennent au texte authentique
de la version alexandrienne, tandis que les autres proviennent de

quelque traduction moins ancienne, faite sur un texte se rapprochant
davantage du texte masoréthique ou sur un texte à peu près
identique à ce dernier. — La critique du texte traditionnel hébreu, doit
donc et peut aller de pair avec celle du texte traditionnel grec, et la
combinaison de l'un avec l'autre en vue de reconstituer le texte
primitif est possible et permise, lors même que nous ne possédons pas
encore une édition critique définitive et complète des LXX.

3. Quand les LXX s'écartent du texte hébreu traditionnel, il faut

c. r. 1873. 9



BULLETIN

tâcher de reconnaître si la divergence n'est le fait que des traducteurs,
ou si elle doit être mise sur le compte du texte qu'ils avaient sous les

yeux. 11 n'est pas douteux que dans un nombre considérable de cas
les divergences remontaient au texte lui-même. On peut tenir pour
certain, — et c'est le principal mérite du commentaire de Thénius
d'avoir mis ce fait en pleine lumière, — que la plus ancienne traduction

grecque des livres de Samuel repose sur une recension de l'original qui
différait fort de notre recension masoréthiqi — On aurait tort, sans

doute, de nier que, ça et là, les traducteurs aient usé d'une certaine

liberté; ils y étaient en quelque sorte contraints par le génie de la
langue grecque. Si, en thèse générale, ils ont traduit leur texte très

littéralement, il ne faut l'attribuer ni à un principe réfléchi d'exactitude

diplomatique, ni à un scrupule religieux à l'endroit de la lettre
de l'original. Us l'ont fait d'une manière inconsciente, sans parti pris,
sans système. Pour apprécier sainement leur manière de traduire, il
ne faut pas oublier que cette version de la Bible d'hébreu en grec
était un premier essai ; il y a dans leur littéralisme une certaine
gaucherie très naturelle. Ensuite, il ne faut pas juger de l'impression

que le langage hébraïsant des LXX devait produire sur les juifs
hellénistes auxquels cette version était destinée, d'après l'impression
qu'il produit sur nous. Ce langage, ils y étaient accoutumés; il était
en usage dans leurs synagogues bien avant que parût la première
traduction écrite des livres saints. D'ailleurs, ce littéralisme n'est pas

sans exceptions. Sans parler de petites licences de détail qui ne tirent
pas à conséquence, il y a plus d'un passage, dans les livres de Samuel,
où les traducteurs se sont évidemment laissé influencer par
l'herméneutique de leur temps. C'est ainsi, pour ne citer qu'un exemple, qu'ils
ont presque régulièrement adopté les interprétations du Qeri. Inutile
de dire que dans bien des cas il n'est guère possible de décider si une

variante n'est que l'œuvre du traducteur grec, ou si elle remonte à

l'original sur lequel il travaillait. Heureusement, les inconvénients qui
résultent de cette incertitude sont moins graves qu'il ne pourrait le
sembler au premier abord. Toujours est-il que la version des LXX, si

expurgée qu'on la suppose, n'aura jamais pour la critique la valeur
qu'aurait un manuscrit de l'original sur lequel elle a été faite.

4. Pour remonter à l'archétype, il est essentiel de se rendre compte
de la manière dont se sont produite s les déviations, les divergences
de leçon, en un mot les variantes que présentent les différentes recensions

parvenues jusqu'à nous. — 11 est évident, surtout en ce qui
concerne les livres de Samuel, qu'il faut placer en première ligne la né-



THÉOLOGIE 131

gligence et l'inattention des copistes: omission de phrases entières par
suite des homotéleuta, répétition de plusieurs mots d'une ligue dans la
ligne suivante, etc.; — à quoi il faut ajouter que lorsqu'un copiste
s'apercevait de son erreur, n'aimant pas à raturer, il plaçait tout
bonnement la correction à côté de la faute. — Il est certain aussi que
bien des variantes sont dues à certains accidents, à des causes fortuites,
par exemple à des lettres indistinctes, illisibles ou effacées; de là des

confusions qui, peu à peu, devaient entraîner fatalement la transformation

des mots environnants. — Ces deux causes, toutefois, sont loin
de suffire à expliquer toute la masse des variantes. On a étrangement
et naïvement abusé de ces moyens d'explication purement irrationnels.

5. Rien n'est plus inexact que de croire que le texte original ait
été transmis de tout temps avec la scrupuleuse et minutieuse exactitude

qui a régné à partir de la Masore. Tout, au contraire, nous porte
à admettre dans l'histoire du texte, antérieurement aux Masorèthes,
une période où l'on ne connaissait pas cette rigoureuse exactitude
philologique, encore moins cette pédanterie machinale qui alla jusqu'à
compter les mots et les lettres. La Masore est venue arrêter court un
texte jusqu'alors très variable et soumis à toute sorte de fluctuations.
— L'orthographe (pour commencer par la chose la plus extérieure),
telle qu'elle se présente actuellement dans le Kelîb, n'a été fixée et
n'est devenue objet de tradition que par la Masore. Précédemment il
régnait à cet égard une grande liberté. Il suffit de comparer les LXX
avec notre texte, ou d'examiner, dans leKetîb lui-même, les noms
propres peu usités, qui représentent une phase plus ancienne de l'orthographe

hébraïque, pour se convaincre que la manière d'écrire certains
mots dépendait plus ou moins de raisons purement subjectives. On

sait qu'anciennement l'orthographe hébraïque était, détective, c'est-
à-dire qu'on n'écrivait guère que les consonnes qui forment le corps
du mot. De là, souvent, plusieurs possibilités de prononciation et

d'interprétation, et par conséquent plusieurs manières possibles de

déterminer l'acception du mol au moyeu des « matres leclionis, » c'est-à-dire
des lettres alef, vaw, yod, hé, servant à indiquer les voyelles
correspondantes. Ces lettres-voyelles, qui constituent ce qu'on appelle
l'orthographe pleine, ne faisaient dans la règle pas partie intégrant« du

texte primitif. Elles remplissent le même but qui, dans la suite, devait
être atteint plus complètement par les points-voyelles. Elles n'indiquent

doue pas nécessairement le sens que l'auteur lui-même attachait
au mot ; dans la plupart des cas, elles indiquent plutôt la manière



132 BULLETIN

dont les après-venants l'ont compris et interprété. Il est aisé de voir que
dans le texte qui est àia base de la version des LXX les matres lec-

tionis étaient bien plus rares que dans la recension masoréthique. —

Il y avait là, on le comprend, une source importante de variantes.
6. A cette élasticité de l'ancienne orthographe il faut ajouter la

nature particulière du style hébreu, surtout du style prosaïque. Ce

style suppose chez tout lecteur un certain granum salis, et met
constamment enjeu son activité subjective. En effet si, maintefois, les

auteurs bibliques se laissent aller, dans leurs narrations, à une naïve

prolixité il arrive non moins souvent qu'ils usent de sous-entendus

et demandent à être compris à demi-mot. Le lecteur est alors obligé
d'y mettre du sien, pour suppléer à cette « insouciance de l'Ecriture
sainte, » comme ou l'a appelée. Dans ces conditions, il était impossible

que la transmission manuscrite de la prose hébraïque eût la
fixité qu'avait par exemple, grâce à la régularité de sa syntaxe, la

prose grecque et latine. Aussi, de tout temps, l'interprétation du texte

s'estolle mêlée à sa reproduction par l'écriture, ce qui devait imprimer
nécessairement à la tradition du texte un caractère variable et
flottant. Si les livres historiques, dits « prophetse priores, » en ont
souffert plus que d'autres, cela s'explique par le fait que, moins
estimés que le Pentateuque dans l'usage ecclésiastique, ils étaient
d'autant plus lus en particulier. — Quelques exemple? feront
comprendre comment bon nombre de variantes ont dû naître de la
particularité du style hébreu que nous venons de rappeler.

On sait combien souvent le sujet d'une phrase, au lieu d'être
clairement énoncé, est exprimé par un simple pronom ou se trouve
impliqué dans le verbe attributif. Il n'est pas étonnant qu'en pareil
cas les versions « expliquent » le sujet implicite, afin de prévenir
toute équivoque. Mais cette liberté d'explication, ce ne sont pas les

traducteurs seuls qui la prennent; les lecteurs et copistes de

l'original l'ont prise également. Il ne saurait y avoir de doute à cet égard.
En effet, lorsque les LXX et le texte masoréthique diffèrent
relativement au sujet d'une phrase, il est presque évident que dans le texte
primitif ce sujet n'était pas exprimé et que ceux qui se trouvent indiqués

dans nos deux recensions sont le résultat d'interprétations
subjectives. Et quand dans les LXX le sujet est implicite, tandis

qu'il est explicite dans notre texte hébreu, la présomption sera plutôt

défavorable à ce dernier, qu'il repose d'ailleurs sur une interprétation

exacte ou que, d'après le contexte, il soit inexact. — Assez

souvent, dans l'intérêt de la clarté, on a introduit dans le texte de



THÉOLOGIE 133

petits mots tels que la conjonction copulative we, le relatif ascher,

les adverbes hathah et schâm, les mots koletlémor. Ces interpolations
reposent ordinairement sur une interprétation possible du texte,
souvent sur une interprétation exacte, mais il est des cas où elles ont
été faites à faux et où elle dénaturent le sens de la phrase. — Il est,
en hébreu, des phrases qui, suivant l'accent avec lequel on les

prononce, peuvent être ou négatives ou affirmatives; il suffit pour cela

de les prendre interrogativement. De tels passages fournissent
matière à d'interminables discussions. Pour y couper court, copistes et
traducteurs se sont permis, ça et là, soit d'omettre une négation
(p. ex. 1 Sam. XX, 5, texte mas.), soit au contraire d'eu insérer une

(p. ex. 2 Sam. XIV, 14, texte mas. - 1 Sam. XI, 12, LXX). U serait
aisé démultiplier ces exemples.

En présence de variantes de ce genre, que faire pour retrouver le

texte primitif La première chose à faire c'est de chercher à se

rendre compte du motif qui a pu déterminer le changement du texte,
et pour cela il faut comparer entre elles moins les lettres des

variantes que leur signification. Rien n'est plus risqué que de faire un

compromis entre les lettres de la leçon masoréthique et celles de la

leçon résultaut des LXX, et de forger ainsi, au moyen de deux textes
traditionnels, un texte nouveau qui n'est attesté par aucune autorité
critique. — Qu'on se méfie également de cette règle assez machinale

que le texte le plus court est le meilleur. Qui nous garantit, en effet,
que pour faciliter l'intelligence d'un texte, tel copiste ou traducteur
ne l'ait pas simplifié en l'abrégeant Cette règle ne doit être appliquée

qu'en seconde ligne, lorsque les raisons internes ne paraissent
pas suffisamment décisives en faveur de telle leçon plutôt que de

telle autre.
7. L'élément subjectif dont nous venons de constater l'invasion, non-

seulement dans les versions anciennes, mais même dans le texte
original, s'est fait valoir dans certains cas d'une façon plus arbitraire
encore. On poussait parfois la liberté vis-à-vis du texte reçu jusqu'à
y apporter des changements qui ne se fondaient pas sur une simple
interprétation plus ou moins légitime, mais qui faisaient positivement
violence au sens primitif. C'est M. Geiger, dans l'ouvrage cité plus
haut, qui a signalé ce lait, très important pour l'histoire et la critique
du texte. U a montré que certains changements destinés à faire
disparaître du texte ce qui heurtait l'idée religieuse et nationale ainsi

que le sens moral, ont pénétré ça et là jusque dans le Ketîb, ou,
d'une manière plus générale, que déjà le texte du Ketîb a subi, dans



134 BULLETIN

une certaine mesure les influences dogmatiques qui ont agi d'une
manière plus sensible et plus systématique sur les versions et sur le Qeri.

Un exemple particulièrement frappant de modifications de cette

nature est fourni par l'emploi de certains noms de Dieu. (Cp. un

article spécial de M. Geiger dans la Zeitschrift der deutsch-morgen-
ländischen Gesellsch., XVI, pag. 730 et suiv.). Ainsi que l'avait déjà

reconnu Ewald, le nom de Bahal était anciennement, parmi les tribus
sémitiques d'un emploi non moins général que celui de El, pour
exprimer la notion de divinité, et chez les Israélites eux-mêmes

on ne se faisait d'abord aucun scrupule d'appeler Jehovah Bahal

(Maître), aussi bien que El (Puissant) ou Adon, Adonaï (Seigneur).
Dans la suite, Bahal étant devenu de plus en plus nom propre
servant à désigner la principale divinité des Sémites païens, renom fut

proscrit, du langage religieux en Israël (cp. Osée II, 18-19), et bientôt
on commença à se scandaliser aussi des anciens noms bibliques dans

la composition desquels était entré le mot Bahal. Pour enlever à

ces ni.ms ce qu'ils avaient de choquant pour des oreilles puritaines,
comment s'y prit-on on eut recours d'abord à des artifices
d'interprétation et d'étymologie : Jerubahal (Ieruël) fut contraint de signifier

la même chose que Iarebbnhal. (Jug VI, 25-32.) D'autres fois on

modifia légèrement la prononciation : Ischbahal devint Eschbahal.
Plus tard on s'enhardit à toucher aux lettres mêmes du texte : de

Meribahal (cp. phén. Merbal, égypt. Meriamon) on fit Mephibahal ou

Merib-bahal ; ou bien Bahal fut remplacé par E/(Bahalyada=Elyada),
par les abréviations de Yahvéh (Bahalyadau Yoyada), ou encore par
Boschetti (Ischbahal=Iseliboscheth). Parfois aussi,—c'était le moyen
le plus simple et le plus radical, — on évitait d'écrire un nom dont la

prononciation aurait souillé les lèvres. (P. ex. Ischbahal dans 2 Sam.

III. 7; IV, 1-2.)
Le grand défaut de M. Geiger, c'est qu'il a étrangement abusé de

l'idée nouvelle dont il a enrichi la critique biblique. Ce qui, évidemment,

n'eut lieu qu'exceptionnellement, ça et là; ce qui ne fut qu'une

conséquence extrême de la liberté naïve et irréfléchie avec laquelle
lecteurs et copistes traitaient le texte biblique dans la période anté-

massoréthiqùe, aurait été, selon le savant israélite, l'effet d'un principe,

d'une tendance, d'un système parfaitement réfléchi, appliqué
seulement avec plus de conséquence dans les versions et dans le

Qeri. A l'en croire, le texte biblique, dans ses différentes recensions,

refléterait, aux yeux d'un observateur clairvoyant, tontes les phases

diverses et toutes les luttes de partis par lesquelles le judaïsme a



THÉOLOGIE 135

passé depuis le retour de Babylone jusqu'au temps de l'empereur
Adrien. S'il y a dans ce point de vue un élément de vérité, M. Geiger
en a singulièrement exagéré la portée. Il se trompe en considérant

partout comme « tendencieuses » les modifications dues à l'intervention

de l'élément subjectif dans la tradition et la reproduction écrile
du texte biblique, jusqu'au moment où il fut fixé définitivement par
la Masore.

H. V.

Aug. Wunsche. — Les prophéties de Joel traduites et
expliquées '.

M. Wünsche a débuté en 1868 par un très volumineux commentaire
¦sur le livre du prophète Osée. U s'est fait connaître depuis, en 1870,

par un travail sur le Messie souffrant dans l'Ancien Testament, les

Talmuds, les Midraschim et d'autres écrits rabbiniques. Voici un

nouveau fruit de ses patientes et consciencieuses recherches.
Dans une introduction de soixante-quatre pages, l'auteur traite des

questions générales concernant la personne et l'époque du prophète,
le contenu et le but de ses oracles, le plan et l'intégrité du livre, son

caractère littéraire, la date de sa composition, l'histoire de son

interprétation chez les anciens et les modernes, les idées religieuses qui
lui sont propres. Cette introduction se termine par dn catalogue
chronologique des commentaires et traductions parus jusqu'à ce jour.
L'auteur en énumère cinquante-neuf en tout, dont vingt-un ont vu le

jour au XVIIIe siècle, quatorze dans le nôtre.
Ainsi que Credner, Hitzig, Ewald, Keil et d'autres, M. Wünsche

fait dater les oracles de Joël de la première période du règne de

Joas, des années 860-850 environ.
Les sauterelles qui jouent un si grand rôle dans les chapitres I et

U, ne sont pas une allégorie représentant les nations ennemies d'Israël
et envoyées pour le châtier. (Targ. de Jonathan, Pères de l'église,
Grotius, Hengstenberg, etc.) Il s'agit à la lettre de sauterelles qui,
en même temps qu'une terrible sécheresse, avaient désolé le pays et
dans l'invasion desquelles le prophète voyait un présage de la venue

prochaine « du jour de Jehovah.» (Rufin, les grands exégètes
rabbiniques du moyen-âge, Luther et Calvin, Bochart, Credner, etc.)

1 Die Weissagungen des Propheten Joel übersetzt und erklärt von Dr. Aug.
Wünsche. Leipzig 1872. VII et 330 pages in-8.



136 BULLETIN

Le livre de Joël est la reproduction fidèle de deux discours prophétiques

prononcés en public, l'un sous le coup de la double calamité
qui était venue fondre sur Juda, l'autre peu après le jeûne national
célébré sur son invitation, auprès du temple. De là, deux parties
principales:

1° Chapitre ITI, 17: le châtiment divin et l'appel à la repentance;
a) 1, 1-16: peinture de la désolation causée par les sauterelles avant-
courrières du grand jour de Jehovah, et invitation à s'humilier devant
Dieu, b) I, 17-20: la sécheresse, c) II, 1-17 : nouvelle peinture de

l'invasion des insectes sous l'image d'une armée invincible, et appel
réitéré à la pénitence.

2° Chapitre 11,18-IV : les promesses de délivrance et de félicité,
en réponse au jeûne et aux supplications du peuple assemblé : a) II,
18-27 : les pertes matérielles que le peuple a faites seront réparées;
b) III : le peuple fidèle sera, aux derniers jours, l'objet d'une effusion

générale de bénédictions spirituelles; c) IV, 1-14 : les ennemis de la
théocratie seront moissonnés sans pitié par Jehovah dans la vallée de

Josaphat, après quoi d) IV, 15-21 : pays et nation jouiront d'une paix
et d'une prospérité éternelles.

Dans le commentaire (pag. 65-309), où l'auteur étudie en détail
verset après verset, on est frappé de trois choses surtout : 1° M.

Wünsche y a fait entrer tout ce qu'il y a de bon et d'intéressant dans

les œuvres des grands exégètes rabbiniques du moyen âge (Raschi,
Aben Esra, Dav. Kimchi, Sai. Ben-Melek) ; il estime que l'exégèse

chrétienne s'appauvrit en ignorant, ou en dédaignant ces auxiliaires
qui valent pour le inoins autant, sinon plus, que les commentaires

patristiques. — 2° L'auteur voue un soin particulier à l'étymologie. Il

règne, en effet, encore beaucoup d'incertitude et de divergences à cet

égard, même sur les principes fondamentaux. En fait de « décapitation

des racines trilittères » et de rapprochements forcés entre les

langues sémitiques et les langues aryennes, on rencontre dans certains
commentaires et lexiques des choses qui dépassent toute mesure. Notre
auteur veut réagir contre ce darwinisme philologique. En première
ligne, une langue doit s'expliquer par elle-même et par les autres
dialectes de même famille. — 3° Quant à la syntaxe, beaucoup moins
cultivée jusqu'ici que la grammaire proprement dite, M. Wünsche

essaye d'appliquer à l'hébreu les règles si fines et si rationnelles des

grammairiens arabes. Tropsouvent onse laisse aller à traiter l'hébreu
d'après la logique de nos langues modernes, ce qui donne lieu parfois
à d'étranges quiproquos.



THÉOLOGIE 137

Explication de quelques passages controversés : II, 23 hammorèh

li-tsedaqah, d'après le nexe et le parallélisme, signifie : la pluie
d'automne dans la juste mesure (Calvin, Credner, Hitzig, etc.), et non pas:
«le maître de lajustice,» c'est-à-dire le prophète (Raschi, von Hofm),
ou le Messie (Abarb. et la plupart des luthériens) ou encore le maître
idéal, le collectif de tous les envoyés de Dieu (Hengstenberg), — ni :

«la pluie en [signe de] justification » (Ewald), ou bien : «pour [révéler]

la justice [éternelle] » (Umbreit).
III 1 : Sur toute chair ne signifie pas: sur tout le genre humain,

encore moins : sur toute créature animale (Credner), mais, d'après ce

qui suit, seulement : sur le peuple élu tout entier, sans distinction
d'âge, de sexe ni de rang, Joël ne franchit pas encore les barrières du

particularisme, pas même au verset 5 : « quiconque invoquera le nom
de Jehovah, échappera. » Il s'agit de tout juif, qu'il habite Jérusalem
et la terre sainte, ou qu'il appartienne à la diaspora. Saint Paul, dans

l'emploi qu'il faitdece verset dans Rom.X, 13, prête à Joël une pensée

qui dépassait son horizon.
IV, 2,12: La vallée de Josaphat où Jehovah jugera les nations, n'est

pas une localité fictive portant un nom purement symbolique (l'Eternel
juge), mais la vallée où le roi Josaphat, un demi-siècle environ avant
Joël, avait remporté une éclatante victoire sur plusieurs nations
voisines coalisées contre Jérusalem, et qui, dans la suite, reçut le nom
de « vallée de bénédiction.» (2 Chron. XX, 16-26). C'est la vallée du

Cedron, appelée déjà du temps d'Eusèbe « vallée de Josaphat.»
Seulement, à ce nom historique s'ajoutait sans doute, dans la pensée du

prophète, une signification symbolique.
Dans un appendice (page 310-330), l'auteur a placé les trois pièces

suivantes : 1. Explication de Joël III, par Abarbenel — 2. Le
jugement, du monde d'après une hagada renfermée dans le Talmud
babylonien (Tr. Aboda zara fol. 2 o).— 3. La vallée de Josaphat,théâtre
du jugement dernier, selon la croyance juive.

Knobel. — Commentaire sur le livre d'Esaïe, réédité
par M. Diestel'.

Ce Commentaire de Knobel, publié pour la première fois en 1843,

revu et augmenté par son auteur en 1854 et en 1861, paraît pour la

' Der Prophet Jesala erklärt von D1' Aug. Knobel, weiland ord. Prof. der Theol.
zu Giessen. Vierte Auflage herausgegeben von Dr Ludwig Diestel, ord. Prof. der
Theol. zu Jena. — Leipzig, S. Hirzel. 1872. XXVIII et 819 pag. in-8.



138 BULLETIN

quatrième fois par les soins de M. le professeur Diestel de léna'. Le
livre esttrop connu de quiconque s'est occupé du prophète Esaïe pour
qu'il soit nécessaire d'en caractériser l'esprit et la méthode et d'indiquer
les résultats critiques auxquels l'auteur est arrivé. Pour le fond et pour
la forme, l'ouvrage est resté essentiellement lemême. Lenouvel éditeur
s'est borné à faire les changements et les adjonctions les plus indispensables:

ceux qui étaient dictés par l'état actuel de la science et par
les travaux et découvertes faits depuis 1860 dans différents domaines

qui touchent à l'exégèse. Il a tenu compte en particulier des ouvrages
de Delitzch (2e édition, 1869), de Cheyne (Londres 1868 et 1870), de

Seinecke (Esaïe 40-66,1870),des nouvelles éditions des grammaires de

Gesenius-Rödiger et d'Ewald, de la deuxième édition des« Prophètes»
de ce dernier, des travaux récents des assyriologues sur la chronologie,

etc. Çà et là, le texte de Knobel a été condensé ; ailleurs, pour
plus de clarté, il a dû être développé davantage. Au point de vue
typographique, l'ouvrage a gagné; les caractères sont plus lisibles.

H. V.

F.-L. Steinmeyer. — Histoire de la résurrection
du Seigneur8.

Dans son introduction l'auteur expose l'intérêt, le point de départ
et la méthode de sa nouvelle étude apologétique. La résurrection de

Jésus-Christ est un fait du l'histoire évangélique contre lequel la
critique négative s'est élevée avec une ardeur extrême et une énergie
sans pareille. D'après Strauss, c'est le point central du centre lui-
même, le cœur même du christianisme traditionnel, et, pour cette
raison l'objet contre lequel les adversaires de ce dernier ont
dirigé de préférence leurs attaques les plus vives. Strauss a raison, du
moins en ce sens que c'est du fait de la résurrection que dépend,
comme de sa condition suprême, le maintien ou l'anéantissement
de la foi qui justifie el qui sauve.

En effet celui auquel il importe de posséder dans le message que
lui apporte le jour de Pâques la démonstration de la vérité du

christianisme, celui, par conséquent, qui prétend en tirer cette
conclusion : le Seigneur est ressuscité, par conséquent il est le Christ,

< Maintenant à Tubingen.
* Apologetische Beiträge. IH. Die Auferstehungsgeschichte des Herrn, von F.-L.

Steinmeyer. 1 vol. 8 de VI, et 25i pages.



THÉOLOGIE 139

celui-là ne saurait affirmer au début ce qu'il est obligé de démontrer
avant tout.

Pour M. Steinmeyer la chose se présente tout autrement; comme
son objectif est de posséder dans la résurrection du Seigneur un fondement

solide, non pour la foi en général, mais pour la foi spécifique,
source de justification et de salut, il part de la supposition que Jésus

est le Christ et que parce qu'il est le Christ, il a dû ressusciter. La
méthode employée ici est absolument le contraire de celle de Strauss.
Ce dernier, comme on sait, prend pour point dedépart les apparitions
du ressuscité. Ces apparitions ont sans doute aussi une grande
importance aux yeux de notre auteur, mais il pense que, avant de les

prendre en considération, c'est le caractère de la personne qui en
est le sujet, qui doit être mis dans tout son jour. Il est vrai que ce

caractère ne peut être étudié que dans ces manifestations mêmes ;

mais il n'est rien moins qu'indifférent, à ce point de vue, de faire
prédominer le fait des relations du Seigneur avec ses disciples ou de

le reléguer au second plan. D'ailleurs il existe, avant même la
personnalité du ressuscité un troisième fait, celui de la force qui explique

l'apparition surnaturelle; et c'est précisément par là que notre
auteur commence. U traite donc premièrement de la résurrection de

Jésus en tant qu'elle fut le résultat de l'acte divin qui réalisa le

miracle; secondement, de la résurrection comme manifestation dn principe

de vie que possédait la personne du Seigneur, enfin des apparitions

du ressuscité au milieu de ses disciples.
I. — 1° L'acte divin en lui-même. — Le Seigneur mourut, il y eut

chez lui une vraie séparation de l'âme et du corps. En cet état, une
manifestation de vie, soit active, soit réceptive, de la part de Jésus

n'était pas possible pendant ce triduum mortis. Le Seigneur resta
ainsi jusqu'à l'heure de sa résurrection. Le matin du jour de Pâques

il lui arriva ce qui grâce à Ini- même était arrivé, dans trois circonstances,

à des morts; l'esprit rentra en lui. (Luc VIII, 55.) Ce

réveil de la vie est la réponse de Dieu au fait de l'homme; il n'en faut

pas moins reconnaître que, tout en étant une réaction énergique contre

celui-ci, l'acte divin dut aussi correspondre à la nature et au but
du sang répandu et servir à l'entière réalisation de ce but.

2° Le but de la résurrection de Jésus n'est pas de fournir à Dieu le

moyen immédiat et efficient de justitier les hommes, car cette justitia

ne peut avoir d'autre fondement que les mérites de Jésus-Christ.
Mais l'imputalio de la justitia per Christum acquisita a été rendue
possible à Dieu par le fait qu'il a eu dans celui qui a été ressuscité le



140 BULLETIN

gage de la justice des croyants. Dieu ayant attribué à son Fils la
mission et aux hommes le don d'un messie, il a dû ressusciter des

morts celui qu'il avait envoyé sur la terre, et livré entre les mains

des pécheurs. Il fallait qu'il en fût ainsi, pour que le mérite de la vie

et delà mort du Christ aboutît à la plénitude de la grâce, à la justice
delà vie.

3° L'histoire de la résurrection ne pouvait pas être exposée autrement

qu'elle ne l'est en effet dans les récits des évangélistes. En effet,

quel est l'objet de ces récits? Un acte, un acte immédiat du Dieu
vivant lui-même. Mais un acte de cette nature ne s'accomplit pas sous

les yeux des hommes. Ce qu'ils en perçoivent, ce sont certaines circonstances

qui l'accompagnent, ou bien encore son résultat. Les énian-
tophanies que présentent les récits ne sont pas insolubles; celle qui
paraît la plus grave s'explique sans peine. Matthieu et Marc parlent
de l'attente d'une apparition du ressuscité à une époque postérieure
et en Galilée. Au contraire Luc raconte le fait d'une apparition im
médiate près de Jérusalem. Seulement Matthieu lui aussi (XXVIII,
9) connaît une apparition à Jérusalem et cette apparition est même

pour lui, en tant que la première, la plus importante. Il passe
à dessein les autres sous silence, car il ne veut en général que décrire
la manifestation du Seigneur en Galilée.

II. — 1° L'Ecriture envisage le fait commémoré par la fête de Pâques

non pas simplement comme un fait divin, mais aussi comme acte du
Seigneur. En tant que Dieu a fait entendre à celui qui était, mort la
parole de la vie, il l'a appelé à la dignité royale et au service qui est

lié à cette dignité. Le Fils a, de son plein gré, répondu à l'appel ; il
a revêtu la dignité, il s'est chargé du service. Voilà son acte. Le
Seigneur revient à la vie corporelle. Il n'est pas un pur esprit, il a

seulement revêtu le corps de la glorification. Celui-ci, à la vérité,
cache à l'œil la forme de serviteur, mais il reflète d'autant plus
clairement la condition de serviteur dans laquelle le glorifié est entré
de nouveau à l'égard de son Dieu et de son Père. En vertu de son

retour à une vie corporelle, le Seigneur accomplit une tâche qu'il
a acceptée; pour cette raison sa résurrection peut être envisagée
comme son acte propre et volontaire.

2° Le but de la résurrection de Christ, envisagée de ce point de vue,
n'est pas le triomphe sur la mort, car ce triomphe est plus directement

l'effet du règne du glorifié; il n'est pas non plus le pardon du

péché, car ce pardon est tout d'abord la conséquence de l'activité
royale de Christ. Le vrai but est le don du Saint-Esprit.



THÉOLOGIE 141

3° L'histoire de la résurrection a pour objet la personne du ressuscité.

Schleiermacher parle de deux formes qu'auraient revêtues les

apparitions du ressuscité; les disciples auraient contemplé le
Seigneur dans son corps nouveau et surnaturel, tandis que le Seigneur
se serait offert à eux sous son ancienne forme corporelle et
matérielle. D'autres admettent une transformation dans le corps du ressuscité

pendant les quarante derniers jours. Ces deux manières de voir
sont erronées. Le Seigneur n'est pas apparu à ses disciples autre
qu'il n'était, et le fait de la glorification de sou corps ne suivit pas
sa résurrection ; il sortit du sépulcre comme avec un corps glorifié.
Contrairement à l'hypothèse de Rothe, on ne saurait admettre que
le ressuscité ait revêtu de nouveau son corps terrestre après s'en

être dépouillé. Le corps du ressuscité est un seul et même corps.
Spirituel quant à sa nature organe de la vie nouvelle à laquelle le

ressuscité était appelé, ce corps est soumis à la loi de toute manifestation

aussitôt que le Seigneur veut se faire connaître des siens

d'une manière sensible ; et Christ a sur lui cette puissance, parce que,

parsa résurrection, il est entré dans sa gloire. C'est ainsi que
s'expliquent les eniantophanies, d'un côté par la nature du corps avec

lequel le Seigneur est ressuscité des morts, et, d'un autre côté, palle

fait de l'apparition. Bien loin d'ébranler la crédibilité de l'histoire
évangélique elles servent de sceau et de confirmation à celle-ci. Les

récits du Nouveau Testament obligent à conclure à une corporalité
supérieure, glorifiée ; le ressuscité a eu besoin d'un organe de cette
nature pour répandre le don de l'Esprit. D'un autre côté ils forcent également

à conclure à un corps matériel, car ce n'est qu'à cette condition

que le Seigneur pouvait apparaître à ses disciples. Enfin ils rapprochent

ces deux faits d'une manière si naïve, ils les entrelacent si

fortement, ils les entremêlent si étroitement que la contradiction

apparente qui en résulte ne frappa nullement les narrateurs. En réalité,

il n'y a pas non plus là de contradiction, car c'est le même corps
qui apparaît, et le même corps qui se cache sous le voile de l'invisible.

Au surplus le Seigneur n'apparut pas du ciel à ses disciples, mais

il résida quarante jours sur la terre.
Dans la troisième partie l'auteur étudie les apparitions du ressuscité.

1° La réalité des apparitions du Seigneur. Il est connu que l'on a

voulu ramener celles-ci à des visions. M. Steinmeyer aborde de front
cette hypothèse et démontre son absence de solidité. Tout au plus
pourrait-on admettre que les disciples, soit par suite d'impressions



142 BULLETIN

antérieures, soit en se fondant sur des prophéties de l'Ancien Testament,

ou encore sur les propres déclarations du Seigneur, fussent

arrivés, par la voie de la réflexion, à la certitude que le crucifié avait
été introduit par les portes de la mort non dans la mort, mais dans

la gloire de Dieu, et que, constamment occupés de cette pensée, ils
se fussent élevés peu à peu et sous l'action de leurs sentiments surexcités

jusqu'à une vision extatique du glorifié. Mais dans quelle relation

la foi de l'église se trouve-t-elle avec le contenu de la concession

que nous venons d'indiquer? Comment s'expliquer par là la
formation des récits évangéliques? Dans ces derniers il n'est pas
d'abord ni immédiatement question d'un Christ glorifié ; celui qu'ils
nous montrent apparaissant devant les témoins étonnés, c'est le res •

suscité, et ceux-ci le voient non point dans le rayonnement de la

glorification, mais revêtu de sa forme antérieure. On en a appelé à

Paul : comme les autres apôtres, il n'aurait contemplé le Seigneur
qu'en vision. Si le résultat de l'événement de la route de Damas

n'avait été que la conversion de Paul, il serait possible, à la rigueur,
d'admettre à la base un fait tout intérieur ; mais non : en même temps
qu'il a été converti, Paul s'est trouvé revêtu de la charge
apostolique. Or l'homme ne s'appelle pas à l'apostolat en vertu d'une
résolution propre; une vocation de ce genre doit procéder immédiatement

du Seigneur.
2° Le but des manifestations du Seigneur vivant était d'instituer la

charge d'apôtre et de la confier aux onze. Notre auteur ne partage
donc pas l'opinion d'Hoffmann qui assigne comme but aux quarante
jours écoulés entre la résurrection et l'ascension l'affermissement des

disciples, parce qu'il était nécessaire pour cela que Christ apparût
corporellement devant leurs yeux. Non ; les disciples auraient pu
croire au fait de la résurrection sans voir le Seigneur lui-même; il
était même tout à fait naturel qu'ils accordassent toute créance à la

simple nouvelle de ce fait. Mais prêcher la foi, se mettre en avant

pour rendre témoignage comme apôtre, voilà, ce qu'ils n'auraient
jamais pu, ce qu'ils n'auraient pas seulement osé, si la charge
expresse ne leur en avait été commise par le ressuscité dans des

apparitions positives et sensibles.

3° Après ces éclaircissements préalables, M. Steinineyer s'occupe en

troisième lieu des récils évangéliques. C'est se donner une peine
parfaitement inutile que de chercher, comme l'a encore fait Gess, à réunir

les manifestations dn ressuscité en une histoire suivie. L'apparition

du Seigneur à Marie Magdeleine, à laquelle se rapporte Math.



THÉOLOGIE 143

XXVIII, 9, a pour but la communication aux disciples de la nouvelle
de la résurrection. La méthode divine est ainsi de faire proclamer
par la bouche de l'homme ce qui doit être un sujet de joie universelle.
Marie veut saisir le Seigneur, non pour se persuader à elle-même

qu'il n'est pas un esprit, mais pour rentrer en possession de celui
qu'elle avait perdu. Il est revenu, non pour rétablir l'ancien rapport,
mais pour y mettre fin. Il est revenu, non pour demeurer, mais pour
s'en aller. Et c'est pour cela qu'il dit à Marie : « Ne me touche pas »

— Les disciples d'Emmaüs reconnaissent le ressuscité, non pas pour
eux-mêmes, mais afin d'être les messagers auprès de ses disciples. Us

ne devaient pas être conduits à la foi à sa résurrection par la vue des

yeux de la chair; il fallait que d'abord ils crussent à la parole de

Dieu et qu'ils ne. vissent qu'ensuite. Leur mission fut de préparer au

Seigneur l'accueil de la foi de la part de ses disciples. Jésus voulait
être attendu lorsqu'il apparaîtrait au milieu des siens avec la salutation

de paix ; il voulait être reçu avec foi, lorsqu'il viendrait déposer
entre leurs mains la charge élevée dont ils devaient être revêtus.
L'apparition qui eut lieu le soir du jour de Pâques forme le point
culminant de l'histoire des quarante jours : le Seigneur installe les

apôtres dans leur charge. Il y eut, dans le souffle de Christ, une
communication réelle du Saint Esprit, et les disciples ne reçurent pas,
comme le pense Bengel, une arrha pentecostes. Toutes les difficultés
sont levées aussitôt que l'on saisit l'action du Seigneur dans son
rapport exact avec sa déclaration antérieure II choisit ses disciples pour
ses apôtres. Son choix les élève en effet au niveau de leur œuvre
future. Mais ils n'auraient pas véritablement reçu la charge que Paul
décrit si bien comme la charge de l'Esprit, si, à l'heure même, le don
du Saint-Esprit ne leur avait été fait. La parole d'appel a eu besoin
de l'action qui l'a accompagnée, non pour en être confirmée, mais

bien en vue de sa réalisation pratique. Etroitement uni à la charge
et coefficient de sa notion, le don de l'Esprit devait demeurer latent
et reposer aussi longtemps que l'emploi de ce don resterait en repos.
— L'histoire de Thomas ne se comprend pas si on n'envisage pas cet

apôtre comme un douteur. La foi avait déjà abandonné Thomas avant
que la pensée du doute pénétrât dans son âme et que la parole de ce

doute vînt sur ses lèvres. Il se sent atteint, par l'œil de celui qui voit
dans le secret et qui a suivi la délibération de son cœur. La grâce
de Christ lui offre précisément ce qu'il avait indiqué comme la
condition de sa foi et de son assurance, et à la déclaration qu'il s'est

faite à lui-même:je ne veux pas croire, une voix répond comme un



144 BULLETIN

écho : ne doute pas, mais crois. C'est par là qu'il a été vaincu ; non-
seulement l'incrédulité a été déracinée, mais encore transformée
en foi, et, tout comme les autres, il se montre un véritable apôtre
de Christ.

Iffapparition au bord du lac forme un tout. Lorsque, le soir de

Pâques, le Seigneur éleva les disciples à la dignité d'apôtres, c'était
sur la grandeur de la charge, sur sa puissance et son autorité qu'il
plaçait lui-même l'accent. Il fit refléter sur leur visage la plénitude

de la majesté avec laquelle il apparut à leurs yeux. L'heure
avait sonné où sa promesse allait s'accomplir : « Vous êtes ceux qui
avez persévéré avec moi dans mes tentations, c'est pourquoi je vous
donne le royaume, comme mon Père me l'adonné, afin que vous soyez
assis sur des trônes pour juger les douze tribus d'Israël. » De même

que, sur l'ordre de son Père : « Assieds-toi à ma droite, » il a lui-
même saisi le sceptre du royaume, ainsi, de son côté, il institue la

puissance de ses disciples dans ce royaume. Le côté opposé apparaît
aussi. La puissance des apôtres a pour condition leur humble service;
les résultats dépendraient de leur activité constante, infatigable,
dévouée. Us devaient, se montrer les serviteurs de Christ, en grande
patience, en fatigues, en travaux, en veilles, en jeûnes. Us étaient
assis sur leurs sièges, mais leur activité de juges et de dominateurs
devait marcher d'un même pas avec leur service comme évangélistes

et reposer absolument sur ce service comme sur sa base. Et
c'est précisément là ce que symbolise l'histoire de la pêche miraculeuse.

La nourriture que le Seigneur réclame de ses apôtres, c'est

leurs âmes qu'il faut qu'ils lui donnent en propre; il faut qu'ils
marchent dans le travail et dans la peine. Le repos que Jésus prépare à

ses apôtres est qu'il leur donne comme salaire ce qu'ils ont accompli
à son service. La scène qui suit, entre le Seigneur et Pierre n'est pas
une nouvelle image. Pierre n'est pas installé dans son apostolat par la
triple question et par l'ordre trois fois répété de Christ, il n'est pas
revêtu de la primauté sur les apôtres ; l'accent est placé sur la
prédiction relative à la mort que Pierre devait endurer.

L'apparition du Seigneur au jour de son ascension n'a pas lieu parce
que le Seigneur voulait s'en aller, mais parce que, après ces discours,
il voulait se séparer de ses disciples. Le ressuscité voulait transmettre

à ses apôtres ses ordres sur le moment et le lieu du commencement

de leur activité. Parla s'explique qu'il ne soit fait aucune mention

de l'ascension dans les évangiles de Matthieu, de Marc (car
M. Steinmeyer tient positivement XVI, 9 pour inauthentique) et de



théologie 145

Jean. C'est au début des Actes des apôtres et non à la lin des évangiles

que se trouve la véritable place de l'ascension. Dans cette
dernière manifestation, c'est aussi avec un corps matériel que le Seigneur
se présenta aux siens. Et lorsqu'il s'éleva visiblement en l'air, sous

leurs yeux, pour les convaincre d'une manière sensible qu'il allait
auprès du Père et qu'il n'avait plus à attendre aucun rapport terrestre
avec lui, son élévation dut indubitablement être une mollo localis,
successiva et physica. Le Seigneur a accompli ce mouvement par la
force miraculeuse de sa volonté; absolument comme il avait marché

autrefois sur les eaux, il s'élève maintenant en l'air. Mais aussitôt

qu'il a disparu aux regards de ses disciples, c'est-à-dire au moment
où l'apparition a cessé, nous devons aussi cesser de nous représenter
le corps matériel. Ce n'est pas une autre species du motus qui a lieu
dès lors. Il ne peut plus y avoir de mouvement de quelque nature
qu'il soit : le corps spirituel est déjà immédiatement parvenu au

but.
M. Steinmeyer a ajouté à son ouvrage un appendice sur la vie de

Jésus d'Ernest Renan. Selon lui, ce dernier n'a pas eu l'intention de

renverser la foi chrétienne ; la tendance de son livre était positive :

il voulait semer la piété là où elle n'existait plus, mais il a manqué
ce but; car ce qu'il donne de positif n'est point du tout une semence
de force et de vie, et quant au reste, c'est la semence de l'incrédulité.

L'auteur se propose de nous donner une quatrième et dernière étude,
puis traitera de la naissance et de l'enfance du Seigneur.

J. Cart.

D. Fr. Strauss, l'ancienne et la nouvelle foi1.

Je ne sais si chacun aura reçu la même impression que moi de la
lecture du dernier ouvrage de Strauss. Pour moi, habitué à retirer
de chacun de ses écrits beaucoup de profit tant au point du vue littéraire

qu'au point de vue scientifique, je courus chez le libraire à la

première annonce, j'apportai chez moi ce volume comme un trésor
et je me plongeai dans sa lecture jusque bien avant dans la nuit. Mais

rarement je m'étais vn si trompé dans mon attente. Oh! certainement
cet ouvrage aussi renferme beaucoup de détails instructifs, beaucoup

' Der alte und der neue Glaube. Ein Bekenntniss von D. Fr. Strauss. Leipzig,

1872. — L'article qu'on va lire est la traduction d'un morceau de M. E Lang,

publié dans le journal Die Reform, 16 novembre 1872.

C. R. 1873. 10



146 bulletin
de choses bien dites ; mais l'ensemble me peina; il en sort comme un
souffle de vieillesse, un dédain aristocratique contre les puissances
réelles de la vie, une amertume vraiment désagréable là où j'aurais
attendu l'appréciation impartiale et calme qui est la marque du sage.
Le mot de Voltaire : « Ecrasez l'infâme » désignant ici, comme chez

l'homme du XVIIIe siècle, la religion chrétienne aussi bien que
l'église, résonnait à mes oreilles comme le ton fondamental de l'écrit.
Je m'étonnais que Strauss pût s'en tenir au point de vue voltairien(
dans un siècle qui, dès longtemps, a appris à appliquer aux religions
historiques un jugement impartial et à se pénétrer de leur esprit afin
de les comprendre.

Strauss, se sentant pressé de faire au public sa profession de foi,
pose comme première question celle-ci : « Sommes-nous encore
chrétiens? » (Par moms il faut entendre ceux qui comprennent le monde à

la façon moderne.) A cela il répond : * Si nous ne voulons pas
recourir aux faux-fuyants, si nous voulons laisser notre oui être oui et
notre non, non ; bref, si nous voulons parler en hommes d'honneur et
droits nous devons avouer que nous ne sommes plus chrétiens. »

Pourquoi? Si nous résumons ici ce que Strauss dit là-dessus dans les

pages 13-90 de son ouvrage, la réponse est la suivante : «Parce que
le christianisme, considéré dans son fondement, n'est qu'une charlatanerie

(Humbug) grandiose, avec l'appendice de quelques belles doctrines et de

beaux préceptes moraux, qui, du reste, se trouvent de même dans d'autres

religions que dans le christianisme, chez d'autres sages que Jésus, et le

plus souvent même d'une façon plus pure. » Je ne crois pas que Strauss

trouve rien à redire à cette manière d'interpréter ses expressions,
et l'on peut d'autant mieux comprendre notre étonnement.

Strauss juge le christianisme comme Schopenhauer et von Hartmann

jugent le. monde. Quand le premier revient toujours et en toutes

choses à cette thèse que le monde est quelque chose dont la non-
existence serait à désirer, et quand le second déclare que le monde

est complètement misérable et le pire possible, Strauss trouve à bon

droit que ces expressions sont une absurdité pour notre entendement,

un blasphème pour notre sentiment ; mais nous nous permettons
de remarquer que les expressions de Strauss sur le christianisme

nous font le même effet. Nous ne parlerons pas du sentiment ; mais

on peut dire que, pour notre entendement, ce n'est qu'une plate ineptie

que cette thèse du XVIIIe siècle, d'après laquelle le développement,

chrétien après tout, de nos peuples civilisés reposerait sur un

humbug auquel pendraient quelques lambeaux de morale. Schleier-



THEOLOGIE 147

mâcher a dit : « On nous laisse à comprendre comment un rabbin

juif avec des sentiments charitables, un peu de morale socratique,
quelques miracles, ou ce que d'autres prennent pour tels, et le talent
de prononcer d'agréables sentences et paraboles, a pu acquérir une
influence pareille, fonder une nouvelle religion et par là un nouvel

ordre social. » Mais non; Strauss ne veut pas nous laisser cela à

trouver ; il se charge lui-même de l'explication. Ecoutons! *
Historiquement, c'est-à-dire si l'on compare l'action étonnante de cette foi
(à la résurrection de Jésus) avec son complet manque de fondement,
l'histoire de la résurrection ne se présente que comme un humbug

historique. Cela peut être humiliant pour l'orgueil humain, mais cela

est : Jésus eût pu enseigner et mettre en pratique tout ce qui est
vrai et bien, ou même ce qui est excessif et exclusif (ces choses-ci ont
toujours la plus grande influence sur les masses), ses enseignements
n'en auraient pas moins été dispersés comme des feuilles par le vent
et détruits, si ces feuilles n'avaient pas été réunies par un solide lien

et conservées par la croyance erronée à sa résurrection.» (Pag. 72.)

En quoi vaut-elle mieux que le monde de Schopenhauer, cette humanité

telle que la peint Strauss, et qui ne saurait conserver les

nombreux petits grains de vérité qu'en les enfermant dans un boisseau

débordant d'erreur? Accordons ce qu'il y a de vrai dans ces paroles
de Strauss, nous devons cependant demander comment il est croyable
qu'une foi erronée ait non-seulement subsisté pendant dix-huit
siècles chez les peuples les plus civilisés, mais encore ait eu une
influence si énorme, si elle n'est qu'une foi erronée, qu'un humbug,
si elle n'a pas été le support d'une grande idée, le vase contenant une
vérité de toute importance.

Telle est la question que nous posons. Et qui sommes-nous f —
Notre nombre est légion, nous nous comptons par cent mille et nous

avons parmi nous un homme dont nous sommes fiers, le docteur
D. Fr. Strauss.

Nous onvrons un écrit de Strauss qui a précédé de dix ans celui qui
nous occupe : Hermann-Samuel Reimarus, 1862. Là, nous en tenant
surtout au sujet, de la résurrection de Jésus, nous lisons les paroles
suivantes aussi fortes que prudentes : « Une recherche approfondie
de la vie de l'âme humaine et de l'histoire du développement des

religions nous a appris qu'une vérité peut apparaître d'abord aux
hommes sous une forme inadéquate, sous le couvert de l'erreur, et
cependant posséder déjà alors la valeur et l'action d'une vérité, non

pas complètement sans doute ; mais si la vérité ne devait agir que là



148 bulletin
où elle est annoncée dans sa pureté et pour autant qu'elle l'est, combien

ne serait pas restreinte son influence dans l'histoire Si nous
n'hésitons pas à taxer d'erreur l'idée des disciples que Christ mort
était ressuscité et leur était apparu, de même que leur attente de

son retour sur les nuées du ciel, nous dirons aussi que cette erreur
renfermait une plénitude de vérité. Cette vérité qui a transformé le
monde: savoir que c'est l'invisible et non le visible, le céleste non le

terrestre, l'esprit non la chair (pour employer les expressions du

Nouveau Testament) qui sont le vrai, l'essentiel, c'est d'abord sous

la forme de la croyance à la résurrection de Jésus qu'elle devint le
bien commun de l'humanité. Et combien de conséquences de la plus
grande importance s'y trouvaient renfermées! Dès lors il fallait rompre

avec cette belle harmonie du spirituel et du sensible qu'avait
réalisée le monde grec. L'esprit n'avait pas fait ses preuves comme
puissance indépendante, aussi longtemps qu'il ne s'était pas affirmé dans

son opposition contre le sensible, dans la douleur et les macérations,
dans la recherche de l'invisible, de l'odieux même. Il fallait que le

solide et fier édifice de l'empire romain s'écroulât, que l'église dominât

sur l'état, le pape sur l'empereur, pour que l'humanité arrivât à

comprendre qu'il n'y a pas de force matérielle si grande qui ne doive
à la longue céder à la force de la conviction et des idées. Tout cela

gisait en germe, comme en abrégé, dans la foi à la résurrection de

Jésus, tandis que, dans l'espérance de son prochain retour pour
l'établissement de son règne, se trouvait la pensée que le principe du
christianisme était destiné à introduire dans le monde un nouvel

ordre de choses. »

Voilà ce qu'écrivait textuellement Strauss, il y a dix ans. Nous

avons en vain cherché dans les parties de l'ouvrage actuel qui traitent
du christianisme un mot aussi juste et aussi impartial. On voit facilement

à quel but Strauss serait arrivé, s'il eût persévéré dans le chemin

où il se trouvait. U eût dit : « Le principe du christianisme, la

suprématie de l'esprit sur la chair, de l'éternel sur le temporel, du

céleste sur le terrestre, est entré dans le monde, comme cela arrive
à toute idée, sous une forme inadéquate, sous le voile de la foi à la

résurrection. Ce principe avait devant lui un long chemin où il avait
à faire ses expériences ; contre lui il avait un monde établi et civilisé
et une culture à laquelle il devait se rendre intelligible. Il arriva
naturellement que, tout d'abord, le principe chrétien nia le monde dans

lequel il ne se trouvait pas encore, et proclama le sensible, le terrestre

comme subordonné, inférieur de beaucoup à l'esprit. Ce fut le



THEOLOGIE 149

temps du moyen âge, le temps des ascètes, des macérations, des

moines, le temps de la suprématie de l'église comme représentant le

spirituel, l'éternel, le céleste, sur l'état comme monde purement civil
et temporel.

» Le résultat de cette première phase de l'esprit chrétien fut que
l'esprit se matérialisa dans les formes et les cérémonies de l'église,

que l'église se mondanisa dans une papauté dirigée par les seuls

intérêts temporels, dans de riches couvents, dans la personne de moines

débauchés et d'ecclésiastiques licencieux ; tandis que, au même

moment, les tendances et intérêts temporels acquéraient de la valeur
dans d'autres manifestations du temps, dans le réveil de la bourgeoisie,

la découverte de l'Amérique, la renaissance des livres classiques.
La preuve était ainsi donnée négativement et positivement : le monde

avait ses droits. L'esprit ne peut prouver sa suprémalie sur la chair
en l'asservissant et l'écrasant, mais seulement en formant le monde,
en usant du temporel comme moyen, comme instrument, comme
matériel pour l'esprit, et en en reconnaissant les droits. C'est là ce que le
monde moderne a compris être sa tâche; profit et possession, argent
et bien, art et science, état et vie civile, ne sont plus pour lui rien de

subordonné, de méprisable, de seulement mondain et temporel; tout
cela crée à ses yeux des intérêts, des devoirs importants et sacrés.

Ainsi seulement le principe chrétien de la suprématie de l'esprit se

trouve représenté dans sa vérité et sa pureté ; nous cessons si peu
par là d'être chrétiens que nous arrivons plutôt ainsi à amener à leur
vrai et plein accomplissement les postulats du principe chrétien. »

C'est ainsi à peu près que Strauss eût dl conclure, d'après les
prémisses de son précédent ouvrage. Mais dès lors il a vieilli de dix ans;
aujourd'hui il tend seulement à prouver que le christianisme est dans

le fond un humbug historique et que nous n'avons plus de raison de

nous nommer chrétiens. Aujourd'hui il veut seulement prouver son

droit à poursuivre de ses sarcasmes mordants (pag. 291) tous ceux

qui, suivant le chemin pris par lui-même dans son Reimarus, veulent

mettre en harmonie le christianisme et la culture moderne. Strauss

se rend sa preuve extraordinairement facile; l'orthodoxie lui fournit
les armes de son arsenal. Le christianisme n'est rien autre que la foi
à la personne et à la destinée de Jésus-Christ. Strauss emprunte avec

joie ce principe à l'orthodoxie, parce que cela facilite fort sa tâche.

Foi à Jésus-Christ! Mais au sens étroit, la foi demande un être divin,
donc la foi à Jésus suppose sa divinité. L'homme moderne rejette cela.

Reste la foi à Jésus-homme! Mais que fut-il donc? Les données sur



150 BULLETIN

son activité, sur son sort, les paroles qui sont mises dans sa bouche

sont si incertaines et si contradictoires, que l'on ne peut qu'en peu
de points poser le pied avec assurance. Peut-on bâtir une foi sur
l'incertain? En outre Jésus manque trop d'intelligence pratique dans

certaines sphères importantes de la vie comme l'industrie, l'état, l'art,
la science, et en d'autres domaines il fut trop fanatique pour être
notre modèle. Donc : nous ne sommes plus des chrétiens.

C'est ainsi que raisonne aujourd'hui ce même Strauss qui, il y a dix

ans, faisait à Reimarus et au XVIIIe siècle en général le reproche
d'avoir appliqué à des personnalités religieuses, comme Jean, Pierre,
Paul, une fausse mesure, celle du prosaïque bon sens. « Voilà pourquoi,

disait-il, dans le siècle de Reimarus aucune religion nouvelle ne

s'éleva, tandis que l'ancienne était sur le point de s'éteindre. Il n'y a de

religieusement productif que les temps où l'imagination règne, comme

l'intelligence au XVIIIe siècle. C'est l'imagination que ie XVIIIe siècle

a méconnue,avec laquelle il oublia de compter; et c'est pour cela

qu'il méconnut aussi la religion, dont la mère est l'imagination (Phantasie),

comme le père en est le cœur (Gemüth). (Reimarus, pag. 279.) Et
ce même Strauss applique aujourd'hui la même mesure du froid bon

sens à Jésus. Avec des procédés peu sûrs et purement arbitraires, il
critique les paroles de Jésus telles que les fournissent les trois évangiles,

choisissant de préférence ce qui est le plus défavorable à Jésus;
puis il juge sa personne et ses doctrines, appréciant sa valeur historique

d'après la justesse de ses vues particulières sur l'acquisition
de la richesse, l'art, la science, l'état, la vie civile. Comme si la
signification d'un génie religieux devait se chercher à la périphérie et non
dans le point central : la position du cœur à l'égard de Dieu Ce Jésus

a renouvelé le sentiment de l'humanité, il a restauré et nourri de

nouvelles sèves les racines du cœur, il a introduit dans une race épuisée

et sans consolation le monde infini de la foi, de l'amour, de l'espérance

; il a délivré son temps de circonstances difficiles et sauvé la
société ; il a dressé un nouvel idéal pour le monde, et plus que cela :

il a, par sa parole et sa vie dévouée, enflammé les hommes pour cet

idéal, il les a entraînés dans une révolution d'où est sorti un nouvel

âge. du monde.

Mais c'était là un idéal fanatique; nous ne pouvons donc plus nous

en servir, répond Strauss. Quel homme sensé nierait les adjonctions
fanatiques que produit tout commencement mais aussi quel homme

raisonnable attend du commencement déjà l'œuvre accomplie de deux

mille ans? Cet idéal est cependant le vrai quant à son fond essentiel :



THÉOLOGIE 151

un règne de Dieu sur la terre, qui se réalise par la repentance et par
la foi, c'est-à-dire par un retour plus profond de l'homme sur lui-
même, par le renouvellement du cœur produisant un état d'amour
parfait entre l'homme et Dieu. On ne saurait croire dans quelle
proportion et avec quelle malveillance Strauss s'acharne à dépouiller le
christianisme de toute profondeur de contenu. Il sait pourtant, car il a
étudié le Nouveau Testament, que le premier écrivain chrétien, Paul,
quelle que soit du reste l'insuffisance des formes dans lesquelles il le

fit, ne poursuivit qu'un but en toutes choses. Il voulut exposer le
christianisme et le défendre contre tous les préjugés, contre toutes les

étroitesses de son temps, comme étant la religion qui nous fait enfants
de Dieu, puisque l'homme ne dit plus: Seigneur! mais: Abba! père;
comme la religion de la liberté, puisqu'elle n'attache aucun prix à ce

qui est extérieur : circoncision, jours de fêtes, races, castes, mais

seulement à la nouvelle création ; et comme la religion de l'amour, qui ne
connaît plus ni crainte ni récompense. Il sait avec quel bonheur cette

religion, qui aujourd'hui encore se fait remarquer par « son respect

pour l'univers animé, » s'est exprimée dans les trois premiers évangiles

d'une façon évidente et populaire, grâce à la poésie et à la
vérité, les paraboles animées, les mots et les scènes classiques de la
vie de Jésus, de sorte que cette religion réussit à tirer d'idées générales

des figures pleines de vie. Strauss sait tout cela aussi bien que

nous, mais il le cache et poursuit son chemin avec une légèreté que la
science impartiale ne lui pardonnera jamais.

Le théologien aigri n'a pas hérité en ceci de ce qu'il y a de plus
beau chez son vénéré maître, Gœthe, de ce que nous admirons en lui:
la justesse et l'impartialité. Gœthe se plaisait, il est vrai, à se nommer
un non-chrétien décidé, et nous comprenons bien pourquoi ; mais

conclure sa vie par une profession de foi semblable à celle de Strauss,

son esprit, ouvert à tout, comprenant tout, ne l'aurait jamais supporté.
On connaît ces paroles de lui : •* Vrai ou faux sont d'étranges questions

touchant les choses de la Bible. Qu'est-ce qui est vrai, sinon
tout ce qui est excellent, tout ce qui est en harmonie avec la nature
et la raison les plus pures, et sert aujourd'hui encore à notre culture
supérieure? Et qu'est-ce qui est faux, sinon l'absurde, le vide, le

stupide, ce qui ne porte pas de fruits, ou du moins point de bons Dans
ce sens je tiens les quatre évangiles pour vrais ; car en eux brille le
reflet d'une élévation qui provient de la personne de Christ, et qui
est plus divine que ne le fut jamais aucune autre manifestation du
divin sur la terre. Me demande-t-on si je lui témoigne un respect



152 BULLETIN

d'adoration, je réponds : « certainement. » On connaît aussi cet autre
mot de lui, que, « dans tous les progrès de culture et dans tous les

développements des sciences, nous ne dépasserons jamais l'élévation
et la culture morale du christianisme, tel qu'il brille dans les évangiles.

» Certes, on peut n'être pas d'accord là-dessus. Si Strauss avait
répondu à la question : sommes-nous encore chrétiens? comme à

celle-ci : sommes-nous encore religieux « oui ou non, suivant qu'on veut
l'entendre, » nous lui eussions donné notre assentiment. Ou bien s'il
eût fondé sa négation du christianisme sur une recherche impartiale
et juste, nous eussions reçu avec reconnaissance ses instructions.
Mais ainsi, telle qu'elle est, cette partie du livre de Strauss est la
plus mauvaise page qui soit sortie de sa plume.

A. Néander. — L'empereur Julien et son époque*

L'ouvrage que nous annonçons est loin d'être une nouveauté. C'est

la seconde édition, publiée il y a déjà cinq ans, d'un opuscule de

l'illustre historien Néander. La première édition parut en 1812, l'année
même où l'auteur commençait son enseignement à Berlin ; quoiqu'il
eût professé pendant deux ans à Heidelberg, il n'avait alors que vingt-
trois ans.

Cette étude est divisée en quatre sections dont la première, très
générale, n'a pas un lien bien intime avec les suivantes; elle traite
« du christianisme, dans son rapport avec l'époque dans laquelle son

apparition et son extension ont eu lieu. » La seconde section, beaucoup

plus courte, expose « l'éducation de Julien et son développement

jusqu'à son avènement au trône impérial. » Elle conduit, à une
troisième section consacrée aux « vues religieuses et philosophiques
de Julien, au point de vue auquel il fut ainsi amené sur le christianisme,

et aux moyens par lesquels comme empereur, il chercha à

réaliser ses idées religieuses. » Enfin, la quatrième section portant
l'étude sur des faits plus généraux, envisage « l'état de l'église
chrétienne au temps de l'empereur Julien et la manière dont il s'est
comporté à son égard. » Chacune de ces parties est suivie d'observations

et d'éclaircissements sur des points de détail.

1 über Kaiser Julianus und sein Zeitalter, von Dr A. Neander. 2. A. 1867.



THÉOLOGIE 153

Dans le jugement qu'il porte sur le célèbre adversaire du christianisme,

Néander appartient à la réaction commencée par Arnold, dans

son histoire de l'église et des hérétiques, contre la sévérité excessive

dont les auteurs ecclésiastiques avaient usé jusqu'alors envers Julien.
Il cherche à l'apprécier avec impartialité et une indulgence que
plusieurs ont trouvée trop grande. Les faits sont exposés avec soin, et de

nombreux renvois aux sources permettent de contrôler les affirmations

de l'auteur.

Fr. Overbeck. — Les écrits du Nouveau Testament'

La théologie actuelle se préoccupe à juste titre des questions
historiques se rapportant aux origines du christianisme. Malgré la
suspicion qu'excite dans certaines écoles une telle étude, on sent de plus
en plus que là est l'avenir de la théologie. Cette suspicion elle-même

provient de la nouveauté relative d'un examen sérieux de ces

questions. Peu de temps après l'époque primitive, les Pères de l'église
ont perdu le sentiment historique de la période apostolique. Irénée,
Clément d'Alexandrie et Tertullien se font à ce sujet les idées les plus
fausses, et ces idées se maintinrent bien longtemps encore. La
réformation sembla vouloir accorder de l'importance aux recherches
historiques, mais elle ne tarda pas à être absorbée par les questions
dogmatiques et pratiques. Plus tard la théorie de l'inspiration littérale
s'opposa absolument aux libres investigations de la critique.

Il était réservé à notre siècle d'entrer décidément dans une voie

plus large. Schleiermacher et de Wette donnèrent le premier élan ;

mais Baur fut le véritable promoteur de cette étude vraiment impartiale

des origines du christianisme. Tandis que le rationalisme avait
eu le tort de s'en tenir exclusivement à la question des miracles,
l'école de Tubingue agrandit et éleva le débat. Depuis lors, les

théologiens indépendants ont poussé les investigations dans tous les

domaines de l'époque apostolique, de la composition des livres du
Nouveau Testament et de la formation du canon. Il est à espérer que
l'on persévérera dans cette voie, conformément aux principes de

1 Ueber Etstehung und Recht einer rein historischen Retrachtung der neutesta-

menllicken Schriften in der Theologie, von Frank Overbeck. 1871. — Broch. in-8,
de 36 pages.



154 BULLETIN

liberté posés dans le protestantisme. Taudisque la théologie catholique
s'enferme de plus en plus dans une rigidité dogmatique semblable à

la mort, la théologie protestante doit sans cesse renouveler sa vie par
les recherches historiques, en particulier la critique biblique et l'étude
des origines du christianisme.

L. M.

PHILOSOPHIE

Bonitz. — Index Aristotelicus '

Cet Index, qu'on attendait depuis longtemps, achève l'édition des

œuvres d'Aristote, préparée par l'académie de Berlin et publiée par
Bekker. Il est lefruitd'un travail incessant de vingt-cinq années. On

y trouve rémunération et la classification faites avec soin de tous les

sujets auxquels s'est appliquée l'investigation infatigable et universelle

d'Aristote, des idées émises par lui et constituant un organisme
d'une solidité et d'un enchaînement admirables, et enfin des formes

terminologiques que le penseur de Stagire a données à la langue grecque

et dont le plus grand nombre sont restées dans le vocabulaire

philosophique de tous les peuples civilisés.

Il importe de remarquer que la partie des œuvres d'Aristote, relative

aux sciences de la nature, est encore obscure sur beaucoup de

points. En général l'histoire de la science de la nature, pour laquelle
les écrits de notre philosophe sont sans contredit la source la plus
abondante, a été, de tous les domaines de l'antiquité, le moins exploré
jusqu'ici. Aussi l'explication des termes zoologiques et botaniques,
chez Aristote, exige-t-elle une étude spéciale d'une difficulté
considérable. L'éditeur de l'Index a eu soin de s'assurer, pour les articles

zoologiques, de la collaboration de M. Jürgens Bona Meyer dont on

connaît les travaux méritoires sur l'Histoire des animaux d'Aristote.
Malheureusement ce savant n'a pu achever que les articles de la lettre

A. L'enseignement dont il s'est trouvé chargé, à la suite de son

appel à l'université de Bonn, ne lui a pas laissé le loisir nécessaire

pour continuer son œuvre. Quoiqu'il ait encore fourni quelques matériaux

pour les lettres suivantes, les articles zoologiques de la lettre B

ont été élaborés par M. Bernhard Langhavel, qui se trouvait fort bien

'Index Arlstotelieus, ei. Hermannus Bonitz. 1870. — 1 vol. in-4 de 878 pag.


	Théologie

