
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: La bible des jeunes gens

Autor: C.G.C. / Hooykaas, J. / Oort, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA BIBLE DES JEUNES GENS

OORT ET HOOYKAAS '

Il se publie actuellement en Hollande un livre important,
dont l'existence doit être signalée aux lecteurs de la Revue. Il
est intitulé La Bible des jeunes gens, et a pour auteurs deux

pasteurs, MM. Oort et Hooykaas, dont le premier vient d'être
nommé professeur à Amsterdam, et pour collaborateur le
savant professeur de Leiden, M. A. Kuenen. L'ouvrage aura six

volumes, quatre pour l'Ancien Testament et deux pour le Nouveau

; les cinq premiers de ces volumes ont déjà paru. Une
traduction anglaise a commencé à paraître par livraisons et

une traduction française est en voie de préparation *.

Ce livre n'est pas un livre de science pure ; il a pour but
l'utilisation de la science. Il part de l'idée que l'immense majorité

des lecteurs de la Bible ne la comprennent pas et ne

peuvent pas, sans secours scientifique, la comprendre dans

son vrai caractère et sa véritable signification. Et pourtant la
Bible renferme de vrais trésors. Les rendre à ceux qui jusqu'à
maintenant ont été privés d'en jouir, tel est le but que se sont

1 De Bijbel voor Jongelieden, door Dr H. Oort en Dr J. Hooykaas, predikanten,
met medewerking van Dr. A. Kuenen, hoogleraar.

9 Cette traduction aura pour titre: La Bible des Familles, explication historique

de l'Ancien et du Nouveau Testament. — 6 vol. in 8, de 300 à 400 pages,
Harlingen, J.-F.-V. Behrns, éditeur, 1871 à 1874.



568 OORT ET HOOYKAAS

proposé les auteurs de ce grand travail. Ils ont donc voulu
expliquer la Bible d'après les résultats de la science moderne.

La forme du livre n'est pas celle d'un commentaire. Il est
destiné à la lecture courante, de sorte que tous les récits
traités sont reproduits. Néanmoins le lecteur est censé avoir à

sa disposition une traduction vulgaire, qu'il puisse consulter
au besoin.

Le point de vue scientifique auquel cet ouvrage est écrit,
amène forcément la distinction entre la manière dont les
auteurs bibliques ont présenté les faits et ces faits eux-mêmes.
L'histoire vraie ressort de cette étude ; elle n'est pas donnée
telle quelle par la Bible. Pour ce motif, — et pour quelques
autres que nous nous dispensons d'énumérer pour ne pas
entrer dans trop de détails, — on a trouvé nécessaire de faire
précéder l'explication des récits de l'Ancien Testament d'une
esquisse de l'ensemble de l'histoire d'Israël, telle qu'elle
résulte de l'étude tout entière ; cette esquisse sert de guide au
lecteur ; elle est comme qui dirait le plan général dont
l'ouvrage même est l'exécution.

De même une esquisse de l'histoire de Jésus et de l'époque
apostolique précède l'explication des récits du Nouveau Testament.

C'est de ce dernier morceau que nous allons offrir une
traduction aux lecteurs de la Revue. Ils y trouveront le résumé
succinct et exact de la manière dont quelques représentants
autorisés de l'école historico-critique cherchent à vulgariser
leur conception des origines du christianisme.

I

Il y a dix-neuf siècles, le monde civilisé tout entier, tel que
le connaissaient les anciens, était courbé sous le sceptre de

l'empereur de Rome. De la Bretagne j usqu'à l'Ethiopie, les aigles
romaines avaient partout conduit les légions de conquête en

conquête. Vers l'ouest cette marche victorieuse ne s'était
arrêtée que devant l'océan Atlantique vers le sud devant les
sables du désert africain; au nord, le Rhin et le Danube sépa-



LA BIRLE DES JEUNES" GENS 569

raient l'empire des domaines appartenant aux barbares. En

Orient seulement ces invincibles légions avaient rencontré sur
l'Euphrate un ennemi qui parvenait, au milieu d'alternatives de

succès et de revers, à perpétuer sa résistance, l'empire des

Parthes ou la nouvelle Perse, tandis que les nomades du nord-
ouest de l'Arabie, souvent vaincus, jamais soumis,
constituaient un voisinage fort incommode. C'est pour cette raison

que la Syrie et la Phénicie étaient d'ordinaire pourvues d'une
force militaire assez considérable.

Tout l'immense territoire acquis par ces conquêtes portait
le nom de Province de Rome et était administré par des

gouverneurs. Seule l'Italie centrale et inférieure, dont, près d'un
siècle avant notre ère, les habitants avaient réussi, l'épée à la

main, à se faire concéder des droits égaux à ceux des citoyens
de Rome, faisait exception et était gouvernée directement par
le sénat romain. Il se trouvait aussi en Orient quelques peuples

qui, sous le nom d'alliés, avaient conservé leurs propres
princes, devenus vassaux de Rome ; ces quelques peuples
possédaient donc encore une ombre d'indépendance, quoiqu'ils
fussent obligés de payer tribut aux Romains et de leur fournir
des auxiliaires pour la guerre. Le titre de citoyen romain, qui
primitivement ne s'accordait à des étrangers qu'en récompense
de services éclatants, mais que plus tard on put acheter pour
une certaine somme d'argent, était très recherché, surtout
parce qu'il conférait le droit de récuser les sentences des

gouverneurs de province et d'en appeler directement au tribunal
impérial.

L'empire se divisait en deux vastes parties sous le rapport
du langage. En occident le latin prédominait, en Orient on parlait

partout le grec, surtout depuis les conquêtes d'Alexandre
le Grand.

Octave (29 av. Jésus-Christ — 14 ap. Jésus-Christ), plus
connu sous le nom d'Auguste, héritier du célèbre Jules-César,
monta le premier sur le trône impérial après une sanglante
guerre civile. La paix régna alors complète pour la première
fois depuis des siècles, et l'on put fermer à Rome les portes du

temple de Janus, qui restaient toujours ouvertes en temps de



570 OORT ET HOOYKAAS

guerre. Sous Octave on distingua deux classes de provinces :

d'un côté celles dans lesquelles ni révolte à l'intérieur, ni attaque

d'ennemis du dehors n'étaient à redouter, et qui furent
administrées par des gouverneurs désignés tous les ans par le
sénat ; de l'autre côté celles que menaçaient soit le désordre,
soit la guerre, et entre lesquelles étaient distribuées les vingt-
cinq légions de l'empire ; c'étaient surtout les provinces situées

près des frontières; leurs gouverneurs, fonctionnaires avant
tout militaires, étaient nommés directement par l'empereur et

étaient assistés d'un employé supérieur chargé de ce qui se

rapportait aux impôts. Parfois on plaçait sur les points les plus

importants, comme en Palestine, des sous-gouverneurs, qui
d'ordinaire étaient chargés dans leur circonscription de tout ce

qui regardait le militaire, la justice et les finances.
La domination de Rome pesait lourdement sur les peuples

conquis. Leur indépendance n'était aucunement respectée ; au

contraire on s'appliquait à faire disparaître leur caractère
national. Mais ce qu'il y avait de pire, c'était l'exploitation
systématique des provinces à laquelle se livraient les fermiers des

impôts, qui pouvaient impunément commettre les plus infâmes
extorsions. En revanche, Rome se montrait extrêmement
tolérante vis-à-vis des différentes religions. On recommandait

aux gouverneurs de les ménager. C'est ainsi que, par égard

pour l'horreur que les Juifs éprouvaient pour le culte des

images, les insignes guerriers des Romains, portant l'image
de l'empereur, n'avaient jamais été introduits à Jérusalem avant
le commandement de Pilate. Il arrivait même souvent que les

commandants romains prenaient officiellement part dans les

pays conquis aux cérémonies du culte national de la contrée

qui leur était confiée; Auguste consacra même une part des

revenus impériaux de la Palestine à l'entretien des sacrifices

quotidiens dans le temple de Sioni Si donc les Romains étaient
très éloignés d'imposer à leurs alliés ou aux peuples soumis le
culte de leurs propres dieux, il y avait pourtant à cette règle
une exception : tous les peuples de l'empire étaient tenus de

rendre à l'empereur des honneurs divins, et cette exigence fut



LA BIBLE DES JEUNES GENS 571

la cause de bien des difficultés pour les juifs et plus tard pour
les chrétiens.

Du reste, la loi défendait aux Romains de passer à une religion

étrangère, mais la surveillance s'exerçait rarement à ce

sujet; l'état religieux de l'ancien monde rendait impossible
l'application d'une semblable loi, car la foi aux dieux des

Grecs et des Romains dépérissait. Cette foi était usée, et la

philosophie avait considérablement contribué à la miner. Un
profond sentiment de vide spirituel faisait aspirer vers quelque
chose de meilleur ; on éprouvait un besoin toujours plus
impérieux de parvenir à une conception de la nature et de la
volonté de la divinité plus pure que ce que pouvait offrir
l'ancienne religion. Ces besoins tournaient bien des esprits
vers le judaïsme, comme plus tard ils frayèrent la voie au
christianisme.

II

La guerre fratricide que s'étaient faite Hyrcan et Aristobule,
fils du prince maccabée Alexandre Jannée, avait fourni aux
Romains un prétexte pour pénétrer en Palestine sous la
conduite de Pompée. (64 av. Jésus-Christ.) Une fois maîtres de la
Judée, ils ne la rendirent plus à elle-même. A l'ombre de leur
faveur et soutenu par leurs armes, Plduméen Hérode, fils
d'Antipater, conseiller d'Hyrcan, monta sur le trône de Judée.

(37-4 av. Jésus-Christ.) Il fit abattre le temple de Zorobabel,
et éleva pour le remplacer un splendide sanctuaire, dont la
construction dura huit ans et coûta des sommes énormes. Son

gouvernement fut énergique et glorieux, mais despotique, et il
mérita par son caractère soupçonneux et par sa cruauté
monstrueuse la haine ardente que lui vouèrent ses sujets. Leur
aversion était si grande, qu'après sa mort ils envoyèrent à

Rome une deputation chargée de demander avec instance qu'on
ne leur imposât plus de prince de la maison d'Hérode, préférant

s'administrer eux-mêmes d'après leurs propres lois sous
e contrôle du gouverneur de la province de Syrie. On ne les

écouta pas. Auguste confirma le testament d'Hérode et le pays



572 OORT ET HOOYKAAS

fut partagé entre ses fils. Archélaùs reçut l'Idumée, la ludée et
la Samarie; Hérode Antipas fut fait tétrarque de la Galilée et
de la Pérée, et Philippe eut pour sa part les provinces
septentrionales du pays à l'est du Jourdain. Après un règne de neuf

ans, le premier fut accusé à Rome par ses propres sujets à

cause de ses crimes nombreux ; l'empereur le déposa et le
bannit à Vienne en Gaule (6 ap. Jésus-Chsist); son territoire
fut réuni à la province de Syrie et administré par des

procurateurs romains,* résidant à Cesaree, au bord de la mer. Ponce

Pilate (26-37), le cinquième de ces procurateurs, est celui qui
nous est le mieux connu. A la mort de Philippe (34), son territoire

fut aussi réuni à la Syrie, et quelques années après
Antipas fut déposé à son tour et banni à Lyon. (39.)

Un petit-fils d'Hérode le Grand, appartenant à une autre
branche que les trois frères, avait dans l'intervalle réussi à

conquérir la faveur de l'empereur et à se faire accorder, avec
le titre de roi, le territoire de Philippe (37), auquel la disgrâce
d'Antipas fit joindre la Galilée et la Pérée ; enfin il obtint aussi

la Judée, l'Idumée et la Samarie, de sorte que tout le pays juif
se retrouva encore une fois (41-44) sous le sceptre d'un prince
national, Hérode Agrippa Ier. Celui-ci sut se concilier l'affection
du peuple, mais mourut après un règne de courte durée. Son

fils Agrippa II ne monta pas sur son trône, mais plus tard (53)

il fut chargé de la surveillance du temple et obtint le droit de

nommer les souverains sacrificateurs. Dès lors toute la Palestine

resta province romaine ef fut administrée successivement

par sept gouverneurs, dont le quatrième et le cinquième, Claudius

Felix (52-61) et Porcius Festus (61-63), sont mentionnés
dans le Nouveau Testament. Sous le septième, Gessius Florus,
éclata la révolte contre Rome qui se termina par l'anéantissement

de la nation juive et la destruction de Jérusalem et du

temple. (66-70.)
Sans doute la cruauté et l'avarice de Florus, son injustice et

son incapacité, avaient hâté le moment de cette explosion;
cependant elle était depuis longtemps à prévoir. Une fermentation

croissante s'était manifestée au sein du peuple juif durant
le siècle écoulé; déjà sous Hérode le Grand le mécontente-



LA BIBLE DES JEUNES GENS 573

ment avait amené plusieurs soulèvements, et lorsque, à l'occasion

de la déposition d'Archélaus, le gouverneur romain opéra
un recensement dans la nouvelle province, quelques
fanatiques saisirent ce prétexte pour déployer l'étendard de l'insurrection

contre Rome. En effet, il s'était peu à peu formé chez

les Juifs un parti, le parti des Zëlotes, décidé à tout sacrifier

pour leur Dieu et leur patrie ; ce parti recruta tant d'adhérents
et crût tellement en fanatisme qu'il réussit à la fin à détruire
l'influence de ceux qui recommandaient la soumission et

l'ordre, et qu'il entraîna la masse de la nation.
Jetons un coup d'œil sur l'état intérieur du peuple. La

principale dignité était celle de souverain sacrificateur. Depuis le

règne d'Hérode le Grand, qui donna le premier exemple de la

destitution et du remplacement d'un grand prêtre par l'autorité

royale, el qui revêtit de cette dignité une famille de prêtres
juifs de l'étranger, l'autorité en fut très amoindrie. Plusieurs
familles y parvinrent tour à tour, et la plupart des souverains
sacrificateurs ne restèrent guère plus d'un an en fonctions ;

leur vanité satisfaite, ils se faisaient remplacer par un frère ou

un autre parent. Un bien petit nombre d'entre eux possédèrent

personnellement l'estime de la nation.
Le grand prêtre présidait le sanhédrin de Jérusalem, lequel,

en qualité de tribunal suprême des Juifs, prononçait souverainement

et sans appel dans les causes tant civiles qu'ecclésiastiques,

et dont les décisions étaient respectées même par les

Juifs de l'étranger. Seulement ce tribunal n'avait pas le droit
de faire exécuter de sentences capitales sans la ratification du

gouverneur romain. II y avait, en outre des juges dans chaque
ville de Palestine, et chaque synagogue possédait son collège
d'anciens, armé lui aussi de certains pouvoirs judiciaires.

Le grand malheur d'Israël était le manque d'union. Jusqu'au
dernier moment de son existence, cette nation fut en proie
aux compétitions de partis religieux et politiques acharnés.
Cotaient surtout les pharisiens et les sadducèens qui se
faisaient la guerre. Les sadducèens formaient le parli aristocratique,

composé des premières familles sacerdotales avec leurs
clients et de quelques autres familles considérables. Ils avaient



574 OORT ET HOOYKAAS

à cœur les privilèges des prêtres et défendaient avec ardeur
la dignité et la sainteté de cette caste ; ils recherchaient
l'amitié des puissants, par conséquent aussi des Romains, et
agissaient sur le peuple en faveur de la soumission et du
maintien de l'ordre Les pharisiens, de leur côté, formaient
le parti national ; remplis du sentiment de la dignité et des

privilèges d'Israël en sa qualité de peuple de Dieu, ils
évitaient scrupuleusement le contact des païens, s'efforçaient de

développer, selon les besoins de l'époque, les détails de la
dévotion légaliste, faisant un dogme capital de la pureté de

tous les Israélites, en leur qualité de peuple sacerdotal;
mesquins dans leurs scrupules et formalistes, ils n'en étaient pas
moins animés d'un zèle infatigable pour le service de Jahwé ',
d'un dévouement sans partage à sa gloire et d'une confiance
inébranlable dans les destinées de son peuple. En général ils
étaient aussi estimés et aimés que l'on montrait d'indifférence,

pour ne pas dire d'aversion, à l'égard des sadducèens.
En revanche c'étaient ces derniers qui avaient en mains l'autorité,

quoique l'influence pharisienne fût loin d'être nulle dans
le sanhédrin, dont les membres étaient pris en partie dans les

rangs des docteurs de la loi. En effet les scribes et docteurs de

la loi, élevés dans l'école ou les écoles de Jérusalem, voués

pour toute leur vie à l'étude de la loi, chargés d'interpréter et

d'appliquer cette loi dans les synagogues, appartenaient pour
la plupart de cœur et d'âme à la tendance pharisaïque. Les

zélotes eux-mêmes appartenaient dans l'origine au parti pharisien

; mais tandis que celui-ci était en général opposé aux
mesures violentes, les zélotes représentaient le parti de

l'action, qui finit, après une lutte désespérée, par causer la ruine
d'Israël.

Outre les pharisiens et les sadducèens, se trouvaient encore
les essèniens. Ceux-ci ne formaient toutefois pas seulement un
parti, mais une secte sortie du pharisaïsme ; on pourrait les

' C'est ainsi que dans tout le cours de l'ouvrage le nom du Dieu national des

Israélites est écrit. Il va sans dire que le lecteur trouve dans l'introduction
l'explication de la chose. (Trad.)



LA BIBLE DES JEUNES GENS 575

appeler l'ordre monastique des Juifs. On estime qu'ils
pouvaient être quatre mille. Plus scrupuleux encore et plus
sévères que les plus scrupuleux des Juifs, la piété légale
ordinaire ne leur suffisait pas ; pour mieux échapper à toute chance

de souillure, objet perpétuel de leur crainte, ils avaient renoncé
à la vie publique, et, retirés à part, formaient une communauté

privée.
La nation elle-même, en général inébranlablement attachée

à sa religion, fidèle dans l'observance de la loi, zélée à

fréquenter la synagogue, et, à l'occasion des grandes fêtes, le

temple, se distinguait par un sentiment de sa dignité qui
dégénérait en un insupportable orgueil national et en une haine

pleine d'étroitesse pour les étrangers. Elle supportait avec

impatience le joug de Rome ; son aversion méprisante pour les
Samaritains était sans bornes, tellement qu'on préférait parfois
faire un long détour plutôt que de traverser la Samarie. Elle
attendait constamment la délivrance de son Dieu. Les
espérances messianiques étaient vivantes dans beaucoup de cœurs;
par moments elles s'animaient jusqu'à l'inspiration prophétique,

même jusqu'à une ardeur dévorante. La Judée, surtout
Jérusalem, était le centre de l'orthodoxie juive ; c'est-à-dire

que là se trouvaient les plus inflexibles zélateurs du légalisme
et de la pureté lévitique. La Galilée, la plus belle contrée de

Palestine, passait pour moins pure, entourée qu'elle était de

populations païennes, habitée elle-même par un mélange de

païens et de juifs ; le zèle de cette contrée n'était cependant

pas moindre que celui de la Judée, et nulle part la magique
formule : « Pour Dieu et Israël, » ne produisit plus d'enthousiasme.

Il existait cependant une classe assez nombreuse d'individus,

soit peu exacts dans l'observance légale, soit trop peu
prudents dans leurs rapports avec les païens, qu'on laissait
de côté et considérait comme impurs ; on les appelait avec

mépris les peuples de la terre. A côté d'eux se trouvaient des

hommes désignés par le nom de « pécheurs ; » frappés de

l'excommunication par le conseil de la synagogue pour quelque
grave faute morale ou religieuse, ils étaient mis au ban de la



576 OORT ET HOOYKAAS

société civile et ecclésiastique ; dans leur nombre étaient

comptés les employés de l'impôt, les « péagers, » haïs et maudits

de tous, marqués d'infamie comme suppôts des exacteurs
romains, traîtres à la patrie et à la religion.

Depuis les deux déportations d'Israélites par Salmanasar et

Nebucadrésar, et depuis la fondation de nouveaux royaumes
par les successeurs d'Alexandre le Grand, un grand nombre
de Juifs se trouvaient dispersés dans toutes les parties de l'ancien

monde. On trouvait de nombreuses communautés juives
surtout en Babylonie et en Egypte, mais aussi en Syrie, dans

l'Asie Mineure, en Macédoine, en Grèce, en Italie. Ces Juifs
restaient fidèles à leur nationalité et à leur religion, ils s'exerçaient

dans leurs synagogues à la connaissance de la loi, ils
maintenaient des relations constantes avec leur patrie et accouraient

par milliers au temple de Jérusalem, surtout lors de la
fête de Pâques. Les Juifs d'Alexandrie étaient parvenus à un
haut degré de prospérité et de culture ; les plus instruits
d'entre eux cherchaient à opérer une conciliation entre le culte
de Jahwe et la science et la philosophie grecques. C'est par
eux que l'Ancien Testament fut traduit en grec, et par conséquent

mis à la portée des étrangers ; à Alexandrie se développa

toute une nouvelle littérature juive et une école de phi
losophie judaïque extrêmement originale. Presque partout
protégés par les gouvernements, les Juifs dispersés, quoique
exposés à la haine des masses populaires, n'en convertirent

pas moins à leur religion un nombre considérable de païens,
qu'on appelait prosélytes.

Le temps était proche où Israël allait être contraint de céder

aux païens les privilèges religieux dont il était si fier, la
possession des notions les plus pures sur la nature et sur la
volonté de Dieu.

III

Tel était le théâtre sur lequel nous allons voir paraître Jésus

et ses apôtres.
Jésus, — que trois cents millions d'âmes honorent justement



LA BIBLE DES JEUNES GENS 577

comme le plus grand parmi tous ceux qui ont jamais habité
cette terre, — naquit et fut élevé à Nazareth, petite ville perdue
dans la partie montagneuse de la Galilée. Ses parents se
nommaient Joseph et Marie et appartenaient à la petite bourgeoisie.
Ils avaient une nombreuse famille. Un seul des membres de

cette famille, Jacques, s'est fait un nom considérable au sein
de la communauté des sectateurs de son frère. Du reste, nous
ne savons presque rien sur ia jeunesse de Jésus, de même qu'il
nous est impossible de déterminer exactement l'âge qu'il avait
lorsqu'il entra dans sa carrière publique.

Au moins savons-nous ce qui lui fit quitter le cercle
restreint dans lequel il avait vécu jusqu'alors. Un prophète,
nommé Jean, s'était levé dans le désert de Juda, non loin du
Jourdain. En soi c'était déjà là un fait considérable, car depuis
quatre ou cinq siècles le prophétisme semblait complètement
éteint en Israël ; mais outre cela l'imposante personnalité elle-
même de Jean, son austérité, assez semblable à celle des
essèniens, et, plus que tout le reste, le contenu de sa prédication
mit pour quelque temps son nom dans toutes les bouches. Il
annonçait que la délivrance était proche, que Dieu allait enfin
répondre aux espérances que les Juifs avaient héritées de leurs
ancêtres, que les anciens oracles allaient s'accomplir, que l'on

pouvait attendre incessamment la fondation du règne
messianique. Il appelait ses frères à amender leur conduite, afin
de hâter l'aurore de cet heureux jour, et surtout afin
d'échapper au jugement terrible qu'il devait faire éclater sur tous
les pécheurs.

Jean s'entoura d'un groupe de disciples ; en outre il baptisait
dans les eaux du Jourdain tous ceux qui prêtaient l'oreille à sa

prédicalion et confessaient leurs péchés. Son but, en administrant

ce symbole de la pureté, était d'entrer immédiatement sur
le terrain de l'action pratique, et d'inaugurer pour ainsi dire le

royaume du Messie en formant une communauté de ses bourgeois

futurs.
L'écho du nom de Jean finit par pénétrer jusqu'à Nazareth.

Jésus, dont l'âme brûlait déjà du désir du règne de Dieu,
dépose ses outils, fait ses adieux à sa famille et se rend auprès du

t. R. 1873. 37



578 OORT ET HOOYKAAS

prophète. Il l'entend prêcher ; il se fait baptiser et reste quelque

temps parmi son entourage.
Mais la mission de Jean se trouve tout à coup interrompue.

Hérode Antipas l'a fait jeter dans la prison dont il ne doit plus
sortir. Personne ne continuera-t-il l'œuvre inachevée de la
préparation d'Israël au règne qui va s'ouvrir? Oui. La violence qui
a arrêté Jean est un appel. Jésus l'a entendu et compris. Il
prêche à son tour, et dans les commencements son thème est

celui de son prédécesseur. Mais de même que sa personnalité
est tout autre que celle du prophète du désert, il a aussi

conçu autrement sa tâche, et l'image du royaume messianique

qu'il contemple en esprit est bien plus haute, bien plus
spirituelle que celle que Jean avait entrevue. Aussi ne se retire-
t-il pas dans le désert ; il retourne en Galilée se mêler à la

fourmilière humaine et se met à prêcher partout où l'occasion
se présente. Il s'adressa de préférence à cette nombreuse
classe de gens que la société juive avait repoussés de son sein ;

c'était dans sa conviction sa vocation spéciale d'instruire dans
les choses de Dieu et de son service ces gens négligés et
abandonnés, et de relever de leur grande misère morale les péagers
et les pécheurs. Dès que cette œuvre-là serait accomplie, le

moment de la manifestation du règne de Dieu serait arrivé.
Il se fixa à Capernaum, ville très vivante, située sur la route

du trafic avec la Syrie, au bord de la mer de Galilée. Il savait

en effet que dans sa ville natale il ne pouvait espérer un bon
accueil. Plus tard cette prévision se réalisa ; lorsqu'il essaya de

prêcher à Nazareth, ses anciens combourgeois ne purent se

faire à l'idée que cet homme, si bien connu d'eux et en qui ils
n'avaient jamais remarqué rien d'extraordinaire, pût se poser
en prophète. Ses plus proches parents mêmes le méconnurent.

Mais rien ne l'arrête. Il parcourt les villes et les villages de

la Galilée, annonçant le règne de Dieu, témoignant de

l'amour éternel et infini de Dieu et de la sainteté qu'il exige des

hommes, recherchant avec une patience inépuisable tous ceux
qu'on considérait comme perdus. Ses enseignements étaient
présentés de préférence sous la forme de nombreuses images
familières et de récits fictifs.



LA BIBLE DES JEUNES GENS 579

Bientôt sa renommée fut très grande, surtout lorsqu'il eut
guéri quelques malades sujets à des affections nerveuses et
dont on attribuait l'état à l'influence d'esprits malfaisants.
Autour de lui se groupa une troupe de disciples, parmi lesquels
se trouvaient aussi quelques femmes, et partout où il se
présentait la foule se pressait pour l'entendre. Il choisit pour
l'accompagner continuellement douze de ses disciples, qu'il
se plut à instruire d'une manière plus suivie, et qui devinrent

ses amis intimes. Ce sont eux qu'il comptait envoyer
annoncer partout la prochaine venue du royaume.

Il n'est pas possible de déterminer exactement combien de

temps il travailla ainsi en Galilée. D'ordinaire, mais sans motifs

suffisants, on assigne trois ans environ à la durée de ce
ministère. D'autres pensent qu'il ne s'est pas étendu beaucoup au
delà d'une année (34-35), et les arguments qui plaident pour
cette opinion ne manquent pas de force. Mais, quoi qu'il
en soit de ce point, ce qui est certain, c'est que cette
période a été pour Jésus un temps d'activité infatigable,
incessante, tellement qu'il lui arriva souvent, lorsqu'il éprouvait le
besoin de se recueillir pour se rendre compte de son œuvre
et de la situation, et pour se fortifier dans la prière, de devoir
sacrifier à ce besoin le temps du sommeil, toutes les heures de

la journée se trouvant plus qu'occupées.
Sa ligne de conduite par rapport à la religion d'Israël est

très remarquable. Il ne s'en sépare pas, mais s'efforce de la

développer dans l'esprit des anciens prophètes du huitième et
du septième siècle'. Les cérémonies extérieures, les prescriptions

touchant le sabbat, la pureté lévitique, la distinction des

viandes et autres choses de ce genre, — précisément l'essence
de la religion aux yeux de ses contemporains, — n'ont guère
de valeur à ses yeux; ce qu'il met au premier plan, ce sont
les exigences morales de la loi. Il développe ces dernières.
Une conduite irréprochable ne lui suffit pas, il exige la pureté
de cœur, une charité illimitée, la commisération, l'humilité, la

1 II ne faut pas oublier que le lecteur a derrière lui l'étude complète de l'Ancien
Testament. (Trad.)



580 OORT ET HOOYKAAS

douceur. Il fait connaître Dieu comme le Père céleste, qui
enveloppe tout de son amour et veut que tous soient sauvés. Il
s'élève au-dessus des étroits préjugés nationaux, il reconnaît à

toute âme humaine sans exception un prix inestimable ; il est
si fermement, si profondément pénétré de l'excellence de la
nature humaine, qu'il croit pouvoir ouvrir le chemin du salut
à tous, même à ceux qui sont tombés le plus bas.

Une action exercée dans ce sens devait amener une collision

entre Jésus et les chefs spirituels du peuple, tel que
nous l'avons vu développer sa religion depuis Esdras ; l'opposition

devait finir par s'étendre jusqu'aux organes de l'autorité
suprême. Au début, les sadducèens n'accordent guère d'attention

au nouveau prophète, et les essèniens se tenaient trop en

dehors de la société pour qu'il eût eu quelque occasion de les

rencontrer sur son chemin une fois son ministère commencé;
par contre, nous le voyons, dès le début de sa vie publique
jusqu'à la fin, en contact avec les pharisiens. Il n'y a pas
de cloute que son éducation n'eût tendu à lui inspirer un

grand respect à leur égard; c'est d'eux, particulièrement des

docteurs de la loi en Galilée, qu'il avait reçu dans la

synagogue ses premières notions touchant l'Ecriture sainte; ce

sont eux qui, avec leur zèle pour le règne de Dieu, leur
ardent désir de son avènement, leur recherche infatigable de

la «justice, » avaient été ses initiateurs. Petit à petit il fut
choqué de bien des détails de leur pratique et de leur
tendance; il ne put plus se mouvoir à l'aise dans leur formalisme,

leur culte de la lettre, leur orgueil, leur impitoyable
mépris de ceux qui avaient encouru le ban de l'église et de la

société ; mais dans les commencements il se sentait porté vers
eux. De leur côté, ils n'assistèrent pas sans intérêt à ses

débuts; ils s'occupèrent de lui, non sans bienveillance, attirant
amicalement son attention sur les points qu'ils croyaient
devoir blâmer. Mais leurs rapports mutuels finirent par se tendre.

Les relations de Jésus avec les impurs paraissaient aux

pharisiens une profanation du service de Jahwè. Ils
remarquèrent avec un déplaisir croissant les témoignages toujours
plus évidents de son peu de scrupule dans l'observance des



LA BIBLE DES JEUNES GENS 581

commandements concernant les dehors de la vie. A la fin, il
leur fut clair que c'était un nouveau principe de vie religieuse
qu'il voulait faire régner, que sa prédication se mettait en
contradiction toujours plus directe avec l'esprit de la religion
populaire de son temps. Alors Jésus fut à leurs yeux un faux

prophète, un séducteur du peuple. Quant à lui, l'opposition
même à laquelle il se heurta servit à lui faire mieux connaître
le mauvais côté du pharisaïsme, etil se mit à le combattre avec

énergie, s'efïorçant de détruire son prestige aux yeux de la
multitude. La lutte une fois entamée ne s'interrompit plus. Au

contraire, elle devint intense, pour finir par une tempête
terrible.

IV

Dans l'esprit même de Jésus s'était opérée une transforma-
lion sous l'empire de l'expérience ; ses idées touchant sa propre
personne, le sort qui l'attendait, l'avenir de son peuple, s'étaient
profondément modifiées.

En ce qui concerne sa propre personne, il avait peu réfléchi
à lui-même ; jusqu'à la fin, l'œuvre qu'il avait à accomplir le

préoccupa beaucoup plus que ce qu'il était lui-même. Aussi

ne s'était-il au début présenté que comme le héraut du règne
de Dieu, dont la tâche consistait tout spécialement à rechercher

les« brebis perdues» de la maison d'Israël. Mais bientôt
il eut conscience de posséder en lui de quoi satisfaire tous
les besoins religieux qui peuvent surgir dans un cœur
humain; l'acte même de formuler la vérité religieuse qu'il avait
découverte dans son âme et parla communion avec Dieu, avait
servi à le convaincre que cette vérité était la plus haute et la

plus pure que l'homme pût trouver, qu'elle manifestait pour
tous, tant pour les pécheurs repentants que pour les hommes

vertueux, les plus intimes relations que l'on puisse avoir avec

Dieu, le culte parfait de Dieu, le lien naturel entre l'homme et
Dieu. C'est alors qu'il comprit par conséquent qu'il n'y avait
à attendre personne après lui, point de prophète plus grand,
point de Messie dont il n'aurait été que le précurseur et qui



582 OORT ET HOOYKAAS

serait placé au-dessus de lui, — et, enfin, il prit la résolution
héroïque d'être lui-même le Messie et, coûte que coûte, de

fonder ce royaume de Dieu dont il avait prêché l'approche.
Cependant il ne songea pas un instant à monter sur un trône

terrestre en sa qualité de Messie. Loin de là. Dès longtemps
il s'était fait du royaume de Dieu une idée bien plus pure que
celle des Israélites ordinaires, même que celle de Jean ; il
n'avait guère, comme ce dernier, fait entendre la menace d'un

jugement terrible devant précéder l'avènement du royaume,
jamais, comme son peuple, rêvé des vengeances qui
atteindraient leurs oppresseurs païens; au lieu de cela, sa pensée,

plus profonde et plus sublime, prévoyait, une société nouvelle

qui, pénétrée des principes de la piété et de la vertu les

plus pures, s'étendrait peu à peu par la force de sa propre
puissance intérieure, jusqu'au moment où une intervention
directe de Dieu viendrait subitement la faire s'épanouir dans

tout son éclat. C'est pourquoi, lorsque le projet de fonder
lui même ce royaume messianique fut parvenu en lui à

maturité, il se tcouva qu'il avait en même temps renoncé à

toutes les pensées de gloire mondaine que le titre de Messie

réveillait, dans l'esprit de ses concitoyens. Il prévoyait bien

plutôt une fin tragique de sa carrière. Il comprenait que les

applaudissements de ia multitude n'offraient rien sur quoi l'on

pût compter, que l'opposition à ses principes et à sa personne
allait grandissant, que la lutte entreprise par lui contre la
tendance régnante dans la religion de son peuple, contre le
pharisaïsme prenait une tournure toujours plus dangereuse

pour sa sûreté personnelle. Ce n'était pas là ce qu'il avail
espéré lors de ses débuts. Alors le ciel lui paraissait serein ;

mais un noir orage s'était amassé peu à peu dans ses profondeurs,

et le sort de Jean, tombé martyr de son zèle pour le

règne de Dieu, semblait à Jésus lui pronostiquer sa propre
destinée. Ce ne fut premièrement qu'un pressentiment; mais

il prit avec le temps de la force et de la netteté. Non pas

que Jésus se réconciliât sans peine dès l'abord avec cette
perspective, mais la réflexion finit par le familiariser avec la pensée

que s'il était obligé de donner sa vie pour son œuvre, cette



LA BIBLE DES JEUNES GENS 583

mort faisait partie de la tâche qui lui avait été assignée et
servirait d'inauguration au règne de Dieu dont il avait jeté
les premiers fondements. C'est ainsi que la première période
de son ministère avait porté le caractère joyeux de la confiance
active et sereine, mais que, durant la seconde période, ses

allures eurent quelque chose de plus contraint et sa
prédication prit une teinte de mélancolie.

Cette transformation ne tenait pas cependant uniquement au
nouveau point de vue auquel il avait appris à envisager son

propre sort; ce qu'il pensait et espérait d'Israël était modifié
aussi. Il aimait ardemment sa patrie ; il mettait à haut prix les

privilèges de sa nation ; avec les anciens prophètes il avait
espéré qu'Israël remplirait sa vocation et occuperait le
premier rang dans le royaume de Dieu ; sans doute les païens y
seraient admis, mais ce serait toujours Israël qui serait le

guide et la lumière des nations. Mais après s'être heurté à

tant de haine ou à tant d'indifférence, il avait mieux appris à

connaître son peuple, et il prévit que sa belle histoire devait
avoir une conclusion bien différente ; comme peuple, les Juifs
devaient être exclus du royaume; la patrie de Jésus allait au-
devant d'une ruine lamentable.

Jésus a compris que le moment qui décidera de son œuvre,
de son sort, de celui de son peuple, est arrivé. Il veut préparer
à leur tour ses disciples au dénoûment prochain. Jamais

encore il ne s'est désigné comme le Messie, jamais non plus il n'a
laissé soupçonner ses sombres pressentiments; mais pendant
une excursion dans la partie septentrionale du pays, profitant
de ce qu'il était seul avec ses disciples, il se décide à leur
demander pour qui on le prend et ce qu'eux-mêmes pensent de

lui. Ils répondent que le plus grand nombre de ses partisans
le considèrent encore comme le précurseur du Messie, mais

que, quant à eux, ils le regardent comme le Messie lui-même.
Jésus accepte leur hommage, mais leur défend sévèrement
d'en rien communiquer à personne ; puis il ajoute que, loin
de devenir roi, il trouvera probablement la mort à Jérusalem.
Mais ses disciples ne le comprennent ni ne le croient; c'est im-



584 OORT ET HOOYKAAS

possible; en vain Jésus leur répétera dès lors mainte fois la
même chose d'un ton toujours plus positif, ils ne pourront
l'accepter.

Pourquoi donc va-t-il à Jérusalem, du moment qu'il se rend
si clairement compte du danger? — Parce que les intérêts de

son œuvre le veulent absolument, et que le soin de sa propre
personne ne peut le retenir lorsque le devoir commande. En

effet, sans mettre en ligne de compte le fait qu'il avait déjà

trop fixé l'attention pour pouvoir restreindre plus longtemps
•son action aux villages obscurs de Galilée sans s'exposer à

paraître se cacher; sans compter non plus que les haines qu'il
avait soulevées étaient trop violentes, même en Galilée, pour
qu'il pût continuer à y agir sur le même pied qu'auparavant;
— c'est à Jérusalem, au foyer de la vie religieuse d'Israël, à

Jérusalem, où se décidaient toutes les grandes questions
intéressant la religion, c'est là et là seulement qu'il doit appeler
solennellement son peuple à choisir entre ses principes d'une

part, ses vues sur la nature et sur la volonté de Dieu, sa

conception spirituelle du règne de Dieu, et d'autre part, le céré-
monialisme en vigueur chez les docteurs de la loi. La nation
doit prononcer pour elle-même.

Jésus saisit pour l'exécution de son plan l'occasion de

l'approche de la fête de Pâques, qui faisait confluer vers le temple
des flots de pèlerins accourant de toute part.

Ce voyage mémorable vers la capitale s'accomplit lentement.
Jésus suivit la route qui passait à l'orient du Jourdain, puis,
ayant traversé le gué vis-à-vis de Jéricho, il passa une nuit
dans cette localité, sous le toit du péager Zachée. Enfin il
traverse Béthanie, où il trouve des amis, franchit la montagne
des Oliviers, et, entouré d'une troupe de Galiléens qui
remplissent l'air de leurs acclamations enthousiastes, fait son entrée
à Jérusalem. Immédiatement il se pose en réformateur
religieux, en chassant du parvis du temple les marchands de
bestiaux qui y poursuivaient leur négoce.

II séjourne plusieurs jours à Jérusalem, prêchant dans une
des salles du temple et souvent discutant avec ses adversaires.
Chaque soir cependant il a la précaution de se retirer dans



LA BIBLE DES JEUNES GENS 585

quelque endroit écarté, car il sait que sa liberté et même sa

vie sont menacées. Les chefs de la nation, le considérant
comme un faux prophète, craignant aussi des désordres,
cherchent à le faire arrêter, mais n'osent pas y procéder de jour
de peur que ses partisans ne fassent du tumulte. Le soir
du 14 Nisan, il peut encore célébrer la Pâque avec ses

disciples ; mais le secret de sa retraite a été trahi par l'un d'entre
eux au sanhédrin ; il est saisi à la faveur des ténèbres, et sans

désemparer, jugé et condamné comme blasphémateur ou
hérétique. La loi prescrivait la lapidation comme châtiment de ce

crime, mais le gouverneur, à qui l'on devait demander la
ratification de l'arrêt, se charge aussi de l'exécution, et Jésus est

crucifié par ses ordres, le premier jour de la fête, sur la colline
de Golgotha, hors des murs de la ville.

Ainsi se termina cette vie si riche. Sanglant dénoûment!
Mais il l'avait prévu et n'avait pas reculé. Il le fallait pour son

œuvre. L'avenir de cette œuvre était maintenant assuré; le

règne de Dieu fondé. C'est dans cette foi que,après un terrible
martyre, il rendit l'esprit.

L'exécution du maître fut pour les disciples un coup de

foudre. Ils s'étaient toujours flattés de l'espérance que celui
qu'ils avaient salué du titre de Messie ceindrait la couronne.
Lorsqu'il eut péri de la mort du malfaiteur, leur foi fléchit
pour un moment. Ils ne savaient plus que penser de lui.
Cependant, revenus en toute hâte en Galilée, ils se remirent
peu à peu de ce terrible ébranlement ; ses paroles leur
revinrent en mémoire, son image renaquit dans leur âme;
tout ce qui les entourait servait à raviver tant de tièdes
souvenirs et toutes les impressions qui leur avaient fait voir en lui
le Messie ; leur foi se ranima et avec elle se créa dans leur
esprit la conviction que Jésus n'avait pas pu rester dans le

royaume des ombres, mais qu'il devait s'être élevé du sombre
séjour des morts et être monté provisoirement dans le ciel.
Car dès lors ils comptèrent aussi qu'il redescendrait bientôt



586 OORT ET HOOYKAAS

des cieux pour saisir le sceptre messianique que l'incrédulité
opiniâtre du peuple, de ses chefs et de ses magistrats lui avait
disputé. Ils retournèrent à Jérusalem pour lui servir de témoins
et, en même temps, pour être les hérauts du royaume qui ne
pouvait plus tarder à apparaître. Leur prédication trouva des

auditeurs. Les partisans dispersés de Jésus se rassemblèrent
de nouveau à leur voix, et de nouveaux convertis vinrent
grossir leur nombre. Au premier rang de ces néophytes mérite
d'être mentionné Barnabas, lévite originaire de l'île de Chypre.
Bientôt Jérusalem vit établir dans son sein, remarquable par
sa charité fraternelle et par sa bienfaisance, une petite
communauté qui continua à s'étendre lentement, mais d'une
manière continue.

En général les magistrats les laissèrent tranquilles. Aucun
danger social ou ecclésiastique n'était à redouter de leur part.
Ils étaient paisibles, mais, ce qui est plus important, ils se

maintenaient à un poinl de vue tout à fait juif, non-seulement
ne transgressant pas les limites de la loi, mais se montrant
particulièrement scrupuleux dans l'observance de leurs devoirs
de dévotion juive, et surtout zélés à fréquenter le temple. La
seule chose qui les distinguât de leurs concitoyens consistait
en ce que d'après eux le Messie, — qu'ils n'étaient pas seuls à

attendre du ciel avec impatience dans un espace de temps
très rapproché, — n'était autre que Jésus de Nazareth. Il est

évident qu'ils avaient bien mal compris leur maître, si supérieur

à la religion vulgaire, si libre vis-à-vis de la loi.
Il se trouvait cependant parmi les membres de la communauté,

— appelée parfois ironiquement la secte des nazaréens, —
quelques personnes chez qui les principes de Jésus avaient
pénétré plus profondément. De là une différence de point de vue
qui commença à se manifester quelque peu clairement lorsque
la communauté eut recruté plusieurs des Juifs étrangers fixés
à Jérusalem et quelques prosélytes, généralement moins étroits
dans leurs préjugés que les Palestiniens de naissance. Une

dispute qui troubla ainsi l'union, si complète jusqu'alors, mit en

vue un groupe d'environ sept de ces nazaréens plus libéraux.
Etienne, l'un d'entre eux, prêchait que lors du retour prochain



LA BIBLE DES JEUNES GENS 587

de Jésus comme Messie, les prescriptions extérieures de la loi
seraient abolies et que les cérémonies du temple seraient
remplacées par un mode plus pur d'adoration. A peine ces
opinions hérétiques avaient-elles commencé à se faire entendre,
que l'orage qui avait déjà abattu Jésus éclata de nouveau. Les

apôtres et leurs partisans, Juifs irréprochables, furent
épargnés; mais le blasphémateur Etienne fut lapidé, et les gens
appartenant à sa tendance, persécutés, menacés de la prison,
durent chercher leur salut dans la fuite.

Au nombre des persécuteurs se distinguait par son fanatisme
un jeune pharisien, nommé Saul, originaire de Tarse en Asie
Mineure. Mais bientôt s'opéra dans l'âme de cet homme une
révolution complète ; il ne pouvait parvenir à se soustraire à

l'impression profonde que faisaient sur lui les hérétiques qu'il
persécutait; la réflexion et l'examen fortifièrent ses doutes, et,
caractère décidé qui ne savait rien faire à demi, il devint, de

destructeur acharné de la nouvelle foi, croyant convaincu et

ardent prédicateur. Saul commença par chercher en Arabie
la solitude dont il avait besoin pour voir clair en lui-même. 11

y resta un temps assez considérable. C'est là que s'arrêtèrent
dans son esprit ses conceptions touchant la signification de la

personne de Jésus comme Messie, celle de sa crucifixion
qui inaugurait une nouvelle alliance entre Dieu et l'homme,
remplaçait l'ancienne conclue sur le Sinaï, abolissait par
conséquent la loi, exigeait la foi seule comme condition du salut,
et détruisait la différence entre juif et païen. —Il vint alors
prêcher à Damas, y fut persécuté, et échappa de bien près à la

mort. Il ne reparut à Jérusalem que trois ans après sa conversion

; il y passa quelques jours dans l'habitation de Pierre, puis
retourna dans sa patrie. Mais Barnabas vint l'y chercher et

l'engagea à collaborer à l'œuvre qui se faisait à Antioche.
Antioche, chef-lieu de la Syrie, avait vu se produire un

phénomène singulier. Quelques personnes appartenant à la
tendance d'Etienne s'y étaient réfugiées et y avaient annoncé
Jésus ; mais elles s'étaient adressées dans leur prédicatioh aux
Grecs, c'est-à-dire aux païens. C'était une chose inouïe et à

laquelle jusqu'alors aucun des partisans de Jésus n'avail



588 OORT ET HOOYKAAS

songé, car ils croyaient que le Messie et son royaume devaient

appartenir exclusivement aux Juifs. Et voilà ces fugitifs à idées

libérales qui ne se font aucun scrupule de baptiser les païens

qui acceptent la foi Lorsque le bruit de ce fait étrange élait

parvenu à Jérusalem, les apôtres avaient envoyé Barnabas à

Antioche pour mettre ordre à ce qui se passait. Mais Barnabas

n'avait pu se résoudre à contraindre les païens convertis à se

soumettre à la circoncision et à toutes les prescriptions
religieuses de la loi juive. Ce fut une cause de prospérité pour la

jeune communauté, qui prit une extension telle que Barnabas
dut chercher quelqu'un pour le seconder; il trouva Saul.

A Antioche donc commença la grande activité de Saul et se

fixèrent les traits de son remarquable caractère.

VI

Ainsi en peu de temps, par la force des choses, deux
tendances distinctes s'étaient dessinées chez les sectateurs de
Jésus. Les deux tendances avaient en commun la foi en la
dignité messianique de Jésus et l'espérance de son prochain
retour pour fonder son royaume. Pour le reste elles s'écartaient

considérablement l'une de l'autre. L'une, la plus
ancienne, avait pour caractéristique son inébranlable fidélité à la
loi mosaïque et à la religion juive dans toute son intégrité; elle
n'avait rien perdu de la conviction qu'Israël avait un droit
exclusif au royaume du Messie et que les païens en étaient
exclus comme impurs, tant qu'ils ne passaient pas au moins
partiellement à la religion juive. Elle avait Jérusalem pour
centre ; les différentes communautés qui se formèrent en
Palestine appartenaient à cette tendance, et lorsque la persécution

d'Etienne l'eut purifiée de tous les éléments discordants,
lorsque peu à peu on vit même beaucoup de pharisiens s'y rattacher,

l'influence de ces derniers ne contribua pas peu à la
confirmer dans sa manière de voir. Elle reconnaissait comme ses
chefs les apôtres, surtout Pierre et Jean, dont l'influence
cependant finit par pâlir devant celle de Jacques, frère de

Jésus ; la pratique de ce dernier était celle des plus austères



LA BIBLE DES JEUNES GENS 589

pharisiens, presque celle des essèniens, et le plaça ainsi très
haut dans l'estime des Juifs de Jérusalem.

La seconde tendance, préparée par Etienne, proclamée pour
la première fois à Antioche sous l'action de Barnabas, de Saul

et d'autres prédicateurs, considérait les cérémonies extérieures
du culte juif comme abrogées, et les païens qui renonçaient à

leurs fables pour croire au seul vrai Dieu et en Jésus, souverain

du royaume des cieux, comme participant au salut à

venir; la foi seule était nécessaire. Elle prit de l'extension parmi
les Grecs, quoique la communauté d'Antioche comptât parmi
ses membres, outre les fondateurs, plusieurs Juifs, qui avaient

eux aussi renoncé à leurs préjugés religieux et nationaux. Ces

croyants employaient pour désigner le Messie le mot grec de

Chrislos, et furent pour cela appelés chrétiens par leurs com-
bourgeois païens; ce nom, primitivement fondé sur une
confusion, et employé par dérision, n'en demeura pas moins en

usage dans la nouvelle religion.
Le plus grand nombre de ces chrétiens ne se rendaient clans

les commencements pas compte des divergences de principes
qui existaient entre eux et les croyants de Palestine, car ils
n'avaient pas de relations régulières avec Jérusalem. Mais dès

que ces deux tendances, que nous appellerons désormais celle
des Judéo-chrétiens et celle des Ethnico-chrétiens, entrèrent en

contact, il était impossible qu'il n'en résultât pas une lutte.
Auparavant cependant les chrétiens d'entre les gentils

devaient montrer qu'ils pouvaient et voulaient faire quelque chose

pour le règne de Dieu. En effet, le besoin d'étendre leur
association et le désir de communiquer à d'autres la vérité salutaire

dont la possession faisait leur joie, les décida à envoyer
Barnabas et Saul en d'autres lieux annoncer le Christ aux
Grecs. Ceux-ci acceptèrent cette mission, visitèrent Chypre el
plusieurs villes de l'Asie Mineure, et réussirent, non sans
rencontrer de la résistance, à fonder une communauté dans la

plupart des localités où ils séjournèrent. Durant ce voyage
Saul adopta, au lieu de son nom hébreu, le nom gréco-romain
de Paul. Les missionnaires revinrent à Antioche après s'être si

bien acquittés de leur tâche.



590 OORT ET HOOYKAAS

Leur présence allait y être extrêmement nécessaire. Quelques

judéo-chrétiens des plus stricts vinrent de Judée troubler

la communauté. Ils assuraient qu'aucun païen, à moins

d'avoir été incorporé par la circoncision dans le judaïsme,
et de le pratiquer, ne serait accepté uniquement pour sa foi

par le Christ lorsque celui-ci reviendrait du ciel. Comme ils se

prévalaient de l'opinion des apôtres, seuls témoins autorisés
de Jésus et de ses intentions, ils causèrent beaucoup de doutes

et de divisions. Paul et Barnabas eurent beau tenir éner-

giquement tête à ces brouillons, ils ne purent prévenir ou

réparer la scission, et furent contraints d'aller à Jérusalem
chercher à s'entendre avec les apôtres. Ils prirent avec eux

Tite, païen converti, mais non circoncis. Arrivés, ils s'adressèrent

en premier lieu aux chefs de la communauté, Jacques,
Pierre et Jean; et ceux-ci, quoique ne pouvant pas tomber
d'accord avec eux sur la question de savoir si la foi seule était
ou non suffisante, et si les païens devaient se soumettre ou non
à !a loi ou à ses principales prescriptions, reconnurent cependant

dans les résultats de la prédication chez les païens une

preuve de la bénédiction divine et donnèrent à Paul la main

fraternelle. On décida que chacun suivrait son chemin sans

entraver l'œuvre des frères; Paul et Barnabas travailleraient
chez les païens, les apôtres de Jérusalem parmi les juifs.
Seulement ces derniers mirent pour condition que l'on ferait
dans les églises ethnico-chrétiennes une collecte en faveur des

croyants de Judée tombés dans le besoin.
Peu de temps après leur retour à Antioche, Paul et Barnabas

eurent une visite de Pierre. Cet apôtre commença par fréquenter

les chrétiens non circoncis avec la plus fraternelle liberté;
mais à l'arrivée à Antioche de quelques émissaires de Jacques,
il changea soudain d'allures, évita comme gens impurs les

païens convertis, entraîna même à suivre son exemple
Barnabas et les autres membres juifs de l'église, et contraignit les

ethnico-chrétiens à se soumettre à la loi. Paul, resté seul,
n'en résista pas moins énergiquement à Pierre et aux menées

judéo-chrétiennes, et finit par faire prévaloir la liberté. Mais



LA BIBLE DES JEUNES GENS 591

les deux tendances étaient devenues deux partis ; la scission
était irrémédiable.

Quelque temps après ces événements, Paul quitta de

nouveau Antioche et entreprit en Asie Mineure une nouvelle tournée

missionnaire, dans laquelle il eut premièrement pour seul

compagnon Silas, ensuite encore Timothée. Il visita et affermit
les églises déjà existantes et en fonda de nouvelles, en
particulier dans la province de Galatie. Il passa ensuite en Europe,
prêcha l'évangile à Philippes, à Thessalonique et dans d'autres
localités, presque partout en butte à l'animadversion et aux
mauvais traitements soit des païens, soit surtout des juifs;
enfin il put faire un plus long séjour à Corinthe, dont il se fit
un centre pour aller, tantôt d'un côté, tantôt de l'autre, visiter
les principales villes de l'Achaïe. Au bout d'un peu plus d'un
an et demi, il fut chassé aussi de Corinthe et se rendit par mer
à Ephèse, où il résida un certain temps, pendant lequel il fit de

nombreuses excursions tant en Macédoine et en Grèce qu'en
Asie Mineure. Son zèle ne faiblit devant aucun obstacle, son

activité fut surhumaine déployée au milieu d'innombrables

contre-temps, au prix d'incroyables fatigues, dans les dangers
les plus terribles, en dépit de mille brutalités. Mais l'épreuve la

plus amère qu'il eut à traverser fut l'opiniâtre guerre que lui
déclarèrent les judéo-chrétiens. Partis de Judée, ils le suivirent
à la piste, cherchant à contraindre à se soumettre à la loi les

églises qu'il avait fondées, excitant contre lui ceux qu'il avait

convertis, niant sa qualité d'apôtre, traitant de mensonge sa

prédication, s'attaquant même à son caractère personnel. Ils
ne réussirent que trop bien. En Galatie, à Corinthe, en d'autres

lieux, nombre de chrétiens se détournèrent de lui. Paul
dut écrire d'Ephèse des lettres à ces églises pour défendre sa

personne et sa doctrine, et pour détruire l'influence de ses

adversaires, auxquels du reste il ne le cédait pas en violence.
Au bout de trois ans il dut quitter Ephèse, et se rendit par

la Macédoine à Corinthe, se faisant précéder d'une seconde

lettre, écrite en route, et destinée, comme la première,
surtout à combattre les docteurs judéo-chrétiens. C'est à Corinthe
qu'il composa son épître aux Romains, exposé étendu de sa



592 OORT ET HOOYKAAS

doctrine. Il n'avait pendant ce temps aucunement perdu de vue

sa promesse de faire faire une collecte pour les croyants de

Jérusalem ; il s'était même occupé très activement de la chose

dans les derniers temps, afin de réunir une somme considérable

; il espérait que cette preuve de la charité des chrétiens
d'entre les païens servirait à rapprocher les deux partis.

11 partit donc de Corinthe avec cet argent pour le porter à

Jérusalem. Mais ses espérances y furent lamentablement
déçues. Les juifs ameutés contre lui voulurent le mettre en

pièces ; il ne dut son salut qu'à l'intervention du commandant
de la garnison romaine qui l'arracha aux mains de ces
forcenés. On l'envoya, pour plus de sûreté, sous escorte à Cesaree,

où le gouverneur le garda deux ans en prison; enfin,
craignant d'être livré aux Juifs, il fit usage de son droit de citoyen
romain et réclama le privilège de faire juger sa cause devant
le tribunal impérial. Il fut envoyé à Rome, où il arriva après
avoir fait naufrage en route. Il resta deux ans prisonnier dans

la capitale de l'empire, d'où il écrivit encore plusieurs lettres,
entre autres une à Philemon et une à l'église de Philippes;
sa captivité du reste ne fut pas si étroite que toute activité
missionnaire lui fût impossible. Mai.3 là encore les Juifs et les

judéo-chrétiens trouvèrent moyen de le harceler. Il ne leur
échappa que par le martyre qui mit fin à sa carrière.

Paul fut un grand homme, peut-être le plus grand après
Jésus. En tout cas le christianisme lui est redevable plus qu'à
tout autre de son existence ; il fut un travailleur infatigable, un

courageux champion, un penseur hardi et profond. Son sort
ne fut pas digne d'envie ; poursuivi de l'ardente haine de ses

adversaires, il fut mal compris de ses partisans. C'est la raison

pour laquelle il arriva si souvent à ceux qu'il avait convertis
d'abandonner ses principes et ses idées. Déjà de son vivant les

églises d'Antioche, de Galatie, de Corinthe et quelques autres

passèrent au judéo-christianisme; peu après son martyre,
Ephèse suivit le même exemple. Car, s'il ne manqua pas
d'hommes de sa tendance pour poursuivre avec zèle son

œuvre après lui, l'opposition qu'il avait suscitée ne s'éteignit
pas avec lui; on continua encore après sa mort à insulter à sa



LA BIBLE DES JEUNES GENS 593

mémoire; juifs et judéo-chrétiens le noircirent et le
calomnièrent à l'envi. Même près d'un siècle plus tard on publia
encore à Rome un roman dirigé contre lui.

Néanmoins les circonstances, plus fortes que les passions,
vinrent modifier la position des partis. Le nombre des chrétiens

d'entre les gentils augmenta de telle façon que l'on ne

put plus songer à exiger qu'ils passassent au judaïsme pour
leur reconnaître, le droit de cité dans le royaume du Messie.

Les judéo-chrétiens cessèrent donc de vouloir les

contraindre à se faire circoncire et à observer les prescriptions
mosaïques ; c'était devenu impraticable. On modéra les

exigences et limita plus étroitement le nombre des prescriptions
dont l'observance était encore considérée comme obligatoire.
Surtout après l'an 70, lorsque la destruction du centre du

culte juif eut fait disparaître les sacrifices et mainte
cérémonie sacrée, de nombreuses questions, controversées
auparavant, perdirent tout intérêt. Mais la lutte sur le principe
même, à savoir sur la question suffisance de la foi seule pour
le salut, en opposition avec la nécessité de certaines formes
et de l'observance d'une loi extérieure, conserva toute son

importance. Les ethnico-chrétiens, — à l'exception de quelques
sectateurs exagérés de Paul, — ne pouvaient se refuser à

reconnaître l'autorité des apôtres et les rapports étroits existant

entre leur religion et celle des juifs; et, surtout lorsque
la personne de Paul eut disparu de la scène, ils commencèrent

à laisser entamer leurs principes et à maintenir moins
énergiquemenl leur indépendance. En outre, il s'était tout
naturellement formé un parti intermédiaire, qui, en faisant des

concessions aux deux extrêmes, s'efforçait de les concilier.
Comme il arrive d'ordinaire dans le monde, c'est le parti du

milieu qui triompha, du moins dans ce sens que de la lutte de

l'époque apostolique sortit une unité, l'Eglise universelle
(l'Eglise catholique primitive), dans laquelle les traces de
l'ancienne division furent autant que possible effacées ou rendues
méconnaissables, qui se prévalut en même temps des deux
noms de Pierre et de Paul, tout en accordant la primauté à

Pierre, et qui exclut comme hérétiques de sa communion les

C. R. 1873. 38



594 OORT ET HOOYKAAS

irréconciliables, tant parmi les judéo-chrétiens ceux qui
persistaient à honnir le nom de Paul et à observer toute la loi
(ébionites), que parmi les ethnico-chrétiens ceux qui s'opposaient

en principe à la loi et rejetaient l'autorité des apôtres
jérusalémites (marcionites).

VII

La lutte des partis parmi les premiers disciples de Jésus a

laissé son empreinte plus ou moins nette dans la littérature
chrétienne primitive et a joué un rôle important dans sa

formation. Nous possédons cette littérature principalement dans

les écrits du Nouveau Testament. Il est vrai que plusieurs
pièces sont perdues; par exemple, une épître de Paul à l'église
de Corinthe, un évangile appelé Evangile des Hébreux; d'un
autre côté, en dehors du Nouveau Testament, nous avons
plusieurs écrits que l'on peut considérer comme appartenant à

la littérature chrétienne primitive ; on les appelle les Pères

apostoliques, et dans le nombre se trouve une lettre portant le

nom de Barnabas. Ces écrits sont cependant plus récents que
la plupart des écrits canoniques.

Il nous faut encore passer ces derniers en revue. Quelques-

uns, surtout les plus anciens, nous transportent au milieu
même de la lutte des partis. Nous avons déjà fait mention des

épîtres de Paul aux Galates, aux Corinthiens et aux Bomains.
Parmi les écrits du parti opposé se trouve l'Apocalypse. Ce

livre, écrit peu après la mort de Paul (en 68), attaque violemment

sa personne, surtout sa doctrine, et désigne ses partisans
comme des serviteurs de Satan. Nous y apprenons à connaître
exactement le point de vue des judéo-chrétiens stricts, dans un

temps où de beaucoup la majorité des croyants était déjà
composée de païens convertis. D'après eux le Messie et son royaume
appartiennent à Israël, et Jérusalem sera la capitale; pour y
avoir part les païens doivent commencer par se faire incorporer
à Israël, et restent même alors moins favorisés que la véritable
semence d'Abraham, de la même façon qu'anciennement les

prosélytes n'étaient pas mis sur le même pied que les Juifs.



LA BIBLE DES JEUNES GENS 595

L'épître un peu plus moderne de Jacques respire, quoique
écrite par un judéo-chrétien, un esprit beaucoup plus modéré

et libéral. Cependant, si elle considère les cérémonies juives
comme abolies et admet les païens sans conditions, elle n'en
est pas moins dirigée directement contre la doctrine de Paul.

D'autres, écrits, comme l'épître aux Hébreux et les Actes des

apôtres, publiés par des amis de Paul, ont pour but de
concilier les deux partis. D'autres encore, en nous faisant
connaître le courant de pensées qui régnait dans les groupes de

chrétiens au milieu desquels ils se sont formés, nous rappellent
involontairement les divisions passées ou encore existantes.
Enfin les livres les plus récents du Nouveau Testament nous

transportent dans un état différent de l'Eglise et au milieu de

disputes religieuses postérieures.
Il faut, pour bien se rendre compte des choses, se

souvenir que le plus grand nombre des écrits du "Nouveau Testament

n'ont pas été composés et publiés par ceux dont les noms

figurent dans les titres de nos bibles. C'est ainsi que quatorze
épîtres sont attribuées à Paul. De ce nombre nous pouvons
immédiatement en retrancher une, l'épître aux Hébreux, qui
ne porte pas la suscriplion de l'apôtre, et par conséquent ne

se donne pas elle-même pour être de lui. Les treize autres se

donnent toutes pour son œuvre. Mais nous lisons clairement
dans l'une d'entre elles (2 Thés. II, 1), que déjà de son vivant
on faisait circuler sous son nom des lettres qui n'étaient pas de

lui. C'est qu'une fraude littéraire semblable, qui maintenant
serait extrêmement blâmable, que même l'on pourrait
poursuivre en justice, passait dans ce temps-là pour parfaitement
permise ;\ on se plaçait au point de vue des historiens qui
avaient dans l'antiquité l'habitude de mettre dans la bouche
des principaux personnages de leurs récits les discours qu'ils
supposaient avoir pu leur être suggérés par les circonstances,

et l'on ne se faisait pas davantage scrupule de publier
des lettres sous le nom d'un autre, afin de faire pénétrer sous
le couvert d'un pavillon respecté les pensées que l'on voulait
répandre. C'est ainsi que les deux épîtres à Timothée et l'épître
à Tite ont sans aucun doute été composées longtemps après la



596 OORT ET HOOYKAAS

mort de Paul, quoiqu'il ne soit pas impossible que la seconde

à Timothée renferme quelques versets de la main de l'apôtre.
Il est plus que probable aussi que les épîtres aux Ephésiens et

aux Colossiens ne sont pas authentiques, et le même soupçon
plane au moins sur la seconde des deux épîtres aux Thessalo-
niciens.

La même remarque est vraie pour les sept épîtres dites

catholiques, —ainsi nommées parce qu'elles ont été reconnues

par l'Eglise catholique. — La première et la dernière, de
tendance judéo-chrétienne, portent à tort les noms de deux
frères de Jésus, Jacques et Jude. La première épître de Pierre
n'est pas de cet apôtre, mais d'un auteur appartenant à la
tendance de Paul ; ta seconde est l'écrit le plus moderne de toute
la Bible, et n'a été composée que vers la moitié du second siècle
de notre ère. L'auteur s'efforce d'expliquer les causes de la
terrible déception des chrétiens, qui ne voyaient toujours pas
Jésus revenir du ciel, quoique les apôtres et leurs contemporains

eussent attendu ce retour avec la plus ardente confiance,
et que deux ans avant la destruction de Jérusalem l'auteur de

l'Apocalypse l'eût annoncé comme imminent et l'eût dépeint
sous les plus vives couleurs. Restent les trois épîtres de Jean,
dont la première n'a pas de suscription et n'est pas en réalité
une lettre, et dont Jes deux autres se donnent pour l'œuvre
d'un « ancien » anonyme; elles appartiennent à une autre
époque et à d'autres luttes religieuses que celles que nous
avons décrites.

Mais les écrits du Nouveau Testament, qui réclament, le plu-;
particulièrement notre intérêt, sont les cinq livres historiques.
S'il nous était possible d'admettre que ces livres sont réellement

sortis de la plume des hommes dont les noms figurent
dans les titres, nous ne saurions être assez reconnaissants
de posséder des documents aussi précieux, provenant de la

première et de la seconde main, et dans la majorité des cas

nous n'aurions aucunement à douter de l'exactitude littérale de

leurs renseignements. En effet, le Matthieu et le Jean dont les

noms figurent dans ces titres étaient deux apôtres de Jésus,
et même le second avait joui avec son frère Jacques et avec



LA BIBLE DES JEUNES GENS 597

Pierre de la confiance intime de son maître; quant à Marc,
on nous dit qu'il a habité à Jérusalem, qu'il était neveu de

Barnabas, qu'il a été compagnon de voyage et ami de Paul, et

plus tard compagnon assidu et disciple favori de Pierre ; on

tient Luc pour un ami et disciple de Paul, qui l'aurait accompagné

dans la plupart de ses voyages et se serait encore trouvé
auprès de lui lors de son dernier séjour à Jérusalem et pendant

sa captivité. Qui mieux que ces hommes, ou témoins
oculaires, ou au moins familiers intimes des témoins oculaires,
pourrait nous renseigner sur le compte de Jésus et de ses

apôtres
Mais, hélas! aucun de ces cinq écrits n'a été composé par la

personne dont il porte le nom, — quoique nous ayons l'intention,

pour éviter les longueurs, de continuer à désigner les

auteurs par les noms de Matthieu, Marc, Luc et Jean; —ils
sont tous plus jeunes que les titres ne le feraient soupçonner.
Au fond, le cas est différent de celui des épîtres publiées sous
les noms de Paul, Pierre, Jacques et Jude. Nous ne pouvons
pas dire des évangiles et des Actes qu'ils ne sont pas authentiques,

car pas un seul des cinq ne nomme son auteur. Les

litres qu'ils portent dans nos bibles sont dus à une tradition
ecclésiastique postérieure qui ne mérite absolument aucune
confiance.

Il est donc nécessaire d'étudier de plus près le contenu
môme de ces livres pour déterminer jusqu'à quel point nous

pouvons nous fier aux renseignements qu'ils nous donnent et

quel usage nous en pouvons faire.
Jetons premièrement les yeux sur les Actes des apôtres.

Nous remarquons du premier coup que ce titre ne convient
guère à l'écrit en tête duquel on l'a mis; car ce que nous y

trouvons, ce ne sont pas les faits et gestes des douze ou
treize apôtres, ou du moins des principaux d'entre eux. Le
livre se compose de deux parties, dont la première, qui est
la moins étendue, s'occupe surtout de Pierre, et la seconde

exclusivement de Paul. Mais, quoi qu'il en soit du titre,
nous n'avons presque pas d'autre source pour l'histoire de

ces deux hommes remarquables, et nous ne saurions pour



598 OORT ET HOOYKAAS

ainsi dire rien des débuts de la communauté des disciples
de Jésus, de l'histoire primitive de l'Eglise chrétienne, de la

période apostolique tout entière, si nous ne possédions pas le
livre des Actes. Si seulement nous pouvions implicitement
croire ce que nous dit l'auteur! Mais nous nous apercevons
proraptement qu'il faut user de précautions avec lui ; car par
rapport à quelques-uns des faits dont il parle, nous possédons
d'autres renseignements, provenant de celui même que les

faits concernent, par conséquent de celui qui sait le mieux et

rapporte le plus exactement ce qui s'est passé. Cet homme est
Paul. Il raconte dans les deux premiers chapitres de l'épître
aux Galates quelques particularités de sa vie. Or, si nous
comparons son récit à celui des Actes, il devient évident, non-seulement

que ce livre renferme des renseignements inexacts, mais

que ce n'est pas par inadvertance, par ignorance, mais de propos

délibéré, quelque excellentes qu'aient pu être les intentions

de l'auteur, que celui-ci a modifié les faits pour les
présenter sous un jour différent de celui de la réalité. Il s'agit des

rapports de Paul avec les autres apôtres, et des divergences
d'opinion qui existaient chez les sectateurs de Jésus,
divergences que l'auteur des Actes s'efforce d'atténuer autant que
possible.

Nous avons là la clef qui nous permettra de juger du caractère

et de la tendance de son ouvrage ; car, une fois rendus
attentifs à son désir de présenter sous un jour plus favorable

que vrai les relations entre Paul et les apôtres, et d'atténuer
la portée des disputes qui avaient eu lieu, nous nous
apercevrons que le livre entier est pénétré du même esprit. Le
véritable état des choses aux débuts de l'Eglise y est devenu

presque méconnaissable. Pour détruire les préventions qui
régnaient contre Paul et pour travailler au rétablissement
de la paix entre les partis, on a adouci les angles, enlevé les
aspérités, lorsqu'on a mis en scène l'intrépide et fougueux
apôtre des gentils ; en même temps Pierre et Jacques ont
été rendus plus libéraux ; on a même fait de Pierre l'apôtre

qui le premier a prêché l'évangile aux païens, et l'on a

fait agir Paul ici et là en judéo-chrétien presque rigide. En



LA BIBLE DES JEUNES GENS 599

un mot, comme nous l'avons dit, on a effacé autant qu'il était
possible les traces de la lutte.

Il n'est point difficile d'après cela de se rendre compte de

l'origine et de la valeur historique qu'il faut attribuer au livre
des Actes. L'auteur est évidemment un ethnico-chrétien
admirateur de Paul ; mais il n'a jamais bien compris la doctrine
de celui-ci, et il fait souvent des concessions qui vont jusqu'à
ses principes ; en même temps on peut le compter comme un
des précurseurs ou des premiers représentants de l'Eglise
catholique primitive. Nous savons donc à quoi nous en tenir sur
son compte. Là où il laisse percer malgré lui ou trahit par
inadvertance l'existence des luttes ou bien lorsqu'il raconte
des faits sans liaison avec ces disputes et sur lesquels il pouvait
être renseigné, son témoignage a non-seulement pour nous un
grand prix, parce que nous n'en avons pas d'autres, mais il mérite

toute confiance, non pas sans doute pour les discours qu'il
met dans la bouche de Paul et d'autres, mais pour les faits

qu'il rapporte. Cela est vrai surtout pour les événements de la
fin de la carrière de Paul, pour lesquels il a eu à sa disposition

des sources excellentes, en particulier les notes de voyage
d'un compagnon de Paul, transcrites presque textuellement
dans son livre. Les parties du livre des Actes qui proviennent
de ces notes sont donc d'un témoin oculaire. C'est là quelque
chose d'inestimable. Paul lui-même et ce compagnon
anonyme sont les deux seuls témoins oculaires de la main
desquels le Nouveau Testament nous donne des communications
qui n'aient pas été remaniées sous l'influence d'une tradition
postérieure.

Cette tradition postérieure est une source si trouble

VIII

C'est ce dont nos évangiles ne nous convaincront que trop.
Nous tiendrions naturellement bien plus encore à connaître

exactement l'histoire de Jésus que celle de l'époque apostolique.

Or il n'existe pour cette histoire pas d'autre source, à

bien peu de chose près, que les quatre livres qui ouvrent le



600 OORT ET HOOYKAAS

Nouveau Testament. En effet, nous n'avons pas d'autres récits
dignes d'être mentionnés. Paul fournit dans ses épîtres quelques

traits généraux pouvant servir à caractériser Jésus, et
fait quelques allusions à son histoire ; il ne nous donne rien
de plus ; du reste, il n'avait pas connu personnellement Jésus.
Le célèbre historien juif, Flavius Josephe, né une couple d'années

seulement après la mort de Jésus (en 37), nous fournit
des renseignements inestimables sur les circonstances au
milieu desquelles Jésus et ses apôtres ont vécu, mais ne paraît
pas avoir mentionné le prophète de Nazareth; du moins le

passage de son livre intitulé Antiquités judaïques qui parle
de lui ', n'est certainement pas authentique sous la forme sous

laquelle il nous est parvenu ; il a été interpolé dans le texte,
et cela par un chrétien. Le Talmud consacre une phrase
unique à Jésus. Les écrivains juifs plus récents n'ont que
des calomnies. Les Pères ecclésiastiques rapportent un petit
nombre de paroles de Jésus ou d'anecdotes de sa vie, qu'ils
tiennent de la tradition orale ou d'écrits perdus pour nous.
Enfin les écrivains grecs et latins mentionnent le nom de

Jésus. Il n'y a rien de plus à glaner. Maigre récolte.
Nous en sommes donc réduits aux évangiles, et pour juger

du degré de confiance qu'ils méritent nous devons les comparer

les uns avec les autres. Cet examen fait immédiatement
ressortir que le quatrième a un caractère à part, tandis que les
trois autres ont entre eux des rapports étroits ; non-seulement
ils ont les mêmes allures générales, mais ils présentent parfois
un parallélisme presque littéral qui ne peut absolument pas
être un effet du hasard. C'est aussi pour cela qu'on les a appelés

évangiles synoptiques., c'est-à-dire susceptibles, grâce au
grand nombre de parties semblables qu'ils contiennent, d'être
transcrits tous trois l'un à côté de l'autre, de sorte qu'on puisse
se rendre compte en même temps du contenu de tous.

Quant à la différence entre Matthieu, Marc et Luc d'un côté,
et Jean de l'autre, elle est si grande, qu'un examen attentif
nous donne bientôt la conviction qu'on ne peut pas les accor-

• Lib. XVIH, chap. 3, § 3.



LA BIBLE DES JEUNES GENS 601

der ensemble, et qu'il faut donc choisir entre le point de vue
des synoptiques et celui du quatrième évangile. D'après les
premiers, Jésus donne à son enseignement une forme, sentencieuse,

et aime beaucoup à se servir de paraboles. Dans le

quatrième évangile, il n'y a pas de paraboles; par contre on

met dans la bouche de Jésus des discours abstraits et
développés. Chez les synoptiques, ses paroles se rapportent surtout
au royaume de Dieu ; chez Jean il ne parle presque que de

lui-même. D'après les uns, tout son ministère, sauf les

derniers jours, s'est exercé en Galilée; d'après l'autre, il se

trouve très souvent en Judée, et précisément à Jérusalem;
c'est là que se passe presque tout ce qu'on nous raconte. Là, il
parle et agit en Israélite ; ici, il semble ne vouloir plus être
considéré comme appartenant à ce peuple, tellement il lui
arrive d'accentuer ce qui l'en sépare. Là il est homme et se

développe par la lutte ; ici, c'est un personnage surhumain,
parfait dès le.début. En somme, l'évangile de Jean nous laisse,
tant en général que dans les détails, de tout autres impressions

que les synoptiques.
On s'est efforcé en vain de concilier ces différences. Tous les

moyens auxquels on a eu recours n'ont pu être que des
artifices sans valeur. Les faits sont irréfutables; il faut choisir. El.

dans ce choix nous n'hésitons pas. Les trois premiers évangiles

sont bien plus simples et naturels que le quatrième; ils
nous permettent de distinguer plus clairement la trame historique

de la vie de Jésus ; ils ont été écrits dans le but de faire
connaître sa personne et sa prédication, ses actions et ce qui
lui est arrivé. D'autre part, Jean-Baptiste, Jésus et le narrateur

parlent toujours les uns et les autres sur le même ton
dans le quatrième évangile, de telle façon que chacun doit

comprendre qu'en réalité c'est toujours l'auteur du livre qui
parle, et qu'il met seulement ses pensées et son style à lui
dans la bouche de Jésus et d'autres personnages. On nous
présente dans cet écrit des vues sur le monde entièrement étrangères

à Jésus et dont nous trouvons le point de départ dans la

philosophie alexandrine. Enfin l'auteur déclare expressément
à la fin de son travail que son but n'a point été de raconter la



602 OORT ET HOOYKAAS

carrière de Jésus, mais de réveiller et de fortifier la foi en
Jésus. Il ne donne donc pas une histoire, mais il témoigne de

la foi ; en d'autres termes, il ne décrit pas ce que Jésus a été,
mais ce que lui, l'évangéliste, a trouvé en Jésus, ce que Jésus

est pour lui, l'influence que Jésus a exercée sur son âme, et
ce que lui il pense de Jésus. Si nous prenons en outre en
considération qu'il a écrit assez tard, dans la première moitié
du deuxième siècle, la conclusion est facile à tirer. Nous pourrons

lire le quatrième évangile pour notre édification ; ce n'est

peut-être même pas exagérer que de dire qu'il n'y a guère de

bibliothèque plus édifiante dans son ensemble que ce seul

livre; on ne peut le lire sans rentrer en soi-même et sans se

demander quel usage nous avons fait de l'œuvre de Jésus en

regard de ce qu'en a tiré cet écrivain, croyant aussi intime que
distingué par son intelligence; —mais nous ne pourrons
utiliser son ouvrage pour retracer l'histoire de Jésus ; bien loin
de le consulter dans ce but, nous ferons mieux d'oublier
jusqu'à son existence. Donc, en traitant de la vie de Jésus, nous
laisserons l'évangile de Jean presque entièrement de côté ; il
viendra plus tard réclamer notre attention, et nous pourrons
alors admirer en lui le plus beau témoignage rendu par la foi
dans le siècle qui a suivi l'époque apostolique ; quand nous
l'étudierons ainsi, nous n'aurons pas même à nous demander
s'il se trouve peut-être ici et là un fait historique à la base
de ses spéculations.

Tandis que le quatrième évangile forme un tout suivi, portant

un caractère essentiellement individuel, la très remarquable

personnalité de l'auteur y ayant laissé partout
l'empreinte visible de son esprit, il n'en est pas du tout de même
des synoptiques. Il ne faut pas tant parler de leurs auteurs que
de leurs rédacteurs. Nous voulons dire par là que les hommes

qui ont enrichi de ces écrits la littérature chrétienne
primitive n'ont pas fait un travail original, n'ont pas composé un
récit sur les renseignements dont ils pouvaient disposer; non,
ils se sont contentés de transcrire les divers récits ou les séries
de récits qui circulaient déjà avant eux dans la tradition orale,
ou avaient déjà été couchés par écrit. Ici et là ils y ont ajouté



LA BIBLE DES JEUNES GENS 603

quelque chose, introduit quelques modifications, et ils ont
finalement produit des écrits dans lesquels l'art est peu de
chose. Leurs productions ont encore pu être enrichies de

diverses adjonctions par quelque chrétien postérieur et remaniées

en plusieurs passages. Nos deux premiers évangiles
semblent avoir subi plus d'une fois un travail de ce genre. Le
troisième, dont l'auteur dit dans sa préface que plusieurs avant
lui ont entrepris d'écrire un récit (évangile), a les caractères
d'un travail provenant d'une seule main, l'auteur ayant,
rassemblé, rangé et rédigé.

Nous avons parlé d'une tradition orale qui a précédé la
rédaction. Pendant assez longtemps ce fut la seule source que
l'on pût consulter sur l'histoire et les enseignements de Jésus.

Tant que Jésus vécut, personne naturellement ne pensa à

coucher par écrit ses actions ou ses paroles. Mais même pendant
les vingt ou trente premières années après sa mort, quoique la

prédication qui avait pour objet de le faire accepter comme
Christ s'étendît de plus en plus el dût faire naître le besoin

d'écrits de ce genre, on n'en entreprit pas immédiatement la

composition. En effet, ies chrétiens attendaient d'un moment
à l'autre le retour de Jésus en personne; à quoi donc aurait-
il servi d'écrire l'histoire de sa vie antérieure?

Ce n'est que lorsque l'attente du retour de Jésus fut un peu
reléguée au second plan que l'on put entreprendre ce travail
avec quelque ardeur. La tradition avait pris dans l'intervalle
une certaine fixité dans les différents groupes chrétiens. A une
époque où l'on lisait et écrivait moins que de nos jours, la
mémoire était plus tenace et l'on se souvenait plus fidèlement et
littéralement. Il existait des anecdotes détachées, et en outre
des séries complètes de récits touchant l'activité de Jésus en

Galilée, son voyage à Jérusalem, les jours qu'il y passa et sa

mort. De même ses paraboles, ses sentences, quelques
discours plus étendus circulaient de bouche en bouche, soit
réunis à quelque récit, soit détachés ou par groupes. Un
ancien Père de l'Eglise rapporte que l'apôtre Matthieu a rédigé
en hébreu, — c'est-à-dire dans le patois parlé par Jésus et ses

disciples, — un recueil de sentences du Seigneur. Il est pro-



604 OORT ET HOOYKAAS

nable que ce recueil a été inséré dans notre premier évangile,
qui est très riche en paroles de Jésus, et que c'est à cela qu'il
est redevable de son titre d'évangile selon Matthieu.

Il y eut naturellement un inconvénient à ce que le souvenir
îles paroles et des actions de Jésus ne fût pendant si longtemps
conservé que par la tradition orale. Car si cette tradition était
bien plus constante qu'elle ne le serait de notre temps, elle
restait cependant exposée à des variations. Cet inconvénient se

manifeste très clairement dans nos évangiles. C'est surtout de

quatre manières que s'opéraient dans la tradition certaines

transformations, d'ordinaire involontaires.
Premièrement, par les amplifications de détail, conséquence

inévitable de la transmission par voie orale. Toutes les fois

qu'un récit a passé de bouche en bouche, les couleurs ont fini
par être forcées, surtout lorsqu'il s'agit d'un personnage en

grande estime chez les narrateurs; l'un ajoute un trait, le
suivant le renforce, et ainsi de suite.

En second lieu, les malentendus pouvaient exercer une
grande influence sur la forme des récits. Les traces de cette
influence sont surabondantes. Les malentendus provinrent
surtout des figures orientales de langage dont Jésus avait aimé à

se servir et que ses premiers témoins avaient continué à

employer. On prit beaucoup de ces expressions à la lettre, de telle
sorte que maint symbole, mainte parabole même, finit par
être présentée comme le récit d'un fait ayant réellement eu
lieu.

Les malentendus provinrent encore des préjugés, spécialement

des préjugés religieux, qui, dès les premiers commencements,

exercèrent une grande influence sur la tradition. Très
souvent il arriva aux auditeurs de Jésus, même à ses apôtres,
de ne pas le comprendre, ni dans ses propos, ni dans sa

conduite, ni dans ses intentions. Ils ne purent donc plus tard
reproduire dans leur prédication les faits et gestes de leur maître

que tels qu'ils les avaient compris, tels qu'ils les considéraient

encore, c'est-à-dire colorés par leurs préjugés. Le même fait
continua à se produire dans la suite. La tradition, qui déjà à

son origine n'était pas entièrement pure, continua à être consi-



LA BIBLE DES JEUNES GENS 605

dérablement, quoique involontairement, modifiée par diverses

influences, par l'amour du merveilleux, par l'orgueil national

juif, par les idées qu'on avait sur le Messie et qui réagissaient
sur celle qu'on se faisait de Jésus, par l'attente de son retour.

Mais un point très important, et qui se trouve en rapport
étroit avec le dernier, ce fut l'influence exercée surla tradition

par la lutte des partis au sein des communautés apostoliques.
Chacune des deux tendances si complètement opposées l'une
à l'autre, celle des judéo-chrétiens et celle des ethnico-chré-
tiens, était intimement convaincue qu'elle, et. elle seule, pensait,
parlait et agissait dans l'esprit du maître commun. De là le fait

que chacun des deux partis pouvait rapporter une même
parole de Jésus de deux manières tellement différentes que des

deux côtés elle contenait une condamnation de la tendance
opposée. Cela se faisait d'ordinaire sans intention. Il pouvait
cependant aussi arriver qu'en vertu de cette ferme conviction
qu'on représentait le véritable esprit de Jésus, on lui mît dans
la bouche une déclaration condamnant ceux qu'on combattait,
qu'on inventât même une anecdote tendant à montrer quel eût
été le jugement de Jésus sur les points en litige. Et en effet, on
rencontre dans les évangiles synoptiques plusieurs récits qui
ne se rapportent qu'en apparence à Jésus, mais qui se sont en
réalité formés au sein des communautés apostoliques à la suite
ou en vue des divisions qui y existaient. Le caractère du

groupe, soit judéo-chrétien, soit ethnico-chrétien au milieu
duquel la tradition se transmettait, a donc été de la plus grande
importance. En outre, les rédacteurs de chacun des évangiles
ont été influencés dans le choix qu'ils ont fait de leurs matériaux

parla tendance à laquelle ils se rattachaient eux-mêmes.
Le premier évangéliste a eu surtout des sources judéo-chrétiennes;

le troisième, qui est en même temps l'auteur du livre
des Actes, a puisé ses renseignements dans un entourage pau-
linien.

Quand nous rencontrerons dans les évangiles de ces récits
qui ne s'expliquent que par les événements postérieurs à la
mort de Jésus et qui sont inintelligibles si on les considère
comme faisant partie de sa vraie biographie, nous les réserve-



606 OORT ET HOOYKAAS

rons pour les trader avec l'époque à laquelle ils appartiennent
réellement, c'est-à-dire pour les expliquer en racontant l'histoire

des apôtres.
Ce qui précède suffit. Nous avons pu nous assurer qu'il est

impossible de traiter les récits des évangiles synoptiques sans
user d'une grande circonspection, sans appliquer une critique
sévère, sans comparer avec soin, trier scrupuleusement, du
moins si notre désir est de bien connaître Jésus et de nous
rendre compte de sa véritable histoire. Ce travail est très
difficile ; et malgré tout notre désir de nous éclairer sur bien des

points importants, il en restera toujours plusieurs où la
certitude nous échappera. Sans doute nous parviendrons parfois,

en comparant entre eux Matthieu, Marc et Luc, à retrouver

la forme primitive d'une anecdote ou d'une parole; parfois
nos évangélistes nous ménageront la surprise, justement grâce
au manque d'art et à la simplicité de leur méthode, de se

corriger ou de se réfuter eux-mêmes, de façon à nous mettre sur
la bonne piste; sans doute aussi ce que nous savons de

l'époque apostolique répandra souvent une grande lumière
sur l'origine ou la signification de ce que les évangiles nous
donnent à lire. Mais, et nous le regrettons vivement, tout cela

ne suffit pas pour enlever toutes les incertitudes qui continuent

à planer sur la vie authentique de Jésus.
Nous traiterons et interpréterons sans exception tous les récits

du Nouveau Testament ; nous ferons ressortir, aussi bien que
les belles et vraies pensées qui s'y trouvent, celles qui
manquent de justesse ou qui sont présentées d'une manière
partiale; les légendes aussi, — voyez ce que nous disons à leur
sujet dans l'avant-propos de notre premier volume, — les

légendes sont un moyen d'information historique, comme
contribuant à jeter de la lumière sur l'époque et le milieu où elles
se sont formées. Mais ce qui nous intéresse avant tout, c'est la

personne de Jésus. Nous en apprendrons en tout cas assez

pour être pénétrés de la plus haute admiration et du plus
profond respect, pour apprendre à l'aimer ardemment et reconnaître

que nous lui avons les plus immenses obligations. Si

alors nous nous apercevons que ses premiers sectateurs l'ont



LA BIBLE DES JEUNES GENS 607

mal compris, et qu'ils n'étaient même pas capables de l'apprécier

comme il le mérite, parce qu'ils ont été souvent aveugles

pour ce qui fait sa véritable grandeur, nous pourrons le

regretter, mais en même temps en tirer parti. La vérité proclamée

par Jésus ne peut pas être entièrement méconnue, c'est
elle qui a été et qui reste la vertu vivante du christianisme ;

elle peut et doit faire de nous, si nous prêtons l'oreille à sa
voix et ouvrons nos cœurs à son influence, des hommes bons
et nobles, ayant le droit de nous nommer d'après Jésus sans

que ce nom de chrétiens soit notre honte, des hommes de

caractère, exerçant une influence pour le bien, en état de

nous réjouir de l'amour de Dieu et d'être en bénédiction à la
société, des hommes de plus en plus ressemblant à Jésus.

C. G. C.


	La bible des jeunes gens

