
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: Nouvelle critique de la raisen

Autor: Oltramare, André / Krause, C.-C.-F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON

PAR

CH.-GHR.-FR. KRAUSE '

Ce volume est le premier tome d'un ouvrage qui contiendra
le cours fait par Krause à Dresde, en 1823, devant un auditoire
de personnes appartenant à la classe cultivée.

Né en 1781, à Eisenberg, Krause avait suivi à léna les leçons
de Reinhold sur la Critique de la raison pure, de Kant. Plus

tard, il avait entendu Fichte et Schelling, sans admettre les
idées de ces philosophes. Suivant sa propre voie, il commença
de professer à léna de 1802 à 1804, voyagea dès lors en divers

pays pour étendre ses connaissances et se fixa, en 1824, à Gœt-

tingue. Il s'y fit de nombreux disciples parmi les esprits que
ne satisfaisait point l'hégélianisme dominant à cette époque.
Krause mourut à Munich, en 1832, où il s'était retiré une
année auparavant.

Il n'a pas eu le temps de publier lui-même l'ensemble de ses

travaux. On sait que ce sont deux professeurs belges, MM. Ah-
rens et Tiberghien, qui ont initié le public français aux
doctrines profondes et vraiment originales de ce philosophe qui
n'a pas toujours été apprécié à sa valeur, mais dont l'autorité
semble destinée à s'étendre de plus en plus dans le monde des

penseurs.

1 Vorlesungen über die Grundwahrheiten der Wissenschaft, zugleich in ihrer

Beziehung zu dem Leben. Für Gebildete aus allen Ständen. Von K.-Chr.-Fr.
Krause. 2le vermehrte Auflage. Band. I Erneute Vernunftkritik, 1868. — In-8 de

XLIV et 280 pages.



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 537

Dans le Cours dont nous allons essayer de rendre compte,
Krause s'est proposé d'établir les vérités fondamentales de la
science, en elles-mêmes et dans leur rapport avec la vie.

La science dont il s'agit ici, c'est proprement la connaissance

philosophique, laquelle a pour objet ce qui est permanent et

éternel, à l'exclusion de ce qui est purement historique. —

Mais la philosophie elle-même n'est qu'une partie de la science.

Celle-ci forme un tout organique dont les sciences particulières
ne sont que les membres et les organes, et les idées fondamentales

de chacune sô réunissent dans une idée fondamentale

unique qui les contient toutes. Le but de Krause n'est pas, nous

dit-il, d'ajouter quelque chose à l'érudition, qui n'est que le
savoir historique et non la science philosophique ; il veut offrir
un aliment à l'esprit scientifique, transformer en notions claires
nos pressentiments sur les questions les plus importantes, et

montrer l'influence que ces hautes et premières notions exercent

sur la vie des individus et delà société pour épurer, élever
et sanctifier la pensée, pour apprendre à mener une vie
vraiment bonne et belle, où ces vérités se traduisent en prudence
et en sagesse pratique.

Pour faire passer la vérité dans la vie, il faut qu'on l'ait
d'abord vue en soi-même. La connaissance doit devenir sagesse ;

car la science n'est pas encore la sagesse. La sagesse est

l'application de la vérité qu'on a reconnue dans l'harmonie de tout
l'être moral sentant, voulant et agissant.

La sagesse pratique a besoin de toute la science ; car la vie
elle-même est la réalisation de toute la vérité. Le savoir seul ne
suffit pas pour l'art de vivre, ni même la connaissance de l'éternelle

vérité. La philosophie et le savoir réunis sont les conditions

indispensables de la sagesse pratique de l'humanité en

général. Chez l'homme non cultivé, la force sanctifiante de la

vérité se manifeste dans le pressentiment qu'il a de celle-ci,
sans compter que chacun se fortifie au contact des esprits
cultivés dans un milieu social où déjà bien des vérités essentielles
ont passé dans les faits.

Dans la recherche de la vérité, notre auteur suit une double
méthode. D'abord, il prend son point de départ dans l'expé-



538 CH.-CHB.-FR. KRAUSE

rience commune pour s'élever de là à des considérations de

plus en plus en plus hautes jusqu'au sommet de la science.

Commençant par déterminer l'idée même du savoir et de la

science, il en trouve le fondement et l'origine dans le premier
fait certain en lui-même (wissen, gewiss), reconnu comme tel

par tout homme. Il montre alors comment, autour de ce
premier savoir d'une certitude immédiate et en quelque sorte
vivante, se forme et grandit toute autre certitude, à la manière
d'un être accomplissant son évolution dans un germe sain;
des forces nouvelles se produisant pendant cette formation,
nous nous élevons du premier fait certain à une vérité toujours
plus haute et nous arrivons enfin à la connaissance de Dieu,
comme à celle de l'Etre un, absolu et infini. C'est là que
commence pour nous la science (Wissenschaft), et qu'elle s'offre à

nous comme accomplie. C'est là que nous saisissons le rapport
fondamental du monde et de l'humanité en Dieu, avec Dieu et

par Dieu.
La notion de Dieu ne doit pas être admise dans la science

comme une simple probabilité, une hypothèse ou un postulat
de la raison ; mais le résultat même de la première recherche,
indiquée plus haut, doit nous conduire du fait d'expérience
intime à la constatation de la certitude absolue de la notion de

Dieu. C'est en nous élevant du savoir immédiat, fini, certain

pour nous, à une certitude toujours plus haute, que nous
arrivons à voir enfin que la notion de l'être (Wesen), ou de Dieu,
est la notion suprême, seule certaine en soi, celle que nous

supposons dans toute connaissance et notion particulière, quoique

le plus souvent sans en avoir clairement conscience. On

se convainc alors que la seule notion de Dieu est le principe de

la science, c'est-à-dire que c'est la seule connaissance vraiment
première, absolue, inconditionnée.

Arrivé ainsi au sommet de sa recherche, notre penseur jette
de là ses regards sur nous-mêmes, sur le monde et l'humanité
en général. Il observe comment toutes les choses et leurs
rapports s'éclairent à la lumière de la connaissance acquise de

Dieu, une fois que s'est levé le soleil de la connaissance dans

l'intuition primitive, Dieu. Tout le domaine de la vérité ap-



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 539

paraît comme dans la lumière du matin, au lieu d'être vu
confusément dans le crépuscule de l'état pré-scientifique.
L'esprit possède dès lors le sentiment de ses forces les plus
intimes de connaître; il sent ses ailes, pour ainsi dire, et plane

librement, comme l'aigle dans son vol, sur tout le monde de

l'intelligible.
Celui qui s'est élevé à cette hauteur peut alors, en

redescendant et en portant de tous côtés ses regards, développer
organiquement l'organisme de la science. La connaissance
fondamentale est, en effet, comme la lumière pure du soleil dont
les rayons brisés en couleurs variées n'éclairent les objets qu'il
s'agit d'étudier que selon les lois du clair-obscur et de la
perspective, tandis que ces mêmes objets se présentent ici, dans

la partie deductive de la science, d'une manière différente et
sous un autre point de vue, qui permet de les saisir avec une
plénitude et une profondeur de connaissance tout autres.

Le premier chemin de l'étude philosophique ou scientifique
mène donc de la conscience de soi-même ou de l'esprit fini,
jusqu'au sommet ou à la conscience de Dieu. Le second chemin,
au contraire, nous fait redescendre jusqu'au moi individuel
en contemplant tous les êtres comme contenus dans la
conscience que nous avons de Dieu; cela n'a lieu toutefois que
d'une manière nécessairement incomplète par suite de ce que
nous sommes des êtres finis. Dieu seul sait et réalise dans sa

vie la vérité tout entière.
Après avoir ainsi tracé la marche à suivre et exposé le plan

général en même temps que le but de ses recherches, Krause
se met en quête d'un point de départ de la science sur lequel
chacun soit d'accord. Il relève la nécessité de penser pour cela

par soi-même, de ne rien admettre comme vrai et de ne rien
rejeter sans consulter ses lumières propres. Il s'agit, en

effet, par une observation personnelle et dégagée de tout
préjugé, de trouver un accès sur le terrain scientifique et d'obtenir

en même temps un commencement de connaissance
certaine et de vérité. C'est ce qui arrive parla réflexion dirigée
sur ce que sont le savoir et la science. Il faut présupposer en
tout cas que tous nous pensons et nous savons déjà. Nous



540 CH.-CHB.-FR. KRAUSE

ne pouvons faire autrement que de penser, quelque effort que
nous fassions pour ne pas penser, et nous ne pourrions dire
s'il y a jamais eu un temps où nous ne pensions pas. Nous ne

pouvons pas davantage ne penser à rien ; nous devons toujours
penser un quelque chose, à quoi est attribuée une certaine
essence. Or, la représentation qu'on a de quelque chose d'essentiel

étant, à ce titre, un savoir de cette chose, nous trouvons en
même temps que, dans chaque acte de notre pensée, nous

nous attribuons un certain savoir. La somme totale du savoir,
c'est la science. Le contenu du savoir doit être vrai. La vérité
est la perfection de la connaissance. Or, le critère général du
vrai c'est que la chose représentée soit semblable dans son

essence (Wesenheit) à la représentation que s'en fait celui qui
se la représente. C'est parla que nous attribuons au vrai connu
une valeur objective. La vérité, c'est la conformité de ce qui
est avec ce qui pense ; par exemple, le moi pensé est le même

que le moi pensant. La vérité n'est donc pas seulement une

propriété des choses mêmes, ni seulement une propriété de

l'objet connu, non plus que de l'être qui connaît ou de la
faculté qu'il a de se représenter les choses ; mais plutôt la vérité
est une essence relative déterminée, une propriété relative
déterminée des trois facteurs à la fois : l'objet, la représentation

de l'objet et l'esprit qui se le représente. Voilà d'où
dépend la valeur objective de nos connaissances.

Pour savoir donc si quelque chose est vrai, il nous faudrait
pouvoir comparer la représentation que nous avons de l'objet
représenté avec cet objet lui-même. Cette comparaison semble
facile pour le cas où l'objet se confond avec le sujet, comme
il arrive pour le moi; la certitude de la conformité de l'objet
représenté et de la représentation apparaît ici comme immédiate.

Toutefois nous pouvons nous tromper sur nous-mêmes
et nous juger faussement ; aussi la tâche est-elle délicate de

déterminer jusqu'à quel point nous sommes fondés à attribuer
à nos représentations de nous-mêmes une vérité et une valeur
réelle.

D'un autre côté, si l'objet de la connaissance est extérieur à

nous, comment allons-nous à lui comme êtres connaissants,



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 541

et comment l'objet vient-il à nous? Puis, comment pouvons-
nous faire la comparaison de l'objet avec sa représentation, ce

qui est le seul critère de la vérité? Nous ne pouvons jamais

comparer qu'une représentation de l'objet avec une autre
représentation de ce même objet, et non purement et complètement

avec l'objet lift-même. Il semble qu'on ne peut jamais
atteindre qu'une représentation de la représentation. L'abîme

qui nous sépare de l'objet représenté, auquel est attribuée
une essence indépendante de sa représentabilité, resterait donc

toujours le même ; nous ne pourrions aller jusqu'aux choses,

et celles-ci ne pourraient venir jusqu'à nous.
Ainsi le critère de la vérité que nous avons trouvé ne paraît

pas seulement nous manquer au point de vue de la connaissance

de nous-mêmes; mais, en outre, au point de vue de la

connaissance des objets extérieurs, il paraît être tout à fait vide
et inapplicable. Jusqu'à quel point cette impuissance est-elle
fondée ou n'est-elle qu'apparente? c'est ce qui devra être
examiné ultérieurement.

En attendant, nous trouvons que c'est par le moyen des sens

que nous prétendons percevoir les objets extérieurs et savoir
d'abord qu'ils sont, et ensuite que nous les percevons tels qu'ils
sont en réalité, puisque c'est bien leur manière d'être à eux-
mêmes que nous percevons dans les sensations de notre corps.
Car en entendant une cloche, je n'affirme pas seulement que
la cloche est elle-même dans un mouvement vibratoire
analogue à celui que je perçois dans mon oreille, mais je dis aussi

que le son entendu est dans la cloche elle-même, qu'il est
l'essence de la cloche elle-même que j'entendais. Aussi je dis non
pas seulement : Mon oreille résonne, ou : elle résonne d'une
manière analogue à la cloche ; mais bien : la cloche résonne.
De même,je dis: Ce corps est brûlant, et non : je me sens
brûlant.

Le fait est cependant que ce que nous percevons, ce ne sont

pas les choses corporelles en elles-mêmes, extérieures à nous,
mais seulement les sensations de notre propre corps. Toutes
les sensations et les représentations isolées des sens, couleur,
forme, son, odeur, goût, toucher, etc., ne sont proprement que



542 CH.-CHR.-FR. KRAUSE

des déterminations ou des états déterminés de nos sens ;

proprement et originairement, nous ne connaissons par la sensibilité

que notre corps, et nous n'en concluons aux choses
extérieures que sur la base de ce qui est perçu dans nos sens
corporels. Donc le préjugé d'une perception sensible des choses

elles-mêmes, hors de nous, renferme une part d'erreur et
une part de vérité.

Pour que nous ayons des perceptions sensibles, il est requis :

1° Qu'un corps organisé, que nous appelons notre corps, soit
avec nous, c'est-à-dire avec notre être percevant et spirituel,
dans cette intime union dont chacun a la conscience immédiate

à l'égard de son corps; et que dans ce corps se trouvent
les organes particuliers des cinq sens, en rapport avec
l'organisme entier par le système nerveux qui en fait lui-même
partie. Un sens commun au corps entier est la première
condition de toute perception sensible et de la conscience immédiate

du mouvement des parties du corps lui-même.
2° Qu'il y ait un monde des corps entourant notre propre

corps, lequel n'est lui-même que comme un organe et une
partie de ce monde dont toutes les forces et les énergies agissent

sur le corps de chacun. Il faut aussi que les influences
de la nature entourant le corps, pesanteur, magnétisme,
lumière, chaleur, son, actions chimiques perçues par l'odorat
et par le goût, se produisent régulièrement, conformément à

des lois que la science anatomique et physiologique a mission
d'étudier.

3° Que l'activité de notre esprit s'applique à ces affections
des organes de nos sens, qu'il y réfléchisse. Cette opération de

l'esprit apparaît comme libre en partie, en ce que nous
pouvons nous déterminer nous-mêmes ; mais le rapport de l'esprit
aux sens est nécessaire en ce sens que, dans l'état sain, nous
ne pouvons rester, d'une manière durable, sans faire aucune
attention aux sensations ; que des besoins physiques, comme

ceux du mouvement et de la nourriture, nous forcent de

prendre garde à ce qui se passe dans nos sens, et qu'un certain

degré de douleur nous ôte la possibilité de ne pas tenir

compte des affections sensibles.



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 543

Krause insiste sur le fait que, de tout le monde extérieur des

corps, nous ne percevons directement, au moyen du sentiment
général, que notre propre corps et les organes des sens de ce
même corps, selon leurs états et leurs activités diverses, bien

que nous rapportions communément nos impressions sensibles

aux objets mêmes qui entourent notre corps. Nous avons une
connaissance médiate tout d'abord des mouvements de quelques

parties de notre corps : par la volonté nous pouvons
mouvoir ses membres et nous avons conscience de la direction

et de l'intensité de ces mouvements ; par là nous arrivons
à l'aide de l'imagination, d'après certaines représentations non-
sensibles, idées, jugements et propositions, conclusions et

déductions, à comprendre les états du sens le plus général,
le toucher, et à conclure de là aux choses corporelles qui,
bien qu'en un certain degré de connexion avec notre corps,
sont pourtant choses extérieures et s'opposent aux mouvements

des membres de notre corps. Mais ce corps, que nous
disons nôtre, est-il en nous ou hors de nous? Car dans les

conclusions mentionnées ci-dessus, il nous apparaît aussi
essentiellement comme partie intégrante du monde corporel que
nous considérons comme extérieur à nous, à l'exclusion de

notre propre corps. La conscience ordinaire et pré-scientifique
refuse opiniâtrement d'accorder que nous ne percevions
immédiatement que nos organes. C'est qu'elle repose sur le
pressentiment que nous sommes avec les choses extérieures dans

une réciprocité essentielle d'activités et de forces. Et le
malentendu de la conscience pré-scientifique vient de ce qu'elle
admet précipitamment et erronément que les sensations dans

nos sens isolés sont groupées dans les choses extérieures elles-

mêmes, tandis qu'elles ne sont immédiatement qu'isolées dans

nos organes, dont nous groupons, par l'imagination et la pensée,

les divers états en un tout, comme les propriétés d'un
seul et même objet extérieur ; ces états se présentent ensuite
dans notre conscience, dans leur enchaînement continu,
comme l'image une, ordonnée selon le temps et l'espace, et
dans un devenir continuel, de l'ensemble du monde extérieur
des corps. Nous connaissons donc notre propre corps d'une



544 CH.-CHR.-FR. KRAUSE

manière immédiate par le fait qu'il tombe lui-même sous ses

propres sens. Ainsi nous voyons dans notre œil la forme de

notre corps, et notre œil dans l'œil lui-même au moyen d'un
miroir ; ainsi encore nous touchons notre propre corps avec
notre organe du toucher. Puis, à l'aide de l'imagination, nous

interprétons les indications de nos sens : nous groupons les

perceptions isolées qu'ils nous donnent en une représentation
totale des choses hors de nous, formant ainsi en nous un
monde sensible corporel. En d'autres termes, nous transcrivons

constamment toutes les données des sens corporels
extérieurs comme une partie de cette image totale, sensible et

toujours en formation (stetswerdend) que nous avons du monde

extérieur au dedans de notre esprit.
Dans le monde de l'imagination pure, tout est fini quant au

temps, à l'espace et à la force. La représentation de l'infinité
du temps et de l'espace ne peut être pensée et vue que dans la
raison. Et même, pour saisir et comprendre quoi que ce soit de

sensible, nous sommes obligés d'introduire, dans le monde de

l'imagination et dans les données des sens, les affirmations
non-sensibles et en partie supra-sensibles de la raison.

Ce point une fois élucidé, passons à l'étude du moi, à l'intuition

ou connaissance immédiate de soi-même. Selon notre
auteur, nous réunissons d'abord sur nous-mêmes toutes les

représentations obtenues par nos sens, notre entendement et

notre raison; nous disons : je vois, /entends, je me représente,

je fais des présuppositions supra-sensibles (je raisonne).
Puis nous nous attribuons d'autres activités que celles de la

pensée, à savoir celles de sentir et de vouloir. La question esl

de savoir si la conscience que nous avons de nous-mêmes est

certaine (gewiss), si elle peut être le commencement de la
science (Wissenschaft).

Le sujet qui voit est le même moi que l'objet qui est vu. Cette

intuition est celle d'un être individuel. Je rapporte le moi aux
idées d'être et d'essence. Ce n'est pas là une simple idée ou

notion, ni seulement un jugement, ni enfin le résultat d'une
déduction quelconque, comme serait la proposition : Je suis

moi (Ich bin ich), ou moi moi, ou je suis agissant. Mais par



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 545

une intuition primordiale, nous nous concevons comme un
tout complet, sans aucune division possible, puis comme un
être indépendant et comme un être essentiel en soi-même,
restant toujours le même dans tous les rapports où il peut
entrer. Un premier rapport possible est celui de nous à nous-
mêmes, ce qu'exprime la proposition : Je suis moi. Un pareil
être, subsistant lui-même, s'appelle une substance; mais il est

préférable de dire un être substantiel, ou sans aucune image,
un être-soi (ein Selbstwesen). C'est là la notion de l'unité du moi.
De plus chacun s'attribue, outre l'être, l'existence (Seinheit,
Dasein, Daseinheit), dans la proposition : J'existe (Ich bin da).
Le verbe exister exprime ici une propriété du moi, tandis que
dans cette proposition-ci : Je suis un homme, le verbe être

exprime un rapport. Notre existence (Seinheit) n'est qu'une
partie de notre essence (Wesenheit). Dans l'intuition du moi,
nous nous sentons comme des êtres finis, en ce sens que :

1° nous reconnaissons à côté de nous d'autres êtres raisonnables

; 2° à côté d'eux nous connaissons aussi un monde corporel

extérieur ; 3° au-dessus de ce monde et des êtres raisonnables

nous trouvons des idées primordiales, telles que celles

d'être, d'essence, d'unité, de totalité, d'ipséité, d'harmonie,
d'existence, et surtout celle de l'Etre qui est le seul principe
suffisant ou la raison d'être de tout ce qui est fini.

Il est à remarquer que l'intuition du moi peut bien être éclair-
cie par la notion du non-moi, mais qu'elle en est au fond
indépendante et n'en a pas besoin. La conscience du moi porte
immédiatement en elle le signe caractéristique de la vérité : elle

est évidente, certaine (gewiss, bewusst). Nous avons donc là un

point de départ solide de connaissance vraie et de science, en

même temps qu'un critérium intime de ce qui est vérité pour
nous. Car nous tenons tous pour certain ce dont nous sommes
aussi sûrs que de nous-mêmes. Chacun se sert de la formule :

aussi vrai que je suis, que je vis. Nous devons aussi tenir pour
vrai tout ce qui est conçu comme une condition nécessaire de

notre moi, tout ce sans quoi notre moi ne serait pas possible.
Car, en affirmant la conscience immédiate et indépendante du

moi, nous ne prétendons pas que nous soyons nous-mêmes
C. R. 1873. 35



546 CH.-CHR.-FR. KRAUSE

sans principe ou sans raison d'être (Grund), non plus que notre
connaissance de nous-mêmes n'ait pas de principe. Au
contraire, la question du principe est justifiée au point de vue du

moi.
Après avoir trouvé un point de départ pour la science, Krause

étudie le moi dans son contenu, ou au-dedans. Le moi lui
apparaît alors comme une chose variée dans son intérieur : à la
connaissance que nous en avons comme être entier, s'ajoute
l'idée fondamentale de Yopposition et de l'harmonie, puis celle
de l'organisme. Nous nous voyons en nous-mêmes comme un
organisme. Par là, l'idée de la science, comme somme ou totalité

du savoir, s'élève à celle d'un organisme du savoir, dans

lequel la science du moi apparaît comme une partie de la
science totale.

L'étude du moi intérieur amène donc à considérer en
premier lieu l'opposition qui est en lui, en ce qu'il est à la fois

permanent et changeant. Le moi se change tout d'abord lui-
même; je suis avant tout le principe des changements
intérieurs de moi-même, c'est-à-dire je suis actif, j'attribue au moi,

comme être un et entier, l'activité. Celle-ci se montre sous

trois faces, comme activité de la connaissance ou de la pensée,
du sentiment et de la volonté.

Krause étudie successivement ces trois activités fondamentales

dans leurs relations entre elles et avec l'activité une,
entière et totale du moi. Il établit que notre activité est un
organisme, puisque toutes nos activités nous apparaissent comme
parfaitement déterminées ou finies dans leurs manifestations ;

mais que ce caractère n'est pas contenu nécessairement dans
l'idée que nous en avons, et qu'ainsi nous nous élevons au
pressentiment d'un être infiniment actif dans l'intuition ou la
connaissance, dans le sentiment et dans la volonté.

La conscience de soi, le sentiment de soi, le vouloir de soi,
et enfin l'entière et totale intimité de soi avec soi-même (Selb-
stinnesein), voilà trois vérités fondamentales dont l'influence
dans leur application à la vie est étudiée par noire philosophe ;
ce n'est qu'après cela qu'il passe à l'exposition des formes de
l'activité du moi, c'est-à-dire aux notions du temps, de l'espace



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 547

et du mouvement, lesquelles dérivent de la conscience du moi
à l'état intérieur ou subjectif.

Je me connais en effet, ainsi qu'il a déjà été remarqué,
comme restant le même et à la fois comme changeant, c'est-
à-dire, passant dans le temps d'un état à un autre état. Ce

changement qui se produit en moi est lui-même permanent,
constant. En tant ime je reste ce que je suis toujours, être
pensant, sentant et voulant, je suis éternel. En tant que je pense,
sens et veux des choses différentes, je suis temporel, je deviens,
je vis. Le moi qui est au-dessus de cette opposition de l'éternel
et du temporel est mon être primitif, essentiel (urwesentlich}.
Par la conscience du changement qui s'opère en moi, j'ai la

notion du temps, non comme de quelque chose qui est en soi,
mais comme d'une propriété, d'une propriété de la propriété
qui est en moi, c'est-à-dire comme de la forme du changement,
en d'autres termes, comme d'une forme de moi en tant qu'être
actif. Mais l'activité n'est qu'une propriété partielle de moi-
même comme être entier ; donc jene tombe pas tout entier dans
le temps. Le temps n'est pas une forme de moi-même, comme
moi entier, mais seulement comme moi actif, et cela dans mon
activité totale, intellectuelle, sensible et volontaire. Je suis donc
moi-même avant le temps et au-dessus du temps; je suis,

quant à mon essence, éternel et non temporel, et ce qui en
moi est permanent est la même personne. Nous affirmons la

même chose de tous les êtres, en tant qu'ils vivent dans le

temps : la substance persiste, tandis que les propriétés seules

changent dans leurs déterminations exclusives les unes des

autres.
On pense communément que le caractère fini d'un être

constitue sa temporalité et le place dans le temps ; mais ce

n'est pas le fini, comme tel, qui est temporel; c'est bien plutôt
le changement continuel de ce qui est fini, qui fait que le même
être essentiel passe successivement par toutes les déterminations

finies, qui s'excluent elles-mêmes et qu'il ne peut pas
réaliser à la fois.

Ainsi, en tant que nous sommes, comme être entier, le principe

de notre changement et de nos modifications, c'est-à-dire



548 CH.-CHR.-FR. KRAUSE

en tant que nous sommes le principe de notre activité, nous

sommes éternels ; et si nous nous attribuons de pouvoir exister
dans le temps infini, c'est que les différents états opposés de

notre être intime en soi et surtout dans ses rapports aveq d'autres

êtres hors de lui, sont inépuisables.
Dans la conscience pré-scientifique, on ne pense d'ordinaire

qu'au principe temporel, à la causalité temporelle, et l'on

n'aperçoit pas le principe éternel et essentiel, primitif. De là

une conception contradictoire ; car un commencement dans le

temps, un premier moment qui renfermerait en soi le principe
de tous les suivants, est chose impossible à concevoir. Si nous
faisons mieux attention à nous-mêmes, nous trouvons que nous

sommes, à chaque moment, le principe identique, éternel,
c'est-à-dire non temporel, de nos formes temporelles et
changeantes; et cela, en ce que nous déterminons immédiatement
notre forme temporelle d'après des idées et des types (Urbilder)
qui planent devant nous comme idées finales (Zweckbegriffe).
Il est vrai que nous le faisons toujours en relation avec ce qui
a précédé immédiatement ou même qui est passé depuis
longtemps ; mais nous savons très bien que notre choix et la liaison
de ce qui suit avec ce qui est antérieur n'ont rien de
primitivement essentiel, et ne dépendent pas pas uniquement de

toute la série antérieure, mais bien de nos intuitions,
sentiments et volontés déterminantes, éternellement essentielles.
En cela consiste notre liberté morale.

On explique d'ordinaire l'espace en disant que c'est la forme
de l'être en tant que les choses sont à côté les unes des autres ;

mais l'expression à côté renferme déjà, sous d'autres termes,
la représentation de l'espace qui est à expliquer Pour Krause,
l'espace est plutôt la forme de ce qui est corporel, ce par quoi
il est un tout determinable à l'infini de parties intérieures, en

tant que ces parties, réunies entre elles, constituent le tout
corporel. L'espace n'est pas une propriété du moi tout entier, ni
du moi actif tout entier, mais seulement du moi pour autant
qu'il est aussi en soi corporel (car la fantaisie ou imagination
crée aussi son monde dans l'espace), et que son activité se

rapporte au monde corporel dans la connaissance, dans la sensi-



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 549

bilité et dans la volonté. Remarquant enfin que ce qui est

corporel subit ses changements dans l'espace, c'est-à-dire que
l'être corporel, en tant que dans l'espace, tombe dans le temps,
Krause saisit dans ce fait la forme du mouvement corporel, qui
est la forme d'union ou d'harmonie de l'espace et du temps.

Arrivé là, le philosophe que nous étudions passe à l'examen
de ce qui est objectif dans le moi, et traite : 1° du domaine de

l'imagination ou du monde de la fantaisie ; 2° du monde non
sensible ou supra-sensible, de ce qui est idéalement essentiel.
Il expose l'essence de l'idée, et montre que ce qui la caractérise

en opposition avec le monde sensible de l'imagination,
c'est l'infinité et l'indépendance du temps, c'est-à-dire l'éternité,

puis encore la généralité et l'universalité. Ces derniers
caractères conviennent d'abord aux idées générales proprement

dites ou abstraites, par exemple aliquid, etwas, quelque
chose, provenant de la connaissance sensible aussi bien que de

la connaissance non sensible ; puis aux idées considérées dans

leur essence éternelle, en opposition avec les choses sensibles,
savoir aux idées par excellence (Urbegriffe, Ideen). Celles-ci,
lorsqu'elles prennent une forme dans l'imagination, apparaissent

dans les idéaux (Urbilder); appliquées à la vie dans le

temps, elles donnent les types ou idées exemplaires (Musterbegriffe,

Musterbilder) qui ont une si grande importance
pratique.

Poursuivant de là sa dialectique ou marche ascendante,
Krause aborde ce qui est primitivement essentiel, avant et par
delà l'opposition du sensible et du non sensible ; puis l'essentiel

comprenant en lui et sous lui à la fois le sensible et le non
sensible. Il s'élève ainsi aux idées fondamentales ou principes,
aux idées absolues, pour établir qu'elles forment l'organisme
supérieur de Yêtre-esprit, de la nature, de l'humanité (être
d'harmonie entre l'esprit et la nature), de l'être suprême qui les

domine, et enfin de l'Etre purement et simplement sans
relations, c'est-à-dire Dieu.

La question de principe ne peut se poser sans contradiction
relativement à l'intuition fondamentale, l'Etre, Dieu, mais elle
est une, inconditionnée, renfermant en soi toutes les intuitions



550 CH.-CHR.-FR. KRAUSE

particulières, et proposée à l'esprit fini comme poursuite d'un

développement intérieur à l'infini.
La connaissance de Dieu, c'est-à-dire l'intuition de l'Etre

(Wesenanschauung), n'est susceptible d'aucune preuve et n'en

a pas besoin. Elle est certaine en elle-même, et toute preuve
n'est même possible que par elle. Nous nous reconnaissons
nous-mêmes comme étant avec Dieu, en Dieu et sous Dieu (an.

in, unter Gott), et comme étant par Dieu (durch Gott). L'idée
fondamentale Etre ou Dieu est à la fois le principe un et le
contenu de tout savoir, le fondement et l'organisme entier de

la science. Vient ensuite l'examen des rapports entre l'intuition
de l'Etre et celle du moi. La première est absolue et absolument

certaine, d'une évidence absolue. Elle est l'intuition intellectuelle,

la connaissance parfaite, l'intuition, sans autre épithète.
Elle n'est pas un résultat de l'abstraction, bien qu'elle soit
aussi l'idée unique de l'être et qu'elle ait seule l'universalité
complète. Elle renferme aussi en elle et sous elle l'idée générale

la plus abstraite, celle de quelque chose, ainsi que l'idée
d'essence, unité.

En outre, l'intuition de l'Etre est immédiate; elle se montre
elle-même et est reconnue en elle-même, et cela librement.
Notre penseur combat à ce propos l'objection que l'intuition de

l'Etre ne soit qu'une pure pensée, ce qui donnerait lieu de
soulever la question de sa valeur objective. L'intuition de l'Etre,
en tant qu'une et entière, ne peut être élucidée qu'en elle-
même, bien qu'elle puisse être rendue intelligible ou commentée

par les notions qui lui sont subordonnées de tout le monde

objectif fini et de tout objet fini en particulier. Elle est donc

indépendante de la connaissance complète de tous les êtres et

de toutes les essences, laquelle est impossible pour des esprits
finis. L'être fini qui a une fois acquis la conscience de l'intuition
divine une et entière, ne peut plus errer à ce point de vue.
L'assertion que l'homme ne peut pas connaître Dieu, le savoir,
mais seulement le pressentir et le croire est dénuée de fondement.

La relation essentielle, et en même temps vivante et pratique,
d'un être ou d'une essence à nous, comme être un et entier.



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 551

n'étant autre chose que ce que nous appelons sentiment
(Gefühl), la connaissance de Dieu éveille aussi en nous le sentiment

de Dieu, qui est le principe ou la raison d'être, de tous
nos autres sentiments, y compris celui de nous-mêmes. De là
naît le pur désir de nous unir à Dieu et. de vivre unis avec lui
dans la volonté et l'activité du bien. C'est l'amour de Dieu.
L'intimité avec soi-même, but de la vie, n'est complète que par
l'intimité avec l'Etre ou Dieu (Selbstinnigkeit, Weseninnigkeit,
Gottinnigkeit). La piété et la béatitude en sont des parties. La
connaissance de Dieu ou de l'Etre ne dépend d'ailleurs, comme
il a été dit, d'aucun savoir fini, mais elle est elle-même la
condition de la science parfaite. Déjà le pressentiment de Dieu ou
de l'Etre éveille chez l'homme, avant toute connaissance
scientifique, le sentiment de l'intimité divine, de la piété et de la
béatitude en Dieu.

Les lois intérieures et subjectives de la pensée ne sont qu'une
partie subordonnée de l'essence et des lois du monde en Dieu

et de Dieu lui-même ; elles sont, par conséquent, d'accord avec
l'ensemble de tout ce qui est intelligible. Ainsi il est possible à

l'esprit fini de contempler aussi la vérité, de connaître
parfaitement, c'est-à-dire de savoir.

La logique ou théorie de la connaissance traite des lois de la

pensée, tant subjectives qu'objectives, les considérant en elles-
mêmes sans égard à un objet déterminé de la pensée. On en

conclut d'ordinaire qu'elle n'est qu'une science purement
formelle, qui n'apprend rien sur les choses elles-mêmes, et ne fait

que reconnaître d'après quelles lois elles sont pensées. Mais

d'abord, la pensée elle-même est un contenu déterminé, comme
une essence de l'esprit lui-même ; or la logique est justement
la science de la pensée ; elle a pour objet essentiel, ou d'après
la langue de l'école, pour objet réel et matériel, la pensée,

l'esprit comme être pensant. Puis on ne peut non plus penser
à vide sans penser quelque chose. De plus, les lois de la pensée

sont les mêmes que les lois objectives de ce qui est pensé.
Enfin les lois de la pensée sont elles-mêmes l'organisme de la
loi une de la pensée qui, dans son développement intérieur, se



552 CH.-CHR.-FR. KRAUSE

règle aussi et se détermine ultérieurement d'après l'organisme
de la loi de l'intelligible.

Après un coup d'œil jeté sur l'histoire de la logique, Krause
déduit les trois opérations fondamentales de la pensée : concevoir,

juger et raisonner. Il expose en quoi consistent la définition

ou détermination de l'idée, l'exposition ou description de

l'idée, et la division de l'idée.
La loi et l'organisme de la pensée reposant sur les lois et

l'organisme des êtres et de leurs essences, il s'agit de dresser

une table aussi complète que possible des idées fondamentales
des essences, c'est-à-dire de ce qu'on appelle catégories.

Constituant elles-mêmes un organisme qui répond à celui
des choses, elles sont d'une grande importance, soit pour la
science soit pour la vie. La tâche propre de la logique est
d'expliquer l'organisme de la loi de la pensée au moyen de l'organisme

des catégories. Krause compare l'essai de Kant à cet

égard avec son propre système dont on peut voir l'exposé

complet dans la Logique de M. Tiberghien.
Parvenu à ce point culminant où les principes sont saisis par

la raison dans l'intuition du principe suprême ou de l'être,
Krause suit l'application des vérités fondamentales dans les
réalités qu'étudient les sciences historiques. Le monde en effet

et l'histoire, dans le sens le plus vaste de ce mot, doivent offrir
comme la contre-épreuve des idées de la raison, et les catégories

doivent se trouver dans toute la réalité, comme dans chacun

des êtres qui la composent.
Commençant par la langue qu'il définit l'organisme des signes

de l'organisme des êtres, notre auteur remarque que chaque
être et chaque essence rappelant quelque autre être et quelque
autre essence, peut lui servir de signe. La langue (Sprache)
est une explosion lumineuse de l'esprit (ein Ausbrechen, —

Aussprechen), une activité essentielle en soi-même, où l'homme
est affecté par Dieu et par le monde, comme esprit et comme

corps. Le son de la voix humaine est une manifestation de l'esprit

et du cœur (Gemüth), une expression de toute sa disposition

(Stimmung), et c'est pourquoi cette faculté de l'homme
s'appelle en allemand Stimme. Dans l'architecture de la langue



NOUVELLE CRITIQUE DE LA RAISON 553

s'affermit pour nous l'architecture de l'intelligible, de ce qui
est connu, senti, voulu, vécu, transformé en quelque chose qui
persiste malgré toutes les vicissitudes du temps. C'est un lien
spirituel qui unit Dieu et le monde et l'humanité, les peuples
les familles et les individus, dans une même vie et pour une
action réciproque des uns sur les autres. Toutes les espèces

particulières de langues et de langages forment dans leur réunion
l'organisme de la langue une. La combinaison de la langue des

sons et de celle des formes est également importante pour la
science. A côté de la langue universelle, les langues nationales
ont leur rang et leur dignité ; cela est vrai surtout de l'allemand
qui est appelé à de grandes destinées par son caractère
philosophique et son génie original. Mais la langue doit être
perfectionnée comme œuvre d'art réfléchi, et devenir universelle, ou
mieux langue de l'être, soit phoniquement, soit morphiquement ;
en d'autres termes, elle doit être une pasilalie et une pasigra-
phie, ainsi qu'une combinaison de ces deux langues des sons
et des formes.

Krause s'occupe ensuite de la théorie de la science, dont les

commencements sont déjà contenus dans ce qui a précédé,
c'est-à-dire dans la partie analytique de la science. Il expose
l'idée de chaque science particulière, ainsi que le rapport de

toutes les sciences particulières dans l'organisme de la science

une. Enfin il détermine l'idée de la philosophie et de l'esprit
scientifique. Considérant la science comme quelque chose qui
devient, comme un ensemble qui est à constituer graduellement

dans le temps, il recherche les lois de la formation
humaine de cette science une, œuvre de l'humanité et. force de

vie à l'infini.
Voici comment Krause résume lui-même, en terminant, les

idées principales de son travail :

« La science est l'organisme de la connaissance en tant que
l'intuition de l'être arrive par son évolution intime à prendre
une forme.

» Quant au fond, la science est la connaissance de Dieu et
de tous les êtres comme étant en Dieu, avec lui et par lui ;

donc elle est la connaissance de Dieu comme être premier,



554 CH.-CHR.-FR. KRAUSE

puis celle de l'être-esprit ou de la raison, de l'être-corps ou de

la nature, enfin celle de l'harmonie de l'esprit et de la nature
entre eux et avec Dieu comme être premier, en y comprenant
aussi l'humanité.

» Quant à la source de la connaissance, la science est puisée,
en partie dans l'intuition spirituelle intérieure, en partie dans

l'intuition que l'esprit reçoit de l'extérieur ; et parmi ces sources

extérieures de la connaissance, outre celle qui nous vient
par les sens du corps, il y a l'enseignement mutuel qui résulte

pour nous de la parole dans l'état actuel de notre existence.
» Quant à la nature de la connaissance, la science est

l'intuition même de l'être, intuition une, inconditionnée et
indivise, comprenant l'intuition de l'être premier, l'intuition de ce

qui est éternel et spirituel, l'intuition de ce qui est dans le

temps et sensible, et l'intuition harmonique de toutes ces

espèces particulières de connaissance. Chaque individu est

appelé à s'approprier de ce grand ensemble de l'édifice de la
science humaine et à y contribuer du sien, autant que ses

forces et sa position le lui permettent; car la science
humaine ne peut arriver à une perfection plus haute qu'autant
qu'elle est l'œuvre de l'humanité. Mais si elle est une œuvre
de la vie, elle en est aussi une force : à chaque nouvel essor de

la science, des idées et des idéaux plus élevés viennent influer
sur la vie, rajeunissant et embellissant toutes les choses
humaines. A quel point arrivera l'humanité dans le développement

de sa vie sur cette terre, cela dépend du degré de

perfection organique auquel parviendra l'édifice de sa science. »

André Oltramare.


	Nouvelle critique de la raisen

