
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: Le siècle de Jésus-Christ. Partie 2, Le temps des apôtres

Autor: Astié, J.-F. / Hausrath, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE

SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST'

PAR

A. HAUSRATH

DEUXIEME PARTIE

Le temps des apôtres.

V. Les troubles de Corinthe.

Rien de plus instructif à cet égard que la triste histoire
des troubles qui agitèrent l'église de Corinthe. Elle nous montre

combien il était dur ce sol dans lequel les premiers
missionnaires eurent à répandre la semence de l'évangile et comment

le plus sublime idéal commença à se réaliser dans une
société profondément corrompue. Nous allons voir éclater, sur
un petit théâtre, toutes les misères qui rongeaient l'église
naissante.

Paul avait quitté Corinthe dans un moment critique. L'avé-
nement de Néron au trône (an 54) avait provoqué une grande
agitation politique qui n'avait pas manqué de susciter une
agitation religieuse correspondante. Ainsi s'expliquent et le grand
développement que l'enthousiasme apocalyptique avait pris
en Macédoine, dans l'Achaïe, et peut-être aussi le facile
accueil que la prédication de saint Paul sur le jugsment dernier
avait rencontré dans ce dernier pays. L'empire romain tout
entier était en proie à un abattement des plus anxieux. L'a-

' Voir les livraisons de janvier et d'avril 1873

c. R. 1873. 31



482 A. HAUSRATH

ristocratie romaine, dont les jours étaient comptés, se montrait

seule de bonne humeur. Nous avons vu comment ces

préoccupations générales avaient trouvé de l'écho dans l'église
de Thessalonique; tout autorise à penser qu'il en fut de même
à Corinthe.

C'est alors que l'apôtre quitte celte ville, au moment où la

première année du règne de Néron touche à sa fin. Ce

départ dans une heure tellement agitée eut pour effet de plonger
bon nombre de membres de la congrégation dans une
excitation profonde. Le désordre est bientôt tel qu'on ne tarde pas
à réclamer le retour de l'apôtre, qui cherche à leur faire
prendre patience. (2 Cor. 1,17.) Contrairement à l'attente générale

on vit accourir à sa place, pour le plus grand malheur de

tous, d'abord l'alexandrin Apollos, puis quelques judaïsants
de Palestine, les uns pleins de respect pour Pierre, les autres
très fiers d'avoir personnellement connu le Seigneur Jésus.

Une nuée de docteurs, tous attirés par la grande réputation de

la ville, s'abattirent bientôt sur cette église, les uns pour
s'y établir définitivement, les autres en passage ; mais tous fort
friands de domination spirituelle. (1 Cor. IX, 12.) Paul n'eut pas
à se louer de ses dix mille maîtres si zélés à venir troubler
ceux qu'il s'était donné la peine de convertir (1 Cor. IV, 14) ;

il leur déclare que leur oeuvre périra au jour du jugement et

qu'ils n'échapperont eux-mêmes qu'à grand'peine, comme à

travers le feu. (1 Cor. III, 15.) Quant à lui, s'accommodant aux
besoins des ouvriers qui travaillaient sur les quais ou dans les

entrepôts de Corinthe, il ne les avait pas entretenus des questions

subtiles provoquées par la spéculation juive ou grecque.
Il leur avait donné ce qu'ils pouvaient supporter : tout simplement

du lait.
Les nouveaux venus, au contraire, étalent fort au long les

subtilités rabbiniques et les philosophèmes de la nouvelle
sagesse religieuse. Le commun des fidèles ne manque pas de

mordre à la grappe ; rien en effet n'impose tant aux gens
simples que ce qu'ils ne comprennent qu'à demi. Le résultat
ne se fit pas attendre. L'élément de l'édification risquait
d'être entièrement banni des réunions pour céder la place à



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 483

des tournois de rhétorique et de dialectique, provoqués et
abondamment entretenus par des points de vue si divers et
si nouveaux. Le danger était d'autant plus grand que, en vrais.
Grecs, les Corinthiens plaçaient le bonheur de discourir au.
dessus de tous les plaisirs de l'existence. Cette profusion de

maîtres étrangers favorisait aussi une autre tendance de l'esprit
grec, le besoin de se diviser en factions, en coteries, en partis
Il n'est pas possible au Grec d'avoir plusieurs maîtres; il
faut qu'il s'attache exclusivement à l'un, qu'il n'est bien certain
d'aimer comme il convient, que quand il ressent une haine
vigoureuse pour tous les rivaux. Ainsi se développe un esprit
de division et de dispute qui ne paraît pas avoir toujours
ménagé saint Paul lui-même. (1 Cor. XIV, 38; XI, 16.) La
discorde avait supplanté le premier amour ; l'élan spirituel s'étant

ralenti, les forces de l'homme naturel reprennent une vigueur
nouvelle. Les premières fumées de l'enthousiasme dissipées,
on peut voir la portée définitive de toute cette grande
agitation.

Grâce à la vigueur de son génie, Paul avait entraîné bien
des Corinthiens à sa manière de voir et de sentir les choses

religieuses. Arrachant les uns aux antiques usages de la

synagogue, les autres aux cultes joyeux de la Grèce, il les
avait tous soustraits au tumulte delà grande ville pour les réunir

dans une maison particulière. Cela fait, après que pour
accepter l'évangile ils avaient dû probablement rompre avec
bon nombre des membres de leurs familles, l'apôtre, poursuivant

ses voyages, les avait laissés dans cet isolement, ne leur
donnant pour toute consolation qu'un livre, un évangile et
l'espérance du royaume qui approchait. Telle est l'impitoyable
dureté de l'histoire du monde : elle ne se préoccupe ni des

petits intérêts des familles, ni des exigences du sentiment.
Quoi d'étonnant dès lors qu'après le départ de l'apôtre maint
Corinthien se demandât avec angoisse pourquoi donc il les
avait fait sortir d'Egypte, et se mît à murmurer contre les rêveries

au moyen desquelles ils avaient été séduits. (1 Cor. X, 7 ;

X, 12.) Mais c'est qu'à la lettre, elle était vraiment intolérable
la position dece petit troupeau. Voici par exemple des esclaves



484 A. HAUSRATH

qui sentent doublement le poids de leurs chaînes depuis

qu'ils ont entendu parler de la glorieuse liberté des enfants
de Dieu ; depuis que leurs yeux se|sont ouverts sur les souillures

de la famille païenne dans les liens de laquelle ils soni
demeurés enlacés comme du passé. Cette grande révolution
devait leur apporter avant tout la liberté. L'apôtre prend
plaisir à les appeler « les affranchis de Christ. » Mais qu'est-
ce à dire'? Est-ce que peut-être Christ n'aurait affranchi que
leurs âmes du joug du péché? Toutes les puissances de leur
être soupiraient après une liberté plus saisissable, plus
substantielle que celle que Paul semblait avoir en vue. L'évangile
du royaume qui approchait n'avait donc fait qu'aiguillonner
leur impatience, rendre leur position plus intolérable. Il est
bien d'autres membres de la congrégation dont la position
n'est pas plus facile. Certaines veuves songent à convoler
en secondes noces ; des femmes s'estiment souillées par la

cohabitation avec un mari demeuré païen ; d'autres, répudiées

par le mari infidèle, persistent à demeurer attachées à lui dans
les liens de l'amour qui croit tout, espère et souffre tout ; elles

ne veulent pas se décider à rompre avec un mari, même

quand l'apôtre s'écrie : Que sais-tu, femme, si tu sauveras
Ion mari?(l Cor. VII, 16.) Puis viennent des pères inquiets
se disant que s'ils marient leurs filles ils scandaliseront les

trères delà communauté, et qu'ils ne scandaliseront pas moins
leurs parents s'ils les empêchent de se marier. (1 Cor. VII,
25.) Dans les rangs de tout ce petit monde avait pénétré celui
qui était venu apporter, non pas la paix, mais bien l'épée
prête à couper le monde en deux et débutant par déchirer le
cœur de ces pauvres esclaves et de ces bons bourgeois. Paul a

beau leur dire : « Aucune tentation ne vous a éprouvés, qui
n'ait été une tentation humaine ; et Dieu est fidèle, qui ne

permettra point que vous soyez tentés au delà de vos forces. »

Qui ignore que les grandes tentations ne sont pas les pires,
mais bien les tout, ordinaires et journalières? Ce sont justement

ces dernières qui s'acharnent en foule sur cette
congrégation. Ainsi il peut sembler surprenant, au premier abord,
que les chrétiens aient continué à prendre part au culte des



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 48fi

idoles. L'apôtre exhorte de diverses manières à exclure de
l'église ceux qui sont ouvertement idolâtres. (1 Cor. V, 11 ; VI, 9;
X, 7.) Il ne peut être question en ceci que de personnes à demi-
converties qui croyaient et au monothéisme et au polythéisme,
car il y a place pour de bien grandes confusions dans la
tête d'un homme simple. Mais ce qui portait surtout les chrétiens

à participer au culte idolâtre, c'étaient des considérations
de famille d'abord et ensuite le besoin de vivre en paix avec
les voisins. Ce n'était pas tout. Les repas qui suivaient les
sacrifices avaient leur attrait pour les uns; pour d'autres il
fallait transiger avec les dures nécessités de l'existence. Rien
d'étonnant donc de voir se glisser dans le temple païen tel
individu qui, la veille au soir, se trouvait dans la réunion des

frères. Lorsque le voisin sacrifiait un coq à Esculape, en
souvenir de la guérison d'un enfant, fallait-il donc que le chrétien
se tint à l'écart comme un vrai sans cœur? Lorsqu'une noce
avait lieu, fallait-il déroger à l'usage eu refusant des fleurs et
en n'accompagnant pas le jeune bouc au temple de Vénus
Aphrodite? On comprend sans peine que tous n'eussent pas le

courage de rompre en visière à de pareils usages. Beaucoup
s'excusaient en disant que leurs visites dans le temple ne

pouvaient tirer à conséquence puisqu'ils reconnaissaient fort
bien la vanité de la religion païenne. Dès l'instant où ils ne
voient dans les dieux que des fantômes, c'est une affaire sans

conséquence que de leur offfrir des libations et de l'encens.
D'autres faisaient leur devoir et c'était la majorité. Il n'entrait
pas dans les obligations du simple fidèle de faire le renchéri,
de se maintenir dans l'isolement de façon à se faire tout un
petit monde à lui dans le sein de sa propre famille. Ils avaient
beau être convaincus que les temples païens étaient les

demeures des démons fort friands du sang des victimes ; ils
avaient beau savoir qu'en répandant du vin et de l'encens dans

les repas qui accompagnaient les sacrifices, ils entraient en

relation avec le monde des ténèbres, on n'en voyait pas moins

un certain nombre prendre place aux tables des idoles. Les

riches étaient entraînés à la chose par des devoirs de société,
les pauvres par des considérations économiques. (1 Cor. VIII, 18.)



486 A. HAUSRATH

D'autres s'autorisaient de l'exemple des forts, mais ils étaient
condamnés par leur conscience, qui leur reprochait de

retourner à l'idolâtrie. Le disciple éclairé d'Apollos avait beau

dire, pour un fidèle judéo-chrétien cette liberté-là était bel et
bien de l'idolâtrie. Saint Paul ne s'inquiète pas de savoir s'il y
a quelque chose de réel dans ces dieux du ciel et de la terre,
Jupiter, Apollon, Artémis, les Faunes, les driades et les
nymphes. Une chose est à ses yeux certaine : le diable a inventé
l'idolâtrie; ce que les païens sacrifient, ils l'offrent aux
démons et non à Dieu. Or il ne veut pas que les siens aient
communion avec les démons et que celui qui a-pris place à une
table dans le sanctuaire de Vénus Aphrodite vienne ensuite
à la table du Seigneur pour saisir d'une main impure la coupe
de bénédiction. Pour si justes que fussent les prescriptions de

l'apôtre, elles n'étaient pas faciles à mettre en pratique. Aussi

compare-t-il la position critique des fidèles à celle des Israélites
après la sortie d'Egypte. Qu'ils ne s'imaginent pas être l'objet
de l'élection de Dieu; c'était également le cas d'Israël. Et
cependant la plupart tombèrent dans le désert, sans voir jamais
la terre promise.

Des tentations plus spéciales assiégeaient encore la nouvelle
communauté. Bien loin d'être le désert, Corinthe était une
ville commerçante des plus actives; la manne n'y tombait pas
du ciel ; il fallait se procurer de quoi vivre par un rude
labeur qui risquait de n'être pas toujours des plus honorables.
Pour vivre dans Corinthe, il fallait se livrer à des transactions
commerciales que l'apôtre qualifie tout simplement du titre de

voleries. Bien loin de relever le moral, le genre de transactions
auxquelles il fallait se livrer sur la place de Corinthe avait

pour effet de. l'abaisser. On pouvait citer tel fidèle ayant
recours à des gains déshonnêtes, sinon à des vols proprement
dits. (1 Cor. V, 11.) Cette vie de négoce entraînait une autre
conséquence non moins fâcheuse. Les chrétiens se faisaient
tort les uns aux autres, et, faute de savoir s'arranger à l'amiable,

il fallait aller plaider par - devant le préteur. Quelle
impression de pareilles scènes devaient-elles produire lors-
qu'ensuite, dans l'église, il fallait échanger le baiser fraternel



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 487

Les dures réalités de la vie avaient donc prévalu. Ceux qui,
dans une heure d'enthousiasme, s'étaient imaginé que c'est
chose facile que de fonder ici-bas le royaume de Dieu,
n'avaient pas tardé à faire l'expérience qu'aussi longtemps que
l'homme est dans le corps la loi de la pesanteur le tire vers la

terre.
Les choses en étaient à peu près là, lorsque, vers l'an 56 ou

57, saint Paul reparut à Corinthe. Il semble avoir gardé le

plus triste souvenir du séjour qu'il y fit alors, car il n'eut plus
jamais le courage de réaliser les divers projets qu'il forma d'y
revenir. (2 Cor. II, 1.) Les Corinthiens n'avaient pas répondu à

son attente : eux, de leur côté, n'avaient pas été moins
désappointés. Son orgueil paternel avait été profondément humilié
lorsqu'il avait revu, au bout d'une année, la congrégation
qu'il avait fondée. Ceux-ci clochant des deux côtés fréquentaient
les temples des idoles et les réunions de l'église. D'autres
s'étaient, comme les païens, introduits dans les lieux où se

pratiquait le gain déshonnête : ils étaient retournés à leur vie
de vol et de rapine. (1 Cor. V, 10, 11.) Il y en avait qui, en

s'adonnant au vice de l'ivrognerie particulier à Corinthe,
s'étaient replongés dans tousles désordres moraux qui caractérisaient

cette grande ville aux mœurs dissolues. Le premier
élan une fois arrêté, la force de résistance ayant fléchi,
l'atmosphère démoralisante de Corinthe n'avait pasm anqué
d'exercer tout, son pouvoir irrésistible.

Les choses n'allaient pas mieux dans les réunions des fidèles.

L'apôtre y trouve « des querelles, des envies, des colères,
des débats, des médisances, des murmures, des enflures
d'orgueil, » bref des désordres de tout genre. (2 Cor. XII, 20-21.)
Paul avait exhorté, prié et supplié, il avait fait des menaces et

assigné des délais, mais son autorité fut méconnue. 2 Cor.

XIII, 2.) Il avait repris tout triste sa route vers le nord, vers
l'Hlyrie, versant des larmes sur ceux « qui ne se sont point
repentis de l'impureté, de la fornication et de l'impudicité dont
ils se sont rendus coupables. » (2 Cor. XII, 21.) Aussi l'apôtre se

sentit pressé, dans une lettre de l'an 57 qui s'est perdue,
d'écrire à l'église : « Si quelqu'un qui se nomme frère est for-



488 A. HAUSRATH

nicateur, ou avare, ou idolâtre, ou médisant, ou ivrogne, ou
ravisseur, vous ne mangerez pas même avec un tel homme. »

(1 Cor. V, 11.) Mais les Corinthiens ne se crurent pas obligés
de procéder à une pareille épuration de la communauté. Ils se

bornèrent à demander à leur tour à saint Paul, et cela sur le
ton de l'ironie, qui donc à Corinthe n'aurait pas été sous le

coup d'une pareille excommunication. (1 Cor, V. 9.)
Le peu d'influence que la présence de Paul et ses pressantes

sommations exercèrent s'explique. Entre temps, ces autres
docteurs, dont il a déjà été question, s'étaient introduits dans

la congrégation ; ils paralysaient l'influence de l'apôtre, sans

que la leur fût toutefois suffisante pour maintenir la discipline
et l'ordre. Parmi ces docteurs itinérants qui prenaient et

auxquels on donnait le titre d'apôtres, nul n'exerça une plus
grande influence, dans la maison de Titius Justus, que
l'alexandrin Apollos, qui était arrivé au christianisme d'une
façon tout à fait indépendante. C'était le baptême de Jean qui
l'avait porté à croire au royaume, et, bien que, dans sa foi à

Jésus, il fût dépendant des autres, il n'en avait pas moins sa

propre doctrine. Son origine alexandrine, la circonstance qu'il
est désigné comme particulièrement versé dans les Ecritures,
principalement les objections que saint Paul élève contre cette
scolastique rhétorique qu'Apollos exposait à Corinthe, tout
porte à voir en lui un sectateur de cette philosophie religieuse
d'Alexandrie qui avait en Philon son plus brillant représentant.

Bien qu'il eût été en rapports avec le Baptiste, Apollos
n'était nullement un de ces prophètes populaires dans ce
moment à l'ordre du jour, mais un chercheur, un esprit de
premier ordre, un homme fort savant, comme cette école en
possédait alors un fort bon nombre. En outre Apollos prenait
plaisir à faire briller ses talents à la tribune de la synagogue
alors qu'Aquilas et Paul, ayant reconnu l'inutilité de semblables

tournois dialectiques, s'étaient depuis longtemps déjà
retirés dans les chambres d'ouvriers et dans les réunions
privées. Aquilas et Priscile s'imaginèrent donc avoir trouvé
dans la personne de ce rhéteur justement l'homme qu'il fallait
à l'église de Corinthe privée de conducteur. Or, comme cet



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 489

Alexandrin, désireux d'augmenter ses connaissances, était déjà
en route pour la Grèce, antique patrie de la lumière et du beau,
ils lui donnèrent des lettres de recommandation pour les amis
de Corinthe. Pas plutôt arrivé, Apollos avait commencé ses
discours dans la synagogue. Puissant dans les Ecritures, habile
dans l'art de l'explication alexandrine, familier avec les mystères

du sens profond de l'Ecriture (1 Cor. II, 6), il avait
charmé et amené au christianisme bien des gens que les paroles

de Paul de Tarse avaient laissés froids. Des conversions
nombreuses étaient venues fortifier le cercle des judaïsants qui
se trouvaient déjà dans la congrégation. (1 Cor. III, 5 ; Act.
XVIII, 2, 8.) Si la culture alexandrine était une des armes sur
lesquelles Apollos s'appuyait, la tradition du baptême de Jean,
exhortant à la repentance et à la conversion, était d'autre part
un puissant moyen de faire impression. A partir du moment
où il eut accès dans la congrégation, on fit tout à coup grand
cas du baptême. Il paraît que l'ancien disciple de Jean
administrait lui-même cette sainte cérémonie avec une pompe toute
particulière. Il se peut que sur les bords de l'Hippocrène,
pendant les soirées tempérées de la Grèce, il eût ressuscité le

baptême de Jean qui avait jadis fait une si vive sensation sur
les rives du Jourdain. Quoiqu'il en soit,les néophytes faisaient
le plus grand cas des privilèges conférés par cette cérémonie,
regardant d'assez haut ceux qui n'avaient pas eu part au

même privilège. Il va sans dire que les anciens disciples de

Paul furent blessés de cette attitude, et l'apôtre écrit de son
côté: « Je rends grâces à Dieu que je n'ai baptisé aucun de vous
sinon Crispus et Gaius, afin que personne ne dise que j'ai baptisé

en mon nom ; j'ai bien aussi baptisé la famille de Stephanas,
du reste, je ne sais pas si j'ai baptisé quelque autre. Car Christ
ne m'a pas envoyé pour baptiser, mais pour évangéliser.» (1 Cor.

I, 17.) Ce ne furent pas seulement les conversions récentes et
nombreuses, la pompe avec laquelle il administrait le baptême

qui provoquèrent la formation dans l'église d'un parti d'A-
pollos, mais aussi la liberté, l'énergie de ses allures qui contrastaient

fortement avec l'air maladif, un peu écrasé de Paul qui
avait vivement conscience de la différence. (1 Cor. II, 3.) Mais



490 A. HAUSRATH

c'était surtout la manière philosophique et savante de présenter

les choses qui, chez Apollos, enchantait ces Grecs, habitués,

comme dit Cicéron, à faire beaucoup plus de cas du bien

dire que du fond même des choses. Dès qu'Apollos, auquel
saint Paul et les Actes rendent le témoignage d'être un grand

orateur, s'était fait entendre dans la synagogue et dans les

lieux publics, on avait vu accourir dans la maison de Titius
Justus, non-seulement des foules de nouveaux frères, mais des

disciples de Paul, en grand nombre, qui se tournaient vers la
lumière nouvelle. Il n'y eut pas jusqu'à des amis intimes de

Paul qui ne regrettassent l'ardent orateur quand il partit : eux
aussi s'étaient habitués à se réchauffer à sa lumière.

L'apôtre des gentils lui-même, dans un parallèle assez

étendu, a signalé le contraste entre sa manière d'enseigner et
celle d'Apollos. Quand il reproche indirectement à Apollos
de proposer une sagesse qui est de ce monde et des princes
de ce monde (1 Cor. II, 6), et cela avec les paroles que la

sagesse humaine enseigne, avec des discours pompeux, en paroles

persuasives (1 Cor. II, 13; I, 4; I, 17), se rappelant que ce

docteur est natif d'Alexandrie, on ne risque pas de se tromper
en voyant en lui un adepte de Philon. Quand on entend saint
Paul lui reprocher <c les discours pompeux de la sagesse
humaine, » cela laisse supposer que, par suite de sa conception
dualiste de l'univers, Apollos n'exposait pas comme saint Paul
un ensemble de doctrines chrétiennes, mais qu'il avait mis en

usage dans l'église des raisonnements scolastiques fort pompeux

sur le Dieu caché et sur le Dieu révélé, sur le Logos et sur
les Eons. Présentée sous cette forme spéculative, la doctrine
chrétienne commença à intéresser non-seulement les fidèles,
mais encore les incrédules. (1 Cor. IV, 10.) Quant à Paul, il
n'était, lui, qu'un fabricant de tentes, fort ignorant, un esprit
bouché, un fou, comme il s'appelle lui-même, avec une amère
ironie. (1 Cor. 1,25,27.) Mais, grâce à l'éloquence d'Apollos, ses

disciples devinrent « des gens habiles en Christ ; » quant à lui,
Paul, il était resté sans influence; il n'avait trouvé nul accès
dans les meilleures classes de la société ; eux, au contraire,
subjuguent leurs concitoyens par leur supériorité intellectuelle ;



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 491

ils forment déjà un cercle considérable, dont on reconnaît
l'importance philosophique et même l'influence dans la vie
politique. C'est ainsi qu'Apollos avait exposé un christianisme
acceptable au monde, imposant aux Juifs par la démonstration
biblique, tandis qu'il jouissait de la faveur du platonisme grâce
à l'amphibologie du système de Philon. Il n'y a qu'un succès
acheté à ce prix qui ne provoque pas de scandale. Tandis

qu'auparavant il avait été beaucoup question de persécutions
à Corinthe, tout est maintenant rentré dans le calme (1 Cor.

X, 13); à moins que saint Paul ne raille, le christianisme aurait
même été bien porté et influent. Paul n'avait qu'une unique
objection à élever contre toutes ces belles choses ; c'est qu'une
telle sagesse des princes de ce monde qui vont être anéanties et
oubliés n'était pas de la religion. Ce n'est pas pour lui une
recommandation de voir les meneurs de l'opinion publique
prendre la parole dans la congrégation, car quand les puissants
de ce monde ont pris la parole dans le grand conseil dans
l'affaire de Jésus, ils l'ont fait pour le rejeter. S'ils avaient eu la
moindre intelligence de tout ce qui concerne le royaume des

cieux, ils n'auraient pas crucifié le Seigneur de gloire. Plusieurs
membres du troupeau n'avaient pas manqué de faire des
réflexions de ce genre, tandis que d'autres s'étaient lancés avec

joie dans l'interminable labyrinthe de ces querelles de mots.
Aussi l'opposition entre les disciples de Paul et ceux d'Apollos
aboutit-elle bientôt à des dissensions et à des divisions provoquées

par l'envie. (1 Cor. III, 3.) Le lien de l'unité est rompu : chacun

sent le besoin de faire connaître de qui il est partisan, de qui
il se réclame. Déjà depuis les jours d'Homère les Grecs éprouvaient

un plaisir tout particulier à pouvoir se vanter d'avoir eu

un meilleur éducateur ou maître distingué, éclipsant tous les

autres. A Corinthe, de même, on se vantait fort d'appartenir au

parti de Paul ou d'Apollos, pour se rehausser d'autant plus soi-
même en poussant son père spirituel. (1 Cor. IV, 6.) Ce n'est pas
sans humeur que Paul se plaît à dépeindre ces étranges allures
de ces excellents Corinthiens montant sur le trône judicial pour
décider lequel leur va le mieux de Paul ou d'Apollos. (1 Cor.

IV, 3.) Depuis qu'Apollos avait livré les vérités chrétiennes



492 A. HAUSRATH

à la rhétorique, l'esprit critique avait supplanté la foi naïve.
Blasé, rassasié, on se préoccupe avant tout de la forme, au
lieu de se placer sous la rigide discipline de la Parole. C'était
à croire que ces gens avaient atteint le but, qu'ils avaient déjà
franchi le pas pour quitter cette terre de misère et pénétré
dans le royaume messianique et que, comme ils possédaient
amplement tout ce qui leur était nécessaire, ils n'avaient
plus qu'à porter sentence sur ce que les autres faisaient. (1 Cor.

IV, 8.) En un mot, l'église de Corinthe, cédant aux travers de

l'esprit grec, était en train de se transformer de société
religieuse en école de philosophie. C'était sans le vouloir et en ne
s'en rendant pas compte qu'Apollos lui avait imprimé une
impulsion qui devait aboutir à de pareils résultats. Il semble
n'avoir été que médiocrement édifié de l'espèce de culte don
il était l'objet. Ce qui est certain, c'est qu'en l'an 58 nous le
retrouvons à Ephèse, en compagnie de Paul, repoussant éner-
giquement toute invitation de retourner à Corinthe, et cela,
non pas uniquement par égard pour l'apôtre, mais par dégoût

pour l'esprit de parti qui s'est donné carrière dans la congrégation

de cette ville. (1 Cor. XVI, 12.) Car si louable que soit
cette réserve, Apollos n'en avait pas moins fait à Corinthe un
mal permanent. Il avait mis aux mains des Grecs querelleurs
les armes de la controverse théologique. Aussi, même après
son départ, les réunions d'édification continuèrent-elles à être
le théâtre d'interminables discussions dogmatiques.

Dans un pareil état des esprits, il va sans dire que toutes les

controverses importantes devaient tourner autour du grand
problème qui avait alors le pas sur tous les autres : celui du

jugement dernier et du règne du Messie. Tandis qu'à Thessalonique

on était anxieux de savoir si tous ceux qui s'étaient
convertis auraient part au royaume, la spéculation grecque était
curieuse de savoir quel corps on aurait à la résurrection. La

question paraît avoir été soulevée par les disciples d'Apollos.
Cédant à la disposition des Alexandrins de spiritualiser le

dogme, ils paraissent avoir nié une résurrection corporelle.
Quelques disciples de Paul semblent s'être également rangés à

cette manière devoir. (1 Cor. XV, 1-3,11.) En tout ceci on



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 493

peut avoir été influencé par le besoin de s'opposer aux judaïsants

qui, en se représentant les choses de la manière la plus
grossière et la plus matérielle, provoquaient la vigoureuse
opposition de l'esprit grec. Cette doctrine de la résurrection
des morls leur faisait l'effet d'une rêverie d'enthousiastes

qu'aucun homme sobre d'esprit, ne pouvait admettre. (1 Cor.

XV, 34. <( Gomment, demandaient-ils, ressuscitent les morts et

en quel corps viendront-ils? » Quel étrange effet cela produirait

pourtant si ces corps allaient reparaître faibles, maladifs,
défaits, comme lorsque nous les avons confiés à la terre.
(1 Cor. XV, 43.) Le corps vivant a, sans doute, son éclat et sa

gloire, mais on voit volontiers la terre recouvrir le corps mort.
Dira-t-on peut-être que les trépassés reviendront revêtus d'un

corps nouveau; mais quelle mine aurons-nous avec nos corps
actuels à côté de ceux qui reviendront revêtus d'un corps
glorifié? (1 Cor. XV, 50.) Voilà certes bien des problèmes de

nature à exciter la volubilité des langues grecques età amener
l'eau au moulin tapageur de l'éloquence corinthienne. Les Grecs
de naissance, l'ancien noyau de la communauté rassemblée par
saint Paul, étaient naturellement du côté de ceux qui
critiquaient. De sorte que Paul lui-même se trouvait en cause,
bien que la controverse n'eût probablement pas pris cette

importance sans les exagérations des deux tendances extrêmes:

les rêveries spiritualistes des alexandrins et les
représentations grossières que les judaïsants se faisaient de la

résurrection. Mais les Palestiniens faisaient justement un
grand crime à l'apôtre de ce que ses adeptes niaient cette

doctrine, à leurs yeux présupposition sine qua non de la
prédication messianique.

Une autre série de controverses permet de constater la
présence à Corinthe de ce parti judaïsant qui poussa l'esprit de

faction à son apogée. A l'esprit de parti et à la vanité grecque
les judaïsants étaient venus ajouter l'appoint de l'âcreté, de
l'intolérance pharisaïque et de la haine dogmatique : comment
tous ces travers réunis n'auraient-ils pas accompli leur œuvre
de dissolution Nous allons donc voir se reproduire à Corinthe,

mais dans des conditions toutes nouvelles et extrêmement



494 A. HAUSRATH

remarquables, ce qui s'est déjà passé en Galatie. Une ville qui
comptait dans ses murs un si grand nombre de Juifs et qui
se trouvait de plus en relations permanentes avec les congrégations

de l'Asie mineure, dans le sein desquelles s'accomplissait

la réaction des judaïsants contre l'apôtre Paul, ne pouvait
manquer d'être entraînée dans le même mouvement. Il débarquait

journellement à Cenchrée des foules de Juifs et de
Syriens. Parmi eux pouvait se trouver un disciple de Jésus, se

réclamant de Pierre, et aussi des hommes ayant vu Jésus lui-
même en Galilée, ayant entendu sa voix, et qui n'étaient pas
médiocrement fiers de tous ces avantages extérieurs. (2 Cor.
XV, 6-12 ; X, 7.) Ce n'était pas assez pour eux de se dire disciples

de Pierre : ils étaient ceux de Christ. (1 Cor. 1,12.)
Cette forte émigration s'explique en partie par la pauvreté

de l'église de Jérusalem. La diaspora n'avait pas seulement à

envoyer de l'argent pour les pauvres de la Palestine, les pauvres

venaient en foule le chercher eux-mêmes. Ils avaient beau

être singulièrement fiers du pompeux nom de parti qu'ils
avaient adopté ; ils avaient beau se présenter solennellement,
le fait est que bon nombre d'entre eux ne s'étaient avisés de

leur vocation missionnaire que lorsque la faim les avait fait
partir, alors que la mesure de froment coûtait un denier en
Palestine et que la population de Jérusalem commençait à périr

de famine. De ce nombre sont ces docteurs itinérants qui,
désireux avant tout de se rassasier, dévorent les églises et leur
prennent ce qu'elles ont. Tout cela ne les empêche pas d'être
très fiers d'avoir été convertis immédiatement par Jésus en

personne, et de s'appeler en conséquence ceux de Christ, les

Christiens. Nous verrons bientôt que leurs meneurs s'élevèrent
avec une vigueur toute particulière contre l'apostolat de Paul,
ne pouvant d'aucune façon reconnaître l'autorité d'un homme

qui n'avait point connu Jésus selon la chair. Tandis que ces
ardents s'appelaient spécialement les christiens, on désignait
comme disciples de Pierre les hommes plus modérés qui, se

plaçant au point de vue du collège apostolique, considéraient
la loi comme obligatoire à certains égards pour les fidèles d'origine

païenne. De ce nombre étaient sans doute beaucoup de



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 495

judéo-chrétiens et aussi des Grecs qui, ayant besoin de résultats

saisissables, voyaient dans la discipline de la loi juive une
digue contre la vie scandaleuse que menaient leurs frères plus
pauvres.

Une si grande diversité de points de vue et de points de
départ est un fait inquiétant pour toute communauté religieuse.
Le péril devait être plus grand encore à Corinthe, parce que
l'esprit factieux des Grecs, «'emparant de ces antithèses, prenait
parti pour chaque opinion nouvelle et se mettait à son service.
C'était justement là ce qu'il fallait à l'esprit de domination inné
aux judaïsants. Ici comme en Galatie ils furent très heureux de

soulever dans le sein d'une église chrétienne ces querelles
dogmatiques qu'ils avaient l'habitude de débattre dans le ghetto
avec des langues singulièrement affilées, souvent renforcées de

couteaux qui ne l'étaient pas moins. (2 Cor. XI, 26.) A Corinthe
comme en Galatie, leur plus grand souci c'était de rabaisser la
personnalité de saint Paul. Quelques-uns d'entre eux ne
s'étaient pas rendus à Corinthe pour leurs propres affaires ; ils se

donnaient comme apôtres de Christ, qu'ils avaient personnellement

connu; c'était sur ce fait qu'ils fondaient le droit d'être
nourris par l'église, eux et leurs femmes, et de recevoir d'autres

secours de divers genres. (2 Cor. XI, 19-20.) Comme l'apôtre
n'avait pas pris de liberté de ce genre avec l'église de Corinthe,
les judaïsants disaient hardiment que Paul et Barnabas, en
s'abstenant de faire usage de ce droit apostolique, avaient
reconnu qu'ils n'étaient pas de vrais apôtres, des messagers
envoyés par Christ lui-même. (1 Cor. IX, etc.)

Quand saint Paul écrivit sa première épître aux Corinthiens,
le danger venant de ce bord-là ne lui paraissait pas encore fort
menaçant. Sans cela il n'eût pas dirigé tous ses traits contre
l'antinomisme de la congrégation ; il ne se serait pas modestement

désigné lui-même comme un avorton indigne d'être appelé

apôtre. Mais aussi, qui se serait douté de la profonde métamorphose

qui allait s'accomplir en si peu de temps qui aurait
soupçonné qu'une congrégation qu'il fallait détourner de la fréquentation

des temples des idoles, dont la tendance était de transformer

la maison de Titius Justus en une école de sophistes dont



496 A. HAUSRATH

les membres, d'origine juive, avaient presque honte de leur
descendance (1 Cor. VII, 18), qui aurait cru que quelques semaines

suffiraient pour jeter un pareil troupeau dans les bras des

judaïsants venus de Palestine? Bientôt cependant on s'aperçut

que ces étrangers remuants travaillaient à prendre dans leurs
filets les églises de l'Achaïe, comme ils avaient fait de celles de

l'Asie mineure. On voit déjà indirectement par l'épître aux
Corinthiens de l'an 57, ou du commencement de l'an 58, que le

levain des pharisiens avait saturé à cette date les pores de la

vie ecclésiastique, et empoisonné toutes les relations. Mais la

nature saine des Grecs réagissait encore fortement, trop fortement

même contre cet élément étranger ; c'est là peut-être ce

qui décida saint Paul à renouveler sur ce théâtre le combat
contre ses anciens adversaires. La circoncision est encore
présentée comme obligatoire, mais elle ne sert qu'à contre-balancer
la disposition que les judaïsants ont à se paganiser. (1 Cor. VII,
18.) En revanche la querelle au sujet des prescriptions alimentaires

reparaît plus vive que jamais, parce que les judaïsants
faisaient grand bruit de la participation aux viandes sacrifiées aux
idoles. Parmi les viandes qui, à Corinthe, se débitaient à la
boucherie, il s'en trouvait provenant d'animaux sacrifiés aux faux
dieux. Après que la divinité et les prêtres avaient eu, dans le

temple, la part qui leur revenait du sacrifice, on consommait
ce qui restait dans les repas qui avaient lieu dans le vestibule
du sanctuaire, dans les maisons particulières, ou bien on le

portait sur le marché pour le vendre. Dans les grands
sacrifices publics, le temple lui-môme tirait parti de cette
manière d'une grande quantité de viande. Les pauvres en profitaient

d'abord, parce que cette chair était meilleur marché

que l'autre, ensuite parce qu'on s'en faisait des cadeaux entre
amis et parents ou qu'on s'invitait à en manger dans les familles.

(1 Cor. X, 26.) Il y a plus. Comme la plupart des fêtes de

famille étaient accompagnées d'un sacrifice, il pouvait arriver
qu'on présentât de cette viande à un chrétien invité à célébrer
le retour, la guérison d'un ami, bien qu'il s'abstînt du reste de

fréquenter les temples. Dans de pareilles rencontres, saint Paul
ne s'était fait aucun scrupule de manger de telles viandes con-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 497

formérnent au principe du psalmiste, «la terre est au Seigneur
avec tout ce qu'elle contient. » (1 Cor. X, 26.) Or, lorsque les
judaïsants voulurent interdire de manger des viandes sacrifiées
aux idoles, une vive discussion s'éleva entre eux et les disciples
de Paul et d'Apollos, qui faisaient preuve de plus d'intelligence
et de plus de culture philosophique, en se plaçant au-dessus de

ce préjugé. Les deux excès parurent à l'apôtre de vrais
enfantillages. « La viande, dit-il, ne nous rend pas agréables à Dieu ;

ear si nous mangeons, nous n'en avons rien davantage ; et si

nous ne mangeons point, nous n'en avons pas moins. » (1 Cor.

VIII, 8.) Mais les Corinthiens n'auraient pas été des Grecs s'ils
n'avaient trouvé là encore une occasion de querelles, de se haïr
et de se maudire. Si cette horreur pour les viandes sacrifiées
aux idoles nous rappelle déjà ce parti des judaïsants qui
s'écriera plus tard dans les congrégations de la Phrygie : « Ne

mange, ne goûte, ne touche point » (Col. II, 21), une autre
déclaration trahit une disposition du même genre, quand nous
en entendons d'autres proclamer « qu'il est bon à l'homme de

ne pas se marier. » (1 Cor. VII, 1.) Il est vrai que cette solution-
là de la difficulté ne saurait provenir des adhérents de Pierre,
puisque Paul rappelle que cet apôtre et les autres n'ont pas
seulement chacun leur femme, mais qu'ils la prennent avec eux
dans leurs voyages. Mais il est fort possible que ce fut là un trait
distinguant les disciples de Pierre des christiens ; ces derniers,
fiers d'avoir contemplé le visage du Seigneur, entendaient l'imiter

jusque dans la vie du célibat. En tout cas cette manière de

voir avait bien eu ses représentants parmi les chrétiens sortis
des rangs des essèniens, puisque dix ans plus tard, l'auteur de

l'Apocalypse parle de cent quarante-quatre mille hommes qui
ne s'étant pas souillés avec des femmes auront la première
place près du trône de l'agneau. Comme cette question a été

également soulevée dans l'église de Corinthe, après le départ
de l'apôtre on ne risque pas de se tromper en considérant les

christiens comme les propagateurs de ces vues esséniennes. On

se met donc à inquiéter les personnes mariées ; quelques femmes

enthousiastes prétendent se divorcer de leurs maris ; des

veuves disposées à se remarier sont mal vues (1 Cor. VII, 3;
C. R. 1873. 32



498 A. HAUSRATH

X, 8), quelques femmes trouvent intolérable de vivre au sein

d'une famille païenne et impure avec un mari inconverti ; on
s'élève contre les mariages mixtes, et on entend que ceux qui
partagent la même foi vivent comme frère et sœur(l Cor. VII,
12,13 ; 5, 36); on insiste pour que les jeunes filles demeurent
célibataires; on met sur la conscience des pères de ne pas leur
permettre de se marier. (1 Cor. VII, 36.) Ces controverses, que
les écrivaias satiriques de Rome reprochaient aux sectateurs
des cultes égyptiens, étaient aussi soulevées dans les familles
chrétiennes par les représentants d'une tendance orientale,
rituelle et essénienne. Les disciples de Paul étaient d'autant plus
embarrassés en présence de scrupules de cette nature que
l'apôtre, partant de l'idée que le royaume ne tarderait pas à être
fondé, avait plutôt détourné du mariage. Il était fort naturel

que toutes ces différences qui troublaient la paix de la famille
chrétienne fussent débattues dans les réunions de l'église, qui
en prirent, cela va sans dire, un caractère fort orageux. Il y
avait tant de sujets à-discuter que ce fut une grande question
de savoir qui prendrait la parole. Les partisans de Pierre ne
pouvaient s'accommoder des longs discours, à la mode de l'école,
que faisaient les adeptes d'Apollos. (1 Cor. XIV, 31.) En général
un grand besoin de parler s'était manifesté parmi les Grecs à

la langue déliée. Quand l'un avait la parole, il en abusait, tandis

que les autres, prétextant qu'ils étaient également poussés

par l'Esprit, l'interrompaient; de sorte qu'il arrivait à plusieurs
prophètes de parler en même temps, si bien que le Dieu qui
semblait présider à tout cela faisait plutôt l'effet d'être un Dieu
de confusion qu'un Dieu de paix. (1 Cor. XIV, 29-33.)

C'était probablement les beaux parleurs de l'école d'Apollos

qui se rendaient surtout coupables de cet égoïsme éloquent.
Mais ce fut bien pire quand les Syriens et les Palestiniens

accourus à Corinthe introduisirent dans cette église les états

extatiques, le saint délire, l'enthousiasme des bacchantes, trait
caractéristique des chrétiens de Syrie. Des paroxysmes de ce

genre, importés en Grèce, étaient tout à fait artificiels et ne

pouvaient manquer d'aboutir à de criantes exagérations. Ce

qui montre bien que les excès du parler en langues n'éclatèrent



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 499

qu'à cette date, c'est la surprise évidente qu'éprouve l'apôtre
en apprenant la chose. (1 Cor. XII, 1 ; XIV, 6, 20.) Il a beau

connaître ces états extatiques et reconnaître en eux le souffle
de l'Esprit, il n'en a jamais fait et il n'entend pas qu'on en fasse

un moyen d'édification publique. (1 Cor. XIV, 19, etc.) Il est bien
vrai que, déjà quand la communauté avait été fondée, plus d'un
fidèle, entraîné par la vivacité de ses impressions, avait pu
donner issue à la surabondance de ses sentiments par des

sons inarticulés ; mais on allait plus loin maintenant. Le troupeau

tout entier prenait les allures évaporées d'une réunion
d'enthousiastes, de fanatiques, éclatant en cris de joie ou de
détresse. C'était là, dans les veines de cette église de Grecs,
une goutte de sang syrien qui ne s'y était certainement pas
introduite du fait de saint Paul. Il décrit en effet les allures
nouvelles du troupeau avec un élonnement semi-ironique : il
s'agit d'un certain parler en l'air, de cris bruyants et inarticulés

rappelant la trompette, la harpe, le hautbois, les
cymbales, mélange confus de sons barbares, langue nouvelle qui se

distingue des soixante-dix alors connues en ce qu'elle ne
renferme pas de mots. (1 Cor. XIV, 6-25.) Tout ce que dit
l'apôtre de ce phénomène respire le dégoût et la raillerie.
Rien ne prouve mieux combien cette congrégation s'est écartée

de la doctrine apostolique sur les dons spirituels que le
fait que ses membres s'imaginent ne pouvoir arriver à obtenir
conscience duSaint-Espritqu'ausein de cette agitation bruyante,
provoquée par l'extase. (1 Cor. XII, 15.) Celui qui réussissait à

se placer dans cet état de turbulent enthousiasme se croyait
très favorisé de l'Esprit et regardait tous les autres du haut de

sa grandeur ; celui au contraire qui ne connaissait personnellement

ni ce parieren langues, ni ces soupirs et ces bruyants
cris d'allégresse, s'imaginait que l'Esprit n'était point en lui ;

il devenait inquiet au sujet de son élection. (1 Cor. XII, 15-20.)
Et c'étaient les plus sincères de tous qui pouvaient être conduits
à se demander avec angoisse s'ils faisaient partie du corps
mystérieux de Christ, alors qu'ils étaient hors d'état de montrer

aucun témoignage éclatant de la présence de son Esprit
en leur personne. Ils devaient être d'autant plus portés à se



500 A. HAUSRATH

dire tout cela qu'ils passaient pour les membres les moins
honorables, si même on ne leur contestait pas le droit de faire

partie des pneumatiques. (1 Cor. XII, 12-27.)
Mais, tandis qu'on s'imaginait pouvoir, dans cette extase, se

rapprocher de plus près de Dieu qu'en prononçant des discours
sensés et en se conduisant d'une manière raisonnable, il se

passait, au milieu de ces scènes, des faits qui ne pouvaient

manquer de surprendre fort les plus croyants. Alors qu'ils se

démenaient le plus fort, quelques-uns se sentaient contraints
de blasphémer contre ce que le troupeau considérait comme ce

qu'il y avait de plus saint : on entendit retentir dans les assemblées

chrétiennes elles-mêmes la terrible parole: Anathème à

Jésus, que jusqu'alors la populace de la synagogue avait seule

fait entendre. (1 Cor. XII, 3.) Ce n'était plus la pureté de

l'enthousiasme provoqué par le parler en langues de Jérusalem.
Paul lui-même, auquel les Corinthiens effrayés racontent ce

fait, les avertit de ne plus retomber dans l'état d'esclavage

spirituel de la rnantique païenne. La sainte folie d'un prêtre
de Cybèle, avec son aveugle entraînement et son délire
irresponsable, est tout à fait déplacée dans la réunion de chrétiens
assemblés pour s'édifier. Et il n'est pas autre chose cet état
inconscient d'extase dans lequel on fait et on dit des choses qu'on
doit se reprocher quand on est de nouveau lucide. Il est fort
possible que, pour les habitants de la Palestine et de la Syrie,
de telles séances orageuses, auxquelles l'épuisement général
mettait seul un terme, ne fussent rien de nouveau. A Corinthe
le milieu était beaucoup plus dangereux; le désordre, le manque

de décorum résultant d'une agitation de ce genre,
engendraient d'autres excès, tels qu'il ne s'en était jamais vu de

semblables dans aucune église chrétienne.
Les femmes grecques, qui, à la vérité, occupaient dans la

société une tout autre position que celle des femmes syriennes,

se produisaient et se mettaient en avant dans les assemblées

chrétiennes, comme on ne l'avait jamais vu nulle part ailleurs.
S'étant une fois mises au-dessus des usages reçus, elles

cédaient, elles aussi, aux impulsions de l'esprit, et comme chacun

des inspirés donnait essor aux paroles qui traversaient



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 501

son esprit, elles donwaient libre cours au flux de leurs paroles,
pleinement convaincues que c'était une puissance supérieure
qui agitait et ébranlait leurs cœurs. 11 y avait plus encore. En
face de la destinée inouïe, dont la perspective les avait arra-
rachées aux petites préoccupations de la vie journalière, afin
d'attendre les grandes choses qui allaient arriver pour elles et

par elles, il s'était éveillé chez les femmes un certain esprit
débordant d'animation et de vie qui ne s'accommodait pas de la
subordination rigoureuse qui ordinairement mettait la femme

après le mari. (1 Cor. XIV, 34 ; XI, 3.) Ayant déposé leur
voile, ce que les courtisanes seules se permettaient, elles ne

craignaient pas de tenir tête aux hommes pour faire part, elles

aussi, des inspirations et des révélations qui leur étaient
accordées. Il va sans dire que de pareilles allures ne manquaient
pas de scandaliser fort les Syriens habitués à voir les femmes
vivre dans la réclusion. Et toutefois cet excès ne s'en rattachait

pas moins à l'exaltation que personne n'avait tant contribué à

propager que ces mêmes Syriens.
Les assemblées d'église perdirent en dignité; les agapes

n'eurent plus leur solennité. C'est ainsi qu'on vit de la façon la
plus claire que ces scènes bruyantes, d'origine récente,
n'impliquaient nullement une surabondance d'enthousiasme moral.
L'apôtre était au contraire parfaitement dans son droit quand il
opposait la vie dans la charité aux entretiens en langues, avec
les hommes et avec les anges. En dépit de l'exaltation des

réunions, les membres qui les composaient étaient devenus
intérieurement froids : il régnait entre eux de la réserve et en

partie de la haine. Dans de telles dispositions d'esprit, l'agape
était devenue une forme vide, qu'il aurait été plus sage de laisser

tomber en désuétude, puisque, comme dit l'apôtre, on ne
se réunissait que pour empirer. (1 Cor. XI, 17.) La division des

partis avait été poussée si loin qu'il ne pouvait plus être question

de la communauté qui avait jadis caractérisé l'agape. Sous

prétexte qu'on avait, faim et qu'on ne pouvait pas attendre,
chacun consommait ce qu'il avait apporté. (1 Cor. XI, 33-34.)
Les riches s'attablaient et banquetaient ; les pauvres avaient

faim; plusieurs profitaient de l'occasion pourboire avec excès.



502 A. HAUSRATH

(1. Cor. XI, 21.) Quant à ceux qui avaient gris l'habitude d'être
nourris à ces agapes, ils s'éclipsaient et rentraient chez eux
tout honteux. (1 Cor. XI, 22.) Pour ce qui les concernait ils ne

rapportaient pas de ces réunions les impressions en vue
desquelles on les avait instituées. Loin de devenir meilleurs, ils
avaient empiré. Il va sans dire que saint Paul fait ces

descriptions avec quelques réserves. (1 Cor. XI, 18.) Ces plaintes
lui étaient parvenues par les esclaves de la maison de Chloé qui,
dans ce moment, se trouvaient à Ephèse. Comme tous les

pauvres, ils avaient bien des plaintes à faire contre la conduite des

riches : ils étaient partie intéressée dans toute l'affaire. (1 Cor.

XI, 18.) Ils admettaient du reste qu'il y avait d'éclatantes
exceptions. (1 Cor. XI, 19.) Paul, de son côté, savait à merveille,
d'après ce qui s'était passé à Thessalonique, que les pauvres
avaient souvent abusé de l'institution des agapes pour se faire
nourrir par les personnes aisées. Néanmoins, quelles que
fussent les considérations que les riches pussent faire valoir pour
leur défense, une chose était évidente: le contraste entre
l'idéal et la réalité était par trop criant dans Ces « repas de

charité. » Qu'était devenu le feu du premier amour qui, à

peine vingt ans auparavant, avait poussé les chrétiens à mettre

en commun tout ce qu'ils possédaient et donné naissance

au nom de frère? Ce qui rendait plus pénible encore l'impression

produite par ces repas de charité sans charité, c'est qu'on
prenait la cène immédiatement après ces désordres; les uns y
participaient rassasiés et ivres, d'autres le cœur gonflé d'envie.
De sorte que l'un prenait le pain consacré comme moyen
d'apaiser sa faim ; l'autre prenait le vin alors que la boisson lui
avait si bien troublé l'esprit qu'il n'était plus en mesure de

distinguer ce pain-là et ce vin-là de tout autre pain et de tout
autre vin. (1 Cor. XI, 29.)

A tous égards donc il y avait une déviation telle de l'organisation

primitive du troupeau, qu'on ne pouvait pas se la
représenter plus criante. On avait un sentiment de la chose dans la

congrégation elle-même : il se trahissait en ceci, c'est qu'on
soupirait tour à tour après une visite, aujourd'hui de Paul,
demain d'Apollos, d'autres fois enfin des chefs de la Palestine.



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 503

(1 Cor. XVI, 12, 5; 2 Cor. XI, 4.) Sur un point du moins, les
Corinthiens ne se faisaient pas illusion : ils s'avouaient que
leurs circonstances réclamaient une main organisatrice.

Le tableau que Paul lui-même retrace de sa principale
congrégation nous explique le ton comminatoire des lettres adressées

dans l'Apocalypse aux troupeaux fondés par l'apôtre des

gentils. Saint Paul, toutefois, s'exprime avec plus de douceur,
et, bien que le mal ne fasse pas défaut, il sait voir le bien qui
peut se trouver à côté. Le terrain ensemencé par Paul et
arrosé par Apollos ressemblait à un champ où l'ivraie avait
étouffé le bon grain. Ce n'est pas à dire que la bonne semence
eût été complètement étouffée. Ce qui le prouve c'est la lettre
que les Corinthiens écrivirent vers l'an 57 et 58 à saint Paul et
dont nous pouvons conjecturer le contenu d'après la réponse

que leur fait l'apôtre dans sa première épître. L'ivraie et la
bonne semence croissent ensemble dans le champ. A côté du
libertinisme le plus impudent, se trouvent les scrupules les

plus délicats de la charité qui se dévoue et d'une conscience

sévère; à côté de l'égoïsme, au cœur dur et froid, se rencontre

la joyeuse abnégation de l'amour. (1 Cor. VI, 13-18, comp,
avec VII, 16; XI, 21, avec.XVI, 15.) Mais l'œil de l'apôtre
était fait de telle façon qu'il voyait le bien avant le mal et qu'il
arrêtait de préférence ses regards sur lui. Cela ne l'empêche
pas de mettre à nu chaque plaie, bien que ce soit d'une main
délicate et tendre. Voilà pourquoi sa première lettre aux
Corinthiens écrite peu de temps avant Pâques de l'an 58

(1 Cor. V, 6-8, comp. XVI, 8), est un magnifique monument de

son beau caractère, de sa profonde connaissance des hommes
et de sa grande expérience de la vie, qui sait ménager et absoudre

quand il convient de le faire. Pour bien comprendre cette
épître, il faut se rappeler qu'il avait déjà été question, oralement

ou par écrit, des désordres qui s'étaient introduits dans

l'église de Corinthe. Paul lui-même, quand il s'était arrêté dans
cette ville, en route pour l'Ulyrie, avait sérieusement insisté
sur la nécessité de purifier l'église, déclarant avec menace que,
s'il en était autrement, il ne garderait, à son retour, aucun
ménagement. (2 Cor. XIII, 12.) Par une lettre écrite durant le



504 A. HAUSRATH

voyage, il avait expressément réclamé l'expulsion des pécheurs
notoires. (1 Cor. IV, 9.) Mais les Corinthiens, gâtés par le
langage démonstratif et pathétique des nouveaux docteurs,
n'avaient pas su découvrir le sérieux profond qui se cachait sous
un langage doux et suppliant : le genre déclamatoire, qui s'était
introduit depuis peu dans l'église, ne lui avait pas permis de

distinguer entre le sérieux moral et une rhétorique pompeuse
et vide. (1 Cor. IV, 19-20.) Ils avaient trouvé saint Paul, lors de

sa visite, si modeste et si humble, qu'ils ne savaient que penser

de la lettre, assez vive, arrivée après son départ. Pendant

quelque temps tout demeura donc en l'état. (2 Cor. X, 10;
1 Cor. IV, 9.)

Paul envoie Timothée avec instruction, en présence des
querelles dogmatiques, d'exposer aux Corinthiens comment l'apôtre

enseignait dans toutes les églises. (1 Cor. IV, 17.) Il n'était

pas sans se demander avec inquiétude si son disciple était à la
hauteur de sa mission. « Que si Timothée vient, écrit-il, prenez

garde qu'il soit en sûreté parmi vous; car il s'emploie à

l'œuvre du Seigneur comme moi-même. Que personne donc ne
le méprise, mais conduisez-le en toute sûreté. » (1 Cor. XVI,
10-11.) Saint Paul est ainsi dans une grande angoisse, lorsqu'il
charge son compagnon de la difficile mission d'aller rétablir
l'ordre à Corinthe. Au fait, comme l'apôtre avait catégoriquement

assigné une époque aux éléments impurs pour qu'ils eussent

à s'améliorer avant son retour, c'était lui-même qu'on
attendait. (2 Cor. XIII, 2.) Et quand son retour se fit attendre

quelques-uns se mirent à s'enfler d'orgueil comme s'il ne
devait pas revenir. Paul fut alors obligé de leur répéter par écrit
qu'il viendrait bientôt et qu'il mettrait à l'épreuve, non pas

l'éloquence à la façon d'Apollos de ceux qui se vantaient, mais

leur force. « Le royaume des cieux, dit-il aux chefs de parti
déclamateurs, ne consiste pas en paroles, mais en efficace. »

De plus il rappelle la puissance qu'il a de reprendre et de châtier

: « Que voulez-vous? Irai-je à vous avec la verge, ou avec
charité et un esprit de douceur? » (1 Cor. IV, 18.) Mais, alors

que les Corinthiens prétendaient déjà que Paul redoutait de se

risquer dans leur voisinage, ils devaient être encore beaucoup



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 505

plus enflés d'orgueil lorsqu'il envoya à sa place le jeune Timothée,

en les priant de le traiter avec indulgence. Au fait l'apôtre

avait double raison d'être inquiet au sujet de son cher Timothée.

Les nouvelles s'étaient en effet croisées. Paul avait déjà
envoyé son disciple à Corinthe lorsqu'il trouva à Ephèse Chloé,
cette dame de Corinthe dont trois des esclaves, Stephanas,
Fortunatus, Achaïque (1 Cor. I, 11 ; XVI, 15-17), appartenaient à

la congrégation de cette ville. Ilsétaient chargés d'inviter Apollos

à se rendre à Corinthe (1 Cor. XVI, 12) ; ils étaient aussi

porteurs de la lettre du troupeau à laquelle Paul répond dans

notre première épître. (1 Cor. VII, 1 ; VIII, 1 ; XI, 2.)
Au commencement saint Paul se sent rafraîchi et relevé par

la présence de ces dignes représentants de l'église de Corinthe.
Parmi eux se trouvait celui qui avait été les prémices de

PAchaïe et qu'il avait baptisé avec toute sa maison. (1 Cor. XVI,
17; I, 16.) Les trois lui rappellent donc les jours du premier
amour, et quand il prend la plume, malgré les expériences
antérieures, il est tout disposé à voir en eux les représentants du

troupeau tout entier. Paul exprime le désir qu'on ait de la
considération pour eux ; il espère que le fait qu'ils sont aveclui aura
d'heureuses conséquences pour les Corinthiens. (1 Cor. XVI, 18.)
D'après les descriptions qui lui ont été faites, ce qui lui pèse le

plus sur le cœur et ce dont il doit parler avant tout, c'est le

déplorable esprit de parti qui divise les Corinthiens. L'apôtre
pénètre avec une surprenante perspicacité toutes les cabales ;il
flagelle de son ironie ces réunions dans lesquelles chaque coterie
s'enfle d'orgueil pour la plus grande gloire de ses meneurs, et

fait valoir auprès des autres qu'elle possède les meilleures
doctrines. (1 Cor. IV, 6.) L'apôtre décrit fort bien les allures de ces

partis ; chacun prône ses adeptes pour se maintenir lui-même
en honneur. Mais qu'il est devenu étroit le point de vue des

Corinthiens, depuis qu'ils ont contracté l'habitude d'apprécier
toutes choses en se demandant si elles profitent au parti, et
de rejeter tout ce qui ne rappelle pas Apollos ou Pierre, de ne
tenir pour important que ce qui se rapporte à leur coterie C'est
là le point de vue que prend l'apôtre dans notre épître en
présence des misérables petites querelles des partis. Il montre aux



506 A. HAUSRATH

Corinthiens qu'ils font beaucoup trop peu de cas de ce qu'ils
possèdent et comment ils renoncent à tous les moyens de

développement que Dieu a mis à leur disposition, parce que chacun
ne veut tenir pour bon que ce que son docteur favori lui donne.
Ils se ferment l'horizon ; ils arrêtent leur développement par
les sources mêmes. L'apôtre leur parle du plus profond de

son cœur quand il s'écrie : « Toutes choses sont à vous ; soit
Paul, soit Apollos, soit Cephas, soit le monde, soit la vie, soit
la mort, soit les choses présentes, soit les choses à venir, toutes

choses sont à vous. » (III, 21-23.) Et cet esprit de parti
n'est pas moins indigne de l'apôtre que des Corinthiens. Ce

qu'ils disent est parfaitement exact; il ne s'est pas produit à

Corinthe avec la confiance en lui-même d'un sophiste accompagné

d'applaudissements, mais dansla faiblesse, dans la crainte
et un grand tremblement. C'est qu'aussi il ne réclamait pas des

applaudissements pour lui-même, mais simplement l'obéissance
à l'égard de Dieu. Tous les vrais évangélistes sont ouvriers avec
Dieu et recevront de lui leur récompense ; Us ne travaillent pas
en vue de s'assurer les remerciements du troupeau. (1 Cor. IV,
5.) Paul établit, au sujet des disciples d'Apollos, qu'ils sont
engagés dans une voie entièrement fausse, quand ils attribuent à

la sagesse mondaine et à la science une importance décisive
dans les choses de la foi. La religion met en œuvre des facultés
de l'esprit humain et des profondeurs autres que celles
auxquelles la science fait appel. La sagesse que procure l'Evangile
a été produite par des méthodes tout autres que la sagesse de

ce monde ; la première communique des choses que l'œil n'a

point vues, que l'oreille n'a point entendues, qui ne sont pas
montées au cœur de l'homme par la voie de l'expérience
sensible, mais qui constituent une révélation de l'esprit provenant
du monde spirituel. Les sophistes se railleront, les scribes se

scandaliseront de cette sagesse apprise de Dieu lui-même, aussi

longtemps qu'ils demeureront ce qu'ils sont, des hommes

charnels, privés de tout organe pour le monde pneumatique.
A quoi bon présenter l'Evangile sous une forme agréable au

monde, vu qu'il sera éternellement une folie pour les sages? Ge

n'est pas à eux que la prédication doit s'adresser, mais à la foi



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 507

du cœur simple et naïve. En effet, ce n'est que pour ceux qui
s'approchent, non pas avec l'entendement, mais avec la foi, que
Christ est la puissance et la sagesse divine. Ils trouvent en lui
l'appui qui les sauve ; ils ont en lui la solution de toutes les
énigmes de la vie. C'est là un fait que l'expérience des vingt
dernières années a revêtu pour l'apôtre de la dernière évidence.
Qu'on veuille bien consentir à jeter un regard sur l'église de
Dieu. « Où est le sage? Où est le scribe? Où est ledisputeur de

ce siècle » Les sages de Jérusalem ont crucifié le Seigneur de

gloire et les sages de la Grèce le tournent en ridicule. Dieu a
donc manifesté la folie de la sagesse de ce monde. Mais Dieu a

choisi les choses folles de ce monde pour rendre confuses les

sages, et Dieu a choisi les choses faibles de ce monde pour rendre

confuses les fortes, et Dieu a choisi les choses viles de ce

monde, et les méprisées, même celles qui ne sont point pour
abolir celles qui sont. » C'est aux classes inférieures de la

société, aux petites gens dont nul ne s'inquiète qu'a été confiée
la grande transformation du monde. Oui, Paul voit parfaitement
bien que le développement nouveau, partant de ces rangs
inférieurs, dépassera toute l'antique gloire de la puissance romaine
et de la sagesse grecque. (1 Cor. I, 11-28.) Il entend déjà à la

porte le bruit des pas de ceux qui emportèrent tous ces sages.
Toutes les querelles d'école, tous les grands mots des systèmes

qui retentissent encore dans le monde, seront demain réduits
au silence. Nous proposons, nous aussi, une sagesse, mais ce
n'est point celle des princes de ce monde qui vont être anéantis.
(1 Cor. II, 6.) El Paul s'exprime ainsi, non pas après coup, lorsque

l'histoire a porté sa sentence, non pas après que les académies

d'Alexandrie ont été fermées et que le temple de Diane à

Ephèse a été orné d'une croix, mais dans un moment où l'église
ne se compose que d'une poignée d'esclaves et de petits
bourgeois, tandis que tous ceux qui élèvent des prétentions à la

sagesse, à la culture et aux belles manières se pressent dans les

auditoires des académies, tandis qu'il entend encore retentir à

ses oreilles le mot de la foule : « Grande est la Diane des
Ephésiens! »C'est là le pressentiment parfaitement sûr du génie, aux
yeux duquel l'avenir est prophétiquement présent. Ce qui por-



508 A. HAUSRATH

tait déjà saint Paul à juger ainsi des choses, c'est que l'heure
finale lui semblait proche. Et de même qu'il met tout en relation

avec le jour du Seigneur qui se tient près de la porte et

qui frappe, il d-mande aux Corinthiens s'ils entendent se

présenter davant le trône judicial de Christ avec le jargon du

système de Philon, ou en appeler à la rhétorique d'Apollos.
Aux yeux de l'apôtre, les nouveaux progrès qu'ils s'imaginent
avoir accomplis, sont du bois, du foin, du chaume que les

flammes du jour du jugement consumeront. Ce qu'un docteur

aura au contraire produit en fait de foi ferme, d'amour, de

dignité morale, tout cela subsistera dans ce grand jour quand
toutes les ressources de la spéculation, tout le clinquant de la

rhétorique, tomberont comme des scories. (1 Cor. III, 11-15.)
Paul ne quitte pas ce sujet sans avoir jeté un regard sur l'état
de l'église au moment de sa fondation ; et quelques considérations

ironiques sur la plénitude de sagesse qui tout à coup a

fait invasion au milieu de ces excellents Corinthiens ne
manquent nullement leur effet.

L'impression produite n'est pas moins vigoureuse lorsque,
d'abord après avoir remis à leur place la vanterie et la vanité
des Corinthiens, l'apôtre énumère les principes et les actes

immoraux qui font voir le troupeau sous le jour le plus triste.
En présence d'un tel état de choses, il se voit lui-même
contraint d'abaisser les exigences, l'idéal qu'il était disposé à

présenter pour la vie chrétienne. Il est sans doute convaincu qu'il
est meilleur pour l'homme de ne point avoir de femme. Mais,

en mettant en avant ce principe, i! n'avait nullement en vue
de recommander l'ascétisme méritoire des essèniens et encore
moins de favoriser une vie dans le désordre et le libertinage.
L'unique chose que l'humanité lui paraissait encore avoir à

faire, c'était de se préparer au retour prochain du Seigneur ;

aussi ne pouvait-il comprendre comment une personne vivant
sérieusement dans cette attente pouvait encore trouver le temps
et le désir d'entrer dans les liens du mariage. En effet, le temps
est si court, que ceux qui ont une femme doivent êlre comme
s'ils n'en avaient point. (1 Cor. VII, 29.) Sans importance pour
le moment présent, le mariage ne lui était apparu que comme



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 509

un obstacle aux grands préparatifs de l'avenir; « car celui qui
est marié a soin des choses de ce monde, et comment il plaira
à sa femme. » (1 Cor. VII, 33.) En outre, le jour du Seigneur
sera nrécédé de grandes calamités, de terribles agitations au
milieu desquelles l'homme non marié sera mieux partagé que
les autres. C'est donc pour les épargner que l'apôtre les a

détournés du mariage. (1 Cor. VII, 28.)
Mais ce qui montre combien saint Paul est loin de partager

pour le mariage l'horreur des essèniens, pleins de dégoût pour
tout ce qui est physique, c'est qu'il remet vertement à leur
place les femmes par trop prudes, influencées par ces principes,

exposant, par leur enthousiasme mystique, leurs maris aux
pièges de Satan. Quant à ces femmes qui, se prétendant incomprises

par leurs maris païens, s'étaient séparées d'eux, il leur
ordonne de s'humilier devant leurs maris et de chercher à se

raccommoder avec eux. Ce qu'il disait des mariages "déjà conclus

devait trouver également son application dans les unions
en perspective. Paul maintient sans doute toujours qu'il vaut
mieux de ne pas être marié ; mais en tenant compte des

circonstances de Corinthe, il vaut encore mieux se marier. Sans

cela il ne pourrait dire aux veuves qu'elles doivent convoler,
à ceux qui vivent séparés qu'ils doivent se réconcilier, et aux
vierges qu'elles doivent se marier. Quant à d'autres cœurs
féminins qui, dans leur agitation, croient ne plus pouvoir tolérer
une union avec des maris païens, l'apôtre les prend par leur
sentiment maternel. Aussi sûr qu'elles ont le sentiment que
leurs enfants sont sanctifiés par leur foi, aussi sûr en est-il de

même de leurs maris; « sans cela en effet vos enfants seraient

impurs, et maintenant ils sont saints.» (1 Cor. VII, 14.) En

parlant ainsi, l'apôtre a bien le sentiment qu'il fait une concession

à l'esprit du temps, en admettant qu'on peut partager ainsi

ses préoccupations entre le monde et l'avenir. Il ne cherche pas
à s'en cacher, lorsqu'il ajoute, non sans quelque résignation,
l'aveu suivant : « or, je dis ceci par conseil et non par commandement,

car je voudrais que tous les homines fussent comme
moi, mais chacun a son propre don, lequel il a reçu de Dieu,
l'un en une manière, et l'autre en une autre. »(1 Cor. VII, 7.)



510 A. HAUSRATH

L'apôtre prend à l'occasion de sa controverse sur les viandes
une tout autre position que dans celle concernant le
mariage. Tandis que le fait de contracter mariage lui semble
comme une concession à la nature sensuelle de l'homme,
l'abstinence des viandes lui apparaît comme une concession à la
faible intelligence des chrétiens à idées esséniennes. Il ne sait
découvrir aucune raison interdisant de manger des viandes,
aussi longtemps qu'on considère la chose en elle-même. «La
terre est au Seigneur avec tout ce qu'elle contient. » S'il fait
une concession, c'est dans cet esprit large et généreux qui le

porte à consentir à tout sacrifice, dès qu'il.s'agit de gagner des

âmes au royaume de Dieu. Ses adhérents de Corinthe peuvent
prendre exemple sur lui, s'ils trouvent intolérable de sacrifier
leur liberté aux préjugés des Juifs. « Car bien que je sois en
liberté à l'égard de tous, je me suis pourtant asservi à tous,
afin de gagner plus de personnes. Et je me suis fait juif comme
juif, afin de gagner les juifs; à ceux qui sont sous la loi, comme
si j'étais sous la loi, afin de gagner ceux qui sont sous la loi ;

à ceux qui sont sans loi, comme si j'étais sans loi (quoique je
ne sois point sans loi quant à Dieu mais je suis sous la loi de

Christ), afin de gagner ceux qui sont sans loi. Je me suis fait
comme faible aux faibles, afin de gagner les faibles; je me suis

fait toutes choses à tous, afin qu'absolument j'en sauve
quelques-uns. Et je fais cela à cause de l'évangile, afin que j'en sois

fait aussi participant avec les autres. » (1 Cor. IX, 19-23.) Ainsi
il s'est plié à toutes les formes, il s'est accommodé à tous les usages

et à toutes les habitudes : dans les maisons juives il a

observé la loi pour ne pas scandaliser ; dans les familles grecques
il n'en a tenu nul compte, toujours pour ne pas scandaliser. Ses

adeptes doivent faire de même. Toutefois il est une piété qui
ne saurait se contenter de ce qu'on lui fait des concessions,
mais qui se sent blessée et opprimée, aussi longtemps que les

autres vivent d'après des principes différents des siens. C'est

justement là cette piété qui à Corinthe fait un crime à saint

Paul d'avoir permis, d'une manière générale, de manger des

viandes sacrifiées, et d'en avoir peut-être mangé lui-même.
C'est ainsi que l'apôtre se voit dans l'obligation de défendre sa



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 511

manière d'agir contre les objections peu modestes de ces hôtes

étrangers, de se justifier contre ceux qui le condamnent. « Etsi
par la grâce j'en suis participant, pourquoi suis-je blâmé pour
une chose dont je rends grâces? » (1 Cor. X, 30.) Arrogamment
mis en demeure de s'expliquer, Paul en prend occasion pour
rappeler à ces étrangers qui se font nourrir par l'église (1 Cor.

IX, 1-12) et qui se réclament de Pierre, qu'il a, quant à lui, apôtre

des gentils, fait bien d'autres sacrifices que de renoncer aux
viandes sacrifiées et de se conformer aux lois juives sur la
nourriture. N'aurait-il pas aussi bien qu'eux le droit .de vivre aux
dépens de l'église? N'aurait-il pas le droit, comme Pierre leur
modèle, de mener avec lui une femme sœur? Il ne l'a pourtant
pas fait, en vue d'éviter le scandale ; ses.adhérents peuvent agir
de même dans la question controversée. Us doivent renoncer à

manger des viandes sacrifiées, lorsqu'ils voient que cela donne
du scandale. « C'est pourquoi si la viande scandalise mon frère,
je ne mangerai jamais de chair pour ne point scandaliser mon
frère. » (1 Cor. VIII, 13.) Il y a pourtant ici une réserve. L'apôtre

sait fort bien qu'il y a certains frères faibles très impudents,
qui ne se contentent pas qu'on évite de faire en leur présence
ce qu'ils condamnent mais qui sont en outre inquiets de ce que
font les autres, parce que leurs principes le permettent. C'est

pourquoi Paul déclare que chacun doit acheter à la boucherie
la viande qu'il veut, et s'il est invité chez un païen, il doit

manger tout ce qui est placé devant lui. Les chrétiens doivent
donc se garder d'imiter les pharisiens qui, à propos de chaque
viande, « se demandent d'où elle vient, comment elle a été

préparée, » et à propos de chaque légume « s'il a payé la dîme et

qui l'a fait cuire. » Mais pour le cas où dans un pareil repas un
frère faible prendrait le fort par le bras et lui soufflerait à

l'oreille : « C'est de la viande sacrifiée, » il devrait cesser d'en

manger, par égard, ajoute l'apôtre, pour celui qui a donné
l'avertissement et à cause de la conscience. « Or je dis la
conscience, non pas la tienne, mais celle de l'autre ; car pourquoi
ma liberté serait-elle condamnée par la conscience d'un
autre? » (1 Cor. X, 28-30.) Si on s'abtient, c'est donc par égard et
non par devoir et les soi-disant faibles qui se croient opprimés



512 A. HAUSRATH

dès qu'ils ne peuvent opprimer les autres, doivent savoir qu'ils
n'ont nul droit de se livrer à ces enquêtes pour savoir d'une
manière générale si on mange des viandes sacrifiées, mais

ils doivent être fort reconnaissants lorsque, par ménagement,
on s'abstient d'en manger en leur présence. Les zélés peuvent
continuer d'aller disant que c'est là une doctrine de Balaam ou
des nicolaïtes ; qu'on donne du scandale et qu'on enseigne
aux serviteurs de Dieu à manger des viandes sacrifiées ; saint
Paul n'était pas homme à reculer devant les noms effrayants
et les vains fantômes.

L'apôtre ne fait pas non plus aucune concession pour ce qui
tient à la vie ecclésiastique. Il maintient qu'aucune congrégation

n'a le droit d'établir de nouveaux usages, celle de Corinthe

pas plus que les autres. Ce n'est pas de son sein que la Parole
de Dieu est sortie; ce n'est pas à elle seule qu'elle est parvenue

; or les mœurs qu'elle introduit ne se retrouvent dans

aucune autre congrégation. (1 Cor. XIV, 36.) C'était l'attitude fort
peu modeste des femmes de Corinthe qui choquait l'apôtre
plus que tout le reste. Dans cette prétention à se produire en

public et sans voile, il voit une atteinte portée à l'honneur
féminin. Voilà pourquoi il prescrit de couper les cheveux à une
femme prenant dépareilles libertés, afin qu'elle ressemble tout
à fait à une courtisane. (1 Cor. XI, 5-6.) Ces libres allures
étaient doublement révoltantes pour saint Paul, qui était habitué

aux mœurs des femmes de l'Orient. Le fait que les femmes

portent des voiles ne lui semble pas un simple usage louable,
mais un trait naturel inné qui enseigne également aux femmes
à porter des cheveux longs. (1 Cor. XI, 15.) Si les femmes de

Corinthe violent l'ordre divin, on pourrait bien voir se renouveler

ce qui eut lieu avant le déluge : les fils de Dieu, les anges,
qui assistaient invisibles au culte de l'église, pourraient bien

se laisser prendre à la beauté des filles des hommes. (1 Cor. XI,
10.) C'était par cet avertissement que les rabbins justifiaient
souvent l'obligation pour les femmes d'être voilées. Or, comme
ce besoin chez les femmes de se mettre en avant procédait
d'un désir d'émancipation, Paul en prend occasion pour leur
expliquer que l'homme est le chef de la femme, et l'image de



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 513

Dieu. Il ne faut pas qu'aucun des deux époux prétende avoir
une vie religieuse à part. Pour qu'il y ait vraiment union, il
faut la prière en commun, qui implique l'harmonie des cœurs.
Toutefois, ni l'homme n'est point sans la femme, ni la femme

sans l'homme, en notre Seigneur. (1 Cor. XI, 11.) Aussi

l'apôtre n'est-il pas partisan de ces unions spirituelles des âmes,

qui séparent les époux pour ce qui est des choses les plus
saintes et les plus intimes : Si les femmes veulent apprendre
quelque chose, qu'elles interrogent leurs maris dans la maison.

(1 Cor. XIV, 35.) Il se peut qu'il ait eu des raisons
particulières de donner ces prescriptions; avant peu il devint
nécessaire de donner des instructions plus claires encore sur cet
article. (2 Tim. Ill, 6.)

L'apôtre doit recourir à des considérations encore plus
élémentaires, de simple convenance, pour rétablir l'ordre dans
les agapes. Dans la description qu'il nous fait de ces repas en

commun, nous voyons le grossier réalisme de la vie s'étaler
sans pudeur. Voilà les riches qui déballent leurs provisions,
chacun consomme ses vivres ; et, à ceux qui hasardent quelques

observations, ils répondent: «Nous ne pouvons attendre.

» — « N'avez-vous donc pas des maisons pour manger et

pour boire? ou méprisez-vous l'église de Dieu? et faites vous
honte à ceux qui n'ont rien » La dose de charité que Paul est
réduit à demander d'eux n'est certes pas grande : « C'est pourquoi,

mes frères, quand vous vous assemblez pour manger,
attendez-vous l'un l'autre. Et si quelqu'un a faim qu'il mange
en sa maison, afin que vous ne vous assembliez pas pour votre
condamnation. Touchant les autres points, j'en ordonnerai
quand je serai arrivé. » (1 Cor. XI, 33-34.)

L'apôtre devient plus sérieux encore quand il est question
de la profanation des saints mystères de l'eucharistie, en
renvoyant aux nombreux cas de maladie qui ont éclaté dans le

troupeau depuis qu'ils prennent le pain et le vin de la cène

sans distinguer le corps du Seigneur : « Et c'est pour cela que
plusieurs sont faibles et malades parmi vous, et que plusieurs
dorment. » (1 Cor. XI, 30.) Combien d'entre eux ont mangé
et bu leur condamnation, sont devenus malades et faibles,

C. R. 1873. 33



514 A. HAUSRATH

sont tombés et morts! Un avertissement de ce genre était fait
pour rendre sobres ceux qui avaient, déjà pris de vin, tendu
une main tremblotante vers la coupe du Seigneur, ou qui
avaient désiré le corps de Christ pour apaiser leur faim, sans
avoir aucun désir intérieur de celui que le pain symbolise.

En finissant, l'apôtre résout avec la même supériorité la
délicate obligation de ramener à l'ordre, dans les réunions, les

prétendues manifestations du Saint-Esprit. Pour mettre à nu la

concurrence ambitieuse des divers membres qui se trouve àia
base de tous ces désordres, il leur rappelle avec une fine ironie

la fable bien connue de Ménénius Agrippa. (1 Cor. XII, 12-
27.) Puis il donne une description si évidemment humoristique
de tous ces désordres, que ceux qui jusque-là avaient regretté
de n'avoir jamais éprouvé d'impulsions à parler ce langage
extatique, ne pouvaient manquer de sourire en silence, en

voyant flageller si vigoureusement ces prophètes orgueilleux
qui aimaient tant à se prélasser. (1 Cor. XII, 15-20.) L'apôtre
en effet, au lieu de s'arrêter, plein d'étonnement, devant cette
effusion nouvelle du Saint-Esprit ; au lieu de joindre les mains
et de prononcer des paroles d'édification, crie plutôt au troupeau

: « Mes frères, ne soyez pas des enfants en intelligence
Si je viens à vous, et que je parle des langues inconnues, que
vous servira cela?... Si donc toute l'église s'assemble en uu

corps, et que tous parlent des langues étrangères, et qu'il entre
des gens du commun ou des infidèles, ne diront-ils pas que
vous êtes hors de sens? » (1 Cor. XIV, 6-23.) L'apôtre ne craint
donc pas de les soumettre à une douche de froide ironie, en

vue d'aider la saine raison à reprendre le dessus. Il y a également

des directions qui devaient avoir tout naturellement

pour effet de faire battre en retraite ces bruyantes manifestations

extatiques. Deux, trois personnes tout au plus devaient

parler en langues dans une réunion, et cela seulement s'il y
avait quelqu'un pour interpréter ce que les autres disaient en

balbutiant : « Que s'il n'y a point d'interprète que cet homme

se taise dans l'église, et qu'il parle à soi-même et à Dieu »

(1 Cor. XIV, 28,) « car autrement tu peux fort bien rendre grâces,

mais un autre n'en est pas édifié. » (XIV, 17.)



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 515

Les directions ne sont pas moins catégoriques au sujet des

prophètes, qui en parlant tous à la fois et en disputant à qui
aurait la parole, avaient troublé la paix de la réunion. Que
ferait l'apôtre? Désignerait-il des orateurs privilégiés pour chaque

réunion? Accorderait-il à chacun un temps déterminé?
Pour ne pas paralyser la vie de l'église il choisit un moyen
terme. Deux ou trois orateurs prendront la parole chaque soir,
mais lorsqu'une révélation sera accordée à celui qui est assis,

le premier devra se taire et céder la parole. Que si quelqu'un
prétend que le Saint-Esprit ne se laisse pas contenir de cette

façon-là, l'apôtre lui répond : « Les esprits des prophètes sont
soumis aux prophètes, car Dieu n'est point un Dieu de confusion,

mais de paix. » (XIV, 32, 33.) Paul s'engage peu dans les

questions débattues par les prophètes. Il a envoyé Timothée à

Corinthe pour leur dire comment il enseigne dans toutes les

églises. Il ne croit nécessaire de s'expliquer qu'au sujet de la
controverse concernant le corps ressuscité, car dans aucun cas

il ne veut être tenu pour responsable des doctrines spiritua-
listes que les disciples d'Apollos ont propagées dans le

troupeau. Il est évident que l'apôtre tient à bien établir qu'il n'y a

pas la moindre chose qui autorise à regarder l'opinion de ces

libres penseurs comme un fruit de son évangile. Le rapport
immédiat de tous les travaux de sa vie avec le nouvel ordre
de choses n'éclate jamais plus fortement que quand Paul
assure que « si nous n'avons d'espérance en Christ que pour
cette vie seulement, nous sommes les plus misérables de tous
les hommes.... Si j'ai combattu contre les bêtes à Ephèse, par
des vues humaines, quel profit en ai-je? si les morts ne
ressuscitent point, mangeons et buvons, car demain nous mourrons.

» (XV, 19-23.) Il est également touchant de voir comment

pour l'apôtre la certitude de vivre un jour dans un corps
spirituel se rattache à l'oppression qu'il a dû subir depuis qu'il se

traîne avec le corps actuel, faible et maladif. Il dira plus tard,
revenant sur cette question : « Car nous savons que si notre
habitation terrestre de cette tente est détruite, nous avons un
édifice qui vient de Dieu, savoir une maison éternelle dans les

cieux, qui n'est point faite de main. Car c'est aussi pour cela



516 A. HAUSRATH

que nous gémissons, désirant avec ardeur d'être revêtus de

notre domicile, qui est du ciel,... car nous qui sommes dans

cette tente, nous gémissons étant chargés...» (2Cor. V, 1-4.)
Le poids du fini est ici aussi ce qui lui prouve la nécessité du

ciel. A l'appui de ce fait immédiat de conscience, il avance
encore diverses raisons : il n'y a point de pure vie de l'âme sans

un corps ; d'après les lois générales du développement, les

organes les plus délicats ne viennent qu'après les plus grossiers ;

de même que notre corps actuel a été formé à l'image du
premier Adam, nous devons avoir un second corps, à l'image de

l'Adam céleste. Quant à celui qui serait disposé à douter de la

possibilité d'un pareil corps entièrement nouveau et d'un tout
autre genre, Paul le rend attentif au fait suivant : De même

que. dans la période actuelle chaque créature a son propre
corps et chaque corps la gloire qui lui est propre, et — invitant
ses lecteurs à élever avec lui les yeux vers le ciel de l'Ionie
pendant la nuit, que tant de milliers de personnes ont déjà
admix*, — de même que chaque étoile a son éclat particulier
(il fait allusion au croissant de la lune dont tant de mythes et
de chants de l'Asie mineure célèbrent la douce lumière,
contrastant avec l'éclat du soleil), ainsi chaque corps a aussi sa

gloire, ainsi brilleront les justes dans le royaume de leur Père.

Il ne manque pas de les rendre attentifs à l'inconséquence de

ceux qui, tout en niant la résurrection des fidèles, n'en
prêchent pas moins celle de Christ. A la vérité, les adeptes
d'Apollos savaient raconter du Logos devenu chair bien des choses

qui ne s'appliquaient pas aux autres hommes, mais Paul n'entend

pas être rendu responsable de ces spéculations. La
doctrine de la résurrection faisait partie des premières choses

qu'il avait annoncées à Corinthe (1 Cor. XV, 3), et il accuse
fortement son accord sur ce point avec les docteurs de la
Palestine. « Soit donc moi, soit eux, nous prêchons ainsi, et vous
l'avez cru ainsi. » (XV, 11.)

Il n'est pas rare de voir des ouvrages qui exercent une grande
influence pendant des siècles manquer le but immédiat qu'ils
ont en vue. Parmi les nombreux récits de compositions
immortelles des maîtres, repoussées avec dédain et ingratitude



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 517

par ceux qui les avaient commandées, on pourrait ranger l'histoire

de la réception qui fut faite de la première épître aux
Corinthiens. Le troupeau avait réclamé les conseils de l'apôtre,
mais nullement ses réprimandes et ses reproches. Au plus fort
de la haute opinion que les Corinthiens, entourés de tous les
docteurs et chefs de parti imaginables, s'étaient formée d'eux-
mêmes ils se sentirent fort blessés en voyant que la nouvelle
lettre de l'apôtre était encore plus vive et plus sévère que celle
à laquelle ils avaient répondu récemment. Les choses se
passèrent comme c'est ordinairement le cas dans de pareilles
réunions; il fallut bien subir les répréhensions, puisqu'on ne pouvait

faire autrement, mais on opposa, dans la pratique, une
résistance d'autant plus malicieuse à ce qui était, réclamé.

Parmi ces exigences de saint Paul, il en est deux dont nous
n'avons pas encore parlé. Il avait demandé d'abord que la

discipline fût exercée à l'égard d'un membre de la congrégation
tout à fait indigne; il avait réclamé ensuite une participation à

la collecte qui se faisait dans l'Asie mineure pour les frères de

Jérusalem. Sur ces deux points il s'éleva une vive lutte dans

laquelle les Corinthiens déployèrent les sentiments les plus
hostiles.

Nous avons montré par divers traits où en était la moralité
de beaucoup des membres du troupeau. Les habitudes de

désordre moral étaient trop profondément enracinées dans la cité
de Vénus Aphrodite pour que la prédication de l'apôtre eût pu
les faire disparaître dès le début. Au contraire, l'évangile de

Paul, que le royaume de Dieu ne consistait ni en jeûnes, ni en

usages extérieurs, les Corinthiens l'appliquèrent aux rapports
des sexes, entendant par là que toute satisfaction des besoins

naturels était, du point de vue du christianisme, aussi indifférente

que la nourriture et la boisson. Le besoin de résister aux

exagérations des essèniens, déclarant que les fonctions physiques

étaient en elles-mêmes un péché, pouvait aisément
conduire à cet extrême opposé, tandis que Paul séparait rigoureusement

tout ce qui appartenait au domaine de la chair, de la
vie de l'esprit qui provient d'un monde différent. Mais plus ces

désordres se rattachaient étroitement à ses principes dualistes,



518 A. HAUSRATH

plus il était révolté de l'abus qu'on faisait de sa solution : Tout
m'est permis. Il y oppose cette parole décisive : «Toutes choses

me sont permises, mais toutes choses ne conviennent pas.
Les viandes sont pour l'estomac, et l'estomac est pour les
viandes.... Mais le corps n'est point pour la fornication, mais pour
le Seigneur... Ne savez-vous pas que votre corps est le temple
du Saint-Esprit » (1 Cor. VI, 12-20.)

Là où de pareils principes avaient cours, Paul ne pouvait pas
s'en tenir à de simples réprimandes. Déjà lors de sa dernière

visite, il avait menacé de ne plus garder aucun ménagement
dans le cas où les choses n'iraient pas autrement lors de

son retour à Corinthe. (2 Cor. XIII, 3.) Nous comprenons ce

qu'il entend par la verge et l'esprit de colère (1 Cor. IV, 21),
en voyant comment il réalise sa menace. Il avait fait pressentir
un châtiment miraculeux. Or il s'était passé dernièrement un
fait d'une nature tellement révoltante que l'apôtre ne pouvait
tarder de prendre sa menace au sérieux. Un chrétien de
Corinthe vivait maritalement avec sa propre belle-mère et cela

encore du vivant du père qui mettait à la chose la plus vive
opposition (2 Cor. VII, 12), sans que l'église eût jugé bon de

mettre un terme à ce scandale. (1 Cor. V, 1-13.) Si le libertinage

des Corinthiens était déjà une occasion de scandale pour
les autres églises chrétiennes, ce dernier fait était un sujet
d'opprobre devant toute la population païenne ; celle-ci pouvait

être conduite à porter les jugements les plus sévères sur la
valeur morale de la secte nouvelle. L'apôtre, en effet, rappelle
avec raison que de tels faits inspirent de l'horreur aux païens
eux-mêmes. De la hauteur qui dominait Corinthe on pouvait
toujours voir le rocher en bas duquel Hippolyte s'était précipité
en revenant de Trésène, parce que là simple accusation d'avoir
commis un crime de ce genre avait suffi pour lui troubler
l'esprit, tandis que de son côté la reine d'Athènes, qui n'était
coupable qu'en pensée, s'était pendue lorsqu'elle avait vu que
son amour pour son fils était trahi. Dans de telles circonstances

l'apôtre était tenu de prononcer la parole qui irrita tellement

les Corinthiens : « On entend dire de toutes parts qu'il y
a parmi vous de l'impudicité, et même une telle impudicité,



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 519

qu'entre les gentils il n'est point fait mention de semblable. »

(1 Cor. V, 1.) Nous ignorons quelle était cette nouvelle Phèdre

qui avait pris ce chrétien dans ses filets ; toutefois elle ne peut
avoir appartenu à la congrégation puisque saint Paul n'étend

pas son châtiment jusqu'à cette personne. Le pécheur et ce
mari déshonoré faisaient au contraire partie de l'église. (2 Cor.

VII, 12.) Sans doute on est porté à se demander pourquoi donc
un si grand pécheur fait partie de l'église, pourquoi il s'expose
aux répréhensions de l'apôtre? pourquoi ayant le sentiment de

sa faute il s'expose à entendre dénoncer tous les soirs contre
lui les terreurs du jugement qui approche? Mais ce n'est pas là

l'unique exemple de ce genre. Il est des natures profondément
plongées dans la sensualité et dans la vie charnelle, qui, sans

pouvoir se tirer du marais fangeux dans lequel elles sont prises,

éprouvent un vif sentiment de dépendance et attendent

que l'église vienne à leur aide contre leur impuissance morale,
contre leurs remords de conscience et contre une espèce de

paralysie morale. Le pécheur en question doit être tombé dans

un énervement de ce genre ; car lorsque Paul a porté son
mystérieux jugement, le condamné ne résiste pas; il fond en
larmes ; il est en proie à la plus grande tristesse. (2 Cor. II, 7.) Il
y avait donc chez lui encore plus de faiblesse que de méchanceté.

Ce qui le montre déjà, c'est que la congrégation lui avait
servi de garant et avait même pris sa défense contre Paul.
(2 Cor. II, 7-11.) Il faut également qu'il y eût eu quelque chose

de particulier dans la position du père blessé. La congrégation
reproche en effet à Paul d'avoir pris parti. L'apôtre n'avoue pas
seulement que les communications des Corinthiens justifient
l'église, mais il se défend résolument d'avoir voulu lui-même
prendre parti pour un bord plutôt que pour l'autre.

Mais il est des crimes pour lesquels aucune législation n'admet

de circonstances atténuantes. L'affaire de l'incestueux était
du nombre : Paul devait se prononcer. S'il avait renvoyé les

intéressés aux tribunaux, les fonctionnaires de Gallien auraient
condamné le fils à la mort ou à la déportation ; la femme aurait
été exilée. Mais justement l'apôtre ne voulait pas que les membres

des églises se fissent rendre justice par les païens. Que s'il



520 A. HAUSRATH

interrogeait la loi juive, elle était précise ; dans trois passages
elle réclame l'expulsion du coupable du sein de l'église. (Lév.
XVIII, 8 ; XX, 11 ; Deut. XXVII, 21.) Aussi est-ce avec la
parole même de cette loi que saint Paul dénonce le châtiment :

'< Chassez le méchant du milieu de vous. » (Deut. XVII, 7;
1 Cor. V, 13 ; 1, 2.) Il porte cette sentence en se disant bien

que Dieu, qui tient dans sa main la vie et la mort, saura l'exécuter

sans le concours des hommes. « Mais moi, étant absent
de corps, » telle est la sentence un peu obscure, « mais présent
en esprit, j'ai déjà ordonné comme si j'étais présent, touchant
celui qui a ainsi commis une telle action. Vous et mon esprit,
étant assemblés au nom de notre Seigneur Jésus-Christ, j'ai,
dis-je, ordonné, par la puissance de notre Seigneur Jésus-

Christ, qu'un tel homme soit livré à Satan pour la destruction
de la chair, afin que l'esprit soit sauvé au jour du Seigneur
Jésus, >, (1 Cor. V, 3-6.) Un terme était fixé à la congrégation
pour l'exécution de cette sentence. Les fêtes de Pâques
approchaient. D'ici là le levain devait être enlevé, afin que le troupeau

célébrât Pâques avec les pains sans levain de la sincérité
et de la vérité. (1 Cor. V, 6-8.) L'apôtre avoue qu'il ne lui a pas
été facile d'écrire de ce style. Il comptait sur la conversion du

pécheur, écrit-il plus tard (2 Cor. II, 2); il a voulu éprouver la

congrégation, s'assurer de son obéissance. (2 Cor. II, 8; VII,
12.) Ce n'est non plus qu'au milieu d'une grande douleur et
des plus vives angoisses de cœur, en fondant en larmes, qu'il
a écrit ces choses, afin de n'avoir pas à en verser de nouvelles
quand il se rendrait à Corinthe, la présence rendant tout plus
émouvant. (2 Cor. II, 3.) Cette reprehension n'en demeurait pas
moins une démarche inquiétante. Une sentence de ce genre
devait écraser le pécheur qui n'avait cessé de placer sa
confiance dans le troupeau, en dépit des regards sévères qu'il avait
dû plus d'une fois rencontrer. Si c'était déjà une chose terrible

que d'entendre de ses propres oreilles une sentence de ce

genre, à laquelle il se s'attendait peut-être pas, le fait était
d'autant plus effrayant dans une époque où, du reste, comme
nous l'avons vu, de nombreuses maladies et des cas de mort
éclaircissaient les rangs des fidèles.



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 521

De fait, cette nouvelle bouleversa à tel point le pécheur que
plusieurs personnes craignirent de le voir succomber à sa
douleur. (2 Cor. II, 7.) Comme les uns trouvaient la sentence trop
sévère ; que d'autres renvoyaient à l'apôtre même l'essai d'une

pareille puissance miraculeuse ; que plusieurs prétendaient
qu'il avait pris parti pour le père, peut-être parce que celui-ci
était de ses adeptes, il s'éleva une discussion des plus vives sur
l'exécution de l'ordre de Paul, ce qui assura au coupable un

long temps de répit. Plus tard seulement la majorité lui infligea
une punition qui parut d'ailleurs lui être assez sensible. (2 Cor.

H, 7.) — On ne sait si une minorité demandait que le coupable
fût réellement livré à Satan. Ce qui est sûr c'est que, dès le

début, un fort parti, dans le troupeau, se révolta contre la
demande de l'apôtre ; au lieu de l'incestueux ce fut Paul qui dut

prendre place sur la sellette. N'était-il pas en effet ce vieux
Saul qui s'était écrié avec passion à l'occasion d'Etienne :

k Chassez le méchant du milieu de vous, » et qui avait assisté à

la lapidation du saint? Ne continuait-il pas à marcher selon la
chair et à faire usage d'armes charnelles? (2 Cor. X, 2, 3.)
D'un autre côté, n'était-il pas trop commode, au lieu de venir
lui-même exécuter la sentence, de passer à d'autres ce beau

miracle à accomplir? (2 Cor. X, 10.) Après tout, cette grande
menace n'est-elle pas vaine? A-t-il donc bien réellement ce

pouvoir ou ne s'en vanterait-il que parce qu'il est éloigné de

Corinthe (2 Cor. X, 8, 9.) Qu'il vienne seulement et qu'il
fasse l'essai de son pouvoir d'accomplir des miracles, au lieu
d'effrayer les gens par des épîtres. (2 Cor. XIII, 3-10; X, 9.)
Bien loin de prendre des mesures contre le pécheur, on avait

peut-être pris la résolution d'insister sur une de Paul,

pour qu'il mît lui-même à l'épreuve Christ qu'il faisait parler
par sa bouche. Toute la lutte avait abouti à mettre en question
l'apostolat de Paul.

On comprend sans peine qu'une opposition de ce genre ne

pouvait en rester à refuser obéissance à un ordre, reconnu
plus tard comme trop sévère par l'apôtre lui-même, mais

qu'on devait en venir de suite à mettre en suspicion ce docteur

gênant. Une seconde occasion était fournie par la demande



522 A. HAUSRATH

que Paul avait faite aux Corinthiens de s'intéresser à la collecte

qui se faisait dans les congrégations de l'Asie mineure et
spécialement dans celles de la Galatie. (1 Cor. XVI, 1.) Les Corinthiens

avaient déjà montré des dispositions à participer à cette
bonne œuvre, mais quand Tite voulut exécuter la chose, la
mauvaise humeur, provoquée par l'épître, ne manqua pas de

se donner carrière. Paul ne les avait pas invités à prendre
part à la chose par la même raison évidemment qui l'avait
empêché de rien leur demander pour ses propres frais de voyage :

il connaissait trop bien leur nature soupçonneuse. (2 Cor. XI,
12.) Ils s'étaient imposés eux-mêmes en grands vantards qu'ils
étaient. (1 Cor. XVI, 1 ; 2 Cor. VIII, 10 ; IX, 2.) Maintenant
donc, la première ardeur passée, ils se trouvaient engagés par
leur promesse. Il va sans dire que la ruse de Paul pouvait seule
les avoir fait tomber dans ce piège. Ils ne pouvaient revenir en

arrière ; ils ne voulaient pas donner leurs contributions; dans

l'attitude de dupes, ils étaient tous disposés à reprocher à Paul

ses machinations, ses ruses et ses finesses. — « Ainsi donc,
dit-il, en se raillant, comme je suis rusé, je vous ai pris par
finesse. » (2 Cor. XII, 16.) Cela nous explique aussi pourquoi,
dans les deux lettres suivantes, Paul en appelle d'une manière
si expresse au témoignage de sa conscience, en déclarant qu'il
marche dans la sainteté et dans la pureté, et non dans une
prudence charnelle (2 Cor. 1,12), ajoutant qu'il a entièrement
rejeté les choses honteuses que l'on cache, ne marchant point
avec ruse (2 Cor. IV, 11), s'efforçant de se montrer aussi clairement

aux hommes que son cœur est à nu sous le regard de

Dieu. (2 Cor. V, 11.)
Mais les adversaires n'en restèrent pas là. Pour si étrange

que la chose puisse paraître, il est hors de doute que Paul doit
se justifier de l'accusation d'avoir recherché ses propres intérêts.

« Ai-je donc fait mon profit de vous par aucun de ceux

que je vous ai envoyés? Vous ai-je exploités en vous envoyant
Tite Et Tite a-t-il fait son profit de vous N'avons-nous pas,
lui et moi, marché d'un même esprit? N'avons-nous pas marché

sur les mêmes traces? » (Cor. XII, 16.) Il faut de toute
nécessité se transporter au milieu des petits intérêts des mem-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 523

bres de cette église pour comprendre des accusations de cette

nature. Rien de surprenant que ces ouvriers, ces manœuvres,
qui souvent vivaient de fraude dans cette ville de commerce,
se disent que quand on remue de l'argent il en reste toujours
quelque chose aux doigts. (2 Cor. VII, 1 ; VIII, 20; XII, 17-18.)
De sorte que la plus sotte des accusations leur faisait l'effet
d'être la plus plausible. Ils croient avoir enfin deviné pourquoi

Paul s'est tant inquiété de Corinthe et pourquoi il s'est

imposé tant de souffrances et tant d'efforts dans la. lutte avec

ceux de la -synagogue : c'était pour lui une affaire d'argent.
C'était là un motif qu'ils étaient fort bien placés pour comprendre.

Et comme il avait su s'y prendre habilement!!! Présent à

Corinthe, il s'était gardé de demander le moindre sesterce;
une fois parti, il envoie Tite pour réclamer de grosses sommes

(2 Cor. XII, 16.) Du moment où l'on prenait les choses par
ce côté-là, il n'était pas difficile de trouver des personnes
auxquelles Paul avait fait tort, qu'il avait même ruinées. (VII, 2.) Il
se peut que les Corinthiens n'eussent pas entendu donner
des sommes aussi fortes que celles qu'ils voyaient donner par
d'autres congrégations ; si bien qu'ils se regardaient comme
ruinés. Il se peut aussi que tels et tels, bien disposés d'ailleurs,
eusent trop donné au premier moment, et bien qu'ils ne se
fussent pas repentis de leur générosité, les autres, les adversaires,
n'en croyaient pas moins bien savoir que Paul les avait ruinés.
Cette hypothèse permet seule de comprendre la déclaration de

l'apôtre : « Nous n'avons fait tort à personne, nous n'avons

corrompu personne, nous n'avons pillé personne. » (VII, 2.) U va
bien sans dire que cette accusation ne pouvait pas se soutenir
un seul instant. Mais il fallait bien que la confiance dans le
caractère de l'apôtre eût été fortement ébranlée auprès de ces
hommes soupçonneux et remuants ; sans cela on n'aurait pas
osé lancer des accusations de ce genre.

C'est ainsi que l'ivraie semée à pleines mains par les judaïsants,

semblait enfin prospérer à merveille. Paul était mal
placé pour intervenir ; Apollos s'était laissé détourner de rentrer

à Corinthe ; il ne restait plus qu'à tourner les yeux vers
Jérusalem pour voir si les apôtres établis dans cette ville con-



524 A. HAUSRATH

sentiraient à se mêler de ces circonstances si pénibles. Si la
liberté du christianisme à la saint Paul avait abouti au libertinage

le plus grossier, les plus aveugles ne devaient-ils pas
comprendre combien la discipline de la loi était indispensable? Les

représentants de ce point de vue-là ne manquaient pas. Déjà
dans sa première épître, Paul y avait fait allusion en passant,
disant qu'ils contestaient son apostolat sous prétexte qu'il
n'avait pas vu le Seigneur Jésus. (1 Cor. XI, 1.) Le fait que ces

judaïsants se faisaient entretenir par le troupeau, tandis que
Paul s'en abstenait, leur avait paru une preuve que celui-ci
était le premier à sentir qu'il n'était pas apôtre. Comme ces

gens qui niaient son apostolat étaient étrangers, Paul n'attacha

pas grande importance à leur dire, s'en remettant à cette simple

considération : « Si je ne suis pas apôtre pour d'autres, je
le suis du moins pour vous qui êtes le sceau de mon apostolat. »

Mais en cela il avait mis trop de confiance en ses Corinthiens ;

il devait apprendre par expérience qu'à Corinthe on était taxé

d'après les prétentions qu'on élevait soi-même. (2 Cor. XI, 21.)
Ces « autres » dont l'apôtre supposait évidemment qu'après
avoir établi leur droit de manger de la vigne qu'ils avaient

plantée et du troupeau qu'ils avaient nourris, ils s'en iraient
plus loin, étaient au contraire restés. Non-seulement ils
continuaient à pratiquer leur système d'exploitation, au grand
dommage du développement de l'église, mais ils s'étaient établis

comme les esprits dirigeants et les meneurs. (2 Cor. XI,
19-20.) C'est de leur bord que partit essentiellement l'opposition

nouvelle qui surgit à Corinthe. C'est pour cela qu'il est

indispensable de bien'se rendre compte de la personnalité de

ces chefs de parti. Il est hors de doute qu'ils sont venus du
dehors. (2 Cor. X,13-17.) De ce qu'ils disent sur leur compte, il
résulte qu'ils étaient eux-mêmes hors d'état de fonder des églises,

mais ils se vantent outre mesure du travail d'autrui. Paul
trouve risible non-seulement leur manière de se recommander
eux-mêmes* mais aussi leur habitude de se comparer les uns
aux autres, de sorte que l'église, apprenant l'éloge de chacun

par la bouche des autres, se trouve pleine de leurs louanges et

du récit de leurs hauts faits. « Ils ont été partout, » il est seu-



LE SIÈCLE DE JÉSUS CHRIST 525

lement dommage que partout aussi ils aient été précédés par
d'autres qui ont fait le travail dont les derniers venus sont
maintenant si fiers. Leur mission est donc non pas de prêcher
l'Evangile mais d'en vivre : ils se vantent d'être les colporteurs
de l'Evangile, comme dit sarcastiquement saint Paul, seulement
leur marchandise est loin d'être des meilleures. (2 Cor. II, 17.)
Ils ne laissent ignorer à personne d'où ils sont venus. Bien

mieux, un des titres sur lesquels ils fondent leurs droits à

dominer sur le troupeau est d'être de vrais Hébreux (2 Cor. XI,
22), n'ayant point perdu leur prestige comme peuple de Dieu

par le fait d'être nés dans la diaspora, des Israélites « desquels
sont l'adoption, la gloire, les alliances, l'ordonnance de la loi,
le service divin et les promesses. » (Rom. IX, 4.) Enfin ils
appartiennent à la semence d'Abraham à laquelle seulement le

salut messianique est garanti. (IX, 7 ; XI, 1.) Ces judaïsants
affectent donc de prendre, à l'égard de l'église grecque de

Corinthe, exactement la position que la synagogue adoptait à

l'égard des païens croyants. En qualité d'Israélites ils sont des

médiateurs nés du royaume messianique qui approche ; c'est à

ce titre qu'ils condescendent à tendre la main aux Grecs qui,
sans leur intervention, seraient perdus. Mais en retour ils
exigent ce respect avec lequel le prosélyte de la porte baisait le
bout de la robe du rabbi. C'est là ce besoin d'asservir, de

dominer, de. frapper au visage dont parle ici saint Paul, comme
dans l'épitre aux Galates. (2 Cor. XI, 20; Gai. II, 4.) Mais la
multitude aime à être menée; elle éprouve un besoin intérieur
de porter la queue traînante des prêtres et des docteurs et

d'abdiquer, alors qu'elle s'imagine se débarrasser par ce

moyen du fardeau du péché. « Vous souffrez volontiers les

imprudents, s'écrie Paul avec surprise, quoique vous soyez

sages. Même si quelqu'un vous asservit, si quelqu'un vous

mange, si quelqu'un prend votre bien, si quelqu'un s'élève sur
vous, si quelqu'un vous frappe au visage, vous le souffrez. Je

le dis avec honte, j'ai été trop faible. » (2Cor. XI, 19-21.) Ala
vérité ce n'est pas uniquement à cause de leur descendance
d'Israël que leurs admirateurs en font si grand cas ; ils ont à

cœur un privilège, auquel Paul fait souvent allusion et que



526 A. HAUSRATH

cependant il ne peut jamais désigner directement. Ils se vantent

de quelque chose « d'extérieur » (2 Cor. V, 12 ; X, 7; XI,
18 ; Gai. II, 6), dont ils prétendent que saint Paul serait privé.
Nous ne saurions point en quoi ce privilège extérieur consiste
si nous n'entendions l'apôtre dire occasionnellement : « même,
quoique nous ayons connu Christ selon la chair, toutefois nous
ne le connaissons plus ainsi maintenant. » (2 Cor. V, 16.) C'est

donc cet unique avantage qui les place si haut au-dessus de

l'apôtre. Ils ont vu Christ, ce n'est pas le cas de Paul. Il est

vrai, l'apôtre est placé à un point de vue duquel ce grand
privilège perd toute valeur. Avec Golgotha, dit-il, le passé a

disparu avec tous les privilèges personnels, de sorte que chacun
ne vit qu'en Christ ressuscité. Par conséquent nous ne
connaissons plus personne selon la chair, et si quelques-uns de

nous ont eu ce privilège d'avoir connu Christ selon la chair, il
a disparu, car en Christ nous sommes devenus une nouvelle
créature. « Les choses anciennes sont passées, voilà toutes
choses sont devenues nouvelles. » (2 Cor. V, 15-17.) De sorte

qu'il ne sait plus voir aucune différence entre lui et eux. « Vous

regardez à l'extérieur, dit-il à l'église avec l'accent du reproche.
Si quelqu'un se confie en soi-même d'être à Christ, qu'il pense
encore cela en soi-même que, comme il est à Christ, nous
aussi nous sommes à Christ. » (2 Cor. X, 7.) « Nous sommes à

Christ et- Christ à Dieu, » avait-il déjà écrit dans sa première
épître. (III, 22.) Déjà alors il avait opposé àia connaissance du
Sauveur pendant sa vie terrestre la contemplation du glorifié.
« Ne suis-je pas apôtre? N'ai-je pas vu notre Seigneur Jésus-

Christ? » (IX, 1.) Alors, comme aujourd'hui, il s'en est référé
à sa vision et au fruit de son travail. (1 Cor. IX, 1-3; XV, 8;
1 Cor. XI, 23 ; XII, 10.) Tout cela pouvait être suffisant pour
l'apôtre. Mais pour la conscience chrétienne ordinaire c'était

pourtant un fait d'une grande importance d'être en mesure de

parler comme témoin oculaire des scènes de Capernaum, de

Cesaree, de Béthanie ; de pouvoir raconter ce que Jésus avait
dit du haut de la barque, comment il avait guéri les démoniaques,

fait son entrée à Jérusalem, rendu le dernier soupir sur
Golgotha ; ou d'être réduit, comme saint Paul, à prêcher un



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 527

évangile caché (2 Cor. IV, 3), cette doctrine obscure de la
justification par la foi. On ne comprend que trop aisément que la

multitude se tournât de préférence vers ces témoins oculaires
du Seigneur. Ne sommes-nous pas toujours disposés à nous

représenter comme entouré d'une certaine auréole de gloire
chacun de ceux qui faisaient partie de cette multitude privilé-
gée à laquelle la parole vivante du Sauveur fut adressée? Mais

tous ceux qui l'entendirent ne crurent pas et tous ceux qui crurent

ne devinrent pas meilleurs. Ceux qui intriguent là, à

Corinthe, font également partie de ces personnes privilégiées ; ces

souvenirs-là sont les plus précieux de leur vie ; mais ce qui
était autrefois véritablement de l'enthousiasme est devenu une
industrie. Ils s'enorgueillissent de l'Evangile, dit saint Paul.
Comme ils étaient près de tomber dans toutes ces aberrations

qu'il leur représente Ge n'est pas assez que, fiers de s'appeler
christiens, ils prétendissent avoir en quelque sortele monopole
de Jésus; mais ils passaient aisément du témoignage qu'ils
avaient partout rendu à ce qu'ils avaient fait : c'est ainsi qu'ils
en venaient à se prêcher eux-mêmes, et non pas Christ.

Les grands voyages missionnaires qu'ils ont faits deviennent

l'objet de leurs harangues (2 Cor. XI, 15) ; ils vont même

jusqu'à se vanter de choses que personne en ce moment ne
constate en eux (XI, 12), et d'autres encore qui, par leur
nature, échappent à tout contrôle. (XII, 6.) Voilà pourquoi Paul

est obligé de s'exprimer comme il le fait. (XII, 1-5.) Mais, par
suite du point de vue auquel se trouvait placée la grande
majorité de la congrégation, ces récits fanfarons de voyages
missionnaires trouvèrent bientôt plus d'écho que n'avaient fait,
quelque temps auparavant, les discours séduisants du frère
Apollos. On ne se contentait pas de tolérer leurs prétentions,
mais on était satisfait de leur voir prendre en main la direction
de la congrégation. (XI, 20.) Ici, comme en Galatie, le principal

souci des judaïsants, c'est d'exclure l'apôtre de sa propre
église. Comment une personne n'ayant pas vu Jésus, pouvait-
elle annoncer le véritable Evangile Comment peut-il prétendre

être apôtre, vu que le collège apostolique de Jérusalem,
après le départ de Judas, s'est complété par le choix d'une per-



528 A. HAUSRATH

sonne qui avait été avec Jésus depuis les jours de Jean-Baptiste

jusqu'aux derniers moments de l'apparition du ressuscité

(Act. I, 21, 22.) Au surplus, quelle espèce d'apôtre pouvait
donner cet homme faible, sans aucun extérieur (2 Cor. IV, 7),
atteint de maladies repoussantes (IV, 10 ; XII, 7-10), souvent
hors de lui, qui de plus est malade d'esprit (V, 13), et par
conséquent éminemment passionné, privé de cette paix divine, de

cette patience et de cette fermeté qui sont les traits caractéristiques

d'un véritable apôtre?
Pour des gens nourrissant de telles dispositions hostiles,

l'affaire de l'incestueux offrait une excellente occasion de ruiner
l'autorité de l'apôtre. Il est certain que c'est de ce bord-là que
partent les bruits que Paul n'est pas en état d'exercer ce pouvoir

dont il s'est vanté à l'égard de l'incestueux. (X, 7-10.) De

sorte qu'ils réclament, d'une part, que Paul fasse ses preuves,
en fournissant-ces démonstrations d'esprit et de puissance qui
légitiment un apôtre ; d'autre part, ils exécutent la résolution
générale du troupeau, d'inviter un des grands apôtres'à se

rendre à Corinthe pour qu'il décide sur les lieux qui possède
le véritable Evangile, la vraie prédication, l'Esprit de Dieu
authentique. Il s'agissait d'une personnalité à laquelle Paul lui-
même ne pût refuser la connaissance de l'Evangile et la possession

de l'Esprit. Il ne pouvait voir sans inquiétude l'arrivée
d'un tel personnage, vu que, par suite de l'état des esprits,
cette invitation devait lui produire l'effet d'un nouveau tour
des adversaires.

Il se peut que le châtiment de l'incestueux ait été différé,
parce que les uns comptaient toujours sur l'arrivée de Paul,
tandis que les judaïsants attendaient l'homme convenable «qui
était en roule. » (XI, 4.) Or, comme Ephèse était plus rappro -

chée que Jérusalem, on conçoit que Paul ait été informé de la
tournure nouvelle des choses avant l'arrivée de celui qu'on
attendait; c'est dans les quatre derniers chapitres de la
seconde épître aux Corinthiens qu'il répond à ces indignes
intrigues.

Il accepte l'éventualité d'avoir à accomplir un miracle pour
châtier l'incestueux, mais il admet aussi que la chose puisse



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 529

tourner contre lui, dans le cas où la vérité ne serait pas de son
côté. En tout cas la congrégation n'a nul droit de réclamer ce
miracle comme preuve de son apostolat : « Examinez,
éprouvez-vous vous-mêmes! » crie-t-il aux personnages insolents qui
doutent de lui. Pour ce qui est des autorités qu'on lui oppose,
il distingue entre les grands apôtres de Jérusalem et les faux

apôtres, les mauvais ouvriers auxquels il dit vertement leur
fait. (2 Cor. XI, 13-20; X, 12-18; 1,19.) Quant aux premiers,
si celui qui doit venir leur apporte un autre évangile, les
Corinthiens feront bien de le recevoir, car il est loin de contester
l'autorité des gens de Jérusalem ; toutefois il est pleinement
convaincu qu'il n'en sera pas ainsi. (XI, 4-6.) Sous ce rapport-
là il peut donc attendre avec confiance la réalisation du plan
qu'ils ont formé. Il ne craint qu'une chose, c'est que ce

nouveau culte de l'homme ne détourne l'église de Christ son maître,

et, quant à lui, son ambition serait de les présenter au

Seigneur Jésus comme une vierge chaste. (XI, 2.) Que les
adversaires chantent leur propre gloire ou celle des grands
apôtres, il n'a pas à pâlir, lui, plus devant les uns que devant les
autres. C'est à la vérité une folie de se vanter soi-même, comme
le font les autres, mais si les Corinthiens y tiennent absolument,

il se vantera, lui aussi, non pas de ses grandes œuvres,
mais de ses faiblesses. C'est alors que Paul déroule à leurs

yeux le long catalogue de toutes les souffrances, de toutes les
avanies qu'il a endurées pour le nom de Christ. (XI, 22-30.) A
cela viennent s'ajouter ses préoccupations incessantes pour le
bien de toutes les églises. — Ce n'est pas de cela qu'il s'agit, lui
répondent les adversaires : nous avons vu Christ et ce n'est pas
ton cas. — C'est alors que, poursuivi l'épée dans les reins et
poussé au pied du mur, saint Paul se résigne à leur laisser en -
trevoir tout un côté mystérieux de sa vie, en leur parlant des

visions dont il a été favorisé. C'est avec répugnance, à son corps
défendant, qu'il fait cette révélation ; aussi, après s'être exécuté,
s'écrie-t-il en colère : « J'ai été imprudent en me glorifiant ;

mais vous m'y avez contraint » (XII, 1-11.) Du reste, il veut
qu'il soit bien entendu que des faits de ce genre n'ont rien de
concluant. Il ne veut être apprécié que d'après ce que chacun

C. R. 1873. u



530 A. HAUSRATH

a vu et entendu en lui ; — c'était un trait sanglant à l'adresse
des adversaires qui prétendaient fonder leur autorité sur des

visions et des révélations dont aucun tiers ne pouvait rendre
témoignage. (XII, 6.) Il passe plus légèrement sur l'accusation
de manque de désintéressement, sachant fort bien que le
troupeau ne peut prendre cette accusation au sérieux.

Les Corinthiens n'atteignirent pas leur fin qui était d'obtenir
que Paul se rendît au plus vite à Corinthe. Il promet bien d'y
faire une troisième visite, mais avant cela il veut attendre de

voir l'effet que sa lettre produira. Il se serait alors rendu
directement à Corinthe pour terminer tous les différends.

Il est très remarquable que cette fois encore Paul ne tient
pas sa promesse. A la vérité il n'avait pas promis expressément
une visite immédiate ; il l'avait fait dépendre de certaines
éventualités. Mais cette façon d'écrire révolte les Corinthiens ; ils
n'y tiennent plus : « Il écrit d'autres choses que celles qu'ils
lisent. » (1,13.) Les partisans eux-mêmes de l'apôtre ne savent

plus que penser; ils sont contraints d'avouer que c'est un
homme sur lequel on ne peut compter ; qu'il forme des projets
selon la chair, et que chacun, suivant ses goûts, peut, à son

choix, trouver en lui le oui et le non. (1,17.)
Pendant qu'à Corinthe on attendait avec anxiété le grand

jugement de Dieu, Paul avait pris la route du nord, et pour ce

qui était de la grande épreuve il en était toujours à son dire :

«Examinez, éprouvez-vous vous-mêmes.» Il va de soi qu'à
Corinthe on était fort contrarié de voir une situation si tendue se

dénouer de la sorte. Pour les adversaires la lâcheté de l'apôtre
était maintenant suffisamment démontrée ; ses adeptes eux-
mêmes ne savaient peut-être plus que dire.

Paul n'en avait pas moins d'excellentes raisons d'agir ainsi.

Il voulait donner le temps aux passions de se calmer. Il épargnait

les Corinthiens en ne se rendant pas trop tôt à leur ardent
désir et en laissant au troupeau le temps de revenir à de meilleurs

sentiments. S'il se fût rendu immédiatement à leur
demande, une rupture était inévitable. Il aurait été contraint
d'étendre à d'autres les punitions dont il avait menacé un d'entre

eux; il aurait peut-être provoqué une séparation définitive,



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 531

C'est donc par égard pour eux et pour celui qui est la cause de

tout le mal qu'il ne se rend pas à leur ardent désir. S'il a

affligé le coupable, ce n'est en effet qu'en vue de son amendement.

(II, 3.) Cette excuse-là n'était pas de nature à satisfaire le

troupeau. Mais les circonstances se chargèrent d'amener la
réconciliation. Paul venait de passer à Ephèse par une « épreuve »

dont les Corinthiens eurent la nouvelle justement quand il
leur adressa la dernière lettre qui nous ait été conservée.
(2 Cor. 1,1-9.)

Huit mois s'étaient écoulés depuis le commencement des

troubles. Tite avait été mieux reçu dans une seconde visite que
dans la première. L'épître, d'abord si mal reçue, avait fini par
produire son effet. La nouvelle des terribles souffrances de

Paul à Ephèse avait peut-être contribué aussi à attendrir le
cœur des Corinthiens; il se peut qu'humainement parlant ils
aient été fiers de pouvoir se réclamer d'un tel martyr ; il est fort
possible que bon nombre d'entre eux se soient écriés: «Nous
sommes de Paul tandis que récemment ils voulaient tous être
de Pierre. Quoi qu'il en soit, saint Paul sait que les Corinthiens
sont du nombre de ceux qui ont demandé sa délivrance et qui
prient encore Dieu qu'il soit épargné. Il y a mieux. Tite lui fait
savoir tout à coup qu'il est ardemment désiré par l'église,
qu'on est plein de zèle pour lui. C'est au moment où ils voient
le danger d'être définitivement privés de l'apôtre qu'ils
s'aperçoivent de tout ce qu'ils perdraient en lui. Le terrain étant ainsi
bien préparé, les semences répandues par la première épître
commencèrent à lever. Les membres du troupeau songèrent
sérieusement à la nécessité de faire disparaître le mal qui
leur était reproché. Chacun commença à s'excuser: on eut
recours à des mesures disciplinaires contre l'incestueux. (VII,
11.) Tout est tellement changé que Paul à son tour doit les
exhorter au ménagement. L'affaire de la collecte s'arrangea
enfin. La domination usurpée des judaïsants venus de Palestine

ne dura donc qu'un instant, mais les anciens adversaires sont

toujours debout. Ce qui caractérise l'endurcissement dogmatique,

c'est qu'il demeure insensible à tout sentiment moral. On

maintient que Paul a manqué à sa parole,-qu'il n'a pas relevé



532 A. HAUSRATH

le gant. (I, 16.) La lettre qu'après des siècles personne ne peut
lire sans émotion ne leur avait fourni que matière à critique
et à raillerie. On avait profité du récit que Paul avait fait de

ses longues et cruelles souffrances, récit à arracher des

larmes à des pierres, pour insinuer au troupeau qu'il recommençait

à se recommander lui-même. (2 Cor. III, 1.) Toutefois le
fait qu'ils trouvent qu'il recommence à flatter les hommes est

un signe que le troupeau ne suit déjà plus les adversaires.
Chose curieuse, en effet, au début du christianisme, les églises
valent mieux que leurs chefs de file théologiques : les

manœuvres et les esclaves du port de Corinthe reviennent plutôt
à de bons sentiments que ces meneurs, qui se targuent d'avoir
connu Jésus selon la chair. Paul, malgré tout, sortit triomphant

de l'épreuve, et il peut s'écrier avec l'accent de la joie
chrétienne, qui est le ton dominant de cette âme enthousiaste,
exactement comme si rien ne s'était passé : «O Corinthiens!
notre bouche est ouverte pour vous, notre cœur s'est élargi.
Vous n'êtes point à l'étroit au dedans de nous, mais vous êtes à

l'étroit dans vos entrailles. Or pour nous traiter de la même
manière (je vous parle comme à mes enfants), élargissez-vous enfin

à notre égard. » (2 Cor. VI, 11-13.) Les Corinthiens s'élargirent

en effet, les judaïsants ne purent l'empêcher. Selon son

habitude, l'apôtre des gentils avait surmonté le mal parle bien.

Paul se rendit à Corinthe. (Hiver 58-59.) Il y trouva
tellement de repos d'esprit et de recueillement qu'il put en
profiter pour exposer dans son épître aux Romains sa position à

l'égard de la loi juive. A en juger d'après le ton de cette lettre,
on est autorisé à croire qu'il avait pleinement réussi à triompher

des opposants. Ce qui paraît confirmer cette opinion c'est

que, dans l'épître aux Romains, il affirme avec plus de

confiance que partout ailleurs la victoire définitive des chrétiens
d'entre les gentils sur les juifs incrédules. Il est également
heureux de jeter un coup d'œil sur toutes les conquêtes qu'il a

faites. Etabli à Corinthe, entre les deux mers, là où abordent
des vaisseaux venant de l'Angleterre et de l'Espagne à côté

d'autres qui arrivent de l'Egypte et de l'Asie, saint Paul se sent
de nouveau saisi de son ancien désir de visiter des pays loin-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 533

tains. Mais avant de donner suite à son projet de visiter l'Espagne

il désire avoir une rencontre avec les frères de Jérusalem,
en vue d'éviter des troubles dans le genre de ceux des cinq
dernières années. Sans se dissimuler les dangers de l'entreprise,

justement à cette heure (Rom. XV, 30, 31), il se décide
à aller à Jérusalem. Il se rendra au centre même du terrible
orage dont les conséquences se font sentir partout dans la
diaspora. Mais il ne reculera pas devant un si grand danger, tant
il lui paraît important, avant de se rendre dans l'Occident,
d'assurer l'avenir du champ missionnaire de l'Orient. La belle
collecte pour laquelle il s'était donné tant de peine semblait
devoir ouvrir les voies à un accommodement. Paul n'était pas
homme, par crainte, à faire porter cette somme par un autre.
Il va donc à Jérusalem pour être bientôt entraîné dans le
tourbillon qui devait aboutir à la ruine de Jérusalem et à la dispersion

des juifs. La période des apôtres est terminée ; nous
entrons dans celle des martyrs dont Paul ouvrira la série. Nous

quittons le monde dont les lettres de Paul s'occupent, pour
pénétrer dans celui que l'Apocalypse éclaire de sa lumière
magique.

Les événements dont nous avons suivi le développement
sont compris dans une période de vingt-sept ans. Dans ce court
espace de temps, l'Evangile du Messie et la Parole de Jésus ont
partout réuni des congrégations, depuis les rivages de la Phé-
nicie jusque sur la côte occidentale de l'Italie. Dans son dernier

séjour à Corinthe, dans l'hiver 58-59, saint Paul déclare

que nulle part, entre Jérusalem et PIllyrie, l'Evangile ne pourrait

être une nouveauté, et qu'il doit se rendre en Espagne

pour trouver des gens qui ne l'aient pas déjà entendu. La
semence pouvait avoir été étouffée dans telle ou telle localité,
des mesures n'en avaient pas moins été prises pour qu'elle
levât dans quelques centaines d'autres.

Ce qui est certes plus important que cette propagation locale,
c'est que la nouvelle religion avait jeté de profondes racines
dans certaines classes de la population, si bien que les esclaves
et les femmes opprimées des classes inférieures se croyaient
intéressés à son triomphe. La religion des chrétiens avait donc



534 A HAUSRATH

obtenu une prépondérance importante sur toutes les religions
de l'Orient qui se faisaient concurrence. Déjà, du point de vue
purement extérieur, vers le milieu du siècle, il était permis de

prédire un grand avenir au christianisme.
Voici quelle était la portée historique des événements

religieux de ces années-là. Les religions de l'Orient faisaient invasion

dans l'empire romain. Le génie religieux de l'Orient était
tellement supérieur à celui de l'Occident que les formes les

plus dégénérées des cultes orientaux trouvaient encore des

partisans en Occident. Isis avait son temple sur les bords du
Tibre ; les lions traînaient dans les rues de Gadès le char de la
mère de dieu des Phrygiens ; jusque sur les bords du Rhin
s'élevaient les pierres de Méthra, rappelant le Dieu de la
lumière des Perses. Toutefois, pour si puissant que fût le sentiment

de dépendance qui dominait dans tous ces cultes, pour
parler au cœur des hommes de cette époque, qui avaient
suffisamment appris à connaître la vanité des choses de ce monde,
il n'y avait que la religion qui se rapprochait de la nouvelle
conception de l'univers, mise en avant par les hommes cultivés

de la Grèce. De la rencontre du platonisme avec la foi en

l'avenir des Hébreux naît la religion nouvelle, qui complète la

conception platonicienne de tout un monde transcendant
d'idées par la foi juive à un monde à venir, et qui fait voir en
Jésus le médiateur au moyen duquel Dieu réconcilie le monde

avec lui-même. Les religions naturistes et celles qui n'avaient
en vue que les besoins pratiques avaient fait leur temps. Elles
devaient être remplacées par une religion dont la substance

serait une aspiration vers un monde meilleur, et qui harcellerait

sans cesse l'humanité pour qu'elle fît de cette terre un

royaume digne d'un monde supérieur. Saint Paul le premier
avait décrit à grands traits comment pouvait s'accomplir cette

pénétration réciproque de l'au-delà et de Yen-deçà ; les autres
écrivains du Nouveau Testament ne font que développer son

point de vue ; ceux même qui veulent faire prévaloir les idées

juives ne réussissent pas à se soustraire entièrement aux
conceptions de Paul. Ar la rédemption des cœurs était venue

s'ajouter l'unité de la pensée qui, dans le cours des siècles, s'em-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 535

para toujours plus des esprits. La foi en la réconciliation, et en
la présence du monde à venir dans le monde présent, et en
l'idée que ce monde-ci est fait en vue du monde à venir, est la
conception qui domine tout le moyen âge. Il fallut sans doute
des siècles pour arriver à cette théologie paulinienne, à l'idée

complète du moyen âge qui, derrière chaque replis des choses

sensibles, sait apercevoir le monde spirituel. Il fallut s'essayer,
s'exercer pour que cette conception devînt familière à chacun ;

mais tous les contours généraux du monde nouveau se trouvent

déjà chez saint Paul. Telle était la haute portée, les grands
résultats de ce temps des apôtres. Saint Paul avait tout droit
de dire : « La victoire par laquelle le monde est vaincu, c'est

notre foi »

J.-F. Astié.


	Le siècle de Jésus-Christ. Partie 2, Le temps des apôtres

