
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: Dieu et l'homme

Autor: Brocher, Henri / Ulrici, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIEU ET L'HOMME

D'' HERMANN ULRICI

Seconde partie : Eléments île philosophie pratique. Premier volume :

Introduction et principes généraux. Le droit naturel.

Le premier volume de l'ouvrage que nous annonçons
aujourd'hui traite deux sujets bien distincts les principes généraux

de la morale dans le sens large du mot, et les applications
de ses principes au droit. Les applications à la morale proprement

dite et à l'esthétique viendront plus tard.

I. PRINCIPES GÉNÉRAUX

La morale suppose la volonté libre, sans laquelle il n'y a plus
lieu de distinguer, ni le bien du mal, ni le vrai du faux, ni le

juste de l'injuste. Le matérialisme, il est vrai, nie la liberté et

ses conséquences, mais il se borne à nier, il ne prouve pas et

ne peut pas prouver.

A. LA VOLONTÉ

La vie morale, comme toute vie organique, suppose le
mobile; celui-ci est une combinaison de force et de besoin, qui

' Gott und der Mensch von Dr Hermann Ulrici. Zweiter Theil : Grundzüge der

practischen Philosophie. Erster Band : Allgemeine grundlegende Einleitung. Das

Satiirrecht. In 8», 1873.



DIEU ET L'HOMME 461

permet à l'être de produire lui-même les conditions de son
existence qui implique par conséquent une idée de conservation
de soi-même ; la satisfaction du besoin procure en outre une
jouissance. L'homme possède une assez grande variété de

mobiles; l'auteur en énumère quelques-uns, entre autres l'imagination.

L'homme, et c'est en cela qu'il se distingue du reste de la
création, n'est pas l'instrument passif, le jouet de ses mobiles ;

il les domine, peut leur imposer silence, dans une certaine
mesure même les évoquer à son gré ; c'est cette faculté de

dominer les mobiles qui constitue la volonté, laquelle par
conséquent ne doit pas être confondue avec le mobile, comme cela

se fait malheureusement souvent. Pour que cet empire puisse
s'exercer sur lesmobiles, ilfaut que ceux-ci se changent en
désirs, c'est-à-dire qu'ils deviennent conscients. La conscience est

indispensable à la volonté; elle doit porter non-seulement sur
le besoin, mais sur les moyens de le satisfaire et peut-être même
sur les conséquences de cette satisfaction.

La volonté n'est pas nécessaire à l'action ; le mobile suffit à

lui seul pour mettre le corps en mouvement ; c'est ce qui arrive
toujours chez l'animal, ainsi que chez l'homme quand il ne se

possède pas. La volonté s'oppose à ce cours naturel des choses

pour contrôler le mobile. Cette résistance est un premier acte,
auquel vient s'en joindre le plus souvent, bien que pas toujours,
un second, la délibération, puis un troisième, la décision, qui
n'est pas nécessairement conforme au résultat de a délibération.

Le discernement et la conscience, nécessaires à la volonté,
ne doivent pourtant pas se confondre avec celle-ci, qui
présente plutôt le caractère d'un mobile. Toutefois, la volonté
supposant la conscience, elle se développe graduellement
comme celle-ci, ce qui ne l'empêche pas d'être le véritable
moi, l'essence de l'homme.

B. LA. LIBERTÉ

Une fois qu'il a appris à distinguer entre les mobiles et la
volonté qui vient les modérer, l'homme arrive à considérer cette
volonté, qui est son moi, comme étant, en partie au moins, la



462 HERMANN ULRICI

cause de ses actes ; il pense qu'il dépend de lui d'agir dans tel
sens plutôt que dans tel autre. En d'autres termes, il se croit
libre. On peut contester le bien fondé de cette croyance ; mais
personnen'en conteste l'existence. —L'auteur voit dans lebesoin
puissant que nous avons de conserver et de développer notre
prétendue liberté, dans le fait que l'homme est capable d'aller
au devant de la mort, de surmonter par conséquent même l'instinct

de la conservation personnelle, des indices très-forts en
faveur de l'existence de la liberté ; il passe ensuite en revue,
pour en démontrer l'insuffisance, les diverses objections faites
à cette thèse. Nous devons renoncer à le suivre dans cette
discussion.

Disons seulement qu'il déclare en terminant que la liberté
est la condition sine qua non de toute morale.

C. ORIGINES DES NOTIONS MORALES

Il n'y a pas de société sans règle communément observée par
les associés ; cette règle, il est vrai, peut se borner à l'obéissance
à un même chef. Comment expliquer cette unité de conduite1?

Arrivons tout de suite à la partie dogmatique, en passant
pardessus la polémique.

Une règle de conduite, dit l'auteur, n'est observée que si elle
se présente comme un devoir. Le sentiment du devoir est donc

un facteur indispensable à la notion de société. L'existence du
devoir est attestée par le repentir, par un regret de n'avoir pas
fait quelque chose qu'on pouvait faire. Quand le sentiment du
devoir se précise, quand nous avons conscience non-seulement

que le devoir existe, mais encore de ce en quoi il consiste, nous
arrivons à l'obligation, Pflicht. La conscience morale, Gewissen,

est à la conscience de l'obligation, Pflicht-Bewusstsein, ce

que le fait général est au cas particulier. L'un et l'autre supposent

et complètent le sentiment du devoir. La conscience
seulement n'est pas un fait primordial ; elle suppose une distinction
entre plusieurs sentiments. Cette distinction peut être imparfaite;

la conscience alors sera défectueuse, car c'est un préjugé

que de la croire infaillible.
Produit d'une combinaison, d'un développement, la con-



DIEU ET l'homme 463

science est très inégalement présente chez les divers individus;
le sentiment du devoir au contraire est un fait psychologique
élémentaire qui se retrouve et se retrouve le même chez tous
les hommes. Cette invariabilité est dans sa nature, car il se

contredirait s'il ne la possédait pas. A la fois subjectif et objectif,
en ce qu'il a son lieu dans le sujet et en ce que l'objet doit s'y
conformer, il est le critère qui nous permet de distinguer Je

vrai, le beau, le bien, d'une manière générale le moral.
L'existence de ce sentiment constatée, déterminons-en la

nature. C'est une affection de l'âme relative à ses propres états,
et en particulier à son développement futur. Tout développement

suppose un but, qui doit être le même pour toutes les
âmes. L'idée de devoir est une idée de perfectionnement ; il
faut distinguer seulement le perfectionnement moral qui consiste

à bien choisir les buts, du perfectionnement naturel qui
augmente les moyens nécessaires pour arriver aux buts.
Les deux perfections s'appuient l'une l'autre ; il peut arriver,
ce nonobstant, que le même être soit très parfait dans unâ

sens et très imparfait dans l'autre.
Notre but, c'est nous-mêmes, notre propre perfectionnement.

Reste à savoir en quoi consiste la perfection. Celle de la
connaissance s'appelle le vrai, celle de la volonté le bien, celle du

sens esthétique le beau. Ces trois idées supposent le sentiment
du devoir, complété par d'autres éléments. Cherchons d'abord
en quoi consiste le vrai.

LE VRAI.

Cette notion est de nature essentiellement morale. Cela se

manifeste dans le fait que nous ne nous contentons pas de

l'exact, relatif aux idées particulières, aux effets, aux
apparences, que nous voulons avoir une conception de l'ensemble
du monde, des causes, de l'essence des choses. Cette connaissance

supérieure, dont l'objet est le vrai, ne nous est nécessaire,
ni pour notre vie matérielle, ni même pour notre vie intellectuelle

isolément considérée, lesquelles pourraient se contenter
d'idées particulières et d'exact. Elle est nécessaire à notre vie

morale, à la satisfaction du besoin d'ordre et de règle qui nous



461 HERMANN ULRICI

possède ; il nous la faut, parce que nous avons un devoir à

accomplir et que nous ne pouvons pas l'accomplir sans son secours.
La notion de vérité est donc une idée morale ; d'abord par-

qu'elîe ne peut se trouver que chez un être moral ; ensuite

parce qu'elle renferme l'idée d'un but qui ne peut être atteint

que par l'activité d'un être moral; enfin parce qu'elle répond
à une idée de devoir, et nous impose l'obligation de tendre à

la perfection de la connaissance. Ainsi comprise, la notion du

vrai est la base indispensable de celle du bien.

LE BIEN

Si le vrai nous était inaccessible, nous ne pourrions avoir une
notion vraie du bien. Toutefois la méthode qui conduitàla vérité
sur le bien n'est pas celle qui conduit à la vérité sur les choses,
leur but et leur règle ; le secours de l'expérience fait ici défaut.
Une action en effet est bonne ou mauvaise suivant les buts
qu'elle poursuit, les motifs qui la déterminent. Or, les buts et
les motifs ne sont pas révélés par l'expérience, immédiatement
au moins.

Nous appelons bien tout ce qui satisfait nos besoins, tout ce

qui a une valeur pour nous. A ce titre, la vérité elle-même est
bonne. L'homme est la mesure du bien, tandis que la mesure
du vrai se trouve dans l'objet, dans l'ensemble du monde. Le
bien est anthropocentrique, le vrai cosmocentrique.

Le critère du bien, c'est l'homme, mais l'homme tel qu'il doit
être. Au physique comme au moral, ce qui convient à l'être
sain ne convient pas toujours à l'être maladif; d'où résulte que
la perfection est nécessaire au bonheur. Mais l'homme ne
naît pas parfait ; il faut distinguer en lut le bien du mal. Il
faut distinguer aussi le bien ou le mal naturel, qui sont tout ce

qui favorise la perfection ou s'y oppose, et le bien ou le mal
moral, qui supposent une volonlé humaine dans les conditions
indiquées.

LE BEAU

La notion du beau se développe aussi graduellement. Elle a

son point de départ dans un fait naturel et sensible, qui doit



DIEU ET l'homme 465

être complété par un élément spirituel. L'élément naturel c'est
la perception d'une apparence agréable ou désagréable ; l'élément

spirituel, c'est la satisfaction donnée par le beau comme

par le bien et le vrai, au besoin de perfection, au sentiment de

ce qui doit être. On arrive de la sorte à définir le beau : ce qui
met en évidence la perfection humaine. Complétons la définition

en disant : Le beau présente la perfection que l'homme-
doit atteindre par sa volonté.

Le sens du beau se manifeste d'abord dans le goût de la

parure, que nous trouvons chez l'enfant et le sauvage, L'homme
cherche le beau d'abord en lui, et en étend plus tard l'idée au
reste de la nature. La nature n'est belle qu'en sens qu'elle
répond à des sentiments humains.

La faculté qui nous permet de distinguer le beau est
l'imagination, laquelle travaille, souvent à notre insu, à mettre de

l'ordre dans nos conceptions comme la force plastique en met
dans les éléments matériels de notre être. L'imagination est
satisfaite ou choquée par les données de nos sens ; de là la cont
fusion souvent faite entre ce qui flatte les sens et ce qui plaît
à l'imagination ; de là aussi l'attrait, l'amour qu'éveille en
nous la contemplation du beau.

Cet attrait ne se retrouve pas toujours ni dans le vrai qui
nous déplaît souvent, ni dans le bien qui se présente parfois
sous la forme d'un devoir pénible à accomplir. Le beau est

précisément destiné à nous faire aimer le bien et le vrai, en

nous les signalant et les couvrant de charmes.

D. RAPPORT DE NOS DIVERSES IDÉES MORALES. LA RAISON. LA

SCIENCE ET L'ART; L'ÉGLISE ET L'ÉTAT

Pourquoi les notions fondamentales du beau, du vrai e^ du
bien varient-elles suivant les temps et les personnes? Cela tient
soit au développement inégal de l'idée de devoir dont elles
sont des fonctions, soit au fait que la faculté de discernement,
qui est nécessaire aussi, s'exerce avec plus ou moins de

profondeur, de précision et de pureté ; elle est souvent dénaturée

par l'intervention d'intérêts personnels, de sympathies, etc.
Les trois idées du beau, du bien et du vrai ayant be-

C. R. 1873. 30



466 HERMANN ULRICI

soin les unes des autres pour se développer, cette solidarité
a fait supposer l'existence d'une faculté unique de l'âme, qui
s'appliquerait à ces trois objets et qu'on appelle la raison,
Vernunft. Le sens de ce mot est difficile à déterminer. On
considère généralement la raison comme la faculté qui nous permet
de concevoir le suprasensible ; elle tient nécessairement du

sentiment, puisqu'il ne peut être ici question de sensation ;

elle renferme en outre un élément de discernement. Comme
le nom l'indique (Vernunft de vernehmen), la raison est une
prise de possession de certaines données ; elle a une valeur
pratique, puisqu'elle nous met en mesure d'atteindre nos buts;
enfin, on se la représente comme un mobile, qui nous pousse
à agir raisonnablement et s'efforce dérégler les autres mobiles.

On voit que la raison met en jeu des facultés diverses ; c'est
à cause du caractère moral qui leur est commun qu'on les

réunit dans une même conception et sous un même nom. La
raison se présente ainsi comme le concours de toutes nos
facultés, pour l'accomplissement de notre destinée.

L'esprit humain ayant besoin d'unité, ce concours des

diverses facultés ne peut se faire qu'au moyen d'une répartition
du travail entre les différents moments ou entre les différents
individus qui composent une société. L'instant consacré à la
recherche du vrai ne peut pas l'être à la réalisation du bien on
du beau. La personne qualifiée pour l'une de ces tâches ne
l'est par le fait même généralement pas pour une autre. C'est

ce qui a fait distinguer diverses sphères d'activité, dont
certains individus font leur spécialité ; ainsi la science, qui poursuit

le vrai et l'art qui se propose le beau. Le bien est l'objet de

la pratique qui est l'affaire de tout le monde, sans excepter le

savajit et l'artiste. Gest pour satisfaire leurs besoins communs
au moyen de facultés diverses que les hommes s'organisent en

sociétés, parmi lesquelles l'état et l'église tiennent le premier
rang.

E. BUT ET DIVISION DE LA PHILOSOPHIE PRATIQUE.

Les diverses branches de l'activité humaine et les diverses
institutions qu'elles font naître doivent conserver les unes vis-



DIEU ET l'homme 467

à-vis des autres une certaine indépendance, qui laisse pourtant

subsister leur solidarité. La détermination de leurs limites
ne peut être opérée que par la philosophie pratique ; elle seule
est en mesure de montrer à l'homme les divers buts qu'il doit
se proposer et d'assigner à ces buts leur importance relative.

La philosophie pratique montre d'abord comment la nature
humaine est essentiellement morale, et comment le sens moral
est indispensable à la recherche et à la conquête du vrai ; elle
laisse aux autres sciences l'exécution de cette tâche.

Elle ne s'acquitte pas aussi facilement à l'égard du bien et
du beau ; ici elle doit entrer dans le détail. Elle se divise alors
en plusieurs branches, qui sont la morale proprement dite,
l'esthétique et le droit ; ce dernier, qui s'occupe de l'organisation

de la société, de la création des conditions nécessaires au

développement de l'homme moral, est un prélude nécessaire

aux deux autres sciences. Mais on ne peut l'aborder que si on
connaît la nature morale de l'homme. C'est ce qui a forcé l'auteur

à faire procéder de l'étude que nous venons de résumer le
traité de droit naturel que nous allons aborder maintenant.

(A suivre.) Henri Brocher.


	Dieu et l'homme

