
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 6 (1873)

Artikel: Le siècle de Jésus-Christ. Partie 2, Le temps des apôtres

Autor: Astié, J.-F. / Hausrath, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE

SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST1

PAK

A. HAUSRATH

DEUXIÈME PARTIE

Le temps des apôtres.

IV. Le paulinisme.

Saint Paul fut l'homme chez qui l'idée chrétienne arriva à sa

maturité ; il eut Je courage de consacrer sa vie entière à ce

que les autres fidèles ne faisaient qu'accidentellement. Son

importance consiste en ce qu'il se donna pour tâche de faire
entendre parmi les juifs de la dispersion cette prédication du

royaume qui avait été réduite au silence en Galilée. Grâce à su

nature infatigable, il réussit à proclamer jusque dans les

synagogues de l'Asie mineure, de la Macédoine, de l'Illyrie et de

i'Achaïe les pensées et les espérances qui déjà depuis
longtemps agitaient les localités où les juifs se trouvaient en grand
nombre. Ensuite, son esprit radical sut tirer les conséquences
de la doctrine qui veut que la participation au royaume
prochain dépende entièrement de l'attitude qu'on prend à l'égard
de Jésus ; cela le conduisit à se tourner immédiatement vers
les païens et à entraîner les populations d'entre les gentils dans
le mouvement qui agitait les juifs. Enfin et surtout ce qui fit
l'importance de saint Paul, c'est qu'il donna la théorie de cette

1 Voir la livraison de janvier 1873.



254 A. HAUSRATH

conciliation de la conscience contemporaine qui se trouvait
renfermée dans l'enseignement de Jésus-Christ. Il jeta hardiment

les bases d'une conception générale de l'univers, qui
comblant l'abîme du dualisme régnant en y substituant l'idée
d'une harmonie du monde sensible et du monde spirituel,
amenée par Jésus-Christ, servit de base au point de vue général

du moyen âge.

1. La personne de Paul. — Grâce à la situation isolée de la
ville de Tarse où le grand apôtre vit le jour, le paganisme s'y
était conservé dans toute sa vigueur. La philosophie, la poésie,
la rhétorique y florissaient également. Peu de temps avant
saint Paul, Tarse, d'après Strabon, aurait éclipsé, à cet égard,
Athènes et Alexandrie. Les sophistes, qui étaient du même

genre que ceux d'Egypte, se distinguaient spécialement par le
don de l'improvisation. Ces écoles de Tarse avaient au dehors

une mauvaise réputation. Les descriptions qu'en donnent les

écrivains païens servent de commentaire aux paroles de saint
Paul, rendant grâces de ce qu'il n'est ni un sophiste, ni un
grammairien, ni un disputeur de ce siècle. (4 Cor. I, 20.) On

comprend que le mépris de la sagesse de ce monde soit
devenu un trait dominant de son caractère.

C'est également dans les faits dont il fut témoin à Taise que
Paul puisa cette profonde horreur pour l'idolâtrie qui est plus
accusée dans ses écrits que dans aucun autre livre du Nouveau

Testament, excepté l'Apocalypse. Les habitants de Tarse en

étaient encore au culte du dieu soleil, religion naturiste, dont
les cérémonies étaient accompagnées d'orgies. Naturellement,
par besoin d'opposition, les juifs de Tarse avaient accusé plus
qu'ailleurs leur zèle religieux et leur patriotisme. Ils avaient

pris quelque part aux troubles du temps des Machabées ; leurs
relations avec Jérusalem étaient tellement suivies qu'ils y
avaient une synagogue à eux, celle même qui avait déployé son
zèle sanguinaire lors de la persécution d'Etienne. Pendant le

siège de Jérusalem, sous Vespasien, on vit accourir de Tarse
de jeunes volontaires volant au secours du temple.

Qui ne voit que quelques gouttes de ce sang patriotique



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 255

coulaient dans les veines de saint Paul? Il suffit de rappeler
des passages comme Gai. IV, 25 ; Rom. IX, 3. S'il n'eût déjà
été au service de Christ, il se serait probablement joint à ces

jeunes patriotes qui en l'an 70 accoururent au secours de la
sainte cité.

On a généralement exagéré l'influence exercée sur saint Paul

par la science grecque. D'abord la littérature grecque n'était

pas tolérée dans la maison d'un pharisien. Sans savoir bien
former les caractères de la langue grecque, môme dans son

âge mûr (Gai. VI, II il n'a jamais appris le grec que dans ses

relations avec ceux qui le parlaient. Grand amateur de cita-
lions, il ne cite que rarement les auteurs païens, et, en rappelant

un vers de Ménandre (1 Cor. XV, 33), il montre qu'il ne
connaît pas la prosodie. Sauf les apocryphes de l'Ancien
Testament, on pourrait croire qu'il n'a jamais lu un livre grec.
Saint Paul n'a que la culture de sa nation ; il demeure Juif dans

ses rapports avec les Grecs, et même quand la nécessité

l'oblige à écrire en grec. Ce n'est que lorsqu'on pense habituellement

en hébreu qu'on peut tomber dans des jeux de mots

comme celui de Gai. IV, 25.
Le milieu dans lequel l'apôtre a vécu n'a cependant pas été

sans déteindre sur lui, et ce n'est nullement par l'effet d'un

pur accident que le plus grand missionnaire chrétien est sorti
d'une ville de la Diaspora. On voit à chaque page de ses épîtres

que l'auteur a vécu au milieu du tourbillon d'une grande
ville. Il y a un contraste frappant entre le style du sermon sur
la montagne et celui des épîtres de saint Paul. Le Maître a vécu

sur les bords des lacs, dans les vallées et sur les montagnes ;

le disciple préfère à la place publique la chambre haute de

quelque maison écartée dans le quartier des juifs. Tandis que
les paroles brûlantes du Seigneur censurent les iniquités des

chefs du peuple et des grands, saint Paul s'en prend aux
péchés secrets du petit peuple, des petits bourgeois. Tandis que
Jésus évite Jérusalem, saint Paul fait pénétrer dans les
demeures humides des grandes villes l'air tonique des bords du
lac de Génézareth. Si Jésus emprunte ses images à la nature,
le grand missionnaire met à contribution tout ce qui constitue



256 A. HAUSRATH

l'étroit horizon de la famillejuive. L'apôtre n'esl pas heureux
lorsqu'il veut emprunter des images à la nature puisqu'il
suppose qu'on greffe les vieux troncs d'oliviers. (Rom. XI, 17.)
D'autres images empruntées à la place d'armes, à l'arsenal, à

la caserne et au théâtre trahissent l'habitant des grandes villes.
(1 Thés. V, 6, 8, 14.) Il est peu probable qu'un juif de la
Palestine eût comparé la vie chrétienne aux combats des lutteurs,
en reproduisant avec tant de soin tous les incidents du combat.
Tout cela trahit à l'égard des usages païens une liberté d'esprit

qui ne se trouvait pas chez un juif de la Palestine. Tandis

que l'auteur du quatrième livre des Machabées estime que la

sainte cité est souillée par la présence d'un gymnase pour des

jeunes gens se livrant tout nus à leurs exercices (4Machab. IV),
l'apôtre parle avec intérêt et sympathie des jeux des païens.
(1 Cor. IX, 24-26 ; Philip. III, 12-14.) Ajoutons qu'il a l'activité,
l'œil ouvert d'un citadin, voyant tout, observant tout, trouvant
du temps pour une foule de choses qui ne manqueraient pas
défaire tourner la tête à un villageois transporté tout à coup
au milieu d'un pareil tourbillon. (1 Cor. XII, 12; XV, 32, 33 ;

Philip. III, 2.) C'est aux réunions du peuple sur la place
publique de Tarse qu'il a emprunté le mot église pour désigner
l'assemblée chrétienne. L'étendue du point de vue, la maturité
du caractère, la bonne manière de se présenter, et surtout
cetee assurance qui inspire la confiance : tout cela, il le doit au
fait d'avoir été élevé dans une grande ville. Paul n'en demeure

pas moins un homme de l'ancienne école, un juif par tout le
fond de son être. Il est fort heureux qu'il n'y ait pas eu à Tarse

comme à Alexandrie fusion des deux cultures ; saint Paul
serait alors devenu un fruit sec comme bien d'autres hommes
élevés dans ce milieu hybride. Tout ce qu'il y avait de mieux
dans l'esprit sémitique se concentre une dernière fois chez

l'apôtre, pour y acquérir la solidité du diamant. L'esprit
religieux qui avait fait la grandeur d'Israël déborda encore chez

lui, pur de tout élément étranger. Ce qui est productif, ce n'est

pas le mélange des civilisations, mais l'originalité nationale ;

seule aussi elle confère beaucoup plus souvent cet accord avec
soi-même, nécessaire pour agir fortement sur les autres. La foi



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 257

juive, qu'aucun doute n'avait entamée, caractérisait à un haut
degré saint Paul : voilà pourquoi ses parolej ont exercé une
beaucoup plus grande action historique que toute l'activité
littéraire des Alexandrins. Ce n'est pas à dire que cet esprit
parvenu à la maturité ne se soit aussi assimilé des idées grecques.

Mais de fort bonne heure ce citoyen romain de naissance,
ce pharisien, fils de pharisien, avait joui des avantages d'une
éducation juive. Dès l'âge de cinq ans, il avait appris à lire la

Bible dans le sein de sa famille, pour prendre part bientôt
après aux trois heures de prière dans la synagogue qui, pour
le juif de la Diaspora, remplaçaient les trois sacrifices dans le

temple de Jérusalem. Le lundi, le jeudi et le jour du sabbat, on
entendait la lecture de la loi. Peu à peu l'élève devint maître à

son tour. Il lut la loi, chercha à l'expliquer et participa aux
controverses. La fréquentation des exercices catéchétiques et
des discussions, le zèle à copier les écrits sacrés terminaient
l'éducation du scribe accompli. Toute l'histoire de son peuple
devint ainsi une vivante réalité que, dès son enfance, Paul connut

jusque dans les moindres détails.
Il suffit d'avoir lu une épître de l'apôtre pour voir combien

il s'est occupé de l'Ecriture ; il esten effet de ces hommes qui
ne savent penser qu'au moyen de citations incessantes. Paul
est tellement pénétré de l'Ecriture que tout est exprimé par lui
au moyen de passages bibliques, qu'il cite, à sa convenance,
d'après la traduction des Septante ou en remontant au texte.
Il est également au courant de la littérature apocryphe à

laquelle il fait des emprunts; ainsi l'application de Deut. XXX, 1

dans Rom. X, 6 rappelle Baruc III, 29. Fidèle à sa maxime
d'examiner toutes choses en retenant ce qui est bon, l'apôtre
emprunte aux livres non canoniques des idées appelées à jouer
un rôle important dans ses propres écrits: ainsi Sapience II,
24 ; 1 Cor. VI, 2, comparé à Sapience III, 8. Bien des images
sont empruntées à l'auteur alexandrin de la Sapience. Ainsi,
Sapience V, 17 ; XV, 7; 1 Thés. V, 7 ; Bom. IX. 20. Il a même
fait des emprunts à des apocryphes, aujourd'hui perdus, en
introduisant la citation par la formule : ainsi dit l'Ecriture. La
déclaration « la circoncision et le prépuce ne sont rien, mais

c. R. 1873. 17



258 A. HAUSRATH

bien une nouvelle créature,» doit provenir d'une apocalypse de

Moïse. Labelle parole 1 Cor. II, 9, sur les « choses que l'œil n'a

point vues,» doit avoir été lue par Origene dans une apocalypse
d'Elie.

Ailleurs, on voit que Paul a souvent lu l'Ancien Testament à

travers le prisme de la tradition rabbinique. Ainsi au lieu de

reproduire purement et simplement la pensée du texte, il
l'accompagne de gloses et d'enjolivements empruntés aux livres des

rabbins. L'anthropologie et la christologie de l'apôtre sont
fondées sur une distinction rabbinique entre l'Adam du premier
chapitre de la Genèse et celui du second, qui ne doivent pas
être identiques. Tandis que la Genèse, dans le récit de la chute,
chapitre 3, veut expliquer l'origine du mal, Paul, d'après le
livre d'Hénoc LXIX, 11 ; XCVIII, 4, 5 et celui de la Sapience I,
13-14; 11,23, 24, croit y découvrir la cause de la présence d'une
double loi dans nos membres et de la mort. Il croit, aussi

d'après un apocryphe, qu'Abraham avant sa vocation a été un
idolâtre. (Rom. IV, 5,13.) Il a également appris de ce même

ouvrage, les Jubilees, les poursuites dirigées par Ismael contre
son demi-frère. (Gai. IV, 23.) Les récits sur Moïse lui sont

venus, en bonne partie, des biographies de Josephe et de Philon.

(1 Cor. X, 4.) Sa division du ciel (2 Cor. XII, 2-4) est
également rabbinique.

Comme l'école rabbinique, l'apôtre se range à une stricte
théorie de l'inspiration. La Bible n'est pour lui qu'une apparition

de l'esprit divin, aussi en parle-t-il comme d'un être
vivant. Elle prévoit, elle exclut, elle ordonne, elle parle. L'Ecriture

est confondue avec Dieu lui-même : ces paroles Dieu dit
et l'Ecriture dit sont pour lui synonymes. Voilà pourquoi Paul

peut tirer les plus graves conséquences des plus petits
détails, comme Gai. III, 16, et pourquoi aussi il ne connaît que la

preuve scripturaire à l'exclusion de tout élément rationnel.
Alors qu'un simple appel à la raison et à l'expérience aurait
suffi, il préfère se lancer dans une longue démonstration
scripturaire.

Mais, on a beau le professer en théorie, jamais l'esprit humain
ne consent en pratique à abdiquer à ce point. Voilà pourquoi,



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 259

de même que chez tous les partisans de l'inspiration plénière,
nous retrouvons chez saint Paul l'idée d'un double sens de

l'Ecriture et d'une explication allégorique. Grâce à ces
expédients, on trouve moyen de placer ce qu'on veut dans l'Ecriture
et de se débarrasser de ce qui déplaît, tout en professant qu'elle
est inspirée jusque dans ses moindres détails. Voir 1 Cor. IX, 9 ;

Gai. IV, 24 ; Rom. X, 16. Une autre grande ressource de l'exégèse

de l'époque, c'était le type, en vertu duquel certains
événements ou certaines personnes deviennent l'image de

personnes ou d'événements qui reviendront plus tard d'une
manière plus parfaite. C'est la notion platonicienne de la
transcendance des idées traduite en langage juif. Il s'introduit
ainsi dans l'Ecriture un sens littéral et un sens spirituel; celui-
ci est pour les parfaits seuls ; il constitue le pain des forts en

opposition au lait des simples, comme dit saint Paul, en
empruntant ici les termes mêmes des rabbins et de Philon. (1 Cor.

III, 2.)
Ce sont pourtant là des choses que tout Israélite intelligent

aurait pu trouver sans peine. Mais nous retrouvons encore chez
Paul les traces d'une culture supérieure puisée à l'école des

rabbins.
Plusieurs circonstances semblent indiquer que, malgré les

données des Actes, il ne l'aurait reçue ni à Jérusalem, ni aux
pieds de Gamaliel. D'abord, ce docteur appartenait à l'école
des Hérodiens, des pharisiens modérés, tandis que le futur
apôtre a été d'entre les zélotes. La circonstance qu'il ne se
reproche que la persécution d'Etienne, qu'il ne parle pas de Jean-

Bapliste, qu'il n'a jamais connu le Seigneur selon la chair, tout
cela semble indiquer que Paul ne serait arrivé à Jérusalem
qu'en l'an 36, après la fin du ministère de Jésus. C'est donc en
Cilicie qu'il aurait reçu son éducation comme pharisien. Tout
porte à croire qu'en étudiant l'Ecriture, il aurait également
étudié le droit; les deux choses sont inséparables dans la
théocratie, puisque c'est Dieu qui décide toutes les questions pratiques.

C'est là ce que les épîtres montrent surabondamment,
d'une manière soit directe, soit indirecte. Il suffit de rappeler
la doctrine paulinienne de la justification et de la sanctification.



260 A. HAUSRATH

Les comparaisons sont aussi empruntées fort souvent au
domaine du droit. (2 Cor. I, 22 ; Gai. IV, 1 ; III, 18; III, 17; IV, 2:
III, 15; IV, 1, 7; Rom. VII, 2. — 1 Cor. VI, 1; 1 Cor. V, 13;
Deut. XVII, 7).

Tout ce que nous savons du pharisaïsme confirme l'idée que
Saul devait appartenir à cette école, comme tous les hommes

qui, à cette époque, prenaient au sérieux la foi d'Israël. Il est

demeuré à tel point fidèle à cette tendance qu'encore en 59.

déjà vieillard, il se déclare pharisien, fils de pharisien. (Act.
XXIII).

Comme eux, Paul a le regard dirigé vers l'avenir; attentif
aux signes des temps il compte sur une prochaine fin du

monde et sur le jugement, sur la résurrection et sur la
manifestation deda gloire du Messie. liest également pharisien dans

les points débattus entre cette secte et celle des sadducèens :

apparitions d'anges, relations avec le monde suprasensible,
révélations. Rien ne montre mieux l'ardeur des idées apocalyptiques

de cette génération que l'idée qu'il ne valait la peine ni
de se marier nide s'affranchir, puisque cette génération devait
être la dernière. (1 Cor. VII, 6 ; III, 15.)

Mais si la fin allait suivre immédiatement, comment les

pharisiens pouvaient-ils estimer leurs petites observances
légales indispensables pour hâter la venue du jour de Jéhovah?
Cette contradiction était inévitable, puisque la réalisation de

la promesse dépendait de la réalisation de la loi : un peuple
juste pouvait seul hériter le royaume. Dieu accomplira tout
envers les fidèles, le vouloir et le faire en vue de ce grand
jour : c'est lui qui produit des vases à honneur et des vases
à déshonneur, car à côté de sa toute-puissance il n'y a nul
élément d'arbitraire humain. Plus tard, quand saint Paul a

enseigné l'élection, il a fait disparaître la contradiction de la

doctrine des pharisiens en donnant tout à la grâce divine. Mais

au début, saint Paul a cru, lui aussi, que le vrai judaïsme
consistait à concilier la grâce divine et la nécessité pour l'homme
d'accomplir les œuvres delà loi. C'est justement en travaillant
à cette conciliation impossible, qu'apprenant à connaître plus

que jamais la puissance de la convoitise, Paul a été conduit à



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 261

pousser ce cri de désespoir: « Malheureux que je suis, qui me
délivrera de ce corps de mort! » (Rom. VII, 7.) Il lui est arrivé
comme aux ascètes de tous les temps : l'anxieuse observation
de lui-même a eu pour résultat de réveiller l'énergie de la vie
sensible. A la suite de ce combat, sa conversion à Jésus-Christ

lui apparaît comme l'entrée dans le royaume de la grâce et de

la paix. (Rom. V, I.) Il éprouve un vif sentiment de délivrance
en comparant le présent au passé. La sévérité avec laquelle il
se prononça contre le légalisme, sa rupture complète avec la

loi, qui n'est là que pour augmenter le péché, sa manière de

concevoir la chair qui ne peut cesser de s'élever contre l'esprit
de Dieu : tout cela montre que Paul a pris au sérieux sa tâche
de pharisien, mais que la chair s'est montrée trop faible pour
lui permettre d'accomplir la loi. C'est ainsi que l'apôtre arriva
à cette conception dualiste en vertu de laquelle la chair serait
mauvaise de sa nature, de sorte que, pour sauver l'humanité,
il ne faut rien moins qu'une création nouvelle, d'après un nouvel

Adam. Au fond ce ne sont là que les résultats du point de

vue de Saul comme pharisien : il n'a nullement renoncé à l'idéal
qui a brillé à ses yeux pendant sa jeunesse. Si toute sa théologie

se résume en ce problème : comment l'homme sera-t-il
justifié devant Dieu? c'est qu'il ne fait que développer les
prémisses de sa première éducation ; de sorte qu'au terme de sa

carrière il est parfaitement autorisé à se dire pharisien, fils de

pharisien
Pour ce qui est de la personnalité de saint Paul, il avait un

frère (2 Cor. Vili, 16-24) et une sœur (Act. XXIII, 16); les
nombreuses images qu'il emploie (1 Thés. II, 7; Gai. IV, 10; 1 Thés.

V, 4 ; 1 Cor. IV 15; 1 Thés. II, 7 ; 1 Cor. III, 2 trahissent le
père de famille et il se range expressément parmi les vœufs.
(1 Cor. Vil, 7, 8, 9.) Son état peu relevé et peu lucratif (1 Thés.
II, 9) consistait à fabriquer avec le poil des chèvres du Taurus
une espèce de toile grossière appelée cilicium qui servait à faire
des tentes et des chaussures. Mais cette occupation manuelle
obligatoire convenait particulièrement aux scribes, aux rabbins,
parce que, laissant l'esprit parfaitement libre, elle permettait à

la pensée de prendre tout son essor.



262 A. HAUSRATH

Correspondant à ces circonstances plus que modestes, la
personnalité de Paul était du nombre de celles qui passent
inaperçues pour le vulgaire, mais qui s'attachent d'autant plus
fortement un petit cercle qui sait les apprécier, parce qu'elles
connaissent à merveille le cœur de chacun et qu'elles savent
sympathiser avec tous. Les uns lui prodiguent l'expression
de leur mépris, d'autres se répandent en témoignages d'admiration

enthousiaste. Son humilité paraît exagérée à ses adversaires

(2 Cor. X, 1, 2) son attitude faible, ses discours méprisables

(2 Cor. X, 10); ils lui reprochent de chercher à plaire aux
hommes en les gagnant par des flatteries. Il lui arrive de
s'abaisser plus qu'il ne paraît convenable (2 Cor. XI, 7), ce qui le
fait accuser de fausseté (2 Cor. XII, 16); et comme il ne sait pas
toujours prendre sur lui de repousser du premier abord les

vœux qu'on lui exprime, il se fait accuser de duplicité et de ne

pas être un homme de parole. (2 Cor. I, 12-18.) D'autre part
quel enthousiasme il provoque! Ses visites sont considérées

comme des grâces, des bienfaits (2 Cor. 1,15); dans toutes ses

épîtres, il doit remercier pour les témoignages d'affection dont
il est l'objet; et si quelques églises sont irritées, c'est au fond

parce qu'il ne les visite pas aussi souvent qu'elles le désirent.
(2 Cor. I, 23.)

Cette contradiction apparente s'explique par le contraste
entre la faiblesse extérieure de sa personne et la plénitude
de richesse intérieure, trait caractéristique dont l'apôtre se

rend fort bien compte lui-même. (2 Cor. IV, 7, 16. Il a

parfaitement conscience d'une supériorité spirituelle. (2 Cor.

X, 4, 5.) Les lettres de saint Paul respirent une force
spirituelle qui poursuit son but avec une énergie irrésistible.
Quand il s'agit d'arriver à ses fins, il a à son service

raisons, preuves, prières, menaces et avertissements, supplications

et invectives. 11 sait assaillir de mille arguments l'âme de

celui qu'il veut convaincre, et après avoir déployé tous ses

moyens, il sent qu'il n'a pas réussi à exprimer ce qui vit en lui.
En tout ceci, Paul est loin d'obéir à un caprice individuel : on
ne retrouve pas trace chez lui de préoccupations égoïstes ou
intéressées. Ce qui le fait agir, c'est quelque chose de supérieur



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 263

qui le domine: sa personnalité n'est que 1e simple vase d'un
contenu céleste. (Act. IX, 15 ; Rom. 9, 21.)

Tout cela est compatible avec des faiblesses extérieures sur
lesquelles s'exerce la raillerie des adversaires. L'auteur des
Actes des Apôtres écrivant au milieu du second siècle, se
rappelle encore que saint Paul était petit de taille, si bien que les
habitants de la ville de Lystre le prennent pour Mercure tandis

que Barnabas leur rappelle Jupiter. Les adversaires de l'apôtre
à Corinthe ne lui concèdent pas même l'éloquence que les autres
lui accordent. Rien en lui ne correspondait à l'orateur imposant

que Raphaël a placé au haut des degrés de l'aréopage.
Dans toutes les lettres de l'apôtre reviennent des lamentations
sur l'état de sa santé (2 Cor. II, 3 ; Gai. IV, 14) qui ne lui permet

pas le libre et joyeux déploiement de ses facultés intellectuelles.

« Nous gémissons, dit-il, désirant avec ardeur d'être
revêtus de notre domicile, qui est du ciel Car nous qui
sommes dans celte tente, nous gémissons étant chargés ; vu
que nous désirons, non pas d'être dépouillés, mais d'être revêtus

afin que ce qui est mortel soit absorbé par la vie » (2 Cor.

V, 3, 4.) Aussi jusqu'à la fin présente-t-il son travail manuel
dans des chambres humides comme une fatigue qui l'oppresse.
Ce qui le préoccupe ce ne sont pas les slygmates du martyre,
mais les soucis journaliers pour le pain de son ordinaire. Mais

il porte ce fardeau pour l'amour des églises: c'est là son unique
gloire. (1 Cor. IX, 15; 1 Thés. II, 6, 9.)

Saint Paul explique son irritabilité par une souffrance qu'il
attribue à l'action d'un démon dont les attaques lui enlèvent la

conscience de lui-même. (2 Cor. XII, 7.) Il voil dans cette

épreuve une compensation pour les révélations extraordinaires
dont il a été favorisé. Ce sont là en effet deux phénomènes qui
vont souvent ensemble dans la vie de certaines grandes personnalités

religieuses. La chose n'est pas uniquement vraie de

quelques visionnaires du moyen âge, mais de certains héros de

la pensée comme Socrate, Jules César, Mahomet, Napoléon,
chez lesquels l'activité de la rêverie a profondément affecté la
vie physique. Il y avait des moments chez saint Paul où la

prédominance de l'activité intellectuelle sur la vie physique pro-



264 A. HAUSRATH

duisait des visions : il ne savait plus s'il avait été dans le corps
ou hors du corps. (2 Cor. XII, 3.) Sous le coup d'une méditation

intense et profonde, il finit par contempler en dehors de

lui, à titre de vision ou de révélation, ce qui l'agite intérieurement.

Le don des langues que l'apôtre possédait n'est qu'un
degré inférieur de cet état extatique. Chez ces natures sensibles,
quand l'agitation intellectuelle a commencé d'ébranler le corps,
toute la vie se porte au cerveau particulièrement excité. Celui-
ci alors, au moyen de son activité spontanée, agite tellement du
dedans en dehors les nerfs des yeux et des oreilles, que des

images et des voix s'engendrent d'elles-mêmes. En même temps
tous les nerfs sensibles et moteurs cessent d'agir, de sorte que
cette agitation extrême du cerveau se termine par une attaque
d'épilepsie, ou par une attaque de nerfs qui aboutit au sommeil.

Le tempérament de Paul porte tout à fait le caractère de cette
irritabilité particulière aux organisations délicates et troublées.
De là chez lui ces hauts et ces bas incessants: je respire de

nouveau, j'étais accablé, je craignais, je remerciai Dieu, sont
les expressions qui rendent l'état de son cœur agité. De là ces
constructions grammaticales interrompues qui vont s'enchevê-
trant les unes dans les autres ; il avait débuté par la colère, il
finit par des expressions de tendresse. Le vous et le moi alternant

sans cesse, trahissent cette agitation intérieure: il ne se

possède pas ; il ne jouit pas de ce parfait équilibre qui donne la

paix à l'âme. Il peut être passionné et même injuste, mais en
revanche vous trouvez en lui des trésors d'amour, d'esprit
de sacrifice et de dévouement que vous chercheriez en vain
chez des natures plus froides. Paul est un de ces hommes
irritables que la contradiction excite, rend malades; il manifeste

ce qu'il sent par des expressions fortes, outrées même.
Quand un autre aurait dit : Vous ne m'avez pas méprisé, il dit,
lui, vous ne m'avez pas rejeté avec dégoût (Gai. IV, 14) ; là où

nous dirions : Je suis peu estimé, il force l'expression et dit :

Nous sommes traités comme les balayures du monde et comme
le rebut de tous (1 Cor. IV, 13) ; au lieu de dire j'en fais peti de

cas, il dit : je les estime comme des ordures. Philip. III, 8. L'o-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 265

rage intérieur se manifeste également par des paroles mordantes,

par un ton ironique qui blessent profondément, sans
toutefois manquer le but. (1 Cor. IV, 3, 8; Gai. V, 11, 15, VI, 23.)
Aussi reconnaît-il parfois qu'il regrette de ne pas avoir pris un
autre ton (Gai. IV, 20); il présente des excuses au sujet de
lettres un peu vives, en disant : « Je vous écris dans une grande
affliction et angoisse de cœur, avec beaucoup de larmes. » (2
Cor. II, 4.) Soupçonneux comme les natures maladives (Philip.
I, 17 ; Gai. II, 13 ; VI, 13), il abuse même une fois des rapports
qui lui ont été faits (1 Cor. 1,11); néanmoins l'amour finit par
l'emporter sur tout.

En somme, les traits tendres et féminins l'emportent sur ceux

qui impliquent une personnalité forte et énergique. Ses

jugements particuliers et concrets peuvent être amers et passionnés,
il montre dans l'ensemble de son appréciation une douceur et

une indulgence qui ne se puisent que dans une vraie connaissance

des hommes. Cette faculté de savoir apercevoir le bien,
qui est toujours refusée aux natures dures et sévères, trahit des

trésors d'amour et de sagesse. Qu'on compare le langage de

l'auteur de l'Apocalypse et celui de saint Paul, au sujet des

mêmes églises, ou du moins de communautés qui doivent s'être
ressemblé beaucoup. Tandis que le premier les vomit de sa

bouche, enlève leur chandelier de sa place, l'apôtre des gentils
rend sans cesse des actions de grâces pour les dons qui se trou
vent en abondance parmi les saints et les élus. C'est qu'au fond
saint Paul est bien une nature féminine, son tempérament est

sans contredit cholérique, mais le sentiment domine le
tempérament.

Voilà comment nous nous trouvons en présence d'une
individualité aussi impressionnable que profonde, aussi passionnée

que consciencieuse. C'est bien là, à tous égards, une nature
vraiment originale. Incontestablement, on reconnaît en lui
d'une manière générale l'ardeur du sang sémitique, le zèle

passionné des descendants d'Abraham, mais ce n'est en aucune
façon un juif ordinaire portant le cachet commun. En effet, pour
couronner tous les contrastes, il y a encore chez cet homme une

énergie d'intelligence, une pénétration de pensée qui lui per-



268 A. HAUSRATH

met de poursuivre une idée jusque dans son dernier principe,
et un principe jusque dans ses dernières conséquences et de

découvrir les mobiles des autres hommes jusque dans les replis
les plus cachés du cœur. Cet homme au. cœur à la fois si brûlant

et si large, est en même temps le plus subtil des dialecticiens

: pour parler le langage des rabbins, il réussit à suspendre
des montagnes à un crin de cheval. Le salut a-t-il été promis
à la semence ou aux semences? Abraham a-t-il reçu la
promesse avant ou après la circoncision? Le visage de Moïse
brillait-il encore, oui ou non, sous le voile qui le recouvrait? Voilà
des problèmes qui exercent à tel point la perspicacité de Paul,
qu'on est tout surpris de retrouver encore chez lui une nature
éminemment pratique, un talent admirable de conduire et de

dominer les hommes. Mais il ne s'en distingua pas moins parmi
tous les contemporains dès qu'il prit part à Jérusalem à la
lutte des partis. Le Sanhédrin ne place pas moins de confiance
dans cet homme sans apparence que les nombreuses églises
chrétiennes qui plus tard feront souvent dépendre leur
existence ou leur ruine de sa présence. En effet ces tempéraments
maladifs sont souvent les plus portés à tout mettre en confusion
et à maintenir en agitation perpétuelle les eaux naturellement
stagnantes. Ils ont sur les natures plus lentes et plus saines
le privilège de savoir mettre la main à l'œuvre sous la première
impression, d'être constamment en éveil, de savoir opposer à

l'inertie des masses une énergie entraînante, par moments un

certain entrain démoniaque, et avant toute chose, un travail
incessant, une persistance infatigable qui, tôt ou tard, leur permet
d'atteindre le but désiré.

C'est par une vision tout à fait d'accord avec le tempérament
et le caractère de l'apôtre, que s'explique l'événement décisif
qui se passa sur le chemin de Damas. Le futur apôtre est en

proie à une lutte morale des plus violentes. Regarde-t-ilen
arrière? sa conscience lui reproche d'avoir persécuté des

innocents, d'avoir fait la guerre à Dieu et à son Oint. Regarde-t-il
en avant? il a la perspective d'être appelé à faire des choses

qu'il ne peut décidément plus faire. Regarde-t-il au dedans de

lui? la voix de tous les docteurs et de l'histoire tout entière



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 267

d'Israël dépose en faveur des paroles créatrices de Jésus. A

mesure qu'il approche de Damas, l'angoisse, le désespoir et les
ténèbres vont en augmentant. Alors brille une lumière, la
lumière éclatante de Dieu dont les docteurs ont parlé. Aussitôt
Damas, la terre, le monde disparaissent, le ciel seul est visible,
et du ciel ouvert sort la forme antique et bien connue du Fils
de l'homme, le second Adam, le Messie glorieux : « Je suis Jésus

que tu persécutes. Il t'est dur de regimber contre les aiguillons.

» Paul est précipité à terre et on le conduit à Damas.

Il semble qu'après cet événement Paul n'aurait dû avoir rien
de plus pressé que d'aller se mettre au courant de tout ce qui
concernait le Christ historique, en entrant en relation avec les

apôtres. C'est cependant de cela qu'il se défend expressément.
(Gai. 1,16.) Ce n'est qu'après une retraite de trois ans au désert,
comme Jean-Baptiste et Jésus, à Damas, dans l'Arabie du nord,
et peut-être àia suite d'un voyage au Sinaï, qu'Use rend à

Jérusalem pour voir Pierre, et Jacques, frère du Seigneur. L'agitation

de cette année 39, provoquée par l'entreprise de Caligula de

profaner le temple, permet à Paul de séjourner inaperçu dans
la ville sainte. Il manifeste donc ouvertement l'intention de se

mettre au courant de l'histoire de Jésus; il montrera au besoin

qu'il la connaît jusque dans les moindres détails, mieux même

que d'autres. Toutefois, il prouve la messianité de Jésus plutôt
au moyen de l'Ancien Testament que par des événements tirés
de sa vie. Il ne s'attache essentiellement qu'à deux faits: la

mort et la résurrection de Jésus. Cela tient à toute la tendance

spéculative de Paul: il ne pense pas, il ne se meut pas dans le
monde des faits, mais dans celui des postulats religieux. De plus,
Paul est un de ces esprits chez lesquels la spontanéité
l'emporte sur la réceptivité: de même qu'il ne cite jamais sans

ajouter du sien, il a toute savie durant annoncé un Fils de Dieu

qui s'était révélé en lui. Il est rare qu'un homme d'une telle
activité intellectuelle soit objectif.

Tout porte à croire qu'il y avait dans le point de vue pharisien

de Paul des éléments qui ont permis et préparé son

développement chrétien. Il n'y avait donc aucun motif pour lui de

rompre avec ses convictions antérieures qui l'avaient conduit à



268 A. HAUSRATH

l'Evangile, avec lequel elles ne se trouvaient pas dans une
opposition absolue. Il laisse si bien exister tout l'échafaudage
antérieur qu'il ne met à profit, pour sa spéculation, que deux

faits : la mort et la résurrection. Quant aux renseignements
abondants que les synoptiques nous présentent sur la vie de

Jésus, Paul n'en fait ni un usage rhétorique, ni un usage didactique.

Il connaît bien cette vie de son Maître, mais il ne construit

rien dessus. Les attributs par lesquels il désigne le

Seigneur ne sont pas même empruntés aux déclarations de Jésus,

qui ne s'est jamais appelé lui-même ni le second Adam, ni l'image
de Dieu. Toutes ces idées et bien d'autres ont leur source, non

pas dans les déclarations du Maître, mais dans l'anthropologie
de l'apôtre des gentils, qui ne renonce en rien à ses idées

judaïques. Il ne modifie cette théologie que sur un point.
D'après le pharisaïsme l'homme doit devenir juste; Dieu seul peut
sauver l'homme. Paul met ces deux axiomes en rapport avec
le Messie crucifié et en tire des conséquences nouvelles. Ce

n'est pas par l'accomplissement de la loi qu'on est sauvé, mais

par la mort expiatoire de Christ qui a la valeur d'une
substitution.

Il ne s'agit donc pas de développer la doctrine de Jésus, mais

de donner une doctrine sur Jésus. Au fait, Jésus n'a pas été

pour Paul avant tout un docteur, mais essentiellement un
médiateur. Il a plus fait qu'enseigné. Aussi le christianisme
n'est-il pas pour lui une manière de voir, mais une foi, une
manière de vivre résultant de la foi. Si d'un côté saint Paul

se borne à donner une nouvelle réponse à une ancienne question,

il ne développe pas le riche contenu de cette réponse à

l'occasion des discours de Jésus, mais en opposition aux
réponses données par l'école juive. C'est pour cela que le trait
caractéristique de la théologie de saint Paul consiste dans

l'opposition entre la justice qui vient des œuvres et celle qui vient
de la foi.

Pour saint Paul, comme pour ses maîtres les pharisiens, la

notion de justice comprend tout ce que Dieu demande de

l'homme ; c'est l'état dans lequel se trouve réalisé tout ce que
Dieu exige de l'homme. Si Paul avait voulu faire justifier



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 269

l'homme par la loi, il n'aurait pas pu entendre par là la loi
rituelle, mais celle qui embrasse tous les devoirs religieux et

moraux, et qui comprend la pureté du cœur, l'amour fraternel,

la moralité. La loi morale générale et la loi de Moïse sont
pour l'apôtre des notions identiques; il dit loi judaïque quand
nous dirions loi morale, parce qu'il ne connaît pas de plus
haute expression de celle-ci que la première. Paul ne
conteste pas que la réalisation de la loi, une moralité parfaite n'eût
rendu juste devant Dieu; mais il nie que l'homme, par ses

propres forces, puisse s'élever à cette hauteur.
C'est ainsi que Paul s'établit sur le terrain de ce dualisme

qui, au moyen des hellénistes, avait aussi pénétré dans le
judaïsme. La nature humaine appartient à un monde fini : elle est
liée aux lois de ce monde ; la loi est divine, spirituelle ; voilà
pourquoi il n'est pas donné à l'homme fini d'accomplir la loi.
C'était là le grand problème qui, à cette époque, occupait
encore plus les païens que les juifs. Le monde grec n'avait pas
trouvé le mot de l'énigme, il restait à savoir si l'école juive
serait plus heureuse. Il a fallu que le platonisme se présentât
sous des formes juives jusqu'à en être méconnaissable, avant
d'être en mesure de résoudre la contradiction qu'il avait lui-
même fait naître.

Deux mondes se trouvent en présence et un abîme les

sépare. Nous avons d'un côté le ciel, source de toute vie et de
toute force, siège des types primitifs de tout être, et le monde

sensible, informe et sans essence, si les ombres que reflètent
sur lui les idées ne lui communiquaient l'une et l'autre. Le
judaïsme avec son Dieu transcendant et sa religion spirituelle de-
vaittrès bien s'accommoder de cedualismeplatonicien. L'anthropologie

de Paul repose en plein sur ce dualisme. L'homme est
tiré de la terre, chair ; ce n'est que par un souffle de vie, l'âme,
qu'il se distingue de la matière. (Cor. XV, 45.) A ce titre l'homme
est fini, sujet à la corruption, impur, comme toute matière qui
se meut entre la naissance et la mort. Le pneuma est en opposition

avec la chair, mais il ne doit pas être confondu avec ce
que les modernes appellent esprit. Le pneuma demeure une
substance, une matière, une substance qui éclaire, rayonne,



270 A. HAUSRATH

réchauffe. D'après Paul l'homme n'a, par nature, aucune part
au monde pneumatique.

A ces deux éléments vient s'ajouter l'esprit (le nous), le principe

qui pense et qui réfléchit, grâce auquel l'homme se

distingue des autres créatures. Ce nous n'est nullement pneuma,
ni rien qui lui ressemble, mais purement et simplement la
faculté particulière à l'homme d'acquérir conscience des phénomènes

extérieurs et intérieurs. Il nefait pas partie des dons
primitifs de la nature, l'esprit n'est communiqué à l'homme que par
un nouvel acte créateur. L'homme né de nouveau possède

l'esprit, l'homme naturel ne le possède pas. Delà une antithèse
absolue entre l'homme charnel et. l'homme pneumatique. Les
deux sont en lutte constante.

Ce dualisme anthropologique ne paraît pas reposer, chez Paul,
sur le dualisme métaphysique de l'esprit et de lamatière, de Dieu
et du inonde; mais uniquement sur le sentiment du péché et
de son esclavage. Aussi l'antithèse est-elle plus accusée après
qu'avant sa conversion, au point de donner lieu à une action
nouvelle de la loi. Elle ne sert plus qu'à donner à l'homme le
sentiment delà culpabilité, du péché subjectif, en lui faisant
commettre avec conscience le mal auquel il se livrait par nature
et avec nécessité. Paul arrive ainsi à un pharisaïsme retourné
qui voit dans la loi, non plus le privilège d'Israël, mais la
malédiction de Dieu. La loi n'a pas été donnée pour contenir le
péché, mais pour le faire abonder. Arrivé là, il ne faut plus reculer
devant l'idée d'une absolue dépendance de l'homme, en vertu
de laquelle Dieu est l'auteur du péché. Tout disparaît devant le

décret absolu de Dieu qui plonge le monde entier dans le
péché afin de faire ressortir d'autant mieux sa sainteté.

C'est le Messie qui sera chargé de justifier l'humanité. Tandis

qu'avant sa conversion Paul aurait dit : Le Messie viendra dès

qu'Israël sera juste, il déclare maintenant que le Messie est

venu pour justifier l'humanité. Comme en vertu du dualisme
de l'apôtre, cette action du Messie ne peut être qu'une création

nouvelle, il voit en lui, non pas comme d'autres un second

David, un guerrier, un second Moïse, un législateur, et un



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 271

prophète, mais un second Adam, le père d'une humanité
nouvelle, l'idéal de l'humanité.

C'est bien ainsi que la sibylle juive, V, 414 et suiv. ; le livre
d'Hénoch, XLVI, 1, les Septante dans la traduction des Ps.LXXI
et CX, 3 et Esa. IX, 6 avaient présenté le Messie comme
l'homme céleste, idéal, créé dès avant la création du monde. La
distinction dans le récit de la Genèse entre un Adam céleste et
un Adam terrestre conduisait aussi à la même conception. Philon

accomplit l'identification de cet homme céleste avec l'homme
type, l'homme idéal de Platon, l'homme purement genre qui
n'appartient à aucun sexe, ni à aucune nationalité, mais qui est

simplement l'homme par excellence. Paul n'a pas simplement
matérialisé cette idée juive de l'homme céleste en l'identifiant
avec Jésus de Nazareth, mais il s'est, plus que Philon, tenu
collé au texte de l'Ecriture. L'homme Jésus prend ainsi place
dans une série de puissances divines où il occupe le premier
rang. Pour autant que les églises de la Galilée aient glorifié le
Messie prédit par tous les poëtes et par tous les prophètes d'Israël

et qui est attendu sur les nuées du ciel, il ne prend
décidément une forme divine que lorsque saint Paul applique la

christologie rabbinique à Jésus de Nazareth. Il ouvrait ainsi la

voie par laquelle le judaïsme hellénique et le besoin de rédemption

du monde païen, influencé par le platonisme, allaient être
conduits à voir dans ce Galiléen le médiateur entre le monde
céleste et le monde terrestre. Paul, il est vrai, ne prononce pas
le mot logos qui sert aux stoïciens à désigner le principe spirituel

du monde, et qui pour Philon personnifie l'activité créatrice
et conservatrice de Dieu. Mais le mot seul fait défaut. Ce que
Philon avait établi d'une manière spéculative était devenu, dans

l'école de Paul, une religion positive.
Pour la formation de l'humanité nouvelle, il ne faut rien

moins qu'une création nouvelle; celle-ci comprend la
satisfaction pour les péchés anciens, la communication d'un organe
spirituel, suffisamment puissant pour tenir la chair en bride,
En vue de l'une et de l'autre, l'homme céleste est devenu chair,
il a pris la nature humaine pécheresse, le péché objectif, mais



272 A. HAUSRATH

sans jamais commettre une transgression personnelle qui lui
permît de devenir subjectif. Ce n'est pas toutefois la vie, mais
la mort de Jésus qui a été le fait décisif. Elle produit d'abord
le pardon des péchés passés ; Jésus a pris sur lui la peine qui
menaçait le pécheur et nous a ainsi rachetés. Deux idées de

l'Ancien Testament devaient conduire à cette théorie de la
satisfaction qui est encore tout à fait dans le goût du
pharisaïsme ; l'idée du sacrifice et celle des souffrances du serviteur
de l'Eternel auxquelles Esa. LU donne une valeur substitutive.

C'est avec ces deux éléments-là que le moyen âge et la
réformation ont construit un peu trop exclusivement la
doctrine de la justification. Pour Paul, en effet, l'essentiel n'est pas
le pardon des péchés, mais le fait qu'il nous a mis en position
de pouvoir vivre sans péché, ce qui a eu lieu par le triomphe
sur la chair, puissance dont la mort de Christ nous a
délivrés. Ce qui s'est accompli objectivement dans Jésus, se

répète dans le fidèle : c'est pour cela qu'il est notre Adam.
(Rom. V, 12, 19.) Paul place moins l'accent sur le rapport
juridique de la mort du Christ avec notre culpabilité que sur
l'idée d'une union mystique de la communauté messianique
avec le Messie.

Un don positif a rendu possible cette transmission au fidèle
des bienfaits de la mort du Christ; en ressuscitant dans un

corps spirituel, le Messie a rendu les fidèles participants du
monde spirituel; en possession de l'esprit, l'humanité nouvelle
est en position de vaincre la chair. Cette parole profonde, le
second Adam, n'a pas une simple portée symbolique, mais une
signification décidément métaphysique. Pour qu'il y ait une
humanité nouvelle, il faut un père nouveau.

Pour avoir part à cette création nouvelle, l'individu doit

passer par une naissance nouvelle qui s'effectue au moyen de

la foi et du baptême. Ici la doctrine de Paul rejoint les

enseignements de Jésus. De même que Jésus a décrit le royaume
des cieux comme une manière d'être de l'homme intérieur,
ainsi Paul fait tout dépendre de la foi, c'est-à-dire de la
confiance aux œuvres accomplies par Dieu en vue du salut. Ce que
Jésus appelait le commandement nouveau, le grand comman-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 273

dement de l'amour pour le Père, l'apôtre le désigne comme
une confiance pleine de foi. Quand Jésus avait dit : Le royaume
de Dieu est au milieu de vous, il avait entendu la justification

au moyen de la foi.
La foi nous introduit donc sur le terrain subjectif, mais

tout ne dépend pas moins de Dieu et non de celui qui veut
ou de celui qui court. D'abord la foi ne doit pas être comprise
à la moderne, comme un état d'âme harmonique dans lequel
l'homme devrait se placer, qui porte sa promesse en soi-même
et par cela même justifie l'homme. C'est la conviction positive
que la mort du Messie a effacé nos péchés et nous a remis dans
les conditions voulues pour être justifiés. Cette confiance a un
contenu concret : c'est la confiance en la puissance miraculeuse

de Dieu qui veut nous faire grâce, au moyen de Christ.
L'élément subjectif de cette justification est restreint à divers
égards : l'essentiel n'est pas l'intensité de cette confiance, mais
son contenu, la foi en la messianité de Jésus; en second lieu,
Dieu donne cette foi à qui il veut. Bien loin d'abandonner la
doctrine pharisienne de la prédestination, Paul l'accuse encore
plus, dans le sens des essèniens.

Le baptême achève l'acte de la nouvelle naissance commencée

par la communauté de foi avec le nouvel Adam. Sous sa forme
primitive il représentait très bien la mort et la résurrection de

Christ se reproduisant dans le fidèle pour achever son union.
Celle-ci se poursuit toutefois encore au moyen de la cène, qui
sert à favoriser en nous la naissance de l'homme spirituel.

Grâce à la possession de l'esprit, nous avons accompli en

nous la synthèse de l'élément céleste et de l'élément terrestre;
par Christ nous avons reçu ennouslavieéternelle ; nous avons
les arrhes du monde à venir, nous possédons, déjà dès cette vie-

ci, la vie éternelle. On le voit, le dualisme qui était le cauchemar
spirituel des contemporains, est décidément vaincu. Plus saint
Paul a insisté sur l'abîme profond séparant les deux mondes,
plus il insiste aussi sur l'idée que nous possédons en Christ
cette conciliation après laquelle soupirait l'humanité.

Il a également fait disparaître le dualisme du monde présent et
du monde à venir. Naturellement les espérances nationales des

C. R. 1873. 18



274 A. HAUSRATH

juifs sous le règne du Messie n'occupent chez Paul que le second

rang, pour céder la première place à la conception psychologique

à laquelle allait appartenir l'avenir. Toutefois il n'a pas
encore entièrement rompu avec les idées des pharisiens ; il
insiste beaucoup sur le fait que Dieu n'a laissé que fort peu
de temps pour l'entrée dans cette humanité nouvelle. Au
moment où il écrit l'épitre aux Romains (X, 6; Cor. VII, 29; XV,
23), il estime que tous les préparatifs de la parousie sont
terminés. La création elle-même doit alors être transformée
et pourvue de forces nouvelles pour être à la hauteur du

royaume nouveau. (Rom. VIII, 18 à 23.) La conciliation entre le
monde présent et le monde à venir est donc accomplie. Nous
trouvons chez Paul et le progrès que la pensée religieuse du
judaïsme a accompli sous l'action du platonisme, et ce sentiment
religieux du monde grec qui est devenu plus profond au contact
dujudaïsme. Pour les rabbins, le règnedu Messie est un temps
de salut qui « sera un jour », mais non pas un monde actuel,
qui « existe déjà. » Les juifs admettent un monde de lumière,
trônant au-dessus du monde présent, sans être toutefois un
autre monde, mais simplement un étage plus élevé du
inonde actuel. L'idée d'un monde « d'au delà » appartient au
contraire au platonisme ; ce monde est la demeure de Dieu,
le monde des idées, des forces, des âmes ; c'est là que
rentre notre âme quand elle a terminé son pèlerinage. Paul,
lui, sans renoncer à la croyance au royaume qui approche,
sait la transformer en une foi au monde « d'au delà. » Par le
monde supérieur, il entend tout ce que Platon avait désigné
sous le nom de monde intelligible. Seulement il se distingue de

celui de Platon en ce que ce royaume céleste peut pénétrer
dans notre monde terrestre. La venue de l'homme céleste a

inauguré la pénétration des éléments inférieurs et des éléments
supérieurs qui sera parachevée à la parousie. La foi juive à un

royaume de Dieu qui approche ne sert qu'à dépouiller la

conception platonicienne du monde « d'au delà » de cette
transcendance exclusive qui troublait le sentiment. Le monde « d'au-
delà » est en train de devenir un monde « d'en deçà. »

L'attente inquiète commence donc à se calmer, sans qu'elle soit



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 275

privée de l'objet qui faisait toute la valeur religieuse de cette
manière de voir. Les idées sont ici présentées d'une façon telle
qu'elles peuvent subsister malgré la non-réalisation des

espérances eschatologiques régnantes. Tandis que le juif compte
sur une descente du royaume des cieux sur terre et le
platonicien sur une élévation de l'âme dans le royaume de la vérité,
Paul s'établit sagement dans l'entre-deux. Tout en maintenant
l'ensemble des idées messianiques de son peuple, il parle
comme un platonicien de notre élévation dans le royaume des

cieux, où nous attend un nouveau corps céleste. Il aimerait
déloger, pour être chez lui, auprès de l'homme céleste; sa

bourgeoisie est dans les cieux. Ce n'est donc pas au moyen de

la résurrection juive qu'il compte arriver à la jouissance du

royaume, mais par une rentrée dans l'autre monde, à la
manière de Platon. Si le royaume ne vient pas, les disciples
de Paul n'y perdront rien, vu qu'ils s'élèveront eux-mêmes
dans la gloire à venir. (1 Thés. IV, 7.)

Le symbole du grain de semence (1 Cor. XV), qui dans les

mysl ères d'Eleusis servait à symboliser l'immortalité, sert àPaul
comme symbole de la résurrection. Ce que le Grec applique à

la vie dans un autre monde, l'apôtre l'applique à un retour
dans une époque nouvelle. Les images dont il se sert
pouvaient être employées dans les deux acceptions. Le quatrième
évangile, qui se place entièrement au point de vue platonicien,
ne fait que poursuivre îes lignes tracées par Paul. Le
quatrième évangile transforme le royaume qui approche en un
inonde supérieur de l'esprit et des idées. L'église doit saisir la

vie éternelle déjà dans la vie présente : tous les éléments
concrets de l'eschatologie juive, résurrection, jugement, condamnation

se transforment en phénomènes psychologiques. Plus
positivement encore que chez Paul, la foi au royaume devient une
foi au monde « d'au delà, » qui néanmoins commence déjà
dans le monde « d'en deçà ». Mais ce développement du
quatrième évangile n'était possible qu'au moyen des notions
théologiques de Paul, qu'il présuppose sans cesse.

Il fut donc un maître de la pensée, cet apôtre des gentils,
puisque ceux-là mêmes qui rejettent sa pratique, comme



276 A. HAUSRATH

l'auteur de l'Apocalypse et celui du quatrième évangile, adoptent

ses doctrines. Paul fit disparaître ce dualisme qui déchirait
la conscience religieuse de l'époque. Paul le renversa, et cela

au moyen d'une forme concrète, d'une doctrine religieuse. Cette

théologie communiqua aux hommes qui pensaient la certitude
religieuse, cette foi aux faits qui manque à Philon : il fournit
aux églises la formule intellectuelle de ce que sentait leur
conscience religieuse. Sans doute, la simple pensée d'une
médiation entre les deux mondes, au moyen du logos, comme
Philon l'avait conçue, ne pouvait produire une religion
nouvelle. D'un autre côté elle serait demeurée sans consistance

aucune, une religion qui, ne s'élevant pas plus haut que le

domaine de l'expérience et du sentiment, n'aurait pas réussi
à se systématiser et à se légitimer logiquement. Paul accomplit
un grand progrès en transformant en doctrine de la
réconciliation ce qui n'était avant lui qu'expérience de la
réconciliation. C'est grâce à lui, surtout, que le christianisme est
devenu cette conception du monde qui n'est autre que celle
de la réconciliation.

Les doctrines de Paul qui, à quelques égards, ont fait leur
temps, étaient l'expression d'une vie religieuse qui aujourd'hui
encore réveille la vie. Ces impressions qui lui importaient
beaucoup plus que le système auquel elles donnèrent
naissance, se résument dans le sentiment de la dépendance,
c'est-à-dire dans la piété. Ce sentiment de la dépendance se

manifeste par la conscience de son indignité personnelle, que
sa disposition naturelle, son ascétisme de pharisien et le
souvenir de sa conversion miraculeuse ont continué à développer.

L'idée de l'imperfection humaine est le trait le plus
caractéristique du paulinisme. Et partout où il y a eu une réforme
sérieuse de l'église pendant dix-huit siècles, c'est toujours en

partant de l'esprit de l'apôtre qui a déchiré sans pitié tous
les voiles qui recouvrent nos misères. A cet élément négatif
vient s'ajouter le sentiment non moins vif de la réconciliation
par Jésus-Christ. Le sentiment de la dépendance va si loin que
Paul se sent esclave de Christ et complètement identifié avec
lui. L'éloignement de Dieu, qui est le trait caractéristique de



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 277

l'époque, fait place chez lui à un sentiment de communion,
d'unité avec Dieu, qui ne se trouve que chez les génies de la
vie religieuse et dans les époques classiques. Comme sa vie

personnelle, le monde entier est totalement subordonné aux
fins que Dieu poursuit. Jamais la conception téléologique des

choses n'a été plus fortement accusée. Si la piété est la disposition

à se sentir en tout dépendant de Dieu, à se sentir,
en marchant dans le monde présent, de tous côtés environné
du monde avenir, il n'y eut jamais de génie de la piété plus
grand que saint Paul. Justement parce que tout ce qui lui
arrive à lui et aux autres est rapporté à Dieu, il ne cesse à

tout propos de rendre grâces. C'est dans cette disposition d'esprit

qu'il fournit une carrière à laquelle il a pu lui-même
appliquer les paroles du psaume XLIV : Nous sommes tous les

jours mis à mort pour l'amour de toi, et nous sommes regardés
comme des brebis de la boucherie. Mais cette énergie avait
aussi un autre côté. Paul marche avec tant de résolution vers
le but que, loin de pouvoir supporter la contradiction, il sent
tout son être se révolter quand elle est dirigée non pas contre
sa personne, mais contre ses principes. C'est pour les églises

qu'il réserve les expressions les plus passionnées de son
mécontentement. On peut lui reprocher de ne pas toujours
respecter l'individualité de ses adversaires. Il était lui-même
un radical poussant tout à ses dernières conséquences. Tient-il
le christianisme pour une folie il faut qu'il soit détruit ; est-il
reconnu comme la vérité? il doit devenir la religion universelle.
Comment l'invasion d'une personnalité pareille dans le champ
de la mission n'aurait-elle pas fait époque? Aussi croit-on volontiers

au témoignage qu'il se rend à lui-même: J'ai travaillé beaucoup

plus qu'eux tous; toutefois, non point moi, mais la grâce
de Dieu qui est avec moi. (1 Cor. XV, 10.)

IL L'œuvre de Paul en Orient. — Le temps avant la
parousie devant être très court, Paul parcourt le monde pour
annoncer l'évangile, d'abord aux juifs et ensuite aux païens.
Son but c'est de fonder des églises, au moyen d'une
éloquence bien réelle dont ses écrits ne donnent qu'une faible



278 A. HAUSRATH

idée, et par le déploiement d'une riche personnalité. Tout,
chez Paul, est d'un apôtre. Si Jésus fut surtout pasteur,
l'apôtre est dévoré par l'ardeur missionnaire. Il n'est jamais
qu'en passage: toujours plus loin, toujours plus loin,
demeure sa constante devise. La parole prophétique qu'ils sont
beaux sur les montagnes les pieds de ceux qui annoncent
l'évangile de paix, donne à sa vie son attrait et sa poésie. Et
comme à cette fièvre de voyageur viennent s'ajouter les soins
du pasteur, il ne perd aucune de ces églises qu'il fonde:
c'est qu'il a préalablement soigné les intérêts spirituels de

chacun des membres pris individuellement. Pour que cette
activité fiévreuse ne soit attribuée ni à l'avarice, ni au besoin
de dominer, ni à l'enthousiasme, Paul s'impose la lourde
charge de pourvoir à sa subsistance par le travail de ses mains,
ce qui l'oblige, en arrivant dans une ville, de chercher de

l'ouvrage, avant même de s'informer où se trouve la synagogue.
L'épître aux Romains donne la substance des enseignements
de Paul que les autres lettres supposent connus. Il est possible

qu'au début, comme les chrétiens de Palestine, il ait incorporé
les convertis d'entre les gentils aux congrégations des juifs de

naissance. Ce n'est qu'après quatorze années de prédication,
en Syrie et en Cilicie, que, tirant les conséquences de ses

principes, il fonde les églises de Galatie sur d'autres bases.

Alors se posèrent des problèmes nouveaux qui agitèrent
longtemps l'église naissante. Quelle position devaient prendre,
à l'égard de la loi de Moïse, les gentils chrétiens mais
incirconcis? Pour être justifiés, doivent-ils observer la loi cérémo-
nielle des juifs, ou bien le Messie réalisera-t-il les espérances
qu'ils placent en lui, s'ils continuent k mener leur vie païenne?
La question fut débattue pour la première fois à Antioche, où
Paul et Barnabas étaient revenus de leurs voyages environ vers
l'an 53. Les chrétiens d'Antioche eux-mêmes avaient à cet
égard des habitudes fort larges, sur lesquelles on avait pu fermer
les yeux à Jérusalem, aussi longtemps qu'ils avaient été la
seule congrégation d'un caractère mixte. Mais la position était
devenue plus critique par suite de la fondation des églises de
Galatie. Il arriva donc de Jérusalem des hommes zélés d'entre



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 279

les juifs déclarant que ceux qui ne se feraient par circoncire
ne pourraient avoir aucune part au salut messianique. Paul
s'éleva contre ces préjugés avec tout le radicalisme d'une théologie

qui fait fi des intermédiaires historiques. C'est par une
nouvelle naissance en esprit que nous entrons dans le royaume
du Messie, peu importe donc qu'on soit juif ou grec. L'avantage

d'appartenir à la république d'Israël pouvait même
devenir nuisible, puisqu'il exposait à la tentation de s'appuyer
sur la chair. Et puis, comment aurait-elle pu devenir obligatoire

pour les païens, cette loi juive dont l'unique fruit avait
élé de faire abonder le péché?

Mais ces spéculations paradoxales ne pouvaient être du goût
des judaïsants. Ils y voyaient une falsification de la parole de
Dieu et accusaient Paul de se prêcher lui-même, c'est-à-dire
ses rêveries. (2 Cor. IV, 2 ; III, 5.) N'est-il pas dit catégoriquement

dans le Deutéronome que celui-là seul qui accomplira la
loi aura part à la vie? Paul, fort embarrassé, a recours à un

moyen presque désespéré pour éluder cette lettre de la loi qui
semble être contre lui : c'est avec intention que Moïse a

trompé Israël au sujet du caractère passager et transitoire de

l'ancienne alliance. (2 Cor. III, 11.)
Des arguments de ce genre étaient de nature à irriter plus

qu'à convaincre les adversaires ; l'amour pour la loi alla chez

quelques-uns en augmentant. De part et d'autre on fut disposé
à méconnaître ce qu'on professait en commun pour n'apercevoir

que ce qui séparait. Paul ne vit dans les zélateurs de la
loi que des espions s'introduisant dans les églises pour
surprendre la liberté des fidèles. Le christianisme courait sans

coni redit le danger d'être absorbé par le judaïsme. Mais Paul
va trop loin en prenant le résultat possible pour l'intention. Les

judaïsants vont trop loin de leur côté quand ils prétendent que
les missions parmi les païens devaient être interdites, puisque
les promesses ne s'adressaient qu'aux juifs seuls. (Gai. 11,9.)
On le voit, de part et d'autre on était extrêmement monté. C'est

qu'aussi il n'y allait pas de peu. Il s'agissait de savoir si le
christianisme deviendrait une religion de formes et de cérémonies,

comme toutes les autres, ou si, conformément à la décla-



280 A. HAUSRATH

ration de Jésus que Dieu regarde au cœur, il se maintiendrait
comme religion spirituelle, insistant avant tout sur la disposition

intérieure. Paul se décide à se rendre à Jérusalem avec
Tite pour faire trancher la question. Elle était moins brûlante
qu'à Antioche, par la raison fort simple qu'il était rare de

rencontrer à Jérusalem des chrétiens d'entre les païens. Toutefois
les Douze étaient bien restés des observateurs de la loi; il n'y
avait pas lieu de supposer qu'arrivés à l'âge de cinquante et de
soixante ans, ils adoptassent des idées nouvelles. Rien n'autorisait

donc à compter sur une entente. A aucun prix Paul ne
consentit à laisser circoncire Tite, qui représentait les églises
d'entre les gentils. Du reste il n'entrait pas dans son intention
de faire trancher le débat par la congrégation tout entière. Il
se borne à faire connaître sa manière de comprendre l'Evangile

à Jacques, à Pierre et à Jean. Et après qu'on lui eut tendu
la main d'association, il fut convenu qu'on se partagerait le
champ de travail. Mais celane voulait pas dire que les colonnes

de l'église de Jérusalem eussent cessé d'espérer, soit de

l'avenir, soit de leurs propres efforts, que les chrétiens d'entre
les gentils finiraient par se ranger à leurs opinions.

La grosse question qui divisait l'église naissante n'avait
donc pas été tranchée, mais simplement ajournée. Le Seigneur
déciderait lui-même à son avènement s'il fallait ou non circoncire

les païens. En attendant on n'avait rien à objecter aux
conversions que Paul pourrait accomplir dans leurs rangs.
Grâce à l'esprit de charité, encore fort puissant, quoique très
importante, la question de principe ne l'était cependant pas
assez pour provoquer un schisme, en empêchant ceux qu'elle
divisait de se tendre la main d'association. La vocation de Paul

par Christ fut également reconnue, bien qu'il ne soit pas fait
mention d'une reconnaissance de son apostolat. La misère
très grande des frères de Jérusalem, auxquels Paul prit volontiers

l'engagement de porter secours par des collectes, offrit
une occasion toute naturelle de rapprochement. Ce compromis
fut dû, en bonne partie, à la force des circonstances et surtout
à la supériorité personnelle de l'apôtre des gentils.

Le résultat de cette entrevue fut que les zélés partisans de



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 281

la loi s'attachèrent aux pas de Paul pour insister, partout où il
fondait une église, sur les avantages supérieurs de la circoncision.

L'église de Jérusalem était de son côté divisée : tous
n'admettaient pas les maximes rigides de Jacques, frère du

Seigneur. Ainsi Pierre, à Antioche, en était venu à user d'une très

grande liberté. Mais les émissaires de Jérusalem ne tardèrent

pas à exiger qu'il se conduisit à Antioche comme au centre de

la théocratie. Simon, fils de Jonas, se trouve alors dans un
extrême embarras, par suite de son grand amour de la paix
qui passe avant tout. Etant revenu à ses pratiques juives, il
est vertement redressé par Paul qui prend son extrême faiblesse

pour de l'hypocrisie. Se laissant guider par le cœur plus que
par les principes, après avoir fait un pas en avant, sans convictions,

il était en train d'en faire deux en arrière. Les arguments
avancés par Paul montrent clairement que, de part et d'autre,
on discutait à la manière des scribes: c'est en se plaçant au

centre même de ses idées théologiques que Paul s'élève contre

la prétention d'imposer la loi aux gentils. Mais ses plus
ardents disciples pouvaient seuls le suivre jusqu'au bout.
Barnabas se sépare de lui sans retomber dans le judaïsme ;

Silas et Timothée accompagnent Paul, qui est bientôt entouré
dans ses voyages d'un grand nombre de prédicateurs, d'origine

païenne, annonçant aussi le Messie, ce qui ne contribue

pas peu à augmenter la défiance des judaïsants. Bien qu'un
abîme profond séparât les deux tendances, les hommes de la

première génération n'en vinrent pas au schisme. D'abord ils
partaient du point de vue que les chrétiens devaient discuter
comme ne discutant pas; ensuite, malgré les controverses
fort vives qui devaient suivre, on élait disposé à travailler à

l'œuvre commune, s'en remettant au retour prochain du

Seigneur pour trancher le différend.
Les églises de la Galatie devinrent à leur tour le théâtre d'un

violent débat. Quelques juifs, qui se trouvaient perdus parmi
les chrétiens d'entre les gentils, ne pouvant supporter la pensée

d'être eux-mêmes excommuniés par la synagogue, cherchèrent

à gagner aux pratiques judaïques les gentils amenés à

l'évangile par l'apôtre Paul. L'état inférieur de civilisation de



282 A. HAUSRATH

ces populations grossières rendait leur rechute fort aisée. Comment

ces églises, arrachées à une religion de rites, de cérémonies,

auraient-elles pu se maintenir définitivement à la hauteur
de spiritualisme où l'apôtre les avait placées Par réaction,
ces congrégations-là ne devaient pas tarder à désirer de
nouveau marcher par la chair. C'était le cours ordinaire du prosélytisme.

Comme le montre l'exemple contemporain d'Izates, roi
d'Adiabène, après avoir débuté par les psaumes et la pure idée
de Dieu on finissait par le couteau de la circoncision. Les
judaïsants n'insistaient pas seulement pour que les Galates
célébrassent les fêtes, mais encore pour qu'ils se fissent circoncire.
Une première fois, Paul réussit à retenir ces églises sur la
pente qui aboutissait à un anéantissement de la croix de Christ.
Mais l'apôtre n'eut pas plus tôt quitté Antioche que les intrigues
de ses adversaires reprirent de plus belle et furent couronnées
de succès. Il apprend que les chrétiens de Galatie se disposent
à célébrer l'année sabbatique, se prolongeant du mois de
septembre 53 au même mois de l'année 54. Dans ce retour
aux nouvelles lunes et aux sabbats, qui rappelaient plusieurs
cérémonies païennes, Paul voit une rechute jusqu'au culte delà
nature. Ne distinguant pas entre le couteau des prêtres de

Cybèle et celui des rabbins, confondant dans son indignation
eunuques et circoncis, ii s'écrie: « Qu'il serait à désirer qu'ils
se mutilassent eux-mêmes, ceux qui vous troublent! » (Gai.
V, 12.) Comme les natures supérieures qui ne se rendent pas

compte de la distance qui les sépare du commun des hommes,
Paul s'était imaginé que l'esprit qui avait soufflé sur les églises
de la Galatie reposait sur les mêmes bases d'où sa propre
conversion avait procédé. Il ne se doute pas que l'enthousiasme des

Galates n'est que le reflet du sien propre. Aussi, ne comprenant
rien à cette rechute, il ne peut s'en rendre compte que pat-

quelque magie, quelque sortilège ; on aura jeté un sort à ses

chers Galates; ils seront sous l'influence de quelque mauvais
œil. Mais ne peuvent-ils pas rompre- le charme en portant les

yeux sur Jésus, qui leur a été dépeint comme crucifié? (Gai.
111,1.)

Cette rechute jusqu'aux cultes de la nature n'avait pas

manqué de provoquer les querelles interminables que le



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 283

pharisaïsme traîne à sa suite. On le voit par les nombreux

synonymes que Paul accumule pour indiquer cette nouvelle
disposition des esprits. (V, 20.) En revanche, l'orgueil spirituel
avait été si bien en augmentant qu'on en était venu à mettre
en doute les titres apostoliques de Paul. Ce qui donnait de

l'importance à tout ce mouvement, c'est que les meneurs en

appelaient à l'autorité des douze apôtres et que les Galates

ne voulaient pas se réclamer d'un christianisme ayant rompu
avec les églises primitives. Arrivés là, les chrétiens delà Galatie
devaient être conduits à rompre avec l'apôtre Paul. Mais il
paraît qu'avant de se décider à franchir ce pas décisif, ils
voulurent entendre une dernière fois son opinion. De là l'épître
qu'il leur écrivit. Le caractère passionné de cet écrit autorise à

croire que Paul prit la plume d'abord après avoir reçu les
fâcheuses nouvelles. Cette épître a un triple but : constater
l'autorité apostolique de son auteur ainsi que son indépendance à

l'égard dpr. décisions prises par ceux de Jérusalem; établir la

justification par la foi ; reprendre les travers anciens et

nouveaux des Galates. Tout cela est rondement établi dans cette
lettre qui, du commencement à la fin, se lit comme un
dithyrambe. Ce n'est qu'indirectement qu'on peut savoir quels
furent les effets de ce puissant discours de De Corona. Après
ce conflit, Paul reparaît chez les Galates en 55; et en 58 il
compte surtout sur les églises de ce pays pour les secours qu'il
a l'intention d'apporter à Jérusalem dans son dernier voyage.
(Act. XVIII, ->3; 1 Cor. XVI, i.) Et toutefois, pour ces populations

de l'Asie mineure, elle n'était qu'une question de temps
cette rechute dans le culte des cérémonies qui devait les faire
reculer jusqu'au judaïsme, au bizantinisme, pour tomber
définitivement sous le joug des mahométans. La nature du

climat, la nature sensuelle des populations, la prédominance
de l'imagination comme chez les Orientaux, tout cela ne

devait pas leur permettre de se maintenir longtemps sur les

hauteurs du spiritualisme. C'est peut-être pour ces raisons que
Paul quitta ces contrées afin d'aller se faire Grec avec les Grecs.

III. Samt Paul chez les Grecs. — En Macédoine, Paul
trouva une race mâle, vigoureuse et énergique. Si l'opposi-



284 A. HAUSRATH

lion fut d'abord vive, ceux qui s'attachèrent à lui lui demeurèrent

fidèles jusqu'à la fin. Aussi ne se fit-il pas scrupule
d'accepter des secours en argent de ces chrétiens pauvres,
parce qu'il était suffisamment sûr de leurs sentiments pour
n'avoir pas à craindre que sa conduite fût mal interprétée.
PhilippeSj Thessalonique etBérée devinrent les principaux centres

de l'activité de l'apôtre. Là, comme ailleurs, la substance
de la prédication de Paul est toujours que la fin de l'économie
est proche. La hache est mise à la racine de l'arbre, le Seigneur
est à la porte. Comme des idées du même genre se trouvaient
alors répandues dans le monde païen, qui vers la fin du règne
de Claude comptait sur une manifestation prochaine de la
colère des dieux, cette coïncidence agita fortement les esprits
jusqu'à Borne. Elle eut pour suite le bannissement des juifs,
auxquels on faisait remonter ces funestes présages. Cette attente
anxieuse du retour prochain du Seigneur eut aussi plusieurs
conséquences fâcheuses dans l'église de Thessalonique. Paul
leur répond que l'essentiel c'est d'être uni à Christ. Cette union

demeurera, soit qu'ils vivent, soit qu'ils dorment déjà dans la

terre au grand jour de l'avènement du Seigneur.
Ala suite deson contingent ordinaire de luttes et desouffrances,

Paul quitta la Macédoine pour l'Achaïe. Il se trouva là au sein

d'une civilisation corrompue qui allait faire à l'Evangile une
opposition d'un nouveau genre. Après avoir à peine touché
barre à Athènes, — ville singulièrement dégénérée, vaine d'une

gloire passée, dont elle était si peu digne, et pleine de sophistes

bavards, — sans y laisser des traces importantes de son

activité, l'apôtre se rendit à Corinthe où il fit un séjour
prolongé. Ce n'était plus ni Corinthela divine chantée par Pindare,
ni l'ancienne capitale des villes doriennes et de la ligue
achéenne dont parle Thucydide. Le vandale Lucius Mummius
avait détruit de fond en comble l'ancienne ville, en l'an 146

avant J.C. La ville nouvelle n'avait été construite qu'en l'an 46

avant J.C, par Jules César, un siècle environ avant la visite
de Paul. Elle s'était immédiatement peuplée de vétérans, et de

descendants d'affranchis. Tandis que les marbres des anciens
édifices servaient à'construire des maisons en bois couvertes
de roseaux et de chaume, ornées d'or et d'argent, ce qui don-



LE SIÈCLE DE JÉSUS-CHRIST 285

nait à la ville l'aspect le plus hétéroclite, une autre partie des

débris servit de point de départ pour un commerce d'antiquités
qu'on se mit à imiter quand elles firent défaut. C'était une
ville plus romaine que grecque, ayant les plaisirs et les jeux
grossiers du monde romain. En peu de temps Corinthe devint
une des principales places du commerce entre l'Orient et
l'Occident. Les dieux maritimes et les dieux du commerce, avec
Vénus, jouissaient particulièrement de la faveur populaire. On

n'y entendait parler que de commerce et d'intérêt, de profits
exagérés, si bien que Paul à son tour, censé faire comme ceux
qui l'entourent, doit se défendre du soupçon d'avoir voulu
exploiter les Corinthiens. (2 Cor. XII, 16-20.) Cette ville de

matelots, sans bourgeoisie établie, sans traditions et sans aristocratie,

était devenue le rendez-vous de tous les vices de l'Orient
et de l'Occident, une nouvelle Sodome. Paul, habitué à la
sévérité des mœurs juives, voit dans cet immense désordre une
manifestation évidente de la colère de Dieu, et le signe précurseur

d'une terrible catastrophe. On ne le comprend pas même

lorsqu'il proteste contre ces mœurs; quand il recommande aux
fidèles de n'avoir aucun commerce avec les impurs, ils lui
répondent naïvement que pour cela faire ils devraient sortir du
monde. Le jugement de l'apôtre est sévère, amer même. Toutes

les épîtres datées de Corinthe abondent en plaintes sur son

entourage. En cela, il est parfaitement d'accord avec les
écrivains païens, Juvénal, Pausanias, Martial, qui parlent de cette
ville. A toutes les autres causes de désordre venaient s'ajouter
un prolétariat fort considérable, et une population esclave qui
s'éleva plus tard à un demi-million. L'ivrognerie était le vice

proverbial des classes inférieures. Ce n'est qu'ivre qu'un Corinthien

montait à la tribune, aussi Paul reproche-t-il aux chrétiens

d'avoir transporté ces usages jusque dans leurs agapes.
L'apôtre souffrit d'abord beaucoup de son isolement dans un

pareil milieu; il avoue qu'il a connu le mal du pays(l Thés.
11,17 ; 2 Cor. XI, 7-12.), auquel étaient venues se joindreles privations

d'une extrême pauvreté! (1 Thés. III, 7.) Sa position changea

un peu lorsque tout en cherchant peut-être de l'ouvrage,
il découvrit Aquilas et Priscille qui non-seulement faisaient
des tentes comme lui, mais qui partageaient sa foi religieuse.



286 A. HAUSRATH

L'arrivée de Silas et de Timothée ne tarda pas à augmenter
le petit nombre des fidèles. Là comme ailleurs, Paul prêcha que
l'Ecriture a annoncé un Messie souffrant. L'opposition des juifs
fut tellement violenteque l'apôtre résolutdeneplusparaîtredans
leurs synagogues. Tout nous montre que bon nombre des

convertis se recrutèrent dans les couches les plus inférieures de la
société : « Ni les fornicateurs, ni les idolâtres, ni les adultères,
ni les efféminés, ni ceux qui commettent des péchés contre
nature, ni les larrons, ni les avares, ni les ivrognes, ni les

médisants, ni les ravisseurs, n'hériteront point le royaume de Dieu.
Et quelques-uns de vous étaient tels. » (1. Cor. VI, 10.) De pareils
antécédents expliquent qu'il se soit passé dans cette église des
faits contrastant singulièrement avec le titre de saint que Paul
donne aux convertis.

L'église, au* bout de quatre ans, fut assez nombreuse pour
donner naissance à divers partis : plusieurs circonstances portent

cependant à supposer qu'il n'y avait pas beaucoup plus
d'une centaine de membres. C'était assez pour inquiéter la

synagogue qui tremblait pour son existence, en voyant une
communauté nouvelle s'établir ainsi sur les limites du judaïsme
et du paganisme.

L'accusation mal formulée qu'ils portèrent par-devant le
proconsul Gallio manqua son but. Paul put prolonger son

séjour à Corinthe et déployer son activité missionnaire dans le
voisinage. Les préoccupations eschatotogiques ne manquèrent
pas de jouer un grand rôle, comme on le voit par la dissertation
surla résurrection (1 Cor. XV) et par d'autres indices. (1 Cor.

VII, 6, 20. L'essentiel c'est qu'un saint enthousiasme, comme
une pluie fécondante, avait développé les donsles plus variés et
les plus précieux qui réjouissaient l'apôtre. La congrégation
fut bientôt en mesure de se suffire à elle-même, en l'absence
de Paul et de ses disciples. Ce qui paraît avoir tout particulièrement

maintenu l'intérêt, c'est la lecture des lettres qu'échangeaient

les diverses églises. Les agapes, qui se terminaient par la
distribution de la sainte cène, étaient les derniers vestiges de la
communauté des biens. L'organisation ecclésiastique ne paraît
pas avoir été complète, car si Paul parle d'apôtres, de prophètes
et de docteurs, il ne dit rien d'anciens ou de présidents. (1 Cor.



LE SIÈCLE DE JESUS-CHRIST 287

XII, 27-29. L'obéissance est plutôt réclamée pour les hommes

qui ont fondé et hébergé la communauté. 1 Cor. XVI, 16.

Paul, après avoir séjourné un an et demi à Corinthe, se rendit

dans l'Asie proconsulaire, laissant à d'autres, suivant son
habitude, le soin d'édifier sur les fondements qu'il avait posés
Dans la première année du règne de Néron, Paul se rendit à

Ephèse, ville grande et brillante, capitale de cette province,
jadis le berceau de la culture grecque. Tandis que cette grande
ville de commerce, en bonne partie livrée à la superstition et
au bigotisme, inspirera, dix ans plus tard, une profonde répulsion

à l'auteur judaïsant de l'Apocalypse, Paul, avec ses idées

plus larges, voit partout des portes qui s'ouvrent pour l'Evangile.

1 Cor. XVI, 19. La synagogue avait depuis longtemps
préparé le champ dans lequel Paul et Jean allaient répandre la

semence de l'Evangile. Un violent écrit polémique composé

par un juif qui connaît fort bien Aristote, et qui fait déclarer au

philosophe Heraclite qu'il n'a jamais ri à cause de toutes les
horreurs et de tous les scandales de sa ville natale, dont il fait
le long récit, montre que les juifs d'Ephèse se tenaient au courant

de la culture grecque. Quelques livres sibyllins, d'origine
juive, annonçaient également la ruine du temple de Diane pour
l'époque messianique. Enfin l'astrologue Balbillus, qui exerça
une grande influence sur Néron, auquel il promit le royaume
de Jérusalem sur l'autorité des prophéties messianiques, était
également un juif d'Ephèse. C'est en vertu de cette prophétie
que se répandit un bruit sur le retour de Néron, qui a passé dans

l'Apocalypse composée à Ephèse. Tout cela montre qu'il y avait
beaucoup de points de contact entre la synagogue juive et
celle des chrétiens. On comprend que la prédication de Jean-

Baptisle eut aussi trouvé quelque écho dans un milieu où
les idées religieuses étaient à ce point discutées. (Act. XIX, 1.

Paul trouva dans cette ville une église de judaïsants fort stricts,
desquels il eut beaucoup à souffrir, ce qui lui fait dire que les

ennemis sont en grand nombre. 1 Cor. XVI, 9. De tous les
chrétiens d'Ephèse qui semblent avoir appartenu aux classes

inférieures (Bom. XV, 1-16), un seul, Onésiphore, demeura
jusqu'au bout fidèle à l'apôtre. 2 Tim. 1,15. A côté de ces

petites gens se trouvaient Sosthènes et Apollos qui faisaient



288 A. HAUSRATH

autorité, même à Corinthe 1 Cor. I, 1 ;XVI, 12), et des

négociants, connus à Jérusalem et à Borne. Jetant un voile discret
sur les luttes qui durent avoir lieu, l'auteur des Actes ne
mentionne ni les amis ni les adversaires, pour se borner à relever la

profonde impression que produisit la prédication de Paul dans

cette capitale de l'Asie proconsulaire. Malgré le silence
intentionnel du livre des Actes, tout porte à croire que Paul doit
avoir eu à souffrir à Ephèse plus que partout ailleurs, puisqu'il

dit que cela lui sera compté au jour de la grande rétribution.
(1 Cor. XV, 32; IV, 11.) A la suite d'une nouvelle attaque

de ses ennemis, dans laquelle il se croit perdu (2 Cor. I,
8-11; VII, 5; IV, 7; Rom. XVI, 4), Paul quitte Ephèse qui avait
été le centre d'une activité bénie.

En somme cependant les judaïsants paraissent avoir eu le
dessus. Ils poursuivirent l'apôtre jusqu'à Jérusalem, bien que
lors de son dernier voyage il eût jugé prudent de ne pas se

montrer à Ephèse. Un judaïsant, Jean, surnommé Marc, l'auteur

du second évangile et de l'Apocalypse, reprend vertement
plusieurs de ces églises, louant celles dans lesquelles comme
Ephèse l'élément juif a pris le dessus, tandis qu'il prodigue
ses censures à celles qui ne respectent pas la loi, et qui ont tiré
de fâcheuses conséquences de la tendance de Paul.

C'est ainsi que, quatre ans après la mort de l'apôtre, nous

voyons cette église d'Ephèse, qui lui a coûté tant de travail, de

nouveau en proie aux troubles et aux divisions. On ne peut
entrevoir encore d'où viendra la solution : le judéo-christianisme
conserve partout l'ascendant, bien que le point de vue de Paul
doive l'emporter un jour dans le sein des églises sorties du
paganisme. Tant il est vrai que les hommes médiocres ont seuls
le privilège de voir mûrir les fruits de leur travail : les semences

répandues par des personnages de génie ne lèvent au
contraire que fort lentement.

A suivre. J.-F. Astié.


	Le siècle de Jésus-Christ. Partie 2, Le temps des apôtres

