Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 6 (1873)

Artikel: Le probleme de la liberté

Autor: Brocher, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROBLEME DE LA LIBERTE

Le fragment gui suit est emprunté & un cours de droit na-
turel ou de philosophie du droit, professé & l'académie de
Lausanne.

I

Tout le domaine des sciences morales est dominé par un
grand probléme qui se présente sous les formes les plus di-
verses, celui de la liberté et de la fatalité, du libre arbitre et
de la prédestination. L’homme est-il la cause responsable de
ses actes, ou l'instrument passif, ’esclave d’une force supérieure
et plus générale a laquelle il ne peut résister?

La question est double. A ceux qui admettent la liberté on
peut demander :

10 Ce qu’ils entendent par la liberté;

2° Sur quels arguments ils s’appuient pour affirmer I’exis-
tence de cette liberté.

Je n’examinerai ici que le premier de ces deux points. L’au-
tre trouvera sa place dans le chapitre relatif & la méthode
scientifique . ‘

Qu’est-ce donc que la liberté ?

Nous trouvons, chez tous les esprits ou peu s’en faut, deux
sentiments opposés. On croit généralement que I'homme est
libre, qu’il est Pauteur responsable de ses actes, et cependant
on convient qu’il est fort loin de faire tout ce qu’il veut. Non-

! Nous espérons pouvoir publier, dans une de nos prochaines livraisons, un
second travail du méme auteur, destiné a compléter celui-ci, et inlitulé: Le
chemin de la vérité, on La méthode de la science et lu méthode de la foi.



LY PROBLEME DE LA LIBERTE 237

seulement I’homme se trouve souvent en face de forces exté-
rieures, supérieures & la sienne, et auxquelles il doit céder;
mais encore il n’est pas, bien s’en faut, toujours maitre
de lui-méme. Il subit l'influence de sollicitations intérieures,
auxquelles il ne peut pas toujours résister, qui souvent déter-
minent sa conduite malgré lui, et qu’il ne peut pas supprimer,
lors méme qu’il réussit & les maitriser. Que devient la liberté
en face de ces faits?

Les deux croyances sont fondées. C’est dire que, inconcilia -
bles & premiére vue, elles ne le sont pourtant pas au fond.
Nous ferons disparaitre la contradiction apparente en disant
I’homme est libre, sans doute; mais saliberté n’est que limitée,
relative, Il est libre dans un cerlain sens, dans une certaine
mesure,"mais pas au dela. Ce n’est donc pas en 'homme qu’il
faut chercher le type de la liberté absolue.

Un étre libre possede en lui-méme la cause de ses actes. Un
étre soumis & la nécessité dépend d’une force générale et su-
périeure. Affirmer la nécessité, c’est renvoyer la cause d’une
force & une autre. Or, comme, de renvoi en renvoi, on doit
arriver a une cause finale, la nécessité suppose la liberté, tan-
dis que la liberté n’implique pas la nécessité.

La liberté n’est complete que si I’étre est lui-méme, non-
seulement la cause, mais la cause exclusive de ses ceuvres, que
§’il ne rencontre pas d’obslacles extérieurs quientravent et par
conséquent modifient son action. Dans la conception générale-
nment admise, il ne pourra donc yavoir de libre que Dieu, c’est-
a-dire (ue cette cause supréme et universelle de tout, dont on
ne démontrera peut-étre jamais ’existence, mais que I'homme
doit admettre pour satisfaire & I'impérieux besoin d’unité de
son esprit. Dieu est la cause au deld de laquelle on ne peut
pas remonter. Il est par conséquent I'étre essentiellement et
absolument libre. La liberté de I'homme, au contraire, est
incompleéte ; en particulier, & moins de nous mettre en contra-
diction avec nous-mémes, nous ne pouvons pas admetire que
la liberté de ’homme puisse faire opposition & celle de Dieu,
ni la restreindre. Nous ne nous en ferons une idée juste que
que lorsque nous en aurons troavé une définition compatible



238 A. BROCHER

avec la liberté absolue, en d’auires termes, avec la toute-
puissance de Dieu. C’est cette définition ¢ue nous voulons
essayer,

II

L’homme est animé par certaines forces, (ui constituent
Pessence de son étre, et gu’on appelle, suivant la mamere dont
elles se présentent, désirs, besoins, penchants, instincts, aspi-
rations, appétits, sentiments, passions, volontés, et que nous
désignerons sous le nom générique de mobiles. La langue
usuelle appelle ceceur la source ou le siége de ces mobiles; nous
conservons ce terme consacré par ’usage, sans examiner s’il
est bien choisi.

J’essalerai de faire comprendre ce que sont ces mobiles en
les ramenant aux idées primitives et irréduciibles de jouis-
sance et de souffrance ; je m’attacherai surtout & la notion de
souffrance, plus concréte, plus saisissable. On peut dire en
effet que la jouissance n’est que la cessation de la souffrance.
Cette conception, gque nous trouvons déjd chez Socrate, est
assez répandue. 1l ne sera pas inutile de la préciser en la com-
plétant. L’enfant, quand 1l ne souffre pas, sourit dés que la
conscience s'éveille en lui. il ne connait pourtant encore, ni
nos plaisirs, ni nos ambitions, ni nos atfections, rien de ce qui
fait, comme on dit, la consolation de la vie. Ii fant donc
admettre que l'existenceen elle-méme est une jouissance, mais
une jouissance parsemée de souffrances comme une page
blanche de taches noires. La souffrance peut se rencontrer
dans uue proportion telle qu’elle fasse oublier ou méme dispa-
raitre le. fond naturellement heureux de la vie. Elle résulte
d’un conflit entre nos désirs et la réalité ; ce conflit doit étre
supprimé ; la tache alors est effacée, et le fond primitif est
remis en évidence.

Il est dans la nature de ’homme d’étre, non pas irrésistible-
ment, mais inévitablement, attiré par la jouissance, repoussé
par la souffrance. Il faut voir dans ce fait le moteur essentiel
de son activité; aussi est-on fortement tenté de définir les



LE PROBLEME DE LA LIBERTE 239

mobiles des souffrances, qui tendent a se détruire elles-
mémes pour faire place & la jouissance.

Ces mobiles, d’olt nous viennent-ils; est-ce nous qui nous
les donnons & nous-mémes ? A cette (uestion chacunrépondra
négativement. Nous apportons les mobiles au monde en nais-
sant; 'influence que notre volonté peut exercer sur eux est,
sinon tout & fait nulle, au moins tres restreinte. Nous ne pou-
vons donc pas chercher en nous-méme la raison d’étre de leur
existence et de leur nature. Si nous voulons leur assigner une
cause, force nous est de recourir & cette cause supréme et
universelle de tout, dont nous avons parlé plus haut. Ainsi,
nos mohiles nous sont donnés de Dieu; il ne dépend pas de
nous d’en créer de nouveaux, ni de nous soustraire absolu-
ment & ceux qui existent. Notre liberté se borne & pouvoir les
diriger, les modifier, les arréter les uns parles autres.

Si nos mobiles viennent de Dieu, il faut en dire autant du
‘bien, qui est leur but, leur élément essentiel. Le bien, c’est ce
que Dieu veut; c’est en particulier ce qu’il veut que nous fas-
sions et cec aquoi il nous pousse en nous animant de tels mo-
biles plutdt que de tels autres.

Mais il faut faireici une distinction irés importante. L’homme,
nous le verrons, est condamné, dans le. lemps présent au
moins, & ignorer le fond des choses, & ne connaitre que les
apparences. Nous ne pouvons constater que des effets ; quant
aux causes, nous sommes forcés de nous contenter de croyan-
ces, de pressentiments.

Malheureusement, cette vérité est inconnue de presque tout
le monde, oubliée de ceux qui la savent; et le langage usuel
n’en peut pas tenir compte. Il y aurait une excessive pédante-
rie & dire : celte fleur parait rouge, ce fruit parait succulent,
pour : est rouge, est succulent. Cette négligence, ¢ui s’im-
pose & la langue vulgaire, ne doit pas étre tolérée dans la
science. Si quelqu’un dit qu’une.chose est ou n’est pas bonne,
cela signifie qu’elle parait ou ne parait pas bonne al’auleur du
jugement. Il est de la plus hante importance de distinguer
entre et le vrai bien et le bien apparent, qui se rapprochent
sans doute plus ou moins, mais qui ne doivent jamais étre con-



240 A. BROCHER

fondus. Le vrai bien est le secret de Dieu, secret que nous ne
devons jamais nous vanter d’avoir complélement découvert.
Ce que I'homme appelie bien, c’est le bien apparent, qui n’est
pas nécessairement le vrai bien. Or, le bien et le mal, ce que
I’homme doit rechercher et ce qu’il doit éviter, se révélent &
nous sous la forme de la jouissance et de la souffrance. Ces
deux sentiments sont peut-étre autre chose que le bien et le
mal en eux-mémes, mais on ne peut nier qu’ils ne soient la
condition indispensable et le point de départ de 'idée que
I’homme s’en fait. C’est sur la distinction entre la jouissance et
la souffrance que repose tout le développement de la conscience
morale, dans I'individu et dans I’humanité.

On nous demandera maintenant comment il se fait que le
bien apparent ne soit pas en méme temps le vrai bien, puis-
que les mobiles de ’homme lui sont donnés de Dieu. Pour ré-
pondre a cette question, il faut expliquer le role de la raison et
celui de la conscience, en revenant au cceur.

m

Faisons d’abord une distinction, graduelle et relative comme
toutes les distinctions, qui a longtemps échappé aux philoso-
phes et qui trouve dans les mobiles, non pas son unique, mais
sa plus importante application. G’est souvent & son insu que
I’homme subit I'influence de ces mobiles el se laisse entrainer
par eux. I’animal et I’enfant restent toujours dans cet état;
'’homme n’en sort jamais qu’a la suite d’un long développe-
ment, et pour une petite partie de son éire seulement. Il y a
donc une grave erreur 4 ne. tenir compte que des mobiles
conscients ; onen laisse de coté le plus grand nombre de beau-
coup.

La conscience est la condition nécessaire de la liberté. On ne
peutrésister & ce dont on n’a aucuane notion. L’élection dont il
a été question plus haut ne peut s’opérer qu’entre les mobiles
dont on soupgonne au moins l'existence, les autres s’y sous-
traient naturellement. Il ne faut pas croire toutefois que les



LE PROBLEME DE LA LIBERTE V41

mobiles inconscients restent sans influence; ils sont bien au
contraire d’autant plus puissants, plus dangereux, qu’on ne
peut leur résister. Les ennemis invisibles sont les pires de
tous. Aussi est-il tres important de donner & la conscience tout
le développement "dont elle est susceptible. Cela. dit, nous de-
vons, sans oublier leur existence, faire pour le moment abs-
traction des mobiles inconscients sur lesquels nous ne pou-
vons rien. Nous voici donc en face des mobiles conscients, que
nous appellerons sentiments, parce que nous les sentons. Le
nombre des mobiles est déja considérablement restireint par
celte distinction des conscients et des inconscients. Il est
pourtant encore assez grand pour' ‘(que des contlits-aient lieu
frequemment

La contradlchon sans doute a son siége, moins dans les mo-
biles, dans les besoins, que dans la maniére de les satisfaire.
L’hommeen effet n’est pas un étre-absolument indépendant,
isolé du monde. 1l ne peuat vivre sans eniretenir avec le reste
de la création des relations incessantes, relations de domina-
tion et de-dépendance tout & la fois. C’est en obéissant a la
nature des choses qu'’il la fait servir a ses desseins. Voild donc
un nouveau facteur moral qui parait & Phorizon. Les actions
de I'homme ne soni pas déterminées exclusivement par les
mobiles. Ceux-ci resleront sans doute toujours seuls a donner
'impulsion ; maisla direction viendra en partic des circonstan-
ces. La conscience doit jouer aussi son role dans ce nouveau
domaine ; on ne peut tenir compte que des circonstances dont
on a connaissance. Pour guider notre marche, la conscience
doit donc étre en possession de deux éléments, des sentiments
qui viennent du coeur, et des sensations qui lui réveélent le
monde extérieur. Les sentiments: indiquent les buts a pour-
suivre ; les sensations montrent si et comment ces buts peu-
vent étre atteints. Or, il arrivera souvent que deux sentiments
seront exclusifs 'un de Pautre, que la satisfaclion du premier
impliquera la non-satisfaction du second. Celui qui n’a qu’un
écu dans sa poche ne peut pastout ala fois le dépenser et le
garder, 'employer & une orgie et Paffecter 4 une aumone. La
nature de nos mobiles, ou plus exactement peut-éire les con-

c. R. 1873. _ 16



242 LE PROBLEME DE LA LIBERTE

ditions de leur satisfaction, nous obligent donc & I’abnégation.
C’est pour cela que nous devons choisir entre nos besoins,
renoncer a la satisfaction des inférieurs pour assurer celle des
supérieurs. Il faut donc nous désintéresser & certains égards,
et ce désintéressement joue un roéle essentiel dans la morale.
Sans lui, en effet, la liberté n’aurait plus d’occasion de s’ap-
pliquer; nous nous abandonnerions aux impulsions de tous nos
mobiles, parce qu’il n’y aurait pas de raison pour leur résister.

Constatons seulement ici que le désintéressement, sans
lequel on ne saurait atteindre ni le beau, ni le vrai, ni le juste,
ne peut étre que relatif; I’hnomme n’agit jamais sans mobile.
La doctrine qui préche le désintéressement absolu est & mes
yeux fausse et pernicieuse; elle fait son apparition dans les
sociétés frappées de stérilité, et qui essaient de dissimuler leur
incapacité d’'inventer, par des copies exagérées de ce (ue des
époques plus fécondes ont concu avant elles. Mais I’absolu se
détruit partout lui-méme. Le mieux est '’ennemi du bien. Si le
désintéressement relatif est ’essence de la morale, le désinté-
ressement absolu en est la mort. Je n’expliquerai du reste ici ni
les conséquences déplorables du systéme que je rejette, ni les
raisons qui font que cette théorie est tellement préconisée,
malgré ses inconvénients, ou peut-étre & cause de ses incon-
vénients.

IV

Revenons a notre élection. Nous examinerons d’abord le
procédé a 1’aide duquel nous opérerons, ensuite le résultat au-
quel ce procédé nous conduira.

Nous avons affaire 4 des sentiments et 4 des sensations. Ces
derniéres nous font connaitre les conditions mises par les cir-
constances & la satisfaction des premiers; elles nous renseignent
sur ce que nous devons faire pour sauvegarder nos intéréts,
en un mot sur nos devoirs. Le devoir se présente a4 nous sous
la forme d’une ligne de conduite (active ou passive) qui nous
gst prescrite, et dont 'observalion exige , non pas nécessaire-



LE PROBLEME DE LA LIBERTE 243

ment mais ordinairement, une certaine souffrance, latente ou
aigué. C’esl cet élément ordinaire de souffrance qui constitue
le travail et qui le distingue du jeu. Le jeu est une activité des-
tinée & procurer une satisfaction immédiate. Le travail doit
procurer une satisfaction finale; mais immédiatement il produit
d’ordinaire une peine.

Je dis d’ordinaire, et non pas nécessairement. Un porteur
de letires qui commence son métier par un beau jour d’au-
tomne le trouvera trés agréable, le préférera peut-étre a toute
espéce de jeu. Vienne la pluie ou la neige, ses courses ne lui
seront rien moins qu’agréables; il faudra cependant les conti-
nuer, et c’est pour cela qu’elles sont un travail. Voyez au
contraire ce laquais, dont la fonction consiste, en grande partie
au moins, & parader sur un siége ou dans une antichambre.
Son travail présente ce caractére particulier et tout a fait ex-
ceptionnel qu’il consiste, non pas dans une action, mais dans
une inaction. Cette inaction est peut-étre trés agréable au com-
mencement, mais il faut la subir, méme lorsqu’on ne s’en
soucle pas; et c’est pour cela qu’elle constitue un travail. L’idée
de peine est donc plus importante que celle d’activité pour la
définition du travail.

Ainsi, la satisfaction des besoins implique une certaine somme
de souffrance; et cependant elle n’est pas autre chose que la
suppression d’une soufifrance. On peut dire que toutes lesdon-
neées du sens sont destinées a nous révéler les souffrances que
nous devons accepter et celles (que nous pouvons éviter. Pour
chaque mobile il faut chercher ce que la satisfaction vaut et ce
(qu’elle cotite; il faut faire entrer en ligne de compte, entre
autres, les mobiles contraires auxquels il y a lieu d’imposer si-
lence. Ainsi, pour se procurer la plus grande somme possible
de satisfaction, il faut faire un calcul assez compliqué , qui est
I’ceuvre de la raison ou, comme dit le langage vulgaire, de la
téte, par opposition au coeur. La raison se borne & comparer,
a balancer, a résumer les arguments pour et contre fournis par
le sens intime ou externe; mais elle-méme n’en apporte point.
Elle n’affirme , ne suggére rien, et c’est une négligence de la
parole ou de la pensée que de dire le contraire. Cette définition



- 244 LE PROBLEME DE LA LIBEKTE

4 laquelle nous a conduits I'étade des diverses fonctions de Pes-
prit, se justifie encore par I'étymologie ; le mot latin ratio, dont
nous avons fait le frangais ration, signifie un compte ; ’'expres-
sion rationem habere se traduit par: tenir compte. Le role de
la raison est de nous modérer, de nous rationner, mais non pas
de nous émouvoir. Se faire une raison, c’est peser le pour et le
contre, tenir compte des différentes considérations et se déci-
der aprés un examen de 'ensemble ; ¢’est résister & une impul-
sion en lui en opposant d’autres. La raison a pour antipode la
passion, qui esl un sentiment immodéré, subi par celui qui
I’éprouve et non pas voulu et modéré par lui. L’homnme raison-
nable est actif; il réagit contre ses mobiles et les dirige & son
gré. I’homme passionné est passif, esclave,; il se laisse aller.
Ce laisser aller s’appelle la licence, c’esf le contraire de la li-
berté, qui a pour condition la possession de soi-méme.

L’homme vraiment libre, celui qui, dans la poursuite de ses
buts rencontre le moins d’obstacles extérieurs ou intérieurs,
est donc celul qui suit le sentier du devoir: pour qu’il puisse le
faire, diverses conditions sont nécessaires. Il faut d’abord con-
naitre ce sentier, le découvrir au milieu des fouillis des senti-
ments et des sensations. C’est 1a 'ceavre de la raison, ainsi que
de la conscience, sans laquelle il n’y aurait pas de raison.
Comme nous ’avons va plus haut, nous ne pouvons comparer,
régler , faire entrer dans nos calculs que ce dont nous avons
conscience. .

Mais il ne sulffit pas de connaitre le chemin dudevoir. Il faut
encore avolr la force de résister aux mille sollicitations qui tra-
vaillent & nous en détourner, de surmonter les obstacles que
nous y rencontrons. Cette force, c’est la vertu. La distinction
de ces deux éléments nécessaires a 'accomplissement du devoir,
la science et la vertu, nous permet de porter un jugement suv
la question de savoir sila morale peut s’enseigner. Nous don-
nerons une réponse affirmative pour I’élément scientifijque, né-
gative quant au facteur pratique. Cette derniére restriction
n’infirme en rien Vimportance de I'enseignement de la science
morale , lequel, s’il n’est pas suffisant, n’en reste pas moins



LE PROBLEMK DE LA LIBERTE 245

nécessaire. Ce serait donc une négligence impardonnable que
de 'omettre.

N’oublions pas d’ailleurs que la force se trouve en germe
chez tous les hommes, inégulement développée, il est vrai.
Son insuffisance provient souvent d’obstacles cjue sa croissance
a rencontreés, et dont I'ignorance est souvent le plus grave. La
communication de la science présente ’avantage indirect d’étre
le meilleur moyen de tavoriser 'augmentation de la force. Doc-
trina vim promovet insitam.

v

Nous connaissons les moyens & employer pour subordonner
les mobiles les uns aux autres. Voyons maintenant 'usage que
nous en ferons.

Au point de départ de son développement, ’homme se pré-
sente & nous comme un étre ma par la souffrance et la jouis-
sance d’une maniére tout a fait individuelle et instantanée.
Sans doute, il y a une solidarité dans la douleur. La peine de
plusicurs personnes n’a trés souvent qu’une seule et méme
cause; la souffrance de I'un peut avoir pour effet celle de l’autre;;
le caractere individuel du sentiment toutefois n’est entamé ni
par la commune origine ni par la contagion. Une personne, en
voyant souffrir une autre, souffre par sympathie; mais la pre-
miére ne souffrirait pas, si la douleur de I'autre ne se mani-
festait pas. Les deux peines peuvent différer beaucoup en qua-
lité et en quantité. Le témoin peut souffrir plus que le patient;
il peut au contraire, si son cceur est dépravé, jouir de la souf-
france d’autrui.

Le sentiment, avons-nous dit encore, est instantané; sans
doute, nous nous rappelons les jouissances et les souffrances
passées; nous nous transportons par la pensée dans celles de
avenir. Mais c’est la un fait artificiel en quelque sorte, qui
suppose déja un certain développement, «ui fait défaut chez
beaucoup d’étres et n’existe pas au point de départ.

L’hormmme primitif est donc mu par un sentiment individuel



246 LE PROBLEME DE LA LIBERTE

et instantané. Il est égoiste et sensuel. Voila la matiére brute
avec laquelle il s’agit de former la société; c’est ce cosur naturel
dont il faut se servir en I’épurant sans le détruire, en le débar-
rassant de certains éléments pour développer les autres.

Grace a ses diverses facultés, & la mémoire, 2 la raison,
I’homme finit par comprendre que certaines jouissances immeé-
diates sont suivies plus tard d’une souffrance plus grande , et
inversement; de telle sorte qu’il ne doit pas considérer seule-
ment le moment actuel. Dés lors, il cesse de vivre dans l'ins-
tant présent, pour s’élever au permanent, a I’éternel.

Il arrive aussi & comprendre que le bonheur d’autrui exerce
une grande influence sur le sien propre. Nous constatons le
fait et renoncons & l'expliquer pour le moment. L’homine se
trouve donc conduit & s’occuper, non de son bonheur seule-
ment, mais aussi de celui d’autrui. L’'égoisme, qui consiste 2
chercher son bonheur isolément, en dehors de celui du pro-
chain, fait place & la charité qui concilie les deux termes. Ce
besoin de s’occuper d’autrui et d’y trouver son bonheur, est
la raison d’étre de la famille, le secret de son influence bien-
faisante. L’étincelle, en communiquant sa flamme, d’abord &
des copeaux, puis & des pieces de menu bois, finira par mettre
le feu & une grosse tronche qu’elle n’aurait pas entamée si elle
Pavait attaquée directement. Ainsila cause la plus insignifiante,
en faisant naitre un cri de joie chez ’enfant, un sourire chez
la fernme, déridera 'homme fait, désillusionné de la vie, et
rendra la sérénité & celui qui d’ailleurs ne prend d’intérét a
rien, et dont I'existence se consume au service des plus chimé-
riques ambitions.

L’homme naturel est mi par l'intérét présent et individuel;
I’homme spiritue! le sera par lintérét éternel et universel.
Cette transformation doit étre, non point la négation, mais
le développement des germes primitifs. Il faut que l'intérét
présent et individuel comprenne qu’il ne sera satisfait que
lorsqu’il aura pris une forme éternelle et universelle. Cette
derniére toutefois n’est qu’un idéal que I’on poursuit sans ja-
mais 'atteindre. En pratique, on se propose un moyen terme,
un intérét permanent et général , souvent désigné du nom de



LE PROBLEME DE LA LIBERTE 241

salut public. Malgré cette concession, notre définition évitera
les objections faites &4 la maxime que tout est 1égitime pour le
salut public. Ces objections, en effet, partent toutes de la
supposition que le salut public ne serait que I'intérét d’un jour
ou d’une faction, auquel on sacrifierait un autre intérét plus
général et plus durable.

Si les intéréts sont notre seul mobile, ils ne déterminent pas
4 eux seuls la regle de nos actions. Il faut tenir comple aussi
des nécessités extérieures. Celles-ci doivent étre considérées
non-seulement dans le présent, mais encore dans 'avenir, et
méme dans le passé qui nous révele 'avenir; elles doivent étre
envisagées, non pas comme quelque chose qui est, mais comme
quelque chose qui devient, comme des événements (u’il faut
comprendre. Comprendre les événements, c’est les considérer
comme les produits d’un petit nombre de causes (qui sont les
forces éternelles du monde, et qui, suivant la position que nous
prenons a leur égard, deviennent nos plus précieux auxiliaires
ou nos plus dangereux ennemis. Nous pouvons méme dire que
c’est des circonstances extérieures gue nous tenons toute nolre
puissance d’action. Les forces de notre corps elles-mémes
rentrent, & un certain point de vue, dans cette catégorie; car
elles sont régies par des lois indépendantes de notre volonté.
Le besoin d’unité qui nous anime nous pousse, nous l’avons
dit déja, a considérer toutes ces forces comme découlant d’'une
méme source que nous appelons Dieu, et qui est la cause uni-
verselle de toutes choses, des mobiles comme des circonstances,
de Paspiration intérieure et de I’obstacle extérieur. Nous ne
pouvons satisfaire nos besoins, atteindre le salut public, qu’a
la condition de marcher avec Dieu, de vouloir ce que Dieu
veut. Cette idée, malheureusement obscurcie par 'importance
accordée a des pointstrés secondaires, est le fond de toute mo-
rale et de toute religion. La loi morale peut donc se formuler
en ces termes: poursuivre le salut public conformément & la
volonté divine. C’est cette idée qui se trouve renfermée dans
les formules: Avec Dieu pour la patrie , avec Dieu pour I'hu-
manité. |

Pour réaliser et développer notre liberté, nous avons besoin



248 LE PROBLEME DE LA LIBEKRTE

de la raison et de la conscience, sans lesquelles nous resterions
esclaves de cette nature que nous sommes appelés & dominer.
La conscience a pour objel le monde extérieur comme le
monde intériear. Ainsi, nous devons apprendre 4 connailre la
nature, étudier les mobiles intimes pour savoir quels buts nous
devons nous proposer, étudier les circonstances extérieures
pour savoir comment nous devons poursuivre et nous pouvons
atteindre ces buts. Sans cette ceuvre de contemplation, d’ob-
servation, l'action pratique restera stérile: c’est la priére qui
bénit le travail.

VI

Nous devons placer ici une observation trés importante pour
la définition de la science morale. Nous avons appris a distin-
guer entre les étres libres et ceux qui sont soumis au régime
de la nécessité, entre le monde moral et le monde physique.
Nous devons connaitre ce dernier, parce qu’il nous fournit les
'moyens de satisfaire nos besoins. L’étude du monde moral nous
révele les besoins eux-mémes, les mobiles, les buts & pour-
suivre. Mais ce n’est pas tout. En pratique et en théorie, le
monde moral se présente & nous sous un double aspect. Chaque
homme est un étre libre, - qui est entouré d’autres étres libres
avec lesquels il doit compter comme avec la nature physique,
car il trouve en eux des moyens d’action et des obstacles. Bref,
si les mobiles appartienneni exclusivement au monde moral,
les circonstances appartiennent en partie au monde physique
et en partie a I'autre. Le monde physique n’est que moyen, le
monde moral est 4 la fois moyen et but. L’étude des sciences
de P'esprit doit nous apprendre, non-seulement les mobiles &
poursuivre , mais encore la maniére de se servir, pour les
atteindre, des aulres étres libres, des autres hommes. La mo-
rale proprement dite s’occupe surtout du premier point de
vue, et la politique, du second.

Du reste, notre définition de la liberté s’applique aussi a la
politique. Celle-ci peut prendre les trois caractéres de la révo-
lution, de la réaction et de la réforme. L.a révolution, en prenant



LE PROBLEME DE LA LIBERTE 249

ce mot dans sa plus mauvaise acception, est la volupté ou la li-
cence politique. Elle consiste & se laisser aller 4 tous les ins-
tincts, & toutes les passions, sansleur résister jamais. La réaction
va contre les tendances générales, et croit pouvoir se passer de
I’appui dessentiments populaires. La réaction systématique reste
toujours stérile. Enfin la réforme peut étre considérée comme
une combinaison des deux systémes précédents, qu’elle em-
ploie chacun & sa place. Elle donne satisfaction aux instinets,
mais non pas a tous; elle opere le départ des désirs auxquels
il convient de céder, et de ceux auxquels il est nécessaire de
résister. Elle évile le laisser aller, en prenant initiative de ce
gu’elle juge bon ; elle emploie de la sorte les forces du pays
dans une bonne direction, et les empéche, par ce fait méme,
d’en prendre une mauvaise. Aussi peut-elle faire beaucoup de
bien, tandis que la révolution ne fait que du mal, et que la réac-
tion ne fait rien. Elle est une ceuvre de l'esprit, de la raison ;
elle suppose le discernement et par conséquent:la conscience
des besoins et des positions. '

VII

Ainsi le monde moral commence, a I'instar du monde physi-
que, par un chaos d’éléments dont aucun n’est mauvais en lui-
meéme, mais qui peuvent tous étre nuisibles en se contrariant.
Il s’agit de meltre I'ordre dans ce chaos. (Uest 'ceuvre d’une
force, ou sil’on veut, d’une idée particuliére, que I’on a appelée
I'idée ordonnatrice, et que ’on peut considérer comme I’essence
de P’esprit. Semblable & ’'homme au milieu de la création qu’il
est destiné a compléter, a ’homme d’état digne de ce nom, dans
le peuple qu’il a mission d’organiser, Iesprit est une partie de
I’ame appelée a régler les autres. C’est lui qui émondera pour
faire porter plus de fruits, qui retranchera ce qui est stérile pour
faire place a ce qui est fécond. Il ne crée pas, si créer c’est faire
sortir quelque chose de rien, car son role consiste & choisir en-
tre les mobiles donnés par la nature, & réprouver les uns pour
élire les autres. Ainsi la liberté de ’homme n’est pas positive et
productrice comme celle de Dieu ; elle est négative, élective ;



250 LE PROBLEME DE LA LIBERTE

elle se borne & retrancher. Elle ne fait rien par elle-méme, et
se borne a laisser agir les forces productrices qu’elle ne sup-
prime pas. Aussi peut-on dire (ue les ceuvres de 'homme sont
en méme temps P'ceuvre de Dieu, et que sans l'aide de Dieu,
Phomme ne peut pas ramasser un fétu. Ainsi comprise, la
liberté de 'homme n’entame en rien la toute-puissance de
Dieu. L’homme est libre, parce que Dieu veul lui laisser le
choix entre plusieurs alternatives; mais dans cette mesure
méme, il ne peut pas ne pas finir par mettre a exécution
la volonté divine.

En effet, nous avons vu que 'homme est déterminé dans
ses actes par la jouissance et la souffrance, auxquelles il est
capable de résister, mais qu’il ne saurait supprimer; il ne
dépend pas de lui de n’étre pas attiré par I'une, repoussé
par l'aulre, bien qu’il puisse surmonter cetle attraction ou
cette répulsion 4 P’aide d’autres atlractions ou d’autres répul-
sions. L’homme peut, dans certains cas particuliers, se sous-
traire a4 ces tendances ; mais il ne s’y soustrait pas en somme ;
en derniére analyse, ses actes sont déterminés par la jouissance
et la souffrance. Or, c¢’est Dieu qui fait que ’homine jouit de
certaines choses et souffre de certaines autres. L’homme pourra,
dans un cas particulier, égaré par 'erreur et la passion, agir
dans le sens de la souffrance; mais ce ne sera ld qu’un accident
passager, qu'un acte neutralisé par une foule d’autres commis
en sens inverse. En somme, 'homme agit dans le sens de la
jouissance, dans le sens dans lequel Dieu I'a prédestiné & agir.
Dieu veut que dans la régle ’homme évite de toucher le feu,
mais qu’il puisse le toucher accidentellement. Il lui permet de
le faire, mais il établit que 'homme se brilera s’il le fait. La vo-
lonté de Dieu s’accomplit, méme quand 'homme lui désobéit,
puisqu’il est puni de sa désobéissance.

Ainsi 'homme est conduit, par la satisfaction de ses besoins,
a accomplir la volonté de Dieu. On peut le comparer 4 animal
destiné & produire de la viande, de la laine, du miel, de la soie,
qui réalise sans s’en douter le plan de I’éleveur en assouvissant
Pinstinct naturel qui le porte 4 se nourrir.. Mais ce qui est tou-
jours inconscient chez I'animal peut devenir conscient chez



LE PROBLEME DE LA LIBERTE 251

I’homme; celui-ci peut arriver & comprendre que son plus grand
intérét, le meilleur moyen de satisfaire les besoins qui Pagitent.
c¢est de vouloir ce que Dizu veut. L’homme n’a le choix
quentre deux alternatives: opposer des obstacles & la volonté
divine, en rendre la réalisation plus lente, plus laborieuse et
par conséquent plus douloureuse pour lui; ou, pour parler
avec un propheéete, préparer les voies et aplanir les senliers
du Seigneur. Mais plus tot ou plus tard, la volonté de Dieu
s’accomplira toujours. L’intérét de 'homme est de faire ces-
ser le tiraillement, la lutte qui précéde et prépare cet accom-
plissement.

Aussi, au fur et a mesure que ’homme fera des expériences
et en profitera, qu’il apprendra & connaitre la conduite que
lui prescrivent ses véritables intéréts, le régne de Dieu s’éta~
blira sur la terre. Son avénement prendra peut-étre, dans le
domaine du droit, la forme la plus claire. I’homme taitonne
a la recherche des meilleures lois; aprés bien des péripéties,
il sera conduit & établir celles qu’il était prédestiné & établir,

“auxquelles Dieu voulait le conduire, mais que Dieu seulement
voulait lui laisser chercher, peut-étre pour mieux lui en faire
sentir 'excellence. Il y a donc un droit divin, ou, comme on
dit, un droit naturel, qui n’est pas réalisé, pas méme dans la
pensée d’aucun homme, mais dont nous subissons 'influence,
et par lequel nous sommes attirés, en majeure partie A notre
insu. Ce droit naturel, nous devons le chercher, mais nul de
nous ne doit prétendre le posséder, et par conséquent I’ensei-
gner. Nous avons des opinions sur le droit naturel, mais non
pas le droit naturel lui-méme.

Ainsi, I'idée fondamentale de la liberté est une idée de SELEC-
TION. L’existence d’une pluralité de tendances, souvent contra-
dictoires, sinon dans leur essence, au moins dans leurs moyens
de satisfaction, n’est mise en question par personne. Le point
contestable, le fond de la controverse entre le matérialisme et
le spiritualisme, se trouve ailleurs. Les diverses tendances en
presence sont-elles livrées a leurs propres forces, de telle sorte
que la plus puissante 'emporte nécessairement sur celle qui
I'est moins, ou ’homme peut-il modifier cet ordre naturel, ré-



252 LE PROBLEME DE LA LIBERTE

sister & la sollicitation plus forte pour en faire triompher une
plus faible; en d’autres termes, dépend-il de nous de ren-
forcer & notre choix l'influence de certaines sollicitations pour
en atténuer d’autres? C’est 'ce que nous affirmons. Dans un
concert, l'attention peut s’attacher a4 certain instrument moins
éclatant, le suivre & I’exclusion des autres, a 'action desquels
elle se soustrait; il se passe quelque chose d’analogue & ’égard
des sollicitations. Nous pouvons nous rendre volontairement
sourds & celles qui sont & lafois impérieuses et inconstantes, qui
nous traineraient d’exigence en exigence sans jamais éire assou-
vies, el préter une oreille attentive i d’autres, plus douces, plus
égales, plus faciles & satisfaire par conséquent. Mais la comparai-
son s’arréte 1a; nous ne diminuons en rien dans le concert la
puissance des instruments que nous négligeons ; 'expérience
nous apprend au contraire que, bien souvent au moins, nos dif-
férents désirs ne sont que les diverses formes d’un méme besoin,
de telle sorte que nous faisons taire les uns en donnant satisfac-
tion aux autres. Il s’agit donc de discerner ceux qui peuvent, et
ceux qui ne peuvent pas étre assouvis, de développer, d’ali-
menter les uns, en supprimant les autres. Ainsi nous ferons
cesser bien des souffrances; ce sera le triomphe aprés la lutte.

HENRI BROCHER.




	Le problème de la liberté

